Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 31 (1977)

Heft: 2

Rubrik: Notiz = Notice

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTIZ — NOTICE

Hypothesen zur Datierung der Patolenweberei in Gujarat

M. THIEL-HORSTMANN

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitit

Die von Vatsabbatti im Auftrage einer Seidenwebergilde in Mandasor
verfasste Inschrift!’ aus dem Malavajahre 529 =473 n.Chr. hat mehrfach
eingechende Behandlung erfahren, vor allem in der Studie von G. Biuhler
1890.

G. Biihler zeigt darin, dass der Autor der Inschrift stilistisch der schon
damals voll entfalteten indischen Kunstpoesie verpflichtet ist und ihre
Regeln zwar wissensreich, aber epigonal und mitunter grammatikalisch
bedenklich anwendet. Die Inschrift wimmelt von zahlreichen poetischen
Ubertreibungen, mit denen der Autor die grossen Dichter seiner Zeit zu
iibertrumpfen versucht.

Vorausgesetzt, dass die Ubertreibungen Vatsabhattis nicht bodenlos sind
und er sich bedenkenlos hinreissen liess, die Vorziiglichkeit seiner Auftrag-
geber in unrealistischer Weise zu preisen, diirfte es sich lohnen, die Inschrift
unter kulturgeschichtlichem Aspekt einmal mehr zu behandeln. Im Mittel-
punkt der Betrachtung mag hier die Frage stehen, um was firr eine Art von
Seidenwebergilde, die Sonnentempel und Inschrift von Mandasor anfertigen
liess, es sich ndherhin gehandelt habe.

An folgende Formulierungen der Inschrift kniipfen die Uberlegungen an
(zitiert nach der Zihlung bei G. Biithler 1890: 91ff.).

Str. 4-5: :
latavisayan . . . dasapuram . . . agatah “sie (d.i. die Seidenweber)
kamen aus Lata nach Dasapura”

Str. 15:

atha sametya nirantarasamgatair
aharahah pravijrmbhitasauhrdal/
nrpatibhih sutavatpratimanitah
pramudita nyavasanta sukham pure //

“Als sie nun eingewandert waren, da wurden sie, deren Freundschaften sich
durch stindige Kontakte Tag um Tag voller entfalteten, von den Herrschern
hochgeschitzt wie [deren eigene] S6hne, und sie lebten voller Zufriedenheit
gliacklich in der Stadt.”

' Publiziert bei FLEET 1888: 81ff. (Textteil).



138 NOTIZ — NOTICE

Str. 16—17:

sravanasubhage gandharvenye drdham parinivisthitah
sucaritas’atésaﬁgél} kecid vicitrakathavidah/
vinayanibhrtah samyagdharmaprasaﬁgaparéyal_lél}

priyam aparusam pathyam canye ksama bahu bhagitum //

kecit svakarmnyadhikas tathanyair
vijfiayate jyotisam atmavadbhih/
adyapi canye samarapragalbhah
kurvanty aripam ahitam prasahya //

“Es gab manche, die griindlich versiert waren in den Ohren angenehmer
Ausiibung der Musik, solche, die hunderterlei ehrbaren Arten des Lebens-
wandels anhingen, solche, die bunte Erzihlungen kannten, die treu den
Anstand bewahrten, die ihr Lebensziel fanden im Anhangen am rechten
Dharma, und wieder andere, die viel zu sprechen vermochten, was
freundlich, milde und heilsam [war].

Einige traten in ihrem Beruf hervor, und andere kluge Leute kannten sich aus
in der Astrologie, und noch heute gibt es solche, die resolut im Kampfe sind
und ihren Feinden gewaltsam Schlimmes zufiigen.”

Str. 20-21:

tarunyakantyupacito ’pi suvarnahara-
tambulapuspavidhina samalamkrto ’pi/

narijanah sriyam upaiti na tavad (sic! ) agryam

yavan na pattamayavastrayugani dhatte //

sparsavata varnantaravibhagacitrena netrasubhagena
yaih sakalam idam ksititalam alamkrtam pattavastrena //

“Selbst wenn sie ausgestattet sind mit Jugendfrische und Lieblichkeit und
geschmiickt mit goldenen Ketten, Betel und Bliiten, so gelangen die Frauen
doch solange nicht zu vorzuglichster Schonheit, wie sie nicht Seidenge-
wénder anlegen.

Von denen (d.i. den Seidenwebern) diese ganze Erdoberfliche [gewisser-
massen] mit einem weichen, angenehm anzuschauenden Seidentuch ge-
schmiickt ist, welches bunt ist durch die Aufteilung der verschiedenen
Farben, ...” '

Str. 35:
sahasyamasasuklasya prasaste hni trayodase/
mangalacaravidhina prasado ’yam nivesitah //

“Am gliickverheissenden 13. Tage der lichten Hilfte des Monats Sahasya (d.i.
Dezember—Januar) wurde der Tempel eingeweiht mit heilbringenden Zere-
monien.”



NOTIZ — NOTICE 139

Str. 4-5: \

Die Seidenweber, die Tempel und Inschrift von Dasapura = Mandasor in
Madhya Pradesh herstellen liessen, kamen aus Lata, also aus Gujarat. Meist
ist darunter das Gebiet westlich von Avanti und nordwestlich von Vaidarbha
(Berar) zu verstehen, im Altertum der Bereich zwischen der unteren Mahi
und der Tapti, manchmal bis jenseits der Mahi. Zu Lata gehoren auch
Bhrgukaccha (Broach) und Navasarika (Nausari) (Sircar? 1971:113). Auf
diese Tatsache ist oftmals in der Literatur hingewiesen worden, besonders im
Zusammenhang mit der Frage, ob die Technik der Patolenweberei (Guj.
patolu, ai. pattadukula) von Gujarat her ihren Ausgang genommen hat (z.B.
Jayakar 1955, A. Biithler u.a. 1975).

Patolen sind — meist seidene — Doppelikats, also Gewebe, bei denen
Ketten- und Eintragsgarn vor dem Weben entsprechend dem Muster gefirbt
werden, wobei die jeweils nicht zu firbenden Partien abgebunden werden,
weshalb man das Verfahren im Indischen auch als bandhan bezeichnet.

Die Frage, ob Patolen urspriinglich aus Gujarat kommen, zu bejahen
erscheint einladend, da das heutige Zentrum der Patolenweberei Patan in
Gujarat ist. Die Technik war frither in ganz Gujarat mit den Zentren
Ahmedabad, Cambay, Baroda, Patan, Broach und Surat verbreitet und
ausserhalb Gujarats in Jalna (Maharashtra), Mattancheri (Kerala) und
Trivandrum (Kerala) verbreitet.

In der Literatur sind Patolen (pattadukiila), allerdings ohne néhere
technische Beschreibung, belegt im 9.Jh. in Jinasenas Mahapurana als
Gewinder, die Braut und Briutigam anlegen (s. hierzu auch weiter unten
p. 141f.). Im 10. Jh. taucht pattadukila in Somadevas Yasastilakacampi auf,
hier vielleicht als ein Mischgewebe aus Leinen und Seide (Chandra
1960:18—19).

Die Techniken ausserhalb Gujarats gleichen denen in Gujarat. Terminus
ante quem fur die siidindischen Doppelikats sind Malereien aus dem Jahre
1516, die Patolen darstellen (Jayakar 1955:54 und A. Bithler u.a. 1975:
Abb. 22 mit Erlduterungen auf p. 22). Soweit zunichst zum Komplex der

Patolen und ihrer Verbreitung. Ich werde weiter unten darauf zuriick-
kommen.

Str. 15:

Die Formulierung zeigt bei allen Konzessionen an poetischen Ubertrei-
bungen, dass die Ansiedlung der Seidenweber in Mandasor unter einem
gliicklichen Stern stand. Daran wire nicht zu denken gewesen, wenn die
Seidenweber in Mandasor auf konkurrierende Weberkasten mit identischem
Berufsbild gestossen wiren. Aus einer spiteren Stelle in der Inschrift
(Str. 20) geht hervor, dass die Neuankémmlinge Seidensaris herstellten. In
der Gegenwart und nach historischen Angaben der jiingeren Vergangenheit ist
Mandasor zwar auf die Seidenverarbeitung spezialisiert, aber auf die Herstel-
lung von Flechtprodukten (Schniire, raksabandhans usw.). Gewebte Seiden-
artikel stellen keine Spezialitit dieses Ortes dar. Es wire immerhin vorstell-



140 NOTIZ — NOTICE

bar, dass bereits zur Zeit unserer Inschrift eine Kastenspezialisierung in der
Seidenverarbeitung in Mandasor so weit ging, dass die Neusiedler in eine
Okonomische Liuicke stiessen. Anders wire es nicht leicht vorstellbar, dass sie
von den ubrigen Kasten so wohlgelitten gewesen wiren, wie dies Str. 15
nahelegt. Mehr noch: es steht in derselben Strophe die Wendung, die Konige
hitten sie wie ihre eigenen Sohne geschitzt. Gewiss muss auch hier dem
poetischen Hohenflug des Autors Rechnung getragen werden. Aber man
muss sich doch vergegenwirtigen, dass gewohnliche Seidenweber, wie alle
anderen Weberkasten, in aller Regel zu den unreinen Kasten gehoren (zu
Ausnahmen vgl. z.B. Baines 1912:62). Hitte es sich in unserem Falle um eine
durchschnittliche Seidenweberkaste gehandelt, hdtten wir keine poetische
Ubertreibung mehr vor uns, sondern eine in Stein gemeisselte soziologische
Groteske, die der Autor seinen Auftraggebern kaum zugemutet hitte. Wir
miussen also annehmen, dass die Produkte der eingewanderten Weber in der
Tat von den Herrschern geschitzt wurden und sich die Weber dadurch eine
sozial vergleichsweise gehobene Position verschaffen konnten. Diese geho-
bene Position geht aus der Inschrift selbst hervor. In Strophe 15ff. wird von
der geachteten Rolle und der sozialen Mobilitit der Seidenweber gesprochen.
Letztere zeigt sich darin, dass sie auch ausserhalb ihres ererbten Betédtigungs-
feldes Fuss fassen konnten, nidmlich als Soldaten, und dass sich diese weitere
Art der Betitigung schon zu einer Art Tradition entwickelt hat (adyapi! ).

Den moglichen sozialen Aufstieg einer unreinen Kaste zu dem in der
Inschrift beschriebenen Prestige konnen wir nicht ohne weiteres erkliren. An
der Tatsache selbst ist aber keineswegs zu zweifeln, denn 6konomische
Leistung und Sozialprestige schlagen sich ja im Tembelbau nieder, der mit
allen sanskritisch-hochkulturlichen Massnahmen umgeben wird (Sanskritin-
schrift, Einweihung an einem astrologisch giinstigen Tage, mangalacaras), wie
dies Str. 35 aussagt. :

Die Inschrift selbst gibt zur Erkldrung der gelungenen sozialen Mobilitit
und Sanskritisierung der Seidenweber mehr allgemeine Milieuschilderungen
als konkrete Angaben her. Vergleichende Beobachtungen an anderen
Seidenweberkasten mit dhnlich dynamisch verlaufenden Sanskritisierungsten-
denzen sind nun in der Gegenwart moglich.

In Zentral- und Sudindien leben caste clusters von Webern, deren
Oberbezeichnung Sali ist, und in die Kasten Padmasali, Pattusali, Sugunasali
und Sevakulasali zerfdllt (Jayakar 1955:55). Der Tradition nach waren die
Salis die Hofweber des Reiches von Vijayanagar. Ihr Beruf ist die Herstellung
von baumwollenen oder seidenen Doppelikats. Die Salis sind von Thurston
1909, VI (s.v. Sale und Saliyan) niher beschrieben worden, die Padmasalis
speziell von Thurston 1909, V (s.v. Padma Sale) und von Jayakar 1955. Die
Saliyans bedienen sich nach Thurston brahmanischer Priester und Koéche und
tragen die Brahmanenschnur. Die Pattusalis nehmen ausschliesslich von
Brahmanen Essen und Trinken an. Nach Jayakar 1955:56 tragen die
Padmasalis aus der Gegend von Hyderabad ebenfalls die Brahmanenschnur,
nach Thurston 1909, V:452 bedienen sie sich bei Hochzeiten des Dienstes



NOTIZ — NOTICE 141

brahmanischer Priester. Dass die Salis ihre relativ hohe Stellung erst
erkimpfen mussten, zeigen ihre verschiedenen Entstehungsmythen, die
neben Rsis auch niedrigkastige Ahnen mit spiterer Rsilaufbahn (Thurston
1909, V:267 und 277) aufweisen. Ebenso gibt es andere Kasten, die mit den
Padmasalis keine Kommensalitit halten, obwohl diese selbst nur von
Brahmanen Speisen annehmen.

Unter den Padmasalis gibt es eine Gruppe, die als Barden fungiert und
Kunapulia heisst. Diese Barden fithren die Kastengenealogien und “sing the
songs of praise of their ancient glories” (Jayakar 1955:56). Ganz dhnliche
bardische Fihigkeiten scheinen ja auch bestimmte Gruppen der Seidenweber
von Mandasor gehabt zu haben, wie wir in Str. 16 lesen.

Bei den noch heute zu beobachtenden Weberkasten, die eine den Webern
von Mandasor dhnliche soziale Mobilitit entfalten konnten, handelt es sich
also ausnahmslos um Patolenweber. Obwohl die Patolenweberei heute
iberall immer mehr zuriickgeht, haben doch in der Vergangenheit die
Doppelikats eine grosse Wertschitzung erfahren, wie schon aus der genann-
ten Tempeldarstellung aus dem frithen 16.Jh. hervorgeht. Als hochge-
schitztes Produkt sind sie in der Gujaratiliteratur seit dem 12. Jh. belegt. In
vorkolonialer Zeit wurden sie schon nach Hinterindien und Indonesien
exportiert (A. Biihler u.a. 1975:18).

Die Patolenweberei ist in Gujarat selbst, wo das bedeutendste Zentrum
Patan war, fast erloschen. In Patan tben noch zwei Familien dieses
Handwerk aus. A. Bihler u.a. 1975 dussern sich nicht ndherhin iiber den
Sozialstatus dieser Weber, aber sie gelten jedenfalls als ‘“‘Kasten-Hindu”
(a.a.0., p.14). Die besondere Wertschitzung der Patolen hat folgende
Griinde: “Im Gegensatz zu anderen Gewandstiicken dieser Art geniessen sie
aber besonderes Ansehen. Dies kommt schon darin zum Ausdruck, dass die
meisten in Sammlungen befindlichen Tiicher vielfach geflickt ..., oft aus
verschiedenen Teilen zusammengesetzt sind. Die Kostbarkeit der Patolen
hingt zunichst natiirlich mit den hohen Preisen zusammen, die man dafiir
bezahlen muss. (Heute zahlt man fiir einen Patolen-Sari, dessen Herstellung
ca. drei Monate dauert, bis 4500 Rupien, ... Ein normaler kostbarer
Seidensari mit eingewobenen Mustern kostet 500 bis 1000 Rupien). Dariiber
hinaus beruht sie aber ebenso sehr auf irrationalen Werten. Weil sie aus Seide
bestehen und von Kasten-Hindu hergestellt werden, gelten sie als rein, und
bestimmte Muster und Farben derselben sind gliickverheissend. Aus diesen
drei Griinden wird es verstdndlich, dass man sie als Erbstiicke behiitet und
den Familienmitgliedern fir bestimmte Anldsse ausleiht, so etwa von der
Schwiegermutter an die Schwiegertochter. An Hochzeitsfeiern teilnehmende
Frauen tragen sie ... und ebenso braucht man sie in den wohlhabenden
Kreisen bei anderen festlichen Anlidssen. Besonders interessant ist in diesem
Zusammenhang ein Bericht aus vorkolonialer Zeit, wonach sich eine
Gujarat-Hausfrau am Morgen nach der Zubereitung des Essens in einen

Patolen-Sari kleidete, um den Tag unter giinstigen Auspizien zu verbringen.”
(A. Biihler u.a. 1975:14).



142 NOTIZ — NOTICE

Patolen werden ferner von wohlhabenden Kasten als Zeremonialtiicher
bei Hochzeiten benutzt. In den meisten indischen Veroffentlichungen (so
z.B. Irwin 1962:5 und Jayakar 1962:11) ist zu lesen, Patolen seien
Brautsaris. A. Biihler u.a. 1975 sind in dieser Frage ohne ndhere Begriindung
zuriickhaltend. Jedenfalls ist die rituelle Bedeutung der Patolen gross: Sie
dienen als Tiicher fiir die Verwendung im Tempel, schwangere Frauen aus
der Valand- (Barbier-)Kaste nehmen gelegentlich einer Zeremonie im 7.
Schwangerschaftsmonat auf einer Patole Platz, Minner aus der Olhersteller-
kaste reiten auf einer Patolenunterlage auf dem Pferd zum Brauthaus (A.
Biihler u.a. a.a.0.).

In diesem Zusammenhang ist noch einmal Str. 20 zu betrachten. In ihr
wird die Vorziuglichkeit der Produkte der Seidenweber hervorgehoben. Selbst
wenn eine junge, hitbsche Frau mit allem moglichen Schmuck geziert ist, zu
dem auch Wertobjekte wie goldene Ketten gehdren mogen, so sind eben das
Allerbegehrenswerteste die Seidengewinder. Der Sache nach stellen also die
Seidengewinder die hochste Steigerung jedweden Zierrates dar, miissen also
besonders kostbar sein. Ganz natiirlich liesse sich diese hervorragende
Wertschitzung der Gewinder erkliren, wenn wir annehmen, es habe sich
dabei um Seidenpatolen gehandelt, die materiell und vor allem auch rituell
wertvoll sind.

In Str. 21 steht weiterhin der Vergleich, die Erde sei von den
Seidenwebern [sozusagen] mit Seidentiichern geschmiickt, welche bunt sind
durch die Aufteilung der verschiedenen Farben. Es ist also in diesem
Vergleich eine Gleichsetzung vom Aussehen der Tiicher und der Gestalt der
Erdoberfliche vorgenommen worden. Nun wire dieser Vergleich sehr
angebracht, handelte es sich bei den Tuchern um Patolen, die sich durch
besonders sanfte, erdfarbenen Farbiibergidnge auszeichnen; Jayakar 1962:11
beschreibt zwar enthusiastisch, aber sachgerecht die Patolen folgender-
massen: “In the Patola colour design there is no harshness or abruptness, the
colours flow one into another. In the mingling of these colours, in the
simplicity and treatment of decorative detail, in the perfect harmony and
distribution of the colouring lies the triumph of the Patola craftsman. His
colours are never bright or gaudy, they are the colours of the earth, of
stones, with the depth and brilliancy of deep glowing jewels dug from the
bowels of the earth.”

Das Ergebnis der vorangehenden Ausfithrungen bleibt hypothetisch, weil
tiber die Webtechnik und die genaue Bezeichnung der Seidengewinder selbst
in der Inschrift nichts gesagt ist. Lassen sich jedoch unsere Kenntnisse von der
Patolenweberei und des materiellen und rituellen Wertes der Gewebe auf die
Inschrift anwenden, so wird verstindlich,

(1) warum die aus Gujarat eingewanderten Seidenweber sich die in der
Inschrift geschilderte starke soziale und wirtschaftliche Stellung erobern
konnten,



NOTIZ — NOTICE 143

(2) warum die Produkte so begehrenswert waren, dass die Weber von der
Obrigkeit gefordert wurden (nypatibhih sutavatpratimanitah) und ihr
Produkt als der vorziiglichste Schmuck junger Frauen galt.

Hypothetisch ergibt sich somit fiir die Patolenweberei folgende Zeitanset-
zung: '

437/38 wurde der Tempel der Seidenweber in Mandasor eingeweiht. Das
setzt eine schon lingere Anwesenheit der Kaste in Mandasor voraus,
wihrend der sie zu der beschriebenen sozio-okonomischen Stellung
vordrang. Die Einwanderung kann also spitestens um den Beginn des
5. Jh. stattgefunden haben. Daher muss die Technik der Herstellung von
Seidenikats in Gujarat selbst zumindest in das 4. Jh. n.Chr. fallen.

Bibliographie

Biihler, Alfred u.a. (1975): Alfred Biihler, Urs Ramseyer, Nicole Ramseyer-Gygi: Patola
und géringsing. Zeremonialtiicher aus Indien und Indonesien. Basel.

Biihler, Georg (1890): Die indischen Inschriften und das Alter der indischen Kunstpoesie.
Wien (= Sitzungsber. d. kaiserl. Akad. d. Wiss. in Wien, phil.-hist. Cl., Bd. CXXII, XI).

Chandra, Moti (1960): Indian Costumes and Textiles from the Eighth to the Twelfth
Century. Ahmedabad (= Journal of Indian Textile Industry, no. 5: 1-41).

Fleet, John Faithful (1888): Inscriptions of the Early Gupta Kings and Their Successors.
Reprint Varanasi 1970 (= Corpus Inscriptionum Indicarum I1I).

Irwin, John (1962): Indian Textiles in Historical Perspective. Bombay (= Marg, vol. XV,
no. 4: 4-6).

Jayakar, Pupul (1955): A Neglected Group of Indian Ikat Fabrics. Ahmedabad (= Journal
of Textile History, no. 1: 55—65).

— (1962): Traditional Textiles of India. Introduction by Pupul Jayakar. Bombay (=
Marg, vol. 15, no. 4: 6-25).

Sircar, Dinesh Chandra (2 1971): Studies in the Geography of Ancient and Medieval India.
Varanasi (usw.).

Thurston, Edgar (1909): ass. by K. Rangachari: Castes and Tribes of Southern India.
7 vols. Madras.



	Notiz = Notice

