
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 31 (1977)

Heft: 2

Rubrik: Notiz = Notice

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTIZ - NOTICE

Hypothesen zur Datierung der Patolenweberei in Gujarat

M. Thiel-Horstmann

Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität

Die von Vatsabbatti im Auftrage einer Seidenwebergilde in Mandasor
verfasste Inschrift1 aus dem Mälavajahre 529 473 n.Chr. hat mehrfach
eingehende Behandlung erfahren, vor allem in der Studie von G. Bühler
1890.

G. Bühler zeigt darin, dass der Autor der Inschrift stilistisch der schon
damals voll entfalteten indischen Kunstpoesie verpflichtet ist und ihre
Regeln zwar wissensreich, aber epigonal und mitunter grammatikalisch
bedenklich anwendet. Die Inschrift wimmelt von zahlreichen poetischen
Übertreibungen, mit denen der Autor die grossen Dichter seiner Zeit zu
übertrumpfen versucht.

Vorausgesetzt, dass die Übertreibungen Vatsabhattis nicht bodenlos sind
und er sich bedenkenlos hinreissen liess, die Vorzüglichkeit seiner Auftraggeber

in unrealistischer Weise zu preisen, dürfte es sich lohnen, die Inschrift
unter kulturgeschichtlichem Aspekt einmal mehr zu behandeln. Im Mittelpunkt

der Betrachtung mag hier die Frage stehen, um was für eine Art von
Seidenwebergilde, die Sonnentempel und Inschrift von Mandasor anfertigen
liess, es sich näherhin gehandelt habe.

An folgende Formulierungen der Inschrift knüpfen die Überlegungen an
(zitiert nach der Zählung bei G. Bühler 1890: 91 ff.).

Str. 4-5:
lätavisayän dasapuram ägatäh"sie (d.i. die Seidenweber)
kamen aus Lata nach Dasapura"

Str. 15:
atha sametya nirantarasamgatair
aharahah pravijrmbhitasauhrdäh/
nrpatibhih sutavatpratimänitäh
pramuditä nyavasanta sukham pure //

"Als sie nun eingewandert waren, da wurden sie, deren Freundschaften sich
durch ständige Kontakte Tag um Tag voller entfalteten, von den Herrschern
hochgeschätzt wie [deren eigene] Söhne, und sie lebten voller Zufriedenheit
glücklich in der Stadt."

1 Publiziert bei FLEET 1888: 81ff. (Textteil).



138 NOTIZ-NOTICE

Str. 16-17:
sravanasubhage gändharvenye drdham parinivisthitäh
sucaritasatäsangäh kecid vicitrakathävidah/
vinayanibhrtâh samyagdharmaprasangaparâyanâh
priyam aparusam pathyam cânye ksamä bahu bhäsitum //

kecit svakarmnyadhikäs tathänyair
vijnayate jyotisam ätmavadbhih/
adyâpi cänye samarapragalbhäh
kurvanty arinäm ahitam prasahya //

"Es gab manche, die gründlich versiert waren in den Ohren angenehmer
Ausübung der Musik, solche, die hunderterlei ehrbaren Arten des
Lebenswandels anhingen, solche, die bunte Erzählungen kannten, die treu den
Anstand bewahrten, die ihr Lebensziel fanden im Anhangen am rechten
Dharma, und wieder andere, die viel zu sprechen vermochten, was
freundlich, milde und heilsam [war].
Einige traten in ihrem Beruf hervor, und andere kluge Leute kannten sich aus
in der Astrologie, und noch heute gibt es solche, die resolut im Kampfe sind
und ihren Feinden gewaltsam Schlimmes zufügen."

Str. 20-21:
tärunyakäntyupacito 'pi suvarnahära-
tämbülapuspavidhinä samalamkrto 'pi/
närijanah sriyam upaiti na tävad (sie! agryäm
yävan na pattamayavastrayugäni dhatte //
sparsavatä varnäntaravibhägacitrena netrasubhagena
yaih sakalam idam ksititalam alamkrtam pattavastrena //

"Selbst wenn sie ausgestattet sind mit Jugendfrische und Lieblichkeit und
geschmückt mit goldenen Ketten, Betel und Blüten, so gelangen die Frauen
doch solange nicht zu vorzüglichster Schönheit, wie sie nicht Seidengewänder

anlegen.
Von denen (d.i. den Seidenwebern) diese ganze Erdoberfläche [gewisser-
massen] mit einem weichen, angenehm anzuschauenden Seidentuch
geschmückt ist, welches bunt ist durch die Aufteilung der verschiedenen
Farben, ."

Str. 35:
sahasyamäsasuklasya prasaste 'hni trayodase/
mangaläcäravidhinä präsädo 'yam nivesitah //

"Am glückverheissenden 13. Tage der lichten Hälfte des Monats Sahasya (d.i.
Dezember—Januar) wurde der Tempel eingeweiht mit heilbringenden
Zeremonien."



NOTIZ-NOTICE 139

Str. 4-5:
Die Seidenweber, die Tempel und Inschrift von Dasapura Mandasor in

Madhya Pradesh herstellen liessen, kamen aus Lata, also aus Gujarat. Meist
ist darunter das Gebiet westlich von Avanti und nordwestlich von Vaidarbha
(Berar) zu verstehen, im Altertum der Bereich zwischen der unteren Mahl
und der Täpti, manchmal bis jenseits der Mahl. Zu Lata gehören auch
Bhrgukaccha (Broach) und Navasärika (Nausäri) (Sircar2 1971:113). Auf
diese Tatsache ist oftmals in der Literatur hingewiesen worden, besonders im
Zusammenhang mit der Frage, ob die Technik der Patolenweberei (Guj.
patolü, ai. pattaduküla) von Gujarat her ihren Ausgang genommen hat (z.B.
Jayakar 1955',A. Bühler u.a. 1975).

Patolen sind — meist seidene — Doppelikats, also Gewebe, bei denen
Ketten- und Eintragsgarn vor dem Weben entsprechend dem Muster gefärbt
werden, wobei die jeweils nicht zu färbenden Partien abgebunden werden,
weshalb man das Verfahren im Indischen auch als bandhan bezeichnet.

Die Frage, ob Patolen ursprünglich aus Gujarat kommen, zu bejahen
erscheint einladend, da das heutige Zentrum der Patolenweberei Patan in
Gujarat ist. Die Technik war früher in ganz Gujarat mit den Zentren
Ahmedabad, Cambay, Baroda, Patan, Broach und Surat verbreitet und
ausserhalb Gujarats in Jaina (Maharashtra), Mattancheri (Kerala) und
Trivandrum (Kerala) verbreitet.

In der Literatur sind Patolen (pattaduküla), allerdings ohne nähere
technische Beschreibung, belegt im 9. Jh. in Jinasenas Mahäpuräna als
Gewänder, die Braut und Bräutigam anlegen (s. hierzu auch weiter unten
p. 141 f.). Im 10. Jh. taucht pattaduküla in Somadevas Yas'astilakacampü auf,
hier vielleicht als ein Mischgewebe aus Leinen und Seide (Chandra
1960:18-19).

Die Techniken ausserhalb Gujarats gleichen denen in Gujarat. Terminus
ante quem für die südindischen Doppelikats sind Malereien aus dem Jahre
1516, die Patolen darstellen (Jayakar 1955:54 und A. Bühler u.a. 1975:
Abb. 22 mit Erläuterungen auf p. 22). Soweit zunächst zum Komplex der
Patolen und ihrer Verbreitung. Ich werde weiter unten darauf
zurückkommen.

Str. 15:
Die Formulierung zeigt bei allen Konzessionen an poetischen Übertreibungen,

dass die Ansiedlung der Seidenweber in Mandasor unter einem
glücklichen Stern stand. Daran wäre nicht zu denken gewesen, wenn die
Seidenweber in Mandasor auf konkurrierende Weberkasten mit identischem
Berufsbild gestossen wären. Aus einer späteren Stelle in der Inschrift
(Str. 20) geht hervor, dass die Neuankömmlinge Seidensaris herstellten. In
der Gegenwart und nach historischen Angaben der jüngeren Vergangenheit ist
Mandasor zwar auf die Seidenverarbeitung spezialisiert, aber auf die Herstellung

von Flechtprodukten (Schnüre, raksabandhans usw.). Gewebte Seidenartikel

stellen keine Spezialität dieses Ortes dar. Es wäre immerhin vorstell-



140 NOTIZ-NOTICE

bar, dass bereits zur Zeit unserer Inschrift eine Kastenspezialisierung in der
Seidenverarbeitung in Mandasor so weit ging, dass die Neusiedler in eine
ökonomische Lücke stiessen. Anders wäre es nicht leicht vorstellbar, dass sie

von den übrigen Kasten so wohlgelitten gewesen wären, wie dies Str. 15

nahelegt. Mehr noch: es steht in derselben Strophe die Wendung, die Könige
hätten sie wie ihre eigenen Söhne geschätzt. Gewiss muss auch hier dem
poetischen Höhenflug des Autors Rechnung getragen werden. Aber man
muss sich doch vergegenwärtigen, dass gewöhnliche Seidenweber, wie alle
anderen Weberkasten, in aller Regel zu den unreinen Kasten gehören (zu
Ausnahmen vgl. z.B. Baines 1912:62). Hätte es sich in unserem Falle um eine
durchschnittliche Seidenweberkaste gehandelt, hätten wir keine poetische
Übertreibung mehr vor uns, sondern eine in Stein gemeisselte soziologische
Groteske, die der Autor seinen Auftraggebern kaum zugemutet hätte. Wir
müssen also annehmen, dass die Produkte der eingewanderten Weber in der
Tat von den Herrschern geschätzt wurden und sich die Weber dadurch eine
sozial vergleichsweise gehobene Position verschaffen konnten. Diese gehobene

Position geht aus der Inschrift selbst hervor. In Strophe 15ff. wird von
der geachteten Rolle und der sozialen Mobilität der Seidenweber gesprochen.
Letztere zeigt sich darin, dass sie auch ausserhalb ihres ererbten Betätigungsfeldes

Fuss fassen konnten, nämlich als Soldaten, und dass sich diese weitere
Art der Betätigung schon zu einer Art Tradition entwickelt hat (adyäpil

Den möglichen sozialen Aufstieg einer unreinen Kaste zu dem in der
Inschrift beschriebenen Prestige können wir nicht ohne weiteres erklären. An
der Tatsache selbst ist aber keineswegs zu zweifeln, denn ökonomische
Leistung und Sozialprestige schlagen sich ja im Tembelbau nieder, der mit
allen sanskritisch-hochkulturlichen Massnahmen umgeben wird (Sanskritinschrift,

Einweihung an einem astrologisch günstigen Tage, mangaläcäras), wie
dies Str. 35 aussagt.

Die Inschrift selbst gibt zur Erklärung der gelungenen sozialen Mobilität
und Sanskritisierung der Seidenweber mehr allgemeine Milieuschilderungen
als konkrete Angaben her. Vergleichende Beobachtungen an anderen
Seidenweberkasten mit ähnlich dynamisch verlaufenden Sanskritisierungsten-
denzen sind nun in der Gegenwart möglich.

In Zentral- und Südindien leben caste clusters von Webern, deren
Oberbezeichnung Sali ist, und in die Kasten Padmasali, Pattusali, Sugunasäli
und Sevakulasäli zerfällt (Jayakar 1955:55). Der Tradition nach waren die
Salis die Hofweber des Reiches von Vijayanagar. Ihr Beruf ist die Herstellung
von baumwollenen oder seidenen Doppelikats. Die Sälis sind von Thurston
1909, VI (s.v. Säle und Säliyan) näher beschrieben worden, die Padmasälis
speziell von Thurston 1909, V (s.v. Padma Säle) und von Jayakar 1955. Die
Säliyans bedienen sich nach Thurston brahmanischer Priester und Köche und
tragen die Brahmanenschnur. Die Pattusälis nehmen ausschliesslich von
Brahmanen Essen und Trinken an. Nach Jayakar 1955:56 tragen die
Padmasälis aus der Gegend von Hyderabad ebenfalls die Brahmanenschnur,
nach Thurston 1909, V:452 bedienen sie sich bei Hochzeiten des Dienstes



NOTIZ-NOTICE 141

brahmanischer Priester. Dass die Sälis ihre relativ hohe Stellung erst

erkämpfen mussten, zeigen ihre verschiedenen Entstehungsmythen, die
neben Rsis auch niedrigkastige Ahnen mit späterer Rsilaufbahn (Thurston
1909, V:*267 und 277) aufweisen. Ebenso gibt es ande'r'e Kasten, die mit den
Padmasälis keine Kommensalität halten, obwohl diese selbst nur von
Brahmanen Speisen annehmen.

Unter den Padmasälis gibt es eine Gruppe, die als Barden fungiert und
Kunapulia heisst. Diese Barden führen die Kastengenealogien und "sing the

songs of praise of their ancient glories" (Jayakar 1955:56). Ganz ähnliche
bardische Fähigkeiten scheinen ja auch bestimmte Gruppen der Seidenweber

von Mandasor gehabt zu haben, wie wir in Str. 16 lesen.
Bei den noch heute zu beobachtenden Weberkasten, die eine den Webern

von Mandasor ähnliche soziale Mobilität entfalten konnten, handelt es sich
also ausnahmslos um Patolenweber. Obwohl die Patolenweberei heute
überall immer mehr zurückgeht, haben doch in der Vergangenheit die
Doppelikats eine grosse Wertschätzung erfahren, wie schon aus der genannten

Tempeldarstellung aus dem frühen 16. Jh. hervorgeht. Als
hochgeschätztes Produkt sind sie in der Gujaratiliteratur seit dem 12. Jh. belegt. In
vorkolonialer Zeit wurden sie schon nach Hinterindien und Indonesien
exportiert (A. Bühler u.a. 1975:18).

Die Patolenweberei ist in Gujarat selbst, wo das bedeutendste Zentrum
Patan war, fast erloschen. In Patan üben noch zwei Familien dieses
Handwerk aus. A. Bühler u.a. 1975 äussern sich nicht näherhin über den
Sozialstatus dieser Weber, aber sie gelten jedenfalls als "Kasten-Hindu"
(a.a.O., p. 14). Die besondere Wertschätzung der Patolen hat folgende
Gründe: "Im Gegensatz zu anderen Gewandstücken dieser Art geniessen sie

aber besonderes Ansehen. Dies kommt schon darin zum Ausdruck, dass die
meisten in Sammlungen befindlichen Tücher vielfach geflickt oft aus
verschiedenen Teilen zusammengesetzt sind. Die Kostbarkeit der Patolen
hängt zunächst natürlich mit den hohen Preisen zusammen, die man dafür
bezahlen muss. (Heute zahlt man für einen Patolen-Sari, dessen Herstellung
ca. drei Monate dauert, bis 4500 Rupien, Ein normaler kostbarer
Seidensari mit eingewobenen Mustern kostet 500 bis 1000 Rupien). Darüber
hinaus beruht sie aber ebenso sehr auf irrationalen Werten. Weil sie aus Seide
bestehen und von Kasten-Hindu hergestellt werden, gelten sie als rein, und
bestimmte Muster und Farben derselben sind glückverheissend. Aus diesen
drei Gründen wird es verständlich, dass man sie als Erbstücke behütet und
den Familienmitgliedern für bestimmte Anlässe ausleiht, so etwa von der
Schwiegermutter an die Schwiegertochter. An Hochzeitsfeiern teilnehmende
Frauen tragen sie und ebenso braucht man sie in den wohlhabenden
Kreisen bei anderen festlichen Anlässen. Besonders interessant ist in diesem
Zusammenhang ein Bericht aus vorkolonialer Zeit, wonach sich eine
Gujarat-Hausfrau am Morgen nach der Zubereitung des Essens in einen
Patolen-Sari kleidete, um den Tag unter günstigen Auspizien zu verbringen."
(A. Bühler u.a. 1975:14).



142 NOTIZ-NOTICE

Patolen werden ferner von wohlhabenden Kasten als Zeremonialtücher
bei Hochzeiten benutzt. In den meisten indischen Veröffentlichungen (so
z.B. Irwin 1962:5 und Jayakar 1962:11) ist zu lesen, Patolen seien
Brautsaris. A. Bühler u.a. 1975 sind in dieser Frage ohne nähere Begründung
zurückhaltend. Jedenfalls ist die rituelle Bedeutung der Patolen gross: Sie
dienen als Tücher für die Verwendung im Tempel, schwangere Frauen aus
der Valand- (Barbier-)Kaste nehmen gelegentlich einer Zeremonie im 7.

Schwangerschaftsmonat auf einer Patole Platz, Männer aus der Ölhersteller-
kaste reiten auf einer Patolenunterlage auf dem Pferd zum Brauthaus (A.
Bühler u.a. a.a.O.).

In diesem Zusammenhang ist noch einmal Str. 20 zu betrachten. In ihr
wird die Vorzüglichkeit der Produkte der Seidenweber hervorgehoben. Selbst
wenn eine junge, hübsche Frau mit allem möglichen Schmuck geziert ist, zu
dem auch Wertobjekte wie goldene Ketten gehören mögen, so sind eben das

Allerbegehrenswerteste die Seidengewänder. Der Sache nach stellen also die
Seidengewänder die höchste Steigerung jedweden Zierrates dar, müssen also
besonders kostbar sein. Ganz natürlich Hesse sich diese hervorragende
Wertschätzung der Gewänder erklären, wenn wir annehmen, es habe sich
dabei um Seidenpatolen gehandelt, die materiell und vor allem auch rituell
wertvoll sind.

In Str. 21 steht weiterhin der Vergleich, die Erde sei von den
Seidenwebern [sozusagen] mit Seidentüchern geschmückt, welche bunt sind
durch die Aufteilung der verschiedenen Farben. Es ist also in diesem
Vergleich eine Gleichsetzung vom Aussehen der Tücher und der Gestalt der
Erdoberfläche vorgenommen worden. Nun wäre dieser Vergleich sehr
angebracht, handelte es sich bei den Tüchern um Patolen, die sich durch
besonders sanfte, erdfarbenen Farbübergänge auszeichnen; Jayakar 1962:11
beschreibt zwar enthusiastisch, aber sachgerecht die Patolen folgender-
massen: "In the Patola colour design there is no harshness or abruptness, the
colours flow one into another. In the mingling of these colours, in the
simplicity and treatment of decorative detail, in the perfect harmony and
distribution of the colouring lies the triumph of the Patola craftsman. His
colours are never bright or gaudy, they are the colours of the earth, of
stones, with the depth and brilliancy of deep glowing jewels dug from the
bowels of the earth."

Das Ergebnis der vorangehenden Ausführungen bleibt hypothetisch, weil
über die Webtechnik und die genaue Bezeichnung der Seidengewänder selbst
in der Inschrift nichts gesagt ist. Lassen sich jedoch unsere Kenntnisse von der
Patolenweberei und des materiellen und rituellen Wertes der Gewebe auf die
Inschrift anwenden, so wird verständlich,

(1) warum die aus Gujarat eingewanderten Seidenweber sich die in der
Inschrift geschilderte starke soziale und wirtschaftliche Stellung erobern
konnten,



NOTIZ-NOTICE 143

(2) warum die Produkte so begehrenswert waren, dass die Weber von der
Obrigkeit gefördert wurden (nrpatibhih sutavatpratimänitäh) und ihr
Produkt als der vorzüglichste Schmuck junger Frauen galt.

Hypothetisch ergibt sich somit für die Patolenweberei folgende Zeitanset-
zung:

437/38 wurde der Tempel der Seidenweber in Mandasor eingeweiht. Das
setzt eine schon längere Anwesenheit der Kaste in Mandasor voraus,
während der sie zu der beschriebenen sozio-ökonomischen Stellung
vordrang. Die Einwanderung kann also spätestens um den Beginn des
5. Jh. stattgefunden haben. Daher muss die Technik der Herstellung von
Seidenikats in Gujarat selbst zumindest in das 4. Jh. n.Chr. fallen.

Bibliographie

Bühler, Alfred u.a. (1975): Alfred Bühler, Urs Ramseyer, Nicole Ramseyer-Gygi: Patola
und geringsing. Zeremonialtücher aus Indien und Indonesien. Basel.

Bühler, Georg (1890): Die indischen Inschriften und das Alter der indischen Kunstpoesie.
Wien Sitzungsber. d. kaiserl. Akad. d. Wiss. in Wien, phil-hist. Cl, Bd. CXXII, XI).

Chandra, Moti (1960): Indian Costumes and Textiles from the Eighth to the Twelfth
Century. Ahmedabad Journal of Indian Textile Industry, no. 5: 1-41).

Fleet, John Faithful (1888): Inscriptions of the Early Gupta Kings and Their Successors.

Reprint Varanasi 1970 Corpus Inscriptionum Indicarum III).
Irwin, John (1962): Indian Textiles in Historical Perspective. Bombay (=Mârg, vol. XV,

no. 4: 4—6).
Jayakar, Pupul (1955): A Neglected Group of Indian Ikat Fabrics. Ahmedabad Journal

of Textile History, no. 1: 55-65).
- (1962): Traditional Textiles of India. Introduction by Pupul Jayakar. Bombay

Marg, vol. 15, no. 4: 6-25).
Sircar, Dinesh Chandra (21971): Studies in the Geography ofAncient and Medieval India.

Varanasi (usw.).
Thurston, Edgar (1909): ass. by K. Rangachari: Castes and Tribes of Southern India.

7 vols. Madras.


	Notiz = Notice

