Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 31 (1977)

Heft: 2

Artikel: Berge : ein Thema aus der japanischen Literatur- und Kulturgeschichte
Autor: Plutschow, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERGE

Ein Thema aus der japanischen Literatur- und Kulturgeschichte

HERBERT PLUTSCHOW

University of California, Los Angeles

Bernard von Clairvaux (1090—1153) ritt eines Tages am Genfersee entlang,
ohne von dessen Landschaft im geringsten beeindruckt zu werden. Petrarca
bestieg im Jahre 1336 den Mont Ventoux, getraute sich aber nicht, die
schone Aussicht zu bewundern und verbrachte seine Zeit auf dem Gipfel mit
der Lektiire der Confessiones des Heiligen Augustinus. Der Zircher Fabri
bezeichnete die Alpen, die er auf seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land
iiberquerte, als “montes horribiles”!. Montaigne (1533—1592) war von der
Ebene zwischen Miihlhausen und Basel beeindruckt, aber fiir den Rheinfall
fehlte bei ihm jede Bewunderung.

In der europdischen Kultur haben Berge bis zum Beginn der Romantik
keine wichtige Rolle gespielt. Wo schon Berge vorkamen, wie in Dantes
Divina Commedia und John Bunyans Pilgrim’s Progress, waren es allegorische
Purgatoriums- oder Paradiesberge.

Diese Ausschliessung der Berge aus dem europiischen Bewusstsein beruht
wohl auf dem Christentum, wo, gemiss Augustinus, ein Sichverlieren in
landschaftlicher Schonheit als siindiger Unterbruch in der Mensch—Gott-
Beziehung verurteilt wird. Ein weiterer Grund ist vielleicht die durch das
Christentum herbeigefithrte Degradierung der alten heidnischen Berggotter
zu Dimonen?. Berge waren eher die zu verdringende oder zu Vermeidende
Welt der Dimonen als Bestandteile landschaftlicher Schonheit. Die heutige
europdische Haltung gegeniiber den Bergen stammt zur Hauptsache aus der
Romantik. Seit dem Beginn des Sturm und Drangs haben wir lingst das
Déamonische und Unantastbare der Berge iiberwunden und die schrecklichen
Bergteufel durch den Alpinismus, durch Bergstrassen®, Hotels, Hiitten,

! Jakob Berg, Altere deutsche Reisebeschreibungen (Alsfeld, 1972, S. 38). Felix
Fabri (Schmid) von Ziirich unternahm zwei Pilgerfahrten ins Heilige Land (1480 und
1482). Er fiihrte ein Reisetagebuch in Deutsch und Latein: Eigentliche beschreibung der
hin und wider Fahrt zu dem Heyligen landt gen Jerusalem und furter durch die grosse
Wusteney zu dem Heyligen Berg Horeb Sinay . . .

2 Qder die Verbannung beziehungsweise Verchristlichung derselben wie das etwa aus
dem Biindner St. Margrethen-Lied deutlich wird.

3 So die Legende der Teufelsbriicke am St. Gotthard Pass.



98 HERBERT PLUTSCHOW

Bergbahnen und Aussichtspunkte vertrieben. Das ebenfalls aus der Romantik
stammende Bergsteigen ist Symbol des Kampfes und der Herrschaft des
Menschen uber die Natur.. Der Mensch empfindet die Berge als eine
Herausforderung, der er sich im Besteigen der Gipfel stellt. Daher kommt
vielleicht die erstaunliche Anpassungsfihigkeit des Menschen an die schwie-
rigsten Naturverhiltnisse. Die Schonheit, die er in den Bergen erblickt, ist
untertane Schodnheit einer eroberten Natur.

Der Europder hat seit der Romantik in den Bergen Kriftequellen
gefunden. Reell wurden diese zur Energieerzeugung von der modernen
Wissenschaft nutzbar gemacht. Ideell spricht man immer noch von der
heilenden Bergluft, von den gesunden Heilbddern und von den Heilkrdutern
in den Bergen®. Diese durch die Romantik verbreitete ideelle Ansicht iiber
die Berge geht vielleicht zuriick auf eine durch das Christentum unter-
brochene Urhaltung des Menschen, die den Bergen magische Krifte
zuschrieb. Damit soll lediglich angedeutet werden, dass man im Altertum,
wie auch heute noch anderswo, die Berge anders betrachtete. Eine solche
Feststellung mit einer Exkursion durch die japanische Bergliteratur zu
bekriftigen, ist die Absicht der vorliegenden Arbeit. In Japan ist trotz
Modernisierung, Tourismus und Sport die urspriingliche Haltung gegeniiber
den Bergen bewahrt worden. Eine vielseitige Bergliteratur ist bis heute ein
wichtiges Genre des japanischen Schrifttums. Diese Literatur zeigt die
wesentlichen Eigenschaften der Berge und ihre Rolle in der japanischen
Kultur.

In Japan standen die Berge dem durch Menschen erschaffenen Kultur-
raum gegeniiber als eine entgegengesetzte Welt der Natur, als eine gottliche
Natur. Im Berge wurde, im Kontrast zur Ebene, ein Gotterland gesehen, das
sich topographisch klar vom Menschenland abhob.

Dieser Dualismus zwischen einer geographisch profanen und einer
heiligen Zone ist schon in der von den Japanern iibernommenen chinesischen
Schrift ersichtlich, wo das aus den Elementen Mensch und Berg bestehende
Zeichen ‘sen’ Ay den heiligen, von gottlicher Kraft erfiilllten Menschen
bedeutet und sich dem Schriftzeichen Zzoku’ 18 (‘“Mensch im Tal”) fiir den
profanen, weltlichen Menschen entgegensetzt. Gotterland sind die Berge
deshalb, weil in ihnen die Achse zwischen Himmel und Erde (axis mundi)
sichtbar wurde. Als Sdule zwischen Himmel und Erde waren die Berge
mogliche Verbindung zwischen Menschen und Gottern. Berge waren Orte,
wo der Mensch potentiell zu Gott werden konnte.

* Wie dies zum Beispiel schon bei dem Schweizer Vorromantiker Albrecht von Haller
in seinen im Jahre 1729 verfassten Gedichten iiber die Alpen zum Teil deutlich
ausgedriickt wird.



BERGE 99

Im Sinne des heiligen Ortes und der Himmelssdule hat man die Berge als
Ursprung des Lebens betrachtet, wo alles Leben anfingt wie das Quellwasser,
welches vom Himmel herabfliesst und die Ebene befruchtet; wohin aber auch
alles Leben wieder zuriickkehren muss im Tode. Als Beginn und Ende sind
die Berge Zonen ausserhalb der Zeit. Sie sind ewige Orte, absoluter Raum,
der durch seine Ewigkeit dem Leben Bestand und dem Boden Fruchtbarkeit
gewihrt. Als iiberzeitliche Zonen sind die Berge Orte, wo der Mensch
potentiell eine andere ontologische Dimension erfahren kann. Berge sind das
“Ganz Andere”. S

Die Ewigkeit der Berge wird auch in der Stabilitit gesehen, welches sie
durch ihr blosses Gewicht der Erde geben. Diese Festigkeit zeigt sich auch in
einer horizontalen Beziehung der Berge, die als eine Abgrenzung gegen
aussen der Ebene und dem darin lebenden Menschen Schutz bieten. Die
Berge sind Schutzschilder gegen Gefahren, die von aussen her einzudringen
drohen.

Berge sind sinnbildliche Zeichen der Heimat. Sie sind geographische
Orientierungspunkte, wo man den Raum am absoluten Ort messen kann. Sie
bieten geistige Orientierungspunkte, an denen die ontologische Integritit des
Menschen haftet. Berge sind die seelische Heimat der Japaner.

Berge waren Orte, wo der Mensch an der Quelle des Lebens durch die
Kraft der Gotter und der Toten magische, iibernatiirliche Fihigkeiten sich
aneignen konnte. Durch asketische Ubungen in den Bergen war es dem
Menschen moglich, zur Erleuchtung zu gelangen, wiedergeboren ein anderer
Mensch zu werden, von.gottlicher Kraft zu schopfen. Als ein vom Schosse
der Natur wiedergeborener Mensch konnte der Bergasket der profanen Welt
hauptsidchlich in Krisenzeiten neue Wege bahnen. Der japanische Bergasket
hat oft der menschlichen Gesellschaft als Divinator, Voraussager, Gesund-
beter durch seine von den Bergen erhaltene magische Kraft gedient.

Berge aber waren nicht das Paradies, das sich jedem offenbarte. Sie waren
auch voller Gefahren. Ohne geistige Vorbereitung und Todesverachtung
wagte man sich kaum weiter als bis zum Fuss des Berges oder bis zum
Eingang in ein Berggebiet.

Nur Eingeweihte wagten den Eintritt in die Berge. Bis 1868, und in
gewissen Gebieten bis heute, blieben die Berge den Frauen verschlossen. Eine
Bergbesteigung erfolgte nur nach Divination und nach Ablauf lingerer
Reinigungsperioden. Einsiedler zum Beispiel zogen es vor, einige Zeit in
Hiitten am Stadtrand Busse zu tun, bevor sie die schwierigen Bergtouren
antraten. '

Die Berge hatten nimlich zwei Gesichter. Das gottliche Land konnte fir
den Nicht-Initiierten Teuflisches enthalten. Berge konnen einen Menschen
Willkommen heissen, aber einen nicht Erwiinschten auch zur Umkehr
zwingen, ihn verfithren oder sogar umbringen. In den Bergen versteckt sich



100 HERBERT PLUTSCHOW

die Holle, die man zuerst iiberqueren und mit ihren Qualen erleben muss,
bevor man zur Erleuchtung gelangen kann. Ein solches Hollenerlebnis im
Initiationsprozess war nicht jedermanns Sache. Diese krasse Dualitit der
Gegensitze, Holle und Paradies an Ort und Stelle, war ein notwendiger
Bestandteil der Heiligkeit.

Dies sind einige der wesentlichen Bergthemen der japanischen Kultur-
und Literaturgeschichte. Von dieser Kultur und Literatur sollen hier einige
Beispiele vorgestellt werden.

Ein seit jeher mysteridses Bergland ist Yoshino. Das Gebiet, das man
heute als Yoshino bezeichnet, war im Altertum bedeutend grosser und
umfasste die Berge bis gegen Kumano. Yoshino ist wie der Berg Koya und
das mit der Sonnengottin identifizierte Land Ise am Eingang der Kii-
Halbinsel gelegen, die schon seit alten Zeiten als das Totenland yomi no Kuni
oder komoriku bezeichnet wurde. Schon die Urgottin Izanami, die mit ihrem
Gatten Izanagi die japanischen Inseln erschuf, stieg auf dieser Halbinsel in die
Unterwelt. Halbinseln beziehungsweise geographische Extremitdten, wurden
auch anderswo, wie das bei der Halbinsel Shimokita ersichtlich ist, als Tabu
von menschlicher Erschliessung unberiihrt gelassen. Als Grenze zwischen
dem profanen und dem heiligen Gebiet dient der Fluss Yoshino (weiter
unten Fluss Ki genannt), welcher beim Ubergang zur Reinigung dient.

Yoshino liegt am Tor dieses Gotterlandes und spielt als abgesonderte
Welt in der japanischen Geschichte eine eigenartige Rolle. Schon den
legenddren Kaiser Jimmu fiihrte ein gottlicher Rabe in dieses Gebiet, von wo
aus er die Yamato-Ebene erobern konnte. Jimmus erster Einbruch in die
Ebene schlug fehl, und die Eroberung gelang ihm erst von Yoshino aus.
Dieser Sieg wurde der Offenbarung der kaiserlichen Ahnen zugeschrieben,
die Jimmu in Yoshino zuteil wurde. Der Kaiser Temmu (631—-686) suchte
widhrend der Jinshin-Rebellion (672) Yoshino abermals auf und iibte Askese
in den Bergen. Auch ihm war es moglich, von Yoshino als Ausgangspunkt
den Thron fir sich zu sichern und Japan den Frieden zu bringen. IThm
erschien die kaiserliche Ahnin, die Sonnengottin, im Traume. Nachdem die
Jinshin-Kriege sich fiir Temmu entschieden hatten, empfing der Kaiser im
selben Berggebiet den Treueeid seiner Untertanen. Der Zweck lag zweifellos
darin, den Eid nicht in persona zu empfangen, sondern als Vertreter seiner in
Yoshino anwesenden Vorfahren. Yoshino diente dazu als symbolischer
Punkt. Auch die zwei Kaiser der Siid-Dynastie, Godaigo und Gokameyama,
haben sich wihrend der grossen Krisenzeit der Spaltung des Hofes
(1337—1392) in Yoshino versteckt. Dies taten sie nicht nur, weil ihnen die
Berge Schutz boten, sondern auch in der Absicht, zu den Vorfahren
zuriickzukehren und neu anfangen zu konnen.

Den kaiserlichen Aufenthalten in Yoshino liegt noch eine weitere
Dimension zugrunde. Beim Betreten des heiligen Landes wird der Kaiser



BERGE 101

selbst zu Gott. Die Gottlichkeit der japanischen Kaiser besteht nicht aus
einer physiologischen Differenzierung gegeniiber anderen Menschen, sondern
beruht auf dem Ort, wo er sich befindet, welcher ein gereinigter, heiliger Ort
ist. Diese Identifikation zwischen einem gottlichen Land und der Gott-
lichkeit dessen, der es betritt, bildet keine Ausnahme in der japanischen
Geistesgeschichte. - :

Die Abhingigkeit der Macht des Kaiserhauses von der Ewigkeit der Berge
Yoshinos ist eines der Bergthemen alter Gedichte. Ein Beispiel aus der
dltesten Gedichtsammlung Japans, dem Manydshit (ca. 750), lautet:

Gedichtet nach Dekret von Yamabe Akahito wahrend des kaiserlichen Auf-
enthalts im Palast zu Yoshino im Sommer, sechster Monat des achten Jahres
Tempy6 (736):

Hohe Berge iiber schwebenden Wolken

Reissende Fliisse der Schnellen reine Stimme

Gottliche Berge erhaben zu sehen

Fiir die Augen erfrischende Fliisse —

Solange die Berge stehen

Solange die Fliisse fliessen

Wird der Palast hier dauern
Schlussstrophe:

Unsere Kaiser seit der Gotterzeit

Weilten oft im Palast zu Yoshino

Der Schonheit der Berge und Fliisse wegen

Nos. 1005—6°

Die Fliisse, die hier von den Bergen untrennbar erscheinen, dienen der
Reinigung. Durch den sich hier reinigenden Kaiser wird die ganze Regierung,
ja ganz Japan symbolisch gereinigt. Eine solche Reinigung war hauptséchlich
in Krisenzeiten vollzogen worden.

Nicht nur die Fliisse waren wesentliche Bestandteile Yoshinos. Schon
friih war Yoshino bekannt fiir die Schonheit der Kirschbliiten, und selten
wurde iiber Yoshino gedichtet, ohne die Bliiten zu erwidhnen, wie es auch aus
dem Gedicht des Kakinomoto no Hitomaro wihrend eines der insgesamt
zweiunddreissig Besuche der Kaiserin Jitd in Yoshino ersichtlich ist:

Im Lande wo unsere michtige Kaiserin herrscht
Der Provinzen sind viele

Aber sie liebt das Land Yoshino
Umgeben von reinen Bergen und Fliissen
Und wo die Bliiten fallen im Felde Akitsu
Einen prichtigen Palast liess sie erbauen

L]

Manybshii, No. 36°

5 Manyoshi, Teil 2, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 5, Iwanami Shoten, Tokyo
1959.

8 Manyéshu, Teil 1, op.cit., Bd. 4.



102 HERBERT PLUTSCHOW

Kirschbliiten wurden zum Sinnbild Yoshinos und umgekehrt Yoshino
zum Ort par excellence fiir Kirschbliiten. Die Verbindung zwischen Berg und
Bliiten im Bewusstsein der Japaner kann verschiedenen Ursprungs sein. Man
kann die Kirschbliiten von der Heiligkeit und Fruchtbarkeit der Berge
ableiten, weil die Bliiten Ausdruck der Schdnheit und Reinheit sind und als
Boten des Frihlings gelten. Die Bliiten wurden zum Symbol des Paradieses
(hana no jédo), man sah in ihnen Friichte einer anderen Welt. Die noch
heute erhaltene Anordnung der Kirschbiume in ein unteres, ein mittleres
und oberes Tausend, — im Gesamten dreitausend Biume — konnte die
dreitausend Buddha-Welten veranschaulichen, aber vielleicht auch die tau-
send Tage, welche der Bergasket in Yoshino verbringen muss.

Nicht nur im Manyoéshii, auch in spiteren Gedichten wurde dieser
Symbolismus beibehalten. Dies ist hauptsichlich bei Saigy6, dem Einsiedler-
Dichter, welcher den Ritus der tausendtdgigen Askese in den Bergen von
Yoshino durchhielt, klar ersichtlich. Saigyd hat wihrend seiner Bergaskese
viele Gedichte iiber die Kirschbliiten Yoshinos geschrieben. In diesen wird
deutlich, wie sehr Saigyo das Menschenleben in der kurzfristigen Schénheit
der Kirschbliiten widerspiegelt sah. Durch sein starkes Bewusstsein des Todes
waren fiir den Einsiedler Saigyd die Kirschbliiten Boten seines eigenen
Schicksals. Er sah sein Einsiedlerleben stark mit den Kirschbliiten verbunden,
wie dies im folgenden Gedicht zum Ausdruck kommt:

Wenn jemand

Nach meinem Tode

Trauern wird

Soll er dem Buddha

Kirschbliiten darbringen ‘
Sankashti, No. 787

Die in Saigyds Gedichten oft vorkommenden Kirschbliiten von Yoshino
werden vom Dichter im Zusammenhang mit Dunst oder weissen Wolken als
Symbole des fruchtbaren Frithlingswassers gebraucht. Die Bliiten sind fiir ihn
wie der Friithlingsdunst oder die weissen Wolken, welche die Yoshino-Berge
umhiillen. Die Verbindung zwischen Kirschbliiten und Wasserelement ist
auch im folgenden Gedicht Saigyos das Thema:

Der Bergsturm blist hinunter
Die Kirschbliiten — *
Es scheint mir
Wie ein Wasserfall voll Bliiten
Vom Himmel herab
Sankashit, No. 1568

7 Sankashit, Kinyb Wakashit, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 29.
8 Ibid.



. BERGE 103

Spiter hat man die Heiligkeit des Yoshino-Gebietes auch auf den
Buddhismus fiibertragen. Die Berggotter wurden zu Inkarnationen der
Buddhas. Den Bergen Yoshinos und Kumanos wurden, wie dies auch in
anderen Gebieten Japans geschah, buddhistische Namen verliehen. Zum
Beispiel findet man auf einer Wanderung zwischen Yoshino und Kumano
folgende Bergnamen vor: ‘

Daifugen-ga-take (Berg Mahasamantabhadra), (A)Mi(da)-san (Berg Ami-
tibha), Bussho-ga-take (Berg Buddhas Geburt), Shaka-ga-take (Berg Sakya-
muni), Jizo-ga-take (Berg Ksitigarbha), und Nehan-ga-take (Berg Nirvana).

Yoshino und die dahinterliegenden Berge erhielten durch den Buddhis-
mus noch eine weitere, kosmologische Dimension. Man glaubte dort das
ganze Universum in Miniatur zu sehen; ein Abbild der makrokosmlschen
Struktur im Mikrokosmos. :

Schon in den Bergen ‘Buddhas Geburt’ und ‘Paradies’ (N1rvana) ist
Anfang und Auflosung der Zeit gegeben. Yoshino stellte noch weiter die
dynamische, manifestierte Diamantenwelt des Kongo-kai (Vajradhatu) dar
und Kumano die primordiale Mutterschosswelt Taizo-kai (Garbhadhétu).
Somit war es dem Bergasketen moglich, bei der Wanderung von Yoshino
nach Kumano oder umgekehrt symbolisch das ganze Universum in seiner
Mannigfaltigkeit und Vollstindigkeit zu durchschreiten. Dies war gleichsam
einer der Wege zur Erleuchtung. In den Tilern und Schluchten aber hausten
die Teufel in der Holle, und die Reise iiber Tal und Berg war auch
symbolische Hollenfahrt als unumganghche Etappe beim Besteigen des
Paradieses.

Diese Vermischung shintoistischer und buddhistischer Elemente ist auch
anderswo ersichtlich. Bei den Bergen Yudono und Gassan, zwei von den Drei
Bergen in Dewa, geschah dasselbe. Yudono wurde mit dem das Zentrum der
Mutterschosswelt bildenden Urbuddha Dainichi (Mahavairogana) identi-
fiziert. In dieser Hinsicht vertieft sich unser Verstindnis des vom Dichter
Basho (1644—1694) am Yudono gedichteten Haiku (Oku no Hosomichi):

Stille! |
In den Fels bohrend
Der Zikaden Ruf®

Dieses Gedicht stammt von einem Felsen am Yudono, der seit alters her
als Hierophanie verehrt wurde. So hat man auch beim Berge Gassan den
Buddha Amida veranschaulicht und dessen Paradies (jédo) auf der Bergspitze
gesehen. Auch glaubte man an die Identifikation des alten Gotterberges
Miwa mit dem Mandala. Die davorliegenden Tiler und Fliusse wurden als
Unterwelt (sanzu no kawa) gemieden.

® Bashé Bunshii, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 46, S. 87.



104 _ HERBERT PLUTSCHOW

Ahnliche Symbolismen kommen auch in der Literatur iiber den Berg Fuji
vor. Schon die Dichter des Manydshit stellten sich beim Fuji einen Gottersitz
vor, Takahashi Mushimaro bezeichnete den Berg als ‘“‘mysteriosen Gott”
(No. 319). Als hochster Berg Japans war der Fuji die Stiitze des Landes und
schon frith das Symbol der Nation. Der Staat hingt vom Berge ab:

Im Lande Yamato dem Land der aufgehenden Sonne
Ist er unser Schatz unser Schutzgott —
Es ermiidet unsere Augen nie hinaufzuschauen
Zur hohen Spitze des Fuji in Suruga
Manybshii, No. 319'°

So dichtete Mushimaro. In der Hohe des Fuji sah man einen Treffpunkt
zwischen Himmel und Erde. Es ermiidete die Augen nie, zum Fuji als zur
Verbindung zwischen Menschen und Gottern emporzublicken,

Beim beriihmten Fuji-Gedicht des Yamabe Akahito (Manyoshi,
No. 317) kommt die Idee des Himmelspfeilers noch klarer zum Ausdruck:

Fernsicht des Berges Fuji, gedichtet von Yamabe Akahito.
Seit Himmel und Erde sich trennten
Gottlich hoch und erhaben
Tirmt in Suruga die hohe Spitze des Fuji —
Wenn wir blicken ins Himmelsfeld
Ist der durchreisenden Sonne der Schein vom Berge verdeckt
Des glinzenden Mondes Licht den Augen entschwunden
Die weissen Wolken wagen nicht voriiberzuziehen
Denn ewig fillt der Schnee —
Wir erzdhlen es weiter wir gehen es weiterzusagen
Oh hoher Berg Fuji'!

Beim Mairchen des Bambussammlers ( Taketori no densetsu) und bei der
durch das NO-Theater berithmt gewordenen Legende der gefliigelten Him-
melsfee Hagoromo ist der Fuji ein Himmelspfeiler, der in ein Gebiet
ausserhalb der Welt fithrt. Im Mirchen des Bambussammlers findet ein in der
Nihe des Fuji lebender Bauer ein winziges Middchen in einem Bambusstumpf.
Der kinderlose Bauer sorgt fiir das Kind, bis es gross wird. Zum Dank fiir die
Pflege fiihrt das Kind den Bauern zu Reichtum und kehrt tiber den Fuji in
den Himmel zuriick. Im No-Spiel Hagoromo badet im Meer bei Miho no
Matsubara eine himmlische Fee, als ein Fischer kommt und sich das von ihr
am Ufer zuriickgelassene Federkleid aneignet, sodass sie nicht mehr zum
Himmel zuriickfliegen kann. Als sie nach ihrem Kleide fragt, macht es der

19 Manyéshi, Teil 1, op.cit., Bd. 4.
11 1bid.



BERGE 105

Fischer zur Bedingung, dass sie zuerst den himmlischen Tanz vollfiithre, bevor
er ihr das Kleid zuriickgibt. Nach dem Tanz kann die Fee mit ihrem
gefiederten Kleid wieder heim zum Himmel kehren. Dieser Tanz soll auch
auf dem Gipfel des Fuji getanzt worden sein. Beide Geschehnisse fanden am
Fusse des Fuji statt, in der Nihe des Himmels, wohin die Feen heimkehrten.
Auch wurde, gemidss dem Tagebuch Sarashina Nikki, am Fuji Fluss diviniert,
um den Willen des Himmels zu befragen. Dies geschah auch spiter am
Mishima Schrein, der mit dem Fuji zusammenhingt.

Auch beim Berge Fuji machte sich die Vermischung zwischen Shin-
toismus und Buddhismus bemerkbar. Der Gipfel des Berges, einmal
Gotterthron, wurde zum Sitz der Buddhas. Die Besteigung des Fuji wurde zu
einer symbolischen Anndherung an das Paradies. Am Abhang befinden sich,
wie in den Bergen Yoshinos und Kumanos, Grotten, wo der Initiierte
hineinkriecht, zuriick zur Mutter Erde, um von dort wiedergeboren den
ansteigenden Weg zum Paradies antreten zu konnen.

Die Besteigung des Fuji wurde vor allem in der Edo-Zeit (1600—1868)
populdr, als sich Liebhaber in Gruppen, Fuji-k6, vereinigten, um die
mithsame Besteigung zusammen zu unternehmen oder einem Vertreter zu
ubergeben. Solchen Gruppen ist es auch zu verdanken, dass man an
verschiedenen Orten kiinstliche Fuji-Berge anfertigen liess, deren leichteren
Besteigung man das selbe Ergebnis zuschrieb wie der Besteigung des
natiirlichen Fuji.

Der Berg Tateyama ist ein weiteres Beispiel eines heiligen Berges. Der
ewige Schnee auf dem Gipfel war, wie auch beim Fuji, Quelle der Fliisse, von
denen man glaubte, sie flossen vom Himmel herab.

Im folgenden Gedicht aus dem Manyodshii ist ein solcher Symbolismus
ersichtlich:

Zum Lob des Berges Tachi (modern: Tate).
Als fernes Land beriihmt
Das Mittlere Koshi im Lande iiberall
Sind Berge deren viele
Und Flusse fliessen in grosser Zahl
Aber der Gotter Besitz
In Niikawa ist der Tachi Berg
Auch im Sommer von Schnee bedeckt
Umkreist wie ein Gurt vom Flusse Katakai
Von dessen Schnellen Morgen und Abend ununterbrochen
Empor steigt der Tau

No. 4000!2

12 Manyéshi, Teil 4, op.cit., Bd. 7.



106 ‘ HERBERT PLUTSCHOW

Der ewige Schnee, die Bestindigkeit der wasserfithrenden Fliisse sind der
Gotter Werk. Kein Wunder, dass man vielfach in den Bergen, wie zum
Beispiel in Yoshino, Gebete fiir Regen oder gegen zu viel Regen darbrachte.

Die Betrachtung der Berge als Gotterland und Quelle der Fruchtbarkeit
driickt sich auch im kaiserlichen Ritus des kuni-mi (‘Ausblick ibers Land’)
aus. Kuni-mi ist ein altes, vom Kaiser vollfiihrtes rituelles Bergsteigen. Es
gehort wohl heute der Vergangenheit an, wird aber oft in alten Schriften und
Gedichten erwihnt. Die Durchfithrung dieses Bergsteigerituals hat mit der
magischen Politik zu tun. Der Grundgedanke ist wohl der, dass der auf dem
Berge stehende Kaiser zu Gott wird und im Uberblicken seines Landes dessen
soziale Bestindigkeit und dessen Friede sowie auch die Fruchtbarkeit der
bewohnten Ebenen gewidhrt. Das politische Charisma des Kaisers hingt vom
Berge ab. Die Macht wird ihm durch die Ahnen in den Bergen versichert. Die
Verbindung seiner Personlichkeit mit dem Berg ist wesentliche Vorstufe
seiner politischen Macht.

Im alten China hatten solche rituelle Bergbesteigungen durch die Kaiser
eine dhnliche Funktion. Der Himmelssohn konnte auf dem Gipfel die
Bestitigung seines Mandates vom Himmel erhalten. Legitime Macht kommt
vom Himmel und wird dem Erkorenen auf dem Gipfel eines Berges
tiberreicht.

Eine Anzahl von Gedichten, kuni-home (“Lob des Landes™) genannt,
erzdhlen von diesem alten Brauch. Die folgenden Beispiele sind aus dem
Manyéshii.

Gedichtet bei der kaiserlichen Besteigung des Berges Amanokagu, um das Land
zu Uberblicken (kuni-mi):

Zahlreich sind die Berge Yamatos

Aber schon ist der Amanokagu Berg —

Auf dem Gipfel stehe ich nun und schaue hinaus aufs Land —

Uber der weiten Ebene der Rauch steigt und steigt

Uber dem weiten See die Méven fliegen und fliegen

Ein schones Land ist es das Yamato-Land

No. 213

Die Kaiserin Jitd hat wihrend ihren zahlreichen Besuchen Yoshinos das kuni-mi
Ritual durchgefithrt und der Dichter Kakinomoto no Hitomaro ist uns dafiir
Zeuge.

Unsere machtige Kaiserin

Als Gottin  und nach der Gotter Wille

Hat am Yoshino Fluss von den reissenden Schnellen umgeben

Einen Turm bauen lassen —

13 Manyésha, Teil 1, op.cit., Bd. 6.



BERGE 107

Oben steht sie nun das Land zu Gberblicken —
Wie griine Hecken liegen die Berge
Deren Gotter im Frithling ihr Blumen
Im Herbst ihr rotgefdrbtes Laub schenken —
Auch des Flusses Gotter '
Bereiten die kaiserliche Tafel
Durch Kormoran fischen am Flussoberlauf
Durch Netzfischen am Flussunterlauf —
Berge und Fliisse dienen
Dem Kaiser seit Gotterzeiten
Schlussstrophe:

~ Berge und Flisse kommen Dir zu dienen
Zur Gottin, die Du bist auf Deiner Barke
Von schiumenden Schnellen umringt

Manyboshit, Nos. 38—9'4

Diesen Gedichten ist zu entnehmen, dass die Kaiserin wihrend dem
Ritual, das heisst in diesem Fall auf dem Turm und auf dem Fluss, die
Gottlichkeit erhidlt. Die Berg- und Flussgotter dienen der Kaiserin in der
Ausiibung ihrer Macht. Das kuni-mi hat demzufolge einen magisch-
politischen Sinn.

- Um zu zeigen, wie wichtig das kaiserliche Bergsteigen fiir die Ausiibung
der politischen Geschifte war, sei hier auf das Kapitel des Kaisers Nintoku
(712) verwiesen.

Darnach bestieg der Kaiser einen hohen Berg, und hinausblickend rund ums
Land sprach er: “Im Lande steigt kein Rauch. Das Volk ist arm. Aus diesem
Grund werde ich von jetzt an wihrend drei Jahren das Volk nicht besteuern und
vom Frondienst befreien.” Dadurch verfiel der Palast und obwohl der Regen
durch das Dach sickerte, wurden jegliche Reparaturen unterlassen. Das ein-
dringende Regenwasser wurde in Eimern aufgefangen, und die Hoflinge zogen zu
Raumlichkeiten um, wo keine undichten Stellen waren. Nach Ablauf der Zeit
iiberblickte abermals der Kaiser sein Land und sah, dass es voll Rauch war. Er
schloss daraus, dass sein Volk wieder reich war und von nun an zog er Steuern
ein und verlangte Fronarbeit. Demzufolge ging es dem Volk gut und es litt nicht
unter dem Frondienst. Deswegen lobte man seine Regierung und bezeichnete sie
als das Zeitalter des weisen Kaisers.!®

Der Kaiser Nintoku wurde in Japan ein Vorbild kaiserlicher Tugend. Die
vom Kaiser delegierten Provinzgouverneure vollfithrten in den fernen
Gegenden Japans auf bestimmten Bergen dhnliche Riten, um ihre Verwal-

1% Ibid.
1S Kojiki, Norito, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 1, S. 266.



108 HERBERT PLUTSCHOW

tungszone zu iberblicken. Ein solches Beispiel ist moglicherweise das
Gedicht Manydéshi No. 382 von Tajihi Kunihito:

Wo der Hahn kriht im Lande Azuma

der hohen Berge gibt es viele

Aber als Sitz der zwei Gotter erhabener Berg

Mit den zwei Gipfeln der Augen Freude

Seit Gotterzeiten von Mund zu Mund ging die Kunde
Uber den Tsukuba Berg wo man das Land Oiberblickt

16

Das Kuni-mi wurde auch von Bauern ausgefithrt. Diese bestiegen,
gewOhnlich einmal im Jahr einen Hiigel oder einen Baum, von wo aus sie das
von ihnen bewirtschaftete Land rituell iiberblickten. ,

Im Sinne des kaiserlichen Rituals des Bergsteigens sollte man vielleicht
auch die Besteigung von Bergen durch beriihmte Rebellen erwdhnen. Taira
no Masakado (—940) stiftete Unruhe im Osten des Landes. Aber zuvor hatte
er den Berg Hiei bestiegen und dort entschloss er sich, mit einem iiber die
Hauptstadt schweifenden Blick, durch Rebellion die Herrschaft des Landes
an sich zu reissen.

Akechi Mitsuhide (1526—1582), ein Heerfithrer unter Oda Nobunaga,
bestieg am Tage, bevor er gegen Nobunaga rebellierte, den Berg Atago und
blickte iiber die Hauptstadt. Dabei dichtete ihm der Dichter Satomi Joha
eine Zeile, die Mitsuhide als Zeichen des Himmels zu seiner Machtergreifung
interpretierte. Er uberlebte aber nur wenige Tage den Tod des Oda
Nobunaga. |

Als erfolgreiche militirische Herrscher Japans waren die Ashikaga-
Shogune keine Rebellen. Auch bestieg keiner von ihnen einen kuni-mi-Berg,
aber die Reisen, die sie oft zur Besichtigung des Berges Fuji antraten, hatten
einen machtpolitischen Hintergrund. Dies waren Reisen zum Symbol der
Nation, durchgefithrt mit der politischen Absicht, potentielle Gegner zu
beeindrucken. Was die Kaiser frither taten, imitierten nun die militdrischen
Machthaber als symbolischen Akt zur legitimen Machtausiibung.

Oft kommt der Gedanke der Ewigkeit, des Schutzes der Berge oder der
Orientierung an Bergen als absolutem Raum in alten Gedichten vor. Die
Berge sind ewig im Gegensatz zu den Menschen. Dies ist ein hiufig
anzutreffendes Bergthema der japanischen Dichtung.

' Hohe Berge und das Meer;
Die Berge sind die Wirklichkeit

16 Manyéshi, Teil 1, op.cit., Bd. 6.



BERGE 109

Das Meer ist die Wahrheit
Der Mensch ist wie die Bliiten vergingliche Schatten der Welt
Manyoéshi, No. 333217

Ein weiteres Beispiel, diesmal sehr dichterisch gestaltet, bietet uns
Kakinomoto no Hitomaro:

Wie die Blasen auf dem fortreissenden Wasser
Welches widerhallend voriiberzieht
Am Berge Makimuku
Ist unser Leben in der Welt
Manyéshit, No. 1269'®

Das Vergingliche, Kurzfristige, hier durch das fliessende Wasser und die
kurz auftauchenden Luftblasen symbolisiert, widerhallt am ewigen Berge.
Der naturorientierte Japaner kam zu dieser Erkenntnis — die sich iibrigens
durch die ganze Literaturgeschichte hindurchzieht — nicht mit Hilfe einer
abstrakten Religion, sondern durch die Beobachtung und ein Sicheinfiithlen
in die Natur, wo sich das Vergingliche ablost vom Bestdndigen. Das Leben ist
wie Wasserteile, die fortgetragen immer wieder kommen aus der unerschopf-
lichen Lebensquelle der Berge. Der Gedanke, dass die Berge schiitzende
Schilder eines bewohnten Gebietes sind, wird schon durch die Sprache
ersichtlich. Das Epitheton fiir Berg in der Dichtersprache ist Schild. Solche
Schilder waren notwendige Bestandteile der kaiserlichen Hauptstidte.
Vielleicht lernten die Japaner von China, dass im Norden eine Hauptstadt
von Bergen abgeschlossen sein muss. Viele alte Hauptstidte Japans wurden in
der Yamato Ebene errichtet. Dies ist eine von drei Seiten durch Berge
umgebene Ebene. Dieses durch Berge beschiitzte und befruchtete Gebiet
bildet auch noch fiir den modernen Japaner das Herz der Nation.

Auch als Orientierungspunkte und Zeichen der Heimat spielten die Berge
eine Rolle. Als abgesonderter Raum boten sie nicht nur geographische
Orientierungsmoglichkeit in einem ungewohnten Raum, sondern auch einen
geistigen Zufluchtsort. Dort konnte die Seele verweilen und sich beschiitzt
fithlen beim Verlassen der Heimat oder beim Durchreisen eines gefihrlichen,
ungewohnten Raumes. Ein solches Thema durchzieht das folgende Gedicht
der Prinzessin Nukada:

Oh schoner Miwa Berg

Bist Du versteckt hinter dem Riicken
Der blauen Nara-Berge

An jeder Biegung der Strasse

17 Manyéshi, Teil 3, op.cit., Bd. 6.
18 Manyéshu, Teil 2, op.cit., Bd. 5.



110 HERBERT PLUTSCHOW

Werde ich zuriickblicken zu Dir —

Oder sollten die herzlosen Wolken

Den Berg den ich immer und immer wieder sechen mdchte

Vor mir verdecken?
' Manyéshi, No. 17

Dies Verharren der Seele am Heimatberg an bestimmten Stellen — hier die
Biegungen der Strasse, wo die Gefahren lauern —, war das allgemeine
Verhalten des alten Japaners auf Reisen. Die Integritit der Seele haftet, um
nicht dem Chaos anheim zu fallen, am Berge. Ein ungewohnter Raum war
voller Tuicken, die man durch Orientierung am Berge zu umgehen suchte.

Folkloristische Quellen lassen darauf schliessen, dass der Berg Land der
Toten war. Im Gedicht ist der Gedanke des Berges als Totenland nur indirekt
ablesbar. Einen konkreten Hinweis dafiir kénnte man im Epitheton der
Berge von Hatsuse (heute Hase) finden, welche als komoriku (‘“‘verstecktes
Land’’) bezeichnet werden, was unter anderem auch Land der Toten
bedeutet. Es handelt sich bei diesen Gedichten aber eher um Berge als Wege
der Toten, wobei nicht genau ersichtlich ist, wohin diese fithren. Trotzdem
ist kaum anzunehmen, dass sich die Japaner damals das Jenseits als sehr weit
- von der physischen Welt entfernt vorgestellt haben. Wahrscheinlich sah man
die Berge doch als Wohnorte der Seelen, hauptsidchlich die als schrecklich
bezeichneten Hinterberge oder Bergketten.

Auf jeden Fall ist anzunehmen, dass Berge Orte waren, wo man den
Toten begegnen konnte, was auch die kaiserlichen Besuche von Yoshino
bezweckten. Dies ist auch im Bon-Fest (Allerseelen) ersichtlich. Bis heute ist
der Brauch erhalten geblieben, die wahrend der Zeit des Bon-Festes zur Welt
zuriickkehrenden Seelen an den Abhidngen oder am Fusse der Berge
abzuholen, und sie dort auch wieder zu verabschieden. Die ins Jenseits
zuriickkehrenden Seelen werden mit Bergfeuern dargestellt. Diese okuri-bi
(“‘Seelenfeuer”) genannte Feuer werden an verschiedenen Orten Japans an
Berghingen angeziindet. Sie symbolisieren die den Berghang hinaufziehenden
Seelen.

Ob die Heiligkeit der Berge auf deren Funktion als Land der Toten
beruht, ist eine offene Frage. Moglich ist aber, dass die Identifikation von
Gotter- und Totenberg vom Glauben her zu sehen ist, wonach die Ahnen zu
Gottern werden. Die Toten kehren wieder zum Gotterland, zur Quelle des
Lebens, in die Berge zuriick. Diejenigen, denen es nicht vergdnnt ist, den
Berg emporzusteigen, verblieben in den Schluchten und tiefen Tilern der
Erde, Orte, die als mit der Holle identisch betrachtet werden; Ortsnamen wie
Chikusho6-dani (Tal der Bestien) am Fusse des Berges Hakusan lassen darauf

% Manyéshi, Teil 1, op.cit., Bd. 4.



BERGE 111

schliessen. Manchmal findet man auch an solchen Orten Namen wie
Amida-ga-hara (Amitabha-Feld) oder Jizo-ga-tani (Ksitigarbha-Tal). Dadurch
wird ausgedriickt, dass hier nicht die Qualen der Seelen, sondern deren
Erlosung aus der Holle betont wird. Das im 18. Jahrhundert verfasste
Reisetagebuch Saiyiiki des Tachibana Nankei erwidhnt als Holle Orte in den
Bergen Tate und Yake sowie auch die heissen Quellen von Unzen?°.

Auch in der Schweiz hat man sich frither in gewissen Bergschluchten die
Holle (beziehungsweise das Fegfeuer) vorgestellt. Eine solche Schlucht war
das Tal Carnusa, in welchem die Seelen, die nicht in den Himmel eingehen
konnen, ihren Aufenthalt haben. Ebenso hat man in Bergwildern die
Wohnorte toter Seelen zu sehen geglaubt.

In diesem Sinne ist es nicht i{iberraschend, dass man Buddhistische
Tempel oft am Fusse von Bergen erbaute. Dies war nicht nur deshalb so, weil
der Fuss der Berge schon eine von Shinto-Schreinen bezeichnete Grenze
zwischen heiligem und profanem Land war, sondern auch weil die Tempel als
Orte des Ahnenkultes und fiir Begribniszeremonien dienten. Das Zidhlwort
fir Tempel ist Berg (san), eine Tatsache, die auf eine enge Beziehung
zwischen Tempel und Berg hinweist. Tempel sind auch zugleich Tore eines
heiligen Gebietes, welches oft mit einem Buddha oder mit einem Shinto-Gott
als Inkarnation eines Buddha identifiziert ist.

Um wieder zur Literatur zuriickzukehren, so gibt es im Manyéshii ca. 50
Beispiele von Seelen, die auf Bergen oder Felsen zur Ruhe kamen. Ca. 20
Seelen befinden sich im Himmel oder in den Wolken und 3 in der Unterwelt.
Als Beispiel eines Seelenlandes in den Bergen sei hier das folgende Gedicht
der Kaiserin Iwa-no-Hime angegeben. Es geht dabei um den Ausdruck ihrer
Trauer iiber den Tod des Kaisers Nintoku:

Seit Ihr von der Welt gegangen viele lange Tage und Wochen sind vergangen
Soll ich kommen zum Berge um Euch zu besuchen
Oder auf Euch warten fiir immer warten?

Manyoshi, No. 85!

Ein weiteres Beispiel bietet das Gedicht der Prinzessin Yamato-Hime,
gedichtet nach dem Ableben des Kaisers Tenji (auch Tenchi): |

Ich sah Euch hinaufziehen

Auf den griin beflaggten Berg Kohata —

Bis zu meinem Tode werde ich Euch nie mehr zu Gesicht bekommen
Manydshti, No. 14822

20 Nihon Shomin Seikatsu Shiryé Shiisei, Bd. 20, Sanichi Shobo, Tokyd 1972,
S. 115,

21 Manyéshu, Teil 1, op.cit., Bd. 4.

22 Ibid.



112 HERBERT PLUTSCHOW

Die Prinzessin Oku trauerte iiber den Tod des Bruders mit folgenden Worten:

Von morgen an bis zu meinem Tode
Werde ich den Berg Futakami
Als meinen Bruder betrachten
Manyéshi, No. 165

In diesem Gedicht wird der tote Bruder mit dem Berg identifiziert.
Der Berg als Pfad des Todes kommt im folgenden Gedicht des
Kakinomoto no Hitomaro, beim Tode seiner Frau, zum Ausdruck:

Die herbstlichen Berge vom bunten Laub bedeckt —
Wie soll ich sie suchen meine tote Frau
Wenn ich den Weg nicht kenne?
Manyéshi, No. 208%

Auch nach der Zeit des Manyoshii lebte dieses Thema fort, wie es in den
vielen Gedichten Uiber den shide no yama (Todesberg) dargestellt wird. Hier
ein Beispiel aus der kaiserlichen Gedichtsammlung Shiishii (No. 1307), von
der Dichterin Ise (Daten ungewiss), erste Hilfte der Heian Zeit (794—1185):

Du bist sicher hiniibergekommen
Uber den Todesberg

Oh Kuckuck, sage mir doch

Wie es ergeht im Jenseits
Meinem lieben Sohne.?*

Als Boten des Jenseits werden in den japanischen Gedichten oft, was auch
hier beim Kuckuck der Fall ist, in den Bergen lebende Tiere, so zum Beispiel
das Reh, erwdhnt.

Der Totenberg kommt auch in der modernen japanischen Literatur vor.
Im Roman Yama no oto (Die Stimme des Berges) von Kawabata Yasunari
handelt es sich bei dieser Stimme um den Ruf des Totenberges.

In Indien gibt es auch Totenberge. Der Ahnenkult wird oft auf dem
Gipfel gewisser Berge durchgefiuihrt (sraddha). Zeichen dhnlicher Kulte in
Japan konnten die auf Bergspitzen stehenden Schreine und die an Bergen
entfachten Seelenfeuer sein.

In der japanischen Literatur erscheinen die Berge als Symbole der Liebe.
Dies steht in Verbindung mit den Bergen als Sinnbildern der Fruchtbarkeit,
aber auch moglicherweise mit dem chinesischen Yin-Yang-System. Es
handelt sich dabei hauptsidchlich um Berge oder Bergspitzen minnlicher oder

B Manyéshu, Teil 1, op.cit., Bd. 4.
2 Manyéshi, Teil 1, op.cit., Bd. 4.
35 Kokka Taikan (Kashii), Chibunkan Shoten, Tokyo 1942 (3. Ed.).



BERGE 113

weiblicher Natur. Die Existenz — normalerweise in einem beschrinkten
Raum — von weiblichen oder minnlichen Bergen oder Bergspitzen versinn-
bildlicht in der Vereinigung entgegengesetzter Elemente Zeugung und
Fruchtbarkeit. '

In einem Manydshii Gedicht erfahren wir von der Rivalitit zweier
ménnlicher Berge bei der Werbung um die Gunst eines weiblichen. Die
Erzeugung des Lebens durch die Berge wird ihrer Liebe zugeschrieben.

Der Berg Kagu stritt mit dem Berg Miminashi
Um die Gunst der Bergin Unebi —
Seit Gotterzeiten war es so
Und so war es in spiteren Zeiten
Und immer noch wetteifern Manner
Um Gattinnen
No. 13%

Anzeichen ménnlicher und weiblicher Berge findet man auch im Norden,
Nordosten und Westen Kyo6tos. Die im Nordosten und Nordwesten sich
befindenden Berge, auf denen wihrend des Bon-Festes Feuer in der Form
des Schriftzeichens fiir ‘gross’ (dai A ) angeziindet werden, bedeuten das
ménnliche Element, wobei die im Norden in ihrer Mitte sich befindenden
kleineren Berge weiblich sind. Auf diesen werden wihrend des Bon-Festes
Feuer in der Form eines Schiffes (weibliches Symbol) und des Schrift-
zeichens ‘myo’ ¥ (mit dem Radikal ‘Frau’ zur Linken) entfacht.

Der aus zwei Hiigeln, einem ménnlichen und weiblichen, bestehende Berg
Tsukuba war in alten Zeiten bekannt durch das uta-gaki (Liederhecke)-Fest.
Dies waren Wechselgesinge zwischen Minnern und Frauen, die an be-
stimmten Tagen des Frithjahrs und des Herbstes stattfanden. Es handelte sich
dabei um ein Orgienfest kultischen Charakters, welches mit dem Fruchtbar-
keitsglauben des Berges in Verbindung stand. Das Fest war eine kultische
Verbindung der Menschen und des Gottes und der Gottin des zweigipfligen
Tsukuba Berges.

Dies kommt im folgenden Gedicht des Manyodshit zum Ausdruck:

Wo der Adler nistet auf dem Tsukuba-Berg
An den Quellen von Mohakizu

Kommen in Scharen Frauen und Minner
Und im Gesang wetteifern —

Ich paare mich mit der Frau eines Andern
Und lasse Andere freien meine Eigene

Die Gotter auf dem Berge

26 Manyosha, Teil 1, op.cit., Bd. 4.



114 _ HERBERT PLUTSCHOW

Seit alten Zeiten erlaubten dieses Treiben
Auch heute — schaue nicht auf uns mit vorwurfsvollen Augen
Und tadle uns nicht in Worten

No. 1759%7 .

Auch dieses Thema — Liebe und Berge — ist in der japanischen Dichtung
zur Tradition geworden. Ein 4hnliches Thema, nur personlicher gestaltet,
finden wir in der kaiserlichen Gedichtsammlung Gosenshit (951):

Meine Liebe ist

Wie das Wasser des Minano Flusses

Das hinunterfliesst vom Gipfel des Tsukuba-Berges

Uberfiillt bis zum Rande

Eines tiefen Beckens. .
No. 777%

Man sollte noch hinzufiigen, dass auch Der Ketzer von Soana (1918) von
Gerhard Hauptmann der Kraft des Eros in den Bergen verfiel.

Berge als heiliges Land verbinden sich mit einem weiteren Topos. Es ist
dies der Bergiibergang als geistiger Ubergang in eine andere Sphire. Ein
Beispiel dafiir bietet der reisende Einsiedler-Dichter Saigyd (1118—1190),
welcher in der Hauptstadt Kyoto seine gesellschaftliche Stellung und Familie
verliess, um der Welt zu entsagen.

Als symbolischer Akt dieser Verwerfung verliess Saigy0d die Hauptstadt —
Symbol der Welt und der menschlichen Gesellschaft — und iiberquerte den
Suzuka-Pass, der in das Land Ise fithrte. Ise war heiliger Ort, und die
Uberquerung der Suzuka-Berge war fir Saigyd die entgiiltige Entsagung von
der Welt und der Eintritt in ein ontologisch anderes Gebiet.

Hier ist sein Gedicht beim Passiibergang:

Am Suzuka Berg
Die Welt der Leidenschaften
Lasse ich zuriick
Mein Weg hieran
Wohin wird er mich fithren?
Sankashi, No. 7721%°

Der berithmte Dichter Basho (1644—1694) ﬁberquerte den gleichen Pass wie
Saigyd, sein Vorbild, auf seiner ersten Reise der Verwerfung der profanen
Welt:

27 Manyéshu, Teil 2, op.cit., Bd. 5.
8 Kokka Taikan, (Kashi), op.cit.
2 Sankashu, Kinyéshi, op.cit.



BERGE 115

Der Welt entsagt
Zum ersten Mal
Uber den Suzuka Pass
Sarumino°

- Der Weg des Einsiedlers fiihrte oft auf die Berge. Kamo no Chomei
erzihlt in seinem Essay Hojo-ki (1212) von seiner kleinen Hiitte, fern von
der Welt der Leidenschaften, im ‘“Paradiese von Hino’’, am Fusse eines
heiligen Berges, in der Nihe einer Quelle. Es erinnert zum Teil an die Klause
des Bruder Klaus oder an den Wohnort der Waldbriiderschaft von Brem-
garten, weg von der Welt, aber nicht zu weit. Solche Einsiedler lebten gerne
an den Grenzen zwischen heiligem Grund und profaner Welt, sich keiner
vollstindig hingebend, was vielleicht den geistigen Grenzfall solcher Ein-
siedler widerspiegelt.

Der geistige Ubergang von Kultur zu Natur war keineswegs leicht. Saigyo,
obwohl er immer hoher steigt, hatte doch grosse Mithe den Gipfel der
Erlosung zu erreichen:

Schon weit vorgedrungen
Auf dem Weg der Gotter
Frage ich was wohl im Jenseits liegt —
Uber mir erhebt sich ein Berg
Wo der Wind durch die Kiefer blist.
Senzaishii, No. 1275

Das Thema des physischen und geistigen Passiibergangs findet man auch
in der modernen Literatur. Der lingste Roman der japanischen Literatur,
Nakazato Kaizans (1885—1944) Roman Daibosatsu Toge (Pass des grossen
Bodhisattva) zeigt, wie eine Bluttat beim Passiibergang ein verwahrlostes
Leben herbeifithrt. Der geistige Ubergang iiber den Pass war dem Helden
nach dem Mord . nicht moglich und er blieb verhaftet in einer Welt des
Mordes, der Ashura-Holle. Das Geleitwort zu dieser Interpretation ist schon
im Vorwort des Romans gegeben, wo Nakazato Kaizan den steigenden Weg
als den Weg zur Erlosung beschreibt.

Reisen in die Berge wurden oft, wenn nicht im Sinne der Wiedergeburt
als lebender Mensch, mit der Absicht des Todes unternommen. Viele
Geschichten, die sogenannten éjé-den, erzihlen von der Vollstreckung
rituellen Selbstmordes auf gewissen Bergen. Hauptsidchlich der Berg Amida
wurde dazu als direkter Weg in Amidas Westliches Paradies benutzt. Eine
Geschichte aus dem Konjaku Monogatari (Ende 11. Jahrhundert) erzihlt von

30 Basho Kushii, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 45, S. 405 No. 9.
3\ Kokka Taikan (Kashi), op.cit.



116 ‘ HERBERT PLUTSCHOW

einem Manne, der eine Reise iiber die Berge zum Westlichen Paradies antritt
und nicht mehr zuriickkehrt (Bd. 19, No. 14)32,

Berge als Orte der Wiedergeburt kommen ebenfalls in der japanischen
Literatur vor. Die Edelfrau, die das Tagebuch Kagerd Nikki (974) zu einer
Zeit, in der sie von ihrem Manne mehr und mehr vernachlissigt wurde,
verfasst hat, zog sich, um ihren Mann zu vergessen, einige Zeit zum Wasserfall
Narutaki zuriick. Ihr Aufenthalt an der Quelle der Natur erlaubte es ihr,
momentan ihren Mann zu vergessen, ja ihm sogar zu verzeihen. Ein dhnliches,
von einer Wiedergeburt in den Bergen handelndes Thema findet man im
modernen Roman Anya Koéro des Shiga Naoya. Der Held, ein Geizhals,
unternimmt eine Reise nach dem in Japan seit alten Zeiten als heiliger Berg
verehrten Daisen und kehrt davon als verwandelter Mensch zuriick. Der Berg
verwandelt den Geizhals in einen freigiebigen, giitigen Menschen. Eine solche
Verwandlung in den Bergen erfihrt auch der Ketzer von Soana.

Heilige Berge gab es nicht nur in Japan. Im Alten Testament schon sind
heilige Berge wie Sinai, Nebo, Hor und Zion erwidhnt. In Griechenland denkt
man dabei an den Olympus, in Persien an den Alburz und Hara Berezaiti und
in Indien an den mythischen Berg Sumeru, welcher durch seine, iiber
hundert-tausend Meter hohe Spitze die dreiunddreissig Himmelssphiren
einteilt und den Thron Indras bildet, aber auch spiter die Festigkeit des
Buddhakorpers versinnbildlicht. Man denkt dabei auch an die funf heiligen
Berge Chinas und noch an andere Berge in China. Es ist erstaunlich, dass
nichts dergleichen in den Alpen iibrig geblieben ist. Vielleicht gab es frither
auch in den Alpen heilige Berge, aber um dies feststellen zu konnen, miisste
man wissen, woher es zu Bergnamen wie Monch und Jungfrau und zu den
Pissen mit Namen von Heiligen kam.

Ob beispielsweise bei den letzteren nur der Name der christlichen
Hospize massgebend war, oder ob es sich hier um eine Verchristlichung von
seit alten Zeiten als heilig verehrten Bergen oder Bergiibergingen handelt,
scheint eine offene Frage zu sein.

32 Konjaku Monogatari, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 25.



BERGE 117

Abb. 1: Der [zumo Schrein. Ein Tor und eine Baumgruppe unterscheiden das menschliche
Land (Reisfelder) vom Gotterland (bewaldeter Berg). Die Hiuser vor dem Tor wurden

sehr wahrscheinlich als Unterkunft fiir Pilger gebaut. Es handelt sich nicht um eigentliche
Schreingebiude.

zumo Jinja Sharyo Boshi Ezu, 1zumo Daijingu.



118 HERBERT PLUTSCHOW

Abb. 2: Ein Mandala der Yoshino Berge, wo dem Vater der Bergasketen (Yamabushi) En
no Gyoja ein Avatar Buddhas Zao Gongen erschienen ist. Das Gebiet ist durch ein Tor
gegeniiber der profanen Welt abgegrenzt. Die vielen, bliihenden Kirschbaume sind Symbo-
le von Yoshino.

Yoshino Mand&la-zu, Nyoirinji, Yoshino.



BERGE 119

Abb. 3: Das Pilgermandala des Nachi Wasserfalls. Der dreiarmige Wasserfall stiirzt her-
unter vom Himmel der sich iiber Wolken, Mond und Sonne erhebt. Die drei Arme des
oberen Wasserfalls sind wohl wie die drei Gipfel des Fuji Symbole einer Dreifaltigkeit.
Die gottliche Kraft des Falles ist im flammenden Drachen wiedergegeben. Unter dem Was-
serfall iibt der Monch Mongaku (12.—13. Jahrh.) Askese und wird beinahe vom Wasser
erschlagen, aber er wird vom Fudo Myo0 (Acala) gerettet. Unten rechts am Meer befindet
sich der Tempel Fudaraku Sanji, von wo aus man sich in einer selbstmorderischen Art auf
einem Schiff ins Meer hinaustreiben lassen konnte, auf der Suche nach dem Siidlichen
Paradies des Bodhisattva Kannon (Avalokitesvara).

Nachi Sankei Mandala-zu, Fudaraku Sanji.



120 HERBERT PLUTSCHOW

Abb. 4: Paradiesvorstellung am Kasuga Berg (Nara). Oben am Berg befinden sich die in
Mandalaform gereihten Sitze der Buddhas. Unten ist der eigentliche Schrein.

Kasuga Jodo Mandala-zu, Noman-in Tempel, Sakurai. Das Bild stammt aus der Kamakura
Zeit (1185-1333).



BERGE 121

Abb. 5: Der Berg Fuji mit einem Mandala iiber den drei Gipfeln. Uber Mond, Sonne und
Wolken ragt der Berg ins Jenseits. Unten ist der Berg von der profanen Welt durch einen
Fluss abgegrenzt, welcher beim Durchwaten zur Reinigung dient. Der Berg besteht in
Wirklichkeit aus zwei Gipfeln und nicht, wie hier, aus drei. Eine religiose Dreifaltigkeit
wurde als geistige Gegebenheit dem Berg auferlegt.

Fuji Sangit Mandala, Herr Naoji Takeuchi.



HERBERT PLUTSCHOW

122

elurf ewrekale] -(syyoor) satpered pun (syuly) o[[oH Hut (eweAdje]) e S1ag 1a( -

9 99v




	Berge : ein Thema aus der japanischen Literatur- und Kulturgeschichte

