
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 31 (1977)

Heft: 2

Artikel: Berge : ein Thema aus der japanischen Literatur- und Kulturgeschichte

Autor: Plutschow, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERGE

Ein Thema aus der japanischen Literatur- und Kulturgeschichte

Herbert Plutschow

University of California, Los Angeles

Bernard von Clairvaux (1090-1153) ritt eines Tages am Genfersee entlang,
ohne von dessen Landschaft im geringsten beeindruckt zu werden. Petrarca

bestieg im Jahre 1336 den Mont Ventoux, getraute sich aber nicht, die
schöne Aussicht zu bewundern und verbrachte seine Zeit auf dem Gipfel mit
der Lektüre der Confessiones des Heiligen Augustinus. Der Zürcher Fabri
bezeichnete die Alpen, die er auf seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land
überquerte, als "montes horribiles"1. Montaigne (1533-1592) war von der
Ebene zwischen Mühlhausen und Basel beeindruckt, aber für den Rheinfall
fehlte bei ihm jede Bewunderung.

In der europäischen Kultur haben Berge bis zum Beginn der Romantik
keine wichtige Rolle gespielt. Wo schon Berge vorkamen, wie in Dantes
Divina Commedia und John Bunyans Pilgrim 's Progress, waren es allegorische
Purgatoriums- oder Paradiesberge.

Diese Ausschliessung der Berge aus dem europäischen Bewusstsein beruht
wohl auf dem Christentum, wo, gemäss Augustinus, ein Sichverlieren in
landschaftlicher Schönheit als sündiger Unterbruch in der Mensch—Gott-
Beziehung verurteilt wird. Ein weiterer Grund ist vielleicht die durch das

Christentum herbeigeführte Degradierung der alten heidnischen Berggötter
zu Dämonen2. Berge waren eher die zu verdrängende oder zu Vermeidende
Welt der Dämonen als Bestandteile landschaftlicher Schönheit. Die heutige
europäische Haltung gegenüber den Bergen stammt zur Hauptsache aus der
Romantik. Seit dem Beginn des Sturm und Drangs haben wir längst das
Dämonische und Unantastbare der Berge überwunden und die schrecklichen
Bergteufel durch den Alpinismus, durch Bergstrassen3, Hotels, Hütten,

1 Jakob Berg, Ältere deutsche Reisebeschreibungen (Alsfeld, 1972, S. 38). Felix
Fabri (Schmid) von Zürich unternahm zwei Pilgerfahrten ins Heilige Land (1480 und
1482). Er führte ein Reisetagebuch in Deutsch und Latein: Eigentliche beschreibung der
hin und wider Fahrt zu dem Heyligen landt gen Jerusalem und furter durch die grosse
Wusteney zu dem Heyligen Berg Horeb Sinay

2 Oder die Verbannung beziehungsweise Verchristlichung derselben wie das etwa aus
dem Bündner St. Margrethen-Lied deutlich wird.

3 So die Legende der Teufelsbrücke am St. Gotthard Pass.



98 HERBERT PLUTSCHOW

Bergbahnen und Aussichtspunkte vertrieben. Das ebenfalls aus der Romantik
stammende Bergsteigen ist Symbol des Kampfes und der Herrschaft des

Menschen über die Natur. Der Mensch empfindet die Berge als eine

Herausforderung, der er sich im Besteigen der Gipfel stellt. Daher kommt
vielleicht die erstaunliche Anpassungsfähigkeit des Menschen an die schwierigsten

Naturverhältnisse. Die Schönheit, die er in den Bergen erblickt, ist
untertane Schönheit einer eroberten Natur.

Der Europäer hat seit der Romantik in den Bergen Kräftequellen
gefunden. Reell wurden diese zur Energieerzeugung von der modernen
Wissenschaft nutzbar gemacht. Ideell spricht man immer noch von der
heilenden Bergluft, von den gesunden Heilbädern und von den Heilkräutern
in den Bergen4. Diese durch die Romantik verbreitete ideelle Ansicht über
die Berge geht vielleicht zurück auf eine durch das Christentum
unterbrochene Urhaltung des Menschen, die den Bergen magische Kräfte
zuschrieb. Damit soll lediglich angedeutet werden, dass man im Altertum,
wie auch heute noch anderswo, die Berge anders betrachtete. Eine solche
Feststellung mit einer Exkursion durch die japanische Bergliteratur zu
bekräftigen, ist die Absicht der vorliegenden Arbeit. In Japan ist trotz
Modernisierung, Tourismus und Sport die ursprüngliche Haltung gegenüber
den Bergen bewahrt worden. Eine vielseitige Bergliteratur ist bis heute ein
wichtiges Genre des japanischen Schrifttums. Diese Literatur zeigt die
wesentlichen Eigenschaften der Berge und ihre Rolle in der japanischen
Kultur.

In Japan standen die Berge dem durch Menschen erschaffenen Kulturraum

gegenüber als eine entgegengesetzte Welt der Natur, als eine göttliche
Natur. Im Berge wurde, im Kontrast zur Ebene, ein Götterland gesehen, das
sich topographisch klar vom Menschenland abhob.

Dieser Dualismus zwischen einer geographisch profanen und einer
heiligen Zone ist schon in der von den Japanern übernommenen chinesischen
Schrift ersichtlich, wo das aus den Elementen Mensch und Berg bestehende
Zeichen 'sen' rib den heiligen, von göttlicher Kraft erfüllten Menschen
bedeutet und sich dem Schriftzeichen 'zoku' të ("Mensch im Tal") für den
profanen, weltlichen Menschen entgegensetzt. Götterland sind die Berge
deshalb, weil in ihnen die Achse zwischen Himmel und Erde (axis mundi)
sichtbar wurde. Als Säule zwischen Himmel und Erde waren die Berge
mögliche Verbindung zwischen Menschen und Göttern. Berge waren Orte,
wo der Mensch potentiell zu Gott werden konnte.

4 Wie dies zum Beispiel schon bei dem Schweizer Vorromantiker Albrecht von Haller
in seinen im Jahre 1729 verfassten Gedichten über die Alpen zum Teil deutlich
ausgedrückt wird.



BERGE 99

Im Sinne des heiligen Ortes und der Himmelssäule hat man die Berge als

Ursprung des Lebens betrachtet, wo alles Leben anfängt wie das Quellwasser,
welches vom Himmel herabfliesst und die Ebene befruchtet; wohin aber auch
alles Leben wieder zurückkehren muss im Tode. Als Beginn und Ende sind
die Berge Zonen ausserhalb der Zeit. Sie sind ewige Orte, absoluter Raum,
der durch seine Ewigkeit dem Leben Bestand und dem Boden Fruchtbarkeit
gewährt. Als überzeitliche Zonen sind die Berge Orte, wo der Mensch

potentiell eine andere ontologische Dimension erfahren kann. Berge sind das

"Ganz Andere".
Die Ewigkeit der Berge wird auch in der Stabilität gesehen, welches sie

durch ihr blosses Gewicht der Erde geben. Diese Festigkeit zeigt sich auch in
einer horizontalen Beziehung der Berge, die als eine Abgrenzung gegen
aussen der Ebene und dem darin lebenden Menschen Schutz bieten. Die
Berge sind Schutzschilder gegen Gefahren, die von aussen her einzudringen
drohen.

Berge sind sinnbildliche Zeichen der Heimat. Sie sind geographische
Orientierungspunkte, wo man den Raum am absoluten Ort messen kann. Sie

bieten geistige Orientierungspunkte, an denen die ontologische Integrität des

Menschen haftet. Berge sind die seelische Heimat der Japaner.
Berge waren Orte, wo der Mensch an der Quelle des Lebens durch die

Kraft der Götter und der Toten magische, übernatürliche Fähigkeiten sich

aneignen konnte. Durch asketische Übungen in den Bergen war es dem
Menschen möglich, zur Erleuchtung zu gelangen, wiedergeboren ein anderer
Mensch zu werden, von göttlicher Kraft zu schöpfen. Als ein vom Schosse

der Natur wiedergeborener Mensch konnte der Bergasket der profanen Welt
hauptsächlich in Krisenzeiten neue Wege bahnen. Der japanische Bergasket
hat oft der menschlichen Gesellschaft als Divinator, Voraussager, Gesundbeter

durch seine von den Bergen erhaltene magische Kraft gedient.
Berge aber waren nicht das Paradies, das sich jedem offenbarte. Sie waren

auch voller Gefahren. Ohne geistige Vorbereitung und Todesverachtung
wagte man sich kaum weiter als bis zum Fuss des Berges oder bis zum
Eingang in ein Berggebiet.

Nur Eingeweihte wagten den Eintritt in die Berge. Bis 1868, und in
gewissen Gebieten bis heute, blieben die Berge den Frauen verschlossen. Eine
Bergbesteigung erfolgte nur nach Divination und nach Ablauf längerer
Reinigungsperioden. Einsiedler zum Beispiel zogen es vor, einige Zeit in
Hütten am Stadtrand Busse zu tun, bevor sie die schwierigen Bergtouren
antraten.

Die Berge hatten nämlich zwei Gesichter. Das göttliche Land konnte für
den Nicht-Initiierten Teuflisches enthalten. Berge können einen Menschen
Willkommen heissen, aber einen nicht Erwünschten auch zur Umkehr
zwingen, ihn verführen oder sogar umbringen. In den Bergen versteckt sich



100 HERBERT PLUTSCHOW

die Hölle, die man zuerst überqueren und mit ihren Qualen erleben muss,
bevor man zur Erleuchtung gelangen kann. Ein solches Höllenerlebnis im
Initiationsprozess war nicht jedermanns Sache. Diese krasse Dualität der
Gegensätze, Hölle und Paradies an Ort und Stelle, war ein notwendiger
Bestandteil der Heiligkeit.

Dies sind einige der wesentlichen Bergthemen der japanischen Kultur-
und Literaturgeschichte. Von dieser Kultur und Literatur sollen hier einige
Beispiele vorgestellt werden.

Ein seit jeher mysteriöses Bergland ist Yoshino. Das Gebiet, das man
heute als Yoshino bezeichnet, war im Altertum bedeutend grösser und
umfasste die Berge bis gegen Kumano. Yoshino ist wie der Berg Köya und
das mit der Sonnengöttin identifizierte Land Ise am Eingang der Kii-
Halbinsel gelegen, die schon seit alten Zeiten als das Totenland yomi no kuni
oder komoriku bezeichnet wurde. Schon die Urgöttin Izanami, die mit ihrem
Gatten Izanagi die japanischen Inseln erschuf, stieg auf dieser Halbinsel in die
Unterwelt. Halbinseln beziehungsweise geographische Extremitäten, wurden
auch anderswo, wie das bei der Halbinsel Shimokita ersichtlich ist, als Tabu

von menschlicher Erschliessung unberührt gelassen. Als Grenze zwischen
dem profanen und dem heiligen Gebiet dient der Fluss Yoshino (weiter
unten Fluss Ki genannt), welcher beim Übergang zur Reinigung dient.

Yoshino liegt am Tor dieses Götterlandes und spielt als abgesonderte
Welt in der japanischen Geschichte eine eigenartige Rolle. Schon den
legendären Kaiser Jimmu führte ein göttlicher Rabe in dieses Gebiet, von wo
aus er die Yamato-Ebene erobern konnte. Jimmus erster Einbruch in die
Ebene schlug fehl, und die Eroberung gelang ihm erst von Yoshino aus.
Dieser Sieg wurde der Offenbarung der kaiserlichen Ahnen zugeschrieben,
die Jimmu in Yoshino zuteil wurde. Der Kaiser Temmu (631-686) suchte
während der Jinshin-Rebellion (672) Yoshino abermals auf und übte Askese
in den Bergen. Auch ihm war es möglich, von Yoshino als Ausgangspunkt
den Thron für sich zu sichern und Japan den Frieden zu bringen. Ihm
erschien die kaiserliche Ahnin, die Sonnengöttin, im Traume. Nachdem die
Jinshin-Kriege sich für Temmu entschieden hatten, empfing der Kaiser im
selben Berggebiet den Treueeid seiner Untertanen. Der Zweck lag zweifellos
darin, den Eid nicht in persona zu empfangen, sondern als Vertreter seiner in
Yoshino anwesenden Vorfahren. Yoshino diente dazu als symbolischer
Punkt. Auch die zwei Kaiser der Süd-Dynastie, Godaigo und Gokameyama,
haben sich während der grossen Krisenzeit der Spaltung des Hofes
(1337—1392) in Yoshino versteckt. Dies taten sie nicht nur, weil ihnen die
Berge Schutz boten, sondern auch in der Absicht, zu den Vorfahren
zurückzukehren und neu anfangen zu können.

Den kaiserlichen Aufenthalten in Yoshino liegt noch eine weitere
Dimension zugrunde. Beim Betreten des heiligen Landes wird der Kaiser



BERGE 101

selbst zu Gott. Die Göttlichkeit der japanischen Kaiser besteht nicht aus
einer physiologischen Differenzierung gegenüber anderen Menschen, sondern
beruht auf dem Ort, wo er sich befindet, welcher ein gereinigter, heiliger Ort
ist. Diese Identifikation zwischen einem göttlichen Land und der
Göttlichkeit dessen, der es betritt, bildet keine Ausnahme in der japanischen
Geistesgeschichte.

Die Abhängigkeit der Macht des Kaiserhauses von der Ewigkeit der Berge
Yoshinos ist eines der Bergthemen alter Gedichte. Ein Beispiel aus der
ältesten Gedichtsammlung Japans, dem Manyöshü (ca. 750), lautet:

Gedichtet nach Dekret von Yamabe Akahito während des kaiserlichen
Aufenthalts im Palast zu Yoshino im Sommer, sechster Monat des achten Jahres

Tempyo (736):
Hohe Berge über schwebenden Wolken
Reissende Flüsse der Schnellen reine Stimme
Göttliche Berge erhaben zu sehen

Für die Augen erfrischende Flüsse -
Solange die Berge stehen

Solange die Flüsse fliessen
Wird der Palast hier dauern

Schlussstrophe:
Unsere Kaiser seit der Götterzeit
Weilten oft im Palast zu Yoshino
Der Schönheit der Berge und Flüsse wegen

Nos. 1005-65

Die Flüsse, die hier von den Bergen untrennbar erscheinen, dienen der
Reinigung. Durch den sich hier reinigenden Kaiser wird die ganze Regierung,
ja ganz Japan symbolisch gereinigt. Eine solche Reinigung war hauptsächlich
in Krisenzeiten vollzogen worden.

Nicht nur die Flüsse waren wesentliche Bestandteile Yoshinos. Schon
früh war Yoshino bekannt für die Schönheit der Kirschblüten, und selten
wurde über Yoshino gedichtet, ohne die Blüten zu erwähnen, wie es auch aus
dem Gedicht des Kakinomoto no Hitomaro während eines der insgesamt
zweiunddreissig Besuche der Kaiserin Jitö in Yoshino ersichtlich ist:

Im Lande wo unsere mächtige Kaiserin herrscht
Der Provinzen sind viele
Aber sie liebt das Land Yoshino
Umgeben von reinen Bergen und Flüssen
Und wo die Blüten fallen im Felde Akitsu „

Einen prächtigen Palast liess sie erbauen
Manyöshü, No. 366

5 Manyöshü, Teil 2, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 5, Iwanami Shoten, Tôkyô
1959.

6 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 4.



102 HERBERT PLUTSCHOW

Kirschblüten wurden zum Sinnbild Yoshinos und umgekehrt Yoshino
zum Ort par excellence für Kirschblüten. Die Verbindung zwischen Berg und
Blüten im Bewusstsein der Japaner kann verschiedenen Ursprungs sein. Man
kann die Kirschblüten von der Heiligkeit und Fruchtbarkeit der Berge

ableiten, weil die Blüten Ausdruck der Schönheit und Reinheit sind und als

Boten des Frühlings gelten. Die Blüten wurden zum Symbol des Paradieses

(hana no jôdo), man sah in ihnen Früchte einer anderen Welt. Die noch
heute erhaltene Anordnung der Kirschbäume in ein unteres, ein mittleres
und oberes Tausend, — im Gesamten dreitausend Bäume — könnte die
dreitausend Buddha-Welten veranschaulichen, aber vielleicht auch die
tausend Tage, welche der Bergasket in Yoshino verbringen muss.

Nicht nur im Manyöshü, auch in späteren Gedichten wurde dieser

Symbolismus beibehalten. Dies ist hauptsächlich bei Saigyö, dem Einsiedler-
Dichter, welcher den Ritus der tausendtägigen Askese in den Bergen von
Yoshino durchhielt, klar ersichtlich. Saigyö hat während seiner Bergaskese
viele Gedichte über die Kirschblüten Yoshinos geschrieben. In diesen wird
deutlich, wie sehr Saigyö das Menschenleben in der kurzfristigen Schönheit
der Kirschblüten widerspiegelt sah. Durch sein starkes Bewusstsein des Todes
waren für den Einsiedler Saigyö die Kirschblüten Boten seines eigenen
Schicksals. Er sah sein Einsiedlerleben stark mit den Kirschblüten verbunden,
wie dies im folgenden Gedicht zum Ausdruck kommt:

Wenn jemand
Nach meinem Tode
Trauern wird
Soll er dem Buddha
Kirschblüten darbringen

Sankashu, No. 787

Die in Saigyôs Gedichten oft vorkommenden Kirschblüten von Yoshino
werden vom Dichter im Zusammenhang mit Dunst oder weissen Wolken als

Symbole des fruchtbaren Frühlingswassers gebraucht. Die Blüten sind für ihn
wie der Frühlingsdunst oder die weissen Wolken, welche die Yoshino-Berge
umhüllen. Die Verbindung zwischen Kirschblüten und Wasserelement ist
auch im folgenden Gedicht Saigyôs das Thema:

Der Bergsturm bläst hinunter
Die Kirschblüten - t
Es scheint mir
Wie ein Wasserfall voll Blüten
Vom Himmel herab

Sankashu, No. 156s

7 Sankashû, Kinyô Wakashû, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 29.
8 Ibid.



BERGE 103

Später hat man die Heiligkeit des Yoshino-Gebietes auch auf den
Buddhismus übertragen. Die Berggötter wurden zu Inkarnationen der
Buddhas. Den Bergen Yoshinos und Kumanos wurden, wie dies auch in
anderen Gebieten Japans geschah, buddhistische Namen verliehen. Zum
Beispiel findet man auf einer Wanderung zwischen Yoshino und Kumano
folgende Bergnamen vor:

Daifugen-ga-take (Berg Mahäsamantabhadra), (A)Mi(da)-san (Berg
Amitâbha), Busshö-ga-take (Berg Buddhas Geburt), Shaka-ga-take (Berg
Sâkyamuni), Jizô-ga-take (Berg Ksitigarbha), und Nehan-ga-take (Berg Nirvana).

Yoshino und die dahinterliegenden Berge erhielten durch den Buddhismus

noch eine weitere, kosmologische Dimension. Man glaubte dort das

ganze Universum in Miniatur zu sehen; ein Abbild der makrokosmischen
Struktur im Mikrokosmos.

Schon in den Bergen 'Buddhas Geburt' und 'Paradies' (Nirvana) ist
Anfang und Auflösung der Zeit gegeben. Yoshino stellte noch weiter die
dynamische, manifestierte Diamantenwelt des Kongô-kai (Vajradhätu) dar
und Kumano die primordiale Mutterschosswelt Taizô-kai (Garbhadhätu).
Somit war es dem Bergasketen möglich, bei der Wanderung von Yoshino
nach Kumano oder umgekehrt symbolisch das ganze Universum in seiner

Mannigfaltigkeit und Vollständigkeit zu durchschreiten. Dies war gleichsam
einer der Wege zur Erleuchtung. In den Tälern und Schluchten aber hausten
die Teufel in der Hölle, und die Reise über Tal und Berg war auch
symbolische Höllenfahrt als unumgängliche Etappe beim Besteigen des
Paradieses.

Diese Vermischung shintoistischer und buddhistischer Elemente ist auch
anderswo ersichtlich. Bei den Bergen Yudono und Gassan, zwei von den Drei
Bergen in Dewa, geschah dasselbe. Yudono wurde mit dem das Zentrum der
Mutterschosswelt bildenden Urbuddha Dainichi (Mahâvairoçana)
identifiziert. In dieser Hinsicht vertieft sich unser Verständnis des vom Dichter
Bashö 1644-1694) am Yudono gedichteten Haiku (Oku no Hosomichi):

Stale!
In den Fels bohrend
Der Zikaden Ruf9

Dieses Gedicht stammt von einem Felsen am Yudono, der seit alters her
als Hierophanie verehrt wurde. So hat man auch beim Berge Gassan den
Buddha Amida veranschaulicht und dessen Paradies (jôdo) auf der Bergspitze
gesehen. Auch glaubte man an die Identifikation des alten Götterberges
Miwa mit dem Mandala. Die davorliegenden Täler und Flüsse wurden als
Unterwelt (sanzu no kawa) gemieden.

9 Bashö Bunshu, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 46, S. 87.



104 HERBERT PLUTSCHOW

Ähnliche Symbolismen kommen auch in der Literatur über den Berg Fuji
vor. Schon die Dichter des Manyöshü stellten sich beim Fuji einen Göttersitz
vor. Takahashi Mushimaro bezeichnete den Berg als "mysteriösen Gott"
(No. 319). Als höchster Berg Japans war der Fuji die Stütze des Landes und
schon früh das Symbol der Nation. Der Staat hängt vom Berge ab:

Im Lande Yamato dem Land der aufgehenden Sonne

Ist er unser Schatz unser Schutzgott -
Es ermüdet unsere Augen nie hinaufzuschauen
Zur hohen Spitze des Fuji in Suruga

Manyöshü, No. 31910

So dichtete Mushimaro. In der Höhe des Fuji sah man einen Treffpunkt
zwischen Himmel und Erde. Es ermüdete die Augen nie, zum Fuji als zur
Verbindung zwischen Menschen und Göttern emporzublicken.

Beim berühmten Fuji-Gedicht des Yamabe Akahito (Manyöshü,
No. 317) kommt die Idee des Himmelspfeilers noch klarer zum Ausdruck:

Fernsicht des Berges Fuji, gedichtet von Yamabe Akahito.
Seit Himmel und Erde sich trennten
Göttlich hoch und erhaben
Türmt in Suruga die hohe Spitze des Fuji —

Wenn wir blicken ins Himmelsfeld
Ist der durchreisenden Sonne der Schein vom Berge verdeckt
Des glänzenden Mondes Licht den Augen entschwunden
Die weissen Wolken wagen nicht vorüberzuziehen
Denn ewig fällt der Schnee -
Wir erzählen es weiter wir gehen es weiterzusagen
Oh hoher Berg Fuji11

Beim Märchen des Bambussammlers (Taketori no densetsu) und bei der
durch das Nö-Theater berühmt gewordenen Legende der geflügelten
Himmelsfee Hagoromo ist der Fuji ein Himmelspfeiler, der in ein Gebiet
ausserhalb der Welt führt. Im Märchen des Bambussammlers findet ein in der
Nähe des Fuji lebender Bauer ein winziges Mädchen in einem Bambusstumpf.
Der kinderlose Bauer sorgt für das Kind, bis es gross wird. Zum Dank für die
Pflege führt das Kind den Bauern zu Reichtum und kehrt über den Fuji in
den Himmel zurück. Im Nö-Spiel Hagoromo badet im Meer bei Miho no
Matsubara eine himmlische Fee, als ein Fischer kommt und sich das von ihr
am Ufer zurückgelassene Federkleid aneignet, sodass sie nicht mehr zum
Himmel zurückfliegen kann. Als sie nach ihrem Kleide fragt, macht es der

Manyöshü, Teil 1,op.cit, Bd. 4.
Ibid.



BERGE 105

Fischer zur Bedingung, dass sie zuerst den himmlischen Tanz vollführe, bevor
er ihr das Kleid zurückgibt. Nach dem Tanz kann die Fee mit ihrem
gefiederten Kleid wieder heim zum Himmel kehren. Dieser Tanz soll auch
auf dem Gipfel des Fuji getanzt worden sein. Beide Geschehnisse fanden am
Fusse des Fuji statt, in der Nähe des Himmels, wohin die Feen heimkehrten.
Auch wurde, gemäss dem Tagebuch Sarashina Nikki, am Fuji Fluss diviniert,
um den Willen des Himmels zu befragen. Dies geschah auch später am
Mishima Schrein, der mit dem Fuji zusammenhängt.

Auch beim Berge Fuji machte sich die Vermischung zwischen
Shintoismus und Buddhismus bemerkbar. Der Gipfel des Berges, einmal
Götterthron, wurde zum Sitz der Buddhas. Die Besteigung des Fuji wurde zu
einer symbolischen Annäherung an das Paradies. Am Abhang befinden sich,
wie in den Bergen Yoshinos und Kumanos, Grotten, wo der Initiierte
hineinkriecht, zurück zur Mutter Erde, um von dort wiedergeboren den

ansteigenden Weg zum Paradies antreten zu können.
Die Besteigung des Fuji wurde vor allem in der Edo-Zeit (1600—1868)

populär, als sich Liebhaber in Gruppen, Fuji-kö, vereinigten, um die
mühsame Besteigung zusammen zu unternehmen oder einem Vertreter zu
übergeben. Solchen Gruppen ist es auch zu verdanken, dass man an
verschiedenen Orten künstliche Fuji-Berge anfertigen liess, deren leichteren
Besteigung man das selbe Ergebnis zuschrieb wie der Besteigung des

natürlichen Fuji.
Der Berg Tateyama ist ein weiteres Beispiel eines heiligen Berges. Der

ewige Schnee auf dem Gipfel war, wie auch beim Fuji, Quelle der Flüsse, von
denen man glaubte, sie flössen vom Himmel herab.

Im folgenden Gedicht aus dem Manyöshü ist ein solcher Symbolismus
ersichtlich:

Zum Lob des Berges Tachi (modern: Tate).
Als fernes Land berühmt
Das Mittlere Koshi im Lande überall
Sind Berge deren viele
Und Flüsse fliessen in grosser Zahl
Aber der Götter Besitz
In Niikawa ist der Tachi Berg
Auch im Sommer von Schnee bedeckt
Umkreist wie ein Gurt vom Flusse Katakai
Von dessen Schnellen Morgen und Abend ununterbrochen
Empor steigt der Tau

No. 400012

12 Manyöshü, Teil 4, op.cit., Bd. 7.



106 HERBERT PLUTSCHOW

Der ewige Schnee, die Beständigkeit der wasserführenden Flüsse sind der
Götter Werk. Kein Wunder, dass man vielfach in den Bergen, wie zum
Beispiel in Yoshino, Gebete für Regen oder gegen zu viel Regen darbrachte.

Die Betrachtung der Berge als Götterland und Quelle der Fruchtbarkeit
drückt sich auch im kaiserlichen Ritus des kuni-mi ('Ausblick übers Land')
aus. Kuni-mi ist ein altes, vom Kaiser vollführtes rituelles Bergsteigen. Es

gehört wohl heute der Vergangenheit an, wird aber oft in alten Schriften und
Gedichten erwähnt. Die Durchführung dieses Bergsteigerituals hat mit der
magischen Politik zu tun. Der Grundgedanke ist wohl der, dass der auf dem
Berge stehende Kaiser zu Gott wird und im Überblicken seines Landes dessen

soziale Beständigkeit und dessen Friede sowie auch die Fruchtbarkeit der
bewohnten Ebenen gewährt. Das politische Charisma des Kaisers hängt vom
Berge ab. Die Macht wird ihm durch die Ahnen in den Bergen versichert. Die
Verbindung seiner Persönlichkeit mit dem Berg ist wesentliche Vorstufe
seiner politischen Macht.

Im alten China hatten solche rituelle Bergbesteigungen durch die Kaiser
eine ähnliche Funktion. Der Himmelssohn konnte auf dem Gipfel die
Bestätigung seines Mandates vom Himmel erhalten. Legitime Macht kommt
vom Himmel und wird dem Erkorenen auf dem Gipfel eines Berges
überreicht.

Eine Anzahl von Gedichten, kuni-home ("Lob des Landes") genannt,
erzählen von diesem alten Brauch. Die folgenden Beispiele sind aus dem
Manyöshü.

Gedichtet bei der kaiserlichen Besteigung des Berges Amanokagu, um das Land
zu überblicken (kuni-mi):

Zahlreich sind die Berge Yamatos
Aber schön ist der Amanokagu Berg -
Auf dem Gipfel stehe ich nun und schaue hinaus aufs Land -
Über der weiten Ebene der Rauch steigt und steigt
Über dem weiten See die Möven fliegen und fliegen
Ein schönes Land ist es das Yamato-Land

No. 213

Die Kaiserin Jitô hat während ihren zahlreichen Besuchen Yoshinos das kuni-mi
Ritual durchgeführt und der Dichter Kakinomoto no Hitomaro ist uns dafür
Zeuge.

Unsere mächtige Kaiserin
Als Göttin und nach der Götter Wille
Hat am Yoshino Fluss von den reissenden Schnellen umgeben
Einen Turm bauen lassen -

13 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 6.



BERGE 107

Oben steht sie nun das Land zu überblicken
Wie grüne Hecken liegen die Berge
Deren Götter im Frühling ihr Blumen
Im Herbst ihr rotgefärbtes Laub schenken —

Auch des Flusses Götter
Bereiten die kaiserliche Tafel
Durch Kormoran fischen am Flussoberlauf
Durch Netzfischen am Flussunterlauf —

Berge und Flüsse dienen
Dem Kaiser seit Götterzeiten

Schlussstrophe:
Berge und Flüsse kommen Dir zu dienen
Zur Göttin, die Du bist auf Deiner Barke
Von schäumenden Schnellen umringt

Manyöshü, Nos. 38-9 14

Diesen Gedichten ist zu entnehmen, dass die Kaiserin während dem
Ritual, das heisst in diesem Fall auf dem Turm und auf dem Fluss, die
Göttlichkeit erhält. Die Berg- und Flussgötter dienen der Kaiserin in der
Ausübung ihrer Macht. Das kuni-mi hat demzufolge einen
magischpolitischen Sinn.

Um zu zeigen, wie wichtig das kaiserliche Bergsteigen für die Ausübung
der politischen Geschäfte war, sei hier auf das Kapitel des Kaisers Nintoku
(712) verwiesen.

Darnach bestieg der Kaiser einen hohen Berg, und hinausblickend rund ums
Land sprach er: "Im Lande steigt kein Rauch. Das Volk ist arm. Aus diesem

Grund werde ich von jetzt an während drei Jahren das Volk nicht besteuern und

vom Frondienst befreien." Dadurch verfiel der Palast und obwohl der Regen
durch das Dach sickerte, wurden jegliche Reparaturen unterlassen. Das

eindringende Regenwasser wurde in Eimern aufgefangen, und die Höflinge zogen zu
Räumlichkeiten um, wo keine undichten Stellen waren. Nach Ablauf der Zeit
überblickte abermals der Kaiser sein Land und sah, dass es voll Rauch war. Er
schloss daraus, dass sein Volk wieder reich war und von nun an zog er Steuern
ein und verlangte Fronarbeit. Demzufolge ging es dem Volk gut und es litt nicht
unter dem Frondienst. Deswegen lobte man seine Regierung und bezeichnete sie

als das Zeitalter des weisen Kaisers.15

Der Kaiser Nintoku wurde in Japan ein Vorbild kaiserlicher Tugend. Die
vom Kaiser delegierten Provinzgouverneure vollführten in den fernen
Gegenden Japans auf bestimmten Bergen ähnliche Riten, um ihre Verwal-

14 Ibid.
ls Kojiki, Norito, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 1, S. 266.



108 HERBERT PLUTSCHOW

tungszone zu überblicken. Ein solches Beispiel ist möglicherweise das

Gedicht Manyöshü No. 382 von Tajihi Kunihito:

Wo der Hahn kräht im Lande Azuma
der hohen Berge gibt es viele
Aber als Sitz der zwei Götter erhabener Berg
Mit den zwei Gipfeln der Augen Freude
Seit Götterzeiten von Mund zu Mund ging die Kunde
Über den Tsukuba Berg wo man das Land überblickt

16

Das Kuni-mi wurde auch von Bauern ausgeführt. Diese bestiegen,
gewöhnlich einmal im Jahr einen Hügel oder einen Baum, von wo aus sie das

von ihnen bewirtschaftete Land rituell überblickten.
Im Sinne des kaiserlichen Rituals des Bergsteigens sollte man vielleicht

auch die Besteigung von Bergen durch berühmte Rebellen erwähnen. Taira
no Masakado (—940) stiftete Unruhe im Osten des Landes. Aber zuvor hatte
er den Berg Hiei bestiegen und dort entschloss er sich, mit einem über die
Hauptstadt schweifenden Blick, durch Rebellion die Herrschaft des Landes
an sich zu reissen.

Akechi Mitsuhide (1526—1582), ein Heerführer unter Oda Nobunaga,
bestieg am Tage, bevor er gegen Nobunaga rebellierte, den Berg Atago und
blickte über die Hauptstadt. Dabei dichtete ihm der Dichter Satomi Jöha
eine Zeile, die Mitsuhide als Zeichen des Himmels zu seiner Machtergreifung
interpretierte. Er überlebte aber nur wenige Tage den Tod des Oda
Nobunaga.

Als erfolgreiche militärische Herrscher Japans waren die Ashikaga-
Shogune keine Rebellen. Auch bestieg keiner von ihnen einen kuni-mi-Berg,
aber die Reisen, die sie oft zur Besichtigung des Berges Fuji antraten, hatten
einen machtpolitischen Hintergrund. Dies waren Reisen zum Symbol der
Nation, durchgeführt mit der politischen Absicht, potentielle Gegner zu
beeindrucken. Was die Kaiser früher taten, imitierten nun die militärischen
Machthaber als symbolischen Akt zur legitimen Machtausübung.

Oft kommt der Gedanke der Ewigkeit, des Schutzes der Berge oder der
Orientierung an Bergen als absolutem Raum in alten Gedichten vor. Die
Berge sind ewig im Gegensatz zu den Menschen. Dies ist ein häufig
anzutreffendes Bergthema der japanischen Dichtung.

Hohe Berge und das Meer;
Die Berge sind die Wirklichkeit

16 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 6.



BERGE 109

Das Meer ist die Wahrheit
Der Mensch ist wie die Blüten vergängliche Schatten der Welt

Manyöshü, No. 333217

Ein weiteres Beispiel, diesmal sehr dichterisch gestaltet, bietet uns
Kakinomoto no Hitomaro:

Wie die Blasen auf dem fortreissenden Wasser

Welches widerhallend vorüberzieht
Am Berge Makimuku
Ist unser Leben in der Welt

Manyöshü, No. 126918

Das Vergängliche, Kurzfristige, hier durch das fliessende Wasser und die
kurz auftauchenden Luftblasen symbolisiert, widerhallt am ewigen Berge.
Der naturorientierte Japaner kam zu dieser Erkenntnis — die sich übrigens
durch die ganze Literaturgeschichte hindurchzieht — nicht mit Hilfe einer
abstrakten Religion, sondern durch die Beobachtung und ein Sicheinfühlen
in die Natur, wo sich das Vergängliche ablöst vom Beständigen. Das Leben ist
wie Wasserteile, die fortgetragen immer wieder kommen aus der unerschöpflichen

Lebensquelle der Berge. Der Gedanke, dass die Berge schützende
Schilder eines bewohnten Gebietes sind, wird schon durch die Sprache
ersichtlich. Das Epitheton für Berg in der Dichtersprache ist Schild. Solche
Schilder waren notwendige Bestandteile der kaiserlichen Hauptstädte.
Vielleicht lernten die Japaner von China, dass im Norden eine Hauptstadt
von Bergen abgeschlossen sein muss. Viele alte Hauptstädte Japans wurden in
der Yamato Ebene errichtet. Dies ist eine von drei Seiten durch Berge
umgebene Ebene. Dieses durch Berge beschützte und befruchtete Gebiet
bildet auch noch für den modernen Japaner das Herz der Nation.

Auch als Orientierungspunkte und Zeichen der Heimat spielten die Berge
eine Rolle. Als abgesonderter Raum boten sie nicht nur geographische
Orientierungsmöglichkeit in einem ungewohnten Raum, sondern auch einen
geistigen Zufluchtsort. Dort konnte die Seele verweilen und sich beschützt
fühlen beim Verlassen der Heimat oder beim Durchreisen eines gefährlichen,
ungewohnten Raumes. Ein solches Thema durchzieht das folgende Gedicht
der Prinzessin Nukada:

Oh schöner Miwa Berg
Bist Du versteckt hinter dem Rücken
Der blauen Nara-Berge
An jeder Biegung der Strasse

17 Manyöshü, Teil 3, op.cit., Bd. 6.
18 Manyöshü, Teil 2, op.cit., Bd. 5.



110 HERBERT PLUTSCHOW

Werde ich zurückblicken zu Dir —

Oder sollten die herzlosen Wolken
Den Berg den ich immer und immer wieder sehen möchte
Vor mir verdecken?

Manyöshü, No. 1719

Dies Verharren der Seele am Heimatberg an bestimmten Stellen — hier die
Biegungen der Strasse, wo die Gefahren lauern —, war das allgemeine
Verhalten des alten Japaners auf Reisen. Die Integrität der Seele haftet, um
nicht dem Chaos anheim zu fallen, am Berge. Ein ungewohnter Raum war
voller Tücken, die man durch Orientierung am Berge zu umgehen suchte.

Folkloristische Quellen lassen darauf schliessen, dass der Berg Land der
Toten war. Im Gedicht ist der Gedanke des Berges als Totenland nur indirekt
ablesbar. Einen konkreten Hinweis dafür könnte man im Epitheton der
Berge von Hatsuse (heute Hase) finden, welche als komoriku ("verstecktes
Land") bezeichnet werden, was unter anderem auch Land der Toten
bedeutet. Es handelt sich bei diesen Gedichten aber eher um Berge als Wege
der Toten, wobei nicht genau ersichtlich ist, wohin diese führen. Trotzdem
ist kaum anzunehmen, dass sich die Japaner damals das Jenseits als sehr weit
von der physischen Welt entfernt vorgestellt haben. Wahrscheinlich sah man
die Berge doch als Wohnorte der Seelen, hauptsächlich die als schrecklich
bezeichneten Hinterberge oder Bergketten.

Auf jeden Fall ist anzunehmen, dass Berge Orte waren, wo man den
Toten begegnen konnte, was auch die kaiserlichen Besuche von Yoshino
bezweckten. Dies ist auch im Bon-Fest (Allerseelen) ersichtlich. Bis heute ist
der Brauch erhalten geblieben, die während der Zeit des Bon-Festes zur Welt
zurückkehrenden Seelen an den Abhängen oder am Fusse der Berge
abzuholen, und sie dort auch wieder zu verabschieden. Die ins Jenseits
zurückkehrenden Seelen werden mit Bergfeuern dargestellt. Diese okuri-bi
("Seelenfeuer") genannte Feuer werden an verschiedenen Orten Japans an

Berghängen angezündet. Sie symbolisieren die den Berghang hinaufziehenden
Seelen.

Ob die Heiligkeit der Berge auf deren Funktion als Land der Toten
beruht, ist eine offene Frage. Möglich ist aber, dass die Identifikation von
Götter- und Totenberg vom Glauben her zu sehen ist, wonach die Ahnen zu
Göttern werden. Die Toten kehren wieder zum Götterland, zur Quelle des

Lebens, in die Berge zurück. Diejenigen, denen es nicht vergönnt ist, den
Berg emporzusteigen, verblieben in den Schluchten und tiefen Tälern der
Erde, Orte, die als mit der Hölle identisch betrachtet werden; Ortsnamen wie
Chikushö-dani (Tal der Bestien) am Fusse des Berges Hakusan lassen darauf

19 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 4.



BERGE 111

schliessen. Manchmal findet man auch an solchen Orten Namen wie
Amida-ga-hara (Amitabha-Feld) oder Jizô-ga-tani (Ksitigarbha-Tal). Dadurch
wird ausgedrückt, dass hier nicht die Qualen der Seelen, sondern deren
Erlösung aus der Hölle betont wird. Das im 18. Jahrhundert verfasste

Reisetagebuch Saiyüki des Tachibana Nankei erwähnt als Hölle Orte in den

Bergen Tate und Yake sowie auch die heissen Quellen von Unzen20.
Auch in der Schweiz hat man sich früher in gewissen Bergschluchten die

Hölle (beziehungsweise das Fegfeuer) vorgestellt. Eine solche Schlucht war
das Tal Camusa, in welchem die Seelen, die nicht in den Himmel eingehen
können, ihren Aufenthalt haben. Ebenso hat man in Bergwäldern die
Wohnorte toter Seelen zu sehen geglaubt.

In diesem Sinne ist es nicht überraschend, dass man Buddhistische
Tempel oft am Fusse von Bergen erbaute. Dies war nicht nur deshalb so, weil
der Fuss der Berge schon eine von Shintö-Schreinen bezeichnete Grenze
zwischen heiligem und profanem Land war, sondern auch weil die Tempel als

Orte des Ahnenkultes und für Begräbniszeremonien dienten. Das Zählwort
für Tempel ist Berg (san), eine Tatsache, die auf eine enge Beziehung
zwischen Tempel und Berg hinweist. Tempel sind auch zugleich Tore eines

heiligen Gebietes, welches oft mit einem Buddha oder mit einem Shintö-Gott
als Inkarnation eines Buddha identifiziert ist.

Um wieder zur Literatur zurückzukehren, so gibt es im Manyöshü ca. 50
Beispiele von Seelen, die auf Bergen oder Felsen zur Ruhe kamen. Ca. 20
Seelen befinden sich im Himmel oder in den Wolken und 3 in der Unterwelt.
Als Beispiel eines Seelenlandes in den Bergen sei hier das folgende Gedicht
der Kaiserin Iwa-no-Hime angegeben. Es geht dabei um den Ausdruck ihrer
Trauer über den Tod des Kaisers Nintoku:

Seit Ihr von der Welt gegangen viele lange Tage und Wochen sind vergangen
Soll ich kommen zum Berge um Euch zu besuchen

Oder auf Euch warten für immer warten?
Manyöshü, No. 8521

Ein weiteres Beispiel bietet das Gedicht der Prinzessin Yamato-Hime,
gedichtet nach dem Ableben des Kaisers Tenji (auch Tenchi):

Ich sah Euch hinaufziehen
Auf den grün beflaggten Berg Kohata -
Bis zu meinem Tode werde ich Euch nie mehr zu Gesicht bekommen

Manyöshü, No. 14822

20 Nihon Shomin Seikatsu Shiryô Shûsei, Bd. 20, Sanichi Shobô, Tôkyô 1972,
S. 115.

21 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 4.
22 Ibid.



112 HERBERT PLUTSCHOW

Die Prinzessin Oku trauerte über den Tod des Bruders mit folgenden Worten:

Von morgen an bis zu meinem Tode
Werde ich den Berg Futakami
Als meinen Bruder betrachten

Manyöshü, No. 16523

In diesem Gedicht wird der tote Bruder mit dem Berg identifiziert.
Der Berg als Pfad des Todes kommt im folgenden Gedicht des

Kakinomoto no Hitomaro, beim Tode seiner Frau, zum Ausdruck:

Die herbstlichen Berge vom bunten Laub bedeckt -
Wie soll ich sie suchen meine tote Frau
Wenn ich den Weg nicht kenne?

Manyöshü, No. 20824

Auch nach der Zeit des Manyöshü lebte dieses Thema fort, wie es in den
vielen Gedichten über den shide no yama (Todesberg) dargestellt wird. Hier
ein Beispiel aus der kaiserlichen Gedichtsammlung Shüishü (No. 1307), von
der Dichterin Ise (Daten ungewiss), erste Hälfte der Heian Zeit (794—1185):

Du bist sicher hinübergekommen
Über den Todesberg
Oh Kuckuck, sage mir doch
Wie es ergeht im Jenseits

Meinem lieben Sohne.25

Als Boten des Jenseits werden in den japanischen Gedichten oft, was auch
hier beim Kuckuck der Fall ist, in den Bergen lebende Tiere, so zum Beispiel
das Reh, erwähnt.

Der Totenberg kommt auch in der modernen japanischen Literatur vor.
Im Roman Yama no oto (Die Stimme des Berges) von Kawabata Yasunari
handelt es sich bei dieser Stimme um den Ruf des Totenberges.

In Indien gibt es auch Totenberge. Der Ahnenkult wird oft auf dem
Gipfel gewisser Berge durchgeführt (sraddha). Zeichen ähnlicher Kulte in
Japan könnten die auf Bergspitzen stehenden Schreine und die an Bergen
entfachten Seelenfeuer sein.

In der japanischen Literatur erscheinen die Berge als Symbole der Liebe.
Dies steht in Verbindung mit den Bergen als Sinnbildern der Fruchtbarkeit,
aber auch möglicherweise mit dem chinesischen Yin-Yang-System. Es
handelt sich dabei hauptsächlich um Berge oder Bergspitzen männlicher oder

23 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 4.
24 Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 4.
25 Kokka Taikan (Kashû), Chûbunkan Shoten, Tôkyô 1942 (3. Ed.).



BERGE 113

weiblicher Natur. Die Existenz — normalerweise in einem beschränkten
Raum — von weiblichen oder männlichen Bergen oder Bergspitzen
versinnbildlicht in der Vereinigung entgegengesetzter Elemente Zeugung und
Fruchtbarkeit.

In einem Manyöshü Gedicht erfahren wir von der Rivalität zweier
männlicher Berge bei der Werbung um die Gunst eines weiblichen. Die
Erzeugung des Lebens durch die Berge wird ihrer Liebe zugeschrieben.

Der Berg Kagu stritt mit dem Berg Miminashi
Um die Gunst der Bergin Unebi —

Seit Götterzeiten war es so

Und so war es in späteren Zeiten
Und immer noch wetteifern Männer
Um Gattinnen

No. 1326

Anzeichen männlicher und weiblicher Berge findet man auch im Norden,
Nordosten und Westen Kyotos. Die im Nordosten und Nordwesten sich
befindenden Berge, auf denen während des Bon-Festes Feuer in der Form
des Schriftzeichens für 'gross' (dai zK angezündet werden, bedeuten das

männliche Element, wobei die im Norden in ihrer Mitte sich befindenden
kleineren Berge weiblich sind. Auf diesen werden während des Bon-Festes
Feuer in der Form eines Schiffes (weibliches Symbol) und des
Schriftzeichens 'myo' W (mit dem Radikal 'Frau' zur Linken) entfacht.

Der aus zwei Hügeln, einem männlichen und weiblichen, bestehende Berg
Tsukuba war in alten Zeiten bekannt durch das uta-gaki (Liederhecke)-Fest.
Dies waren Wechselgesänge zwischen Männern und Frauen, die an
bestimmten Tagen des Frühjahrs und des Herbstes stattfanden. Es handelte sich
dabei um ein Orgienfest kultischen Charakters, welches mit dem
Fruchtbarkeitsglauben des Berges in Verbindung stand. Das Fest war eine kultische
Verbindung der Menschen und des Gottes und der Göttin des zweigipfligen
Tsukuba Berges.

Dies kommt im folgenden Gedicht des Manyöshü zum Ausdruck:

Wo der Adler nistet auf dem Tsukuba-Berg
An den Quellen von Mohakizu
Kommen in Scharen Frauen und Männer
Und im Gesang wetteifern —

Ich paare mich mit der Frau eines Andern
Und lasse Andere freien meine Eigene
Die Götter auf dem Berge

Manyöshü, Teil 1, op.cit., Bd. 4.



114 HERBERT PLUTSCHOW

Seit alten Zeiten erlaubten dieses Treiben
Auch heute — schaue nicht auf uns mit vorwurfsvollen Augen
Und tadle uns nicht in Worten

No. 175927

Auch dieses Thema — Liebe und Berge — ist in der japanischen Dichtung
zur Tradition geworden. Ein ähnliches Thema, nur persönlicher gestaltet,
finden wir in der kaiserlichen Gedichtsammlung Gosenshû (951):

Meine Liebe ist
Wie das Wasser des Minano Flusses

Das hinunterfliesst vom Gipfel des Tsukuba-Berges
Überfüllt bis zum Rande
Eines tiefen Beckens.

No. 77728

Man sollte noch hinzufügen, dass auch Der Ketzer von Soana (1918) von
Gerhard Hauptmann der Kraft des Eros in den Bergen verfiel.

Berge als heiliges Land verbinden sich mit einem weiteren Topos. Es ist
dies der Bergübergang als geistiger Übergang in eine andere Sphäre. Ein
Beispiel dafür bietet der reisende Einsiedler-Dichter Saigyö (1118-1190),
welcher in der Hauptstadt Kyoto seine gesellschaftliche Stellung und Familie
verliess, um der Welt zu entsagen.

Als symbolischer Akt dieser Verwerfung verliess Saigyö die Hauptstadt —

Symbol der Welt und der menschlichen Gesellschaft — und überquerte den
Suzuka-Pass, der in das Land Ise führte. Ise war heiliger Ort, und die
Uberquerung der Suzuka-Berge war für Saigyö die entgültige Entsagung von
der Welt und der Eintritt in ein ontologisch anderes Gebiet.

Hier ist sein Gedicht beim Passübergang:

Am Suzuka Berg
Die Welt der Leidenschaften
Lasse ich zurück
Mein Weg hieran
Wohin wird er mich führen?

Sankashu, No. 772129

Der berühmte Dichter Bashö (1644-1694) überquerte den gleichen Pass wie
Saigyö, sein Vorbild, auf seiner ersten Reise der Verwerfung der profanen
Welt:

27 Manyöshü, Teil 2,op.cit., Bd. 5.
28 Kokka Taikan, (Kashu), op.cit.
29 Sankashu, Kinyôshû, op.cit.



BERGE 115

Der Welt entsagt
Zum ersten Mal
Über den Suzuka Pass

Sarumino30

Der Weg des Einsiedlers führte oft auf die Berge. Kamo no Chômei
erzählt in seinem Essay Hôjô-ki (1212) von seiner kleinen Hütte, fern von
der Welt der Leidenschaften, im "Paradiese von Hino", am Fusse eines

heiligen Berges, in der Nähe einer Quelle. Es erinnert zum Teil an die Klause
des Bruder Klaus oder an den Wohnort der Waldbrüderschaft von Brem-

garten, weg von der Welt, aber nicht zu weit. Solche Einsiedler lebten gerne
an den Grenzen zwischen heiligem Grund und profaner Welt, sich keiner
vollständig hingebend, was vielleicht den geistigen Grenzfall solcher
Einsiedler widerspiegelt.

Der geistige Übergang von Kultur zu Natur war keineswegs leicht. Saigyö,
obwohl er immer höher steigt, hatte doch grosse Mühe den Gipfel der
Erlösung zu erreichen:

Schon weit vorgedrungen
Auf dem Weg der Götter
Frage ich was wohl im Jenseits liegt —

Über mir erhebt sich ein Berg
Wo der Wind durch die Kiefer bläst.

Senzaishu, No. 127531

Das Thema des physischen und geistigen Passübergangs findet man auch
in der modernen Literatur. Der längste Roman der japanischen Literatur,
Nakazato Kaizans (1885—1944) Roman Daibosatsu Tage (Pass des grossen
Bodhisattva) zeigt, wie eine Bluttat beim Passübergang ein verwahrlostes
Leben herbeiführt. Der geistige Übergang über den Pass war dem Helden
nach dem Mord nicht möglich und er blieb verhaftet in einer Welt des

Mordes, der Ashura-Hölle. Das Geleitwort zu dieser Interpretation ist schon
im Vorwort des Romans gegeben, wo Nakazato Kaizan den steigenden Weg
als den Weg zur Erlösung beschreibt.

Reisen in die Berge wurden oft, wenn nicht im Sinne der Wiedergeburt
als lebender Mensch, mit der Absicht des Todes unternommen. Viele
Geschichten, die sogenannten Ojö-den, erzählen von der Vollstreckung
rituellen Selbstmordes auf gewissen Bergen. Hauptsächlich der Berg Amida
wurde dazu als direkter Weg in Amidas Westliches Paradies benutzt. Eine
Geschichte aus dem Konjaku Monogatari (Ende 11. Jahrhundert) erzählt von

30 Bashö Kushu, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 45, S. 405 No. 9.
31 Kokka Taikan (Kashu), op.cit.



116 HERBERT PLUTSCHOW

einem Manne, der eine Reise über die Berge zum Westlichen Paradies antritt
und nicht mehr zurückkehrt (Bd. 19, No. 14)32.

Berge als Orte der Wiedergeburt kommen ebenfalls in der japanischen
Literatur vor. Die Edelfrau, die das Tagebuch Kagerö Nikki (974) zu einer

Zeit, in der sie von ihrem Manne mehr und mehr vernachlässigt wurde,
verfasst hat, zog sich, um ihren Mann zu vergessen, einige Zeit zum Wasserfall
Narutaki zurück. Ihr Aufenthalt an der Quelle der Natur erlaubte es ihr,
momentan ihren Mann zu vergessen, ja ihm sogar zu verzeihen. Ein ähnliches,
von einer Wiedergeburt in den Bergen handelndes Thema findet man im
modernen Roman Anya Koro des Shiga Naoya. Der Held, ein Geizhals,
unternimmt eine Reise nach dem in Japan seit alten Zeiten als heiliger Berg
verehrten Daisen und kehrt davon als verwandelter Mensch zurück. Der Berg
verwandelt den Geizhals in einen freigiebigen, gütigen Menschen. Eine solche

Verwandlung in den Bergen erfährt auch der Ketzer von Soana.

Heilige Berge gab es nicht nur in Japan. Im Alten Testament schon sind

heilige Berge wie Sinai, Nebo, Hor und Zion erwähnt. In Griechenland denkt
man dabei an den Olympus, in Persien an den Alburz und Hara Berezaiti und
in Indien an den mythischen Berg Sumeru, welcher durch seine, über
hundert-tausend Meter hohe Spitze die dreiunddreissig Himmelssphären
einteilt und den Thron Indras bildet, aber auch später die Festigkeit des

Buddhakörpers versinnbildlicht. Man denkt dabei auch an die fünf heiligen
Berge Chinas und noch an andere Berge in China. Es ist erstaunlich, dass

nichts dergleichen in den Alpen übrig geblieben ist. Vielleicht gab es früher
auch in den Alpen heilige Berge, aber um dies feststellen zu können, musste
man wissen, woher es zu Bergnamen wie Mönch und Jungfrau und zu den
Pässen mit Namen von Heiligen kam.

Ob beispielsweise bei den letzteren nur der Name der christlichen
Hospize massgebend war, oder ob es sich hier um eine Verchristlichung von
seit alten Zeiten als heilig verehrten Bergen oder Bergübergängen handelt,
scheint eine offene Frage zu sein.

32 Konjaku Monogatari, Nihon Koten Bungaku Taikei, Bd. 25.



BERGE 117

lt.

r. X. ^**' .<f v*>* - n

- \ *Ä•^Wv. -*
-^ aoL

7ÊÊÊJM

~<.
r

/:&& 3W

A^^K^ * 7

Ä -,•.< / &'
I -i ti m

"t
Abb. 1: Der Izumo Schrein. Ein Tor und eine Baumgruppe unterscheiden das menschliche
Land (Reisfelder) vom Götterland (bewaldeter Berg). Die Häuser vor dem Tor wurden
sehr wahrscheinlich als Unterkunft fur Pilger gebaut. Es handelt sich nicht um eigentliche
Schreingebäude.
Izumo Jinja Sliaryô Bôshi Ezu, Izumo Daijingü.



118 HERBERT PLUTSCHOW

*rLyrf^m. *^A ï£/ m w^^à,/ ï• su* *-tt "',. *Ä <*î ff.'J&i

'*rWHv a^a

4i ¦* J? ." *Xcl '4.-1

4
^3kJt

«Hk- ^vT^M^jf

«Mo,."#

f>

^M >.

¦i ¦ <.

*;,
'i%• Tl

^ *
Abb. 2: Ein Mandala der Yoshino Berge, wo dem Vater der Bergasketen (Yamabushi) En

no Gyôja ein Avatar Buddhas Zao Gongen erschienen ist. Das Gebiet ist durch ein Tor
gegenüber der profanen Welt abgegrenzt. Die vielen, blühenden Kirschbäume sind Symbole

von Yoshino.
Yoshino Mandala-zu, Nyoirinji, Yoshino.



BERGE 119

m
»us?

fJVJe

***.RMaflM * *I«?
•» '

v

Sffl. '« l*ï

fttW.W ^.Xit

¦

M
'

r*
••

~'3B"
lA'? '¦'

Abb. 3: Das Pilgermandala des Nachi Wasserfalls. Der dreiarmige Wasserfall stürzt
herunter vom Himmel der sich über Wolken, Mond und Sonne erhebt. Die drei Arme des

oberen Wasserfalls sind wohl wie die drei Gipfel des Fuji Symbole einer Dreifaltigkeit.
Die göttliche Kraft des Falles ist im flammenden Drachen wiedergegeben. Unter dem
Wasserfall übt der Mönch Mongaku (12.—13. Jahrh.) Askese und wird beinahe vom Wasser

erschlagen, aber er wird vom Fudô Myôô (Açala) gerettet. Unten rechts am Meer befindet
sich der Tempel Fudaraku Sanji, von wo aus man sich in einer selbstmörderischen Art auf
einem Schiff ins Meer hinaustreiben lassen konnte, auf der Suche nach dem Südlichen
Paradies des Bodhisattva Kannon (Avalokitesvara).
Nachi Sankei Mandala-zu, Fudaraku Sanji.



120 HERBERT PLUTSCHOW

m4-

3ü

-..
IUI

'/
W*r v-inn -• 'SW*.

¦* >

ff**

«...««*

¦ -«s
:.:,. .:

*'^*S. *fc*
¦.:¦¦

-

:

Abb. 4: Paradiesvorstellung am Kasuga Berg (Nara). Oben am Berg befinden sich die in
Mandalaform gereihten Sitze der Buddhas. Unten ist der eigentliche Schrein.
Kasuga Jôdo Mandala-zu, Nôman-in Tempel, Sakurai. Das Bild stammt aus der Kamakura
Zeit (1185-1333).



BERGE 121

ä# * "«Étó —m. ».'.....

ttv«»

M
î /\

.-• .'"¦::-.: ¦

*s<
JT**ÀU; ..- sm* jA^» •X•H '•?

?*««#44

• •t
.-..

etil '

.4&Ä. 5: Der Berg Fuji mit einem Mandala über den drei Gipfeln. Über Mond, Sonne und
Wolken ragt der Berg ins Jenseits. Unten ist der Berg von der profanen Welt durch einen
Fluss abgegrenzt, welcher beim Durchwaten zur Reinigung dient. Der Berg besteht in

Wirklichkeit aus zwei Gipfeln und nicht, wie hier, aus drei. Eine religiöse Dreifaltigkeit
wurde als geistige Gegebenheit dem Berg auferlegt.
Fuji Sangû Mandala, Herr Naoji Takeuchi.



¦
Kl

»Iir.ti.

VAA : ff&Pg|I"l<

¦™
72.% ;-2..¦"»I %KJ vs«? A

P^„«y

X» /¦K
),-\,n. |b»-PV..'

; i

Iü>"l I.

i » m " " -.¦ >

LH

X
m

co
m
po
H

rcH
oo
O

O

.4ò£. 6: Der Berg Tate (Tateyama) mit Hölle (links) und Paradies (rechts). Tateyama Jinja.


	Berge : ein Thema aus der japanischen Literatur- und Kulturgeschichte

