
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 31 (1977)

Heft: 1

Artikel: Die Auseinandersetzung zwischen Nihon-ga und Yôga in Theorie und
Praxis : Betrachtungen zur Malerei der Meiji-Zeit (1868-1912)

Autor: Ledderose-Croissant, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE AUSEINANDERSETZUNG ZWISCHEN NIHON-GA UND
YOGA IN THEORIE UND PRAXIS

Betrachtungen zur Malerei der Meiji-Zeit
(1868-1912)

Doris Ledderose-Croissant

Japans Öffnung gegen den Westen hatte bald nach 1868 zur schnellen
Aufnahme von Naturwissenschaften und Technik geführt, sollte im kulturellen

Bereich aber widersprüchliche Reaktionen auslösen. So wird die
japanische Malerei der Meiji-Zeit durch zwei programmatisch entgegengesetzte

Tendenzen bestimmt, die beide einer Modernisierung japanischer
Kunst gerecht zu werden versuchten: Es ist zu unterscheiden zwischen der
Malerei im westlichen Stil — Yoga '%¦ ¦& die mit der Technik der Ölmalerei
auch westliche Stilformen aufnahm, und der Malerei einheimischer Tradition

- Nihon-ga El &ëi, die teilweise eine moderne Malerei nationaler Eigenart
schaffen wollte. Yoga, aber auch die modernistischen Maler innerhalb der
Nihon-ga, verstanden sich während der Meiji-Zeit gegenüber der Mehrheit
konservativer Maler als Avantgarde japanischer Kunst.

In der westlichen Literatur zur Kunst der Meiji-Zeit wurde das

theoretische und künstlerische Dilemma der modernistischen Nihon-ga bisher
kaum kritisch betrachtet '. Ihre Werke wurden sogar als hybride Versuche
jenseits der zukunftsträchtigen, ins 20. Jahrhundert führenden Tendenzen
abgetan. Ebensowenig aber kann die Ölmalerei der Yoga mittels des an
abendländischer Malerei gewonnenen Qualitätsmassstabs als originale
Leistung gewertet werden. Diese negativen Urteile der Stilkritik sind ihrerseits
insofern problematisch, als ihnen Kriterien ästhetischer Beurteilung zugrunde
liegen, die erst im Zug der Auseinandersetzung des Westens mit der Kunst
Japans entwickelt wurden.

Im folgenden kann gezeigt werden, dass die Voraussetzungen für einen
künstlerischen Kontakt zwischen West und Ost in Japan grundsätzlich von
denjenigen Faktoren verschieden waren, die in Europa die formal-ästhetische

1

Vgl. John M. Rosenfeld, Western-Style Painting in the Early Meiji-Period and its
Critics. In Tradition and Modernization in Japanese Culture. Ed. Donald H. Shively.
Princeton 1971. - Tôru Haga, The Formation of Realism in Meiji-Painting: The Artistic
Career of Takahashi Yuichi. Ebenda. - Beide Autoren stellen die Leistung der Yoga
derjenigen der Nihon-ga voran. Eine Gegenüberstellung beider Richtungen wurde m. W.

von japanischer Seite noch nicht unternommen.



6 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

Aufnahme japanischer Formprinzipien im Japonismus des ausgehenden
19. Jahrhunderts begünstigt hatten. Während die Rezeption japanischer
Kunst im Abendland ohne Kenntnis der ostasiatischen Kunsttheorie geschah,

war in Japan zunächst eine theoretische Basis zu finden, die die Nachfolge
westlicher Kunst rechtfertigte. Während die Fortschrittlichkeit der
westlichorientierten Yoga bereits damit garantiert schien, dass diese nach und nach
die Darstellungsmethoden des bürgerlichen Realismus, des Impressionismus
und späterer Stilformen aufnahm, wurde die progressive Richtung innerhalb
der Nihonga in eine praktisch und theoretisch zwiespältige Position gedrängt:
Die Forderung nach einer sowohl modernen als auch national-japanischen
Malerei zwang die Nihon-ga zur bewussten Auseinandersetzung, nicht nur
mit der eigenen Tradition, sondern auch mit westlichen Kunstkonzepten und
Gestaltungsmitteln. Dabei musste die ästhetisch begründete Ablehnung
westlicher Darstellungsmethoden an Gewicht verlieren, sobald die japanische
Malerei um 1900 sich mit dem Phänomen des japanischen Einflusses auf die
westliche Kunst konfrontiert sah.

Die hier zu erläuternde These ist, dass erst über die Rückwirkung des

japanischen Einflusses auf Post-Impressionismus und Jugendstil, die vom
Westen bereits als typisch japanisch akzeptierten Charakteristika alter
japanischer Kunst von der japanischen Moderne als nationale Stilmerkmale
erkannt und von der modernistischen Nihon-ga zu neuem Leben erweckt
wurden.

Da die japanische Reaktion auf die westliche Kunst bereits im 18.

Jahrhundert einsetzte, soll einführend auf die Problematik der theoretischen
Integration des abendländischen Realismus in die traditionelle ostasiatische
Ästhetik eingegangen werden.

Der Vergleich zweier Darstellungen des seit alters als Nationalsymbol
verehrten Berges Fuji %-k:^ verdeutlicht die extremen Möglichkeiten
japanischer Malerei in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts. Ein 1798 datiertes
Bild des Protagonisten europäischer Malerei Shiba Kökan s] .g, ja. ¦;%

(1747—1818) zeigt den Fuji in perspektivisch abmessbarer Distanz hinter der
plastischen Staffage des Vordergrundes (Abb. I)2. Auf einer Hängerolle des

berühmten Literatenmalers Ike no Taiga J&Aîft (1723-1776) dagegen ist
auf die Wiedergabe räumlicher Verhältnisse kein Wert gelegt und das

Bildthema als flüchtige Impression einer üppigen Sommerlandschaft
eingefangen (Abb. 2)3.

2 Sakamoto, Mitsuru, und Naruse, Fujio, Namban bijutsu to yôfûga. (Genshoku
Nihon no Bijutsu 25) & £. ',$, &.MT- ~t$ > & S" 4- #T t # Ä. Si
fo £, a & ® £*t), Shôgakkan, Tôkyô 1972, Taf. 111.

3 Takenouchi Shizuo Ed., Nihon Bunka-shi 7, Edo Jidai 2, Chikuma Shobô
4T<i*JÜf*fc, B **&*., ìt-P^iK., &4E tê-, Tôkyô 1966, Taf. 38.



NIHON-GA UND YOGA 7

Ungeachtet des formal und thematisch bestimmten Pluralismus der
japanischen Malschulen und Stiltraditionen, die während der Edo-Zeit
(1603—1868) nebeneinander existierten, entwickelte Japan keine eigene
Kunsttheorie, sondern blieb an der Ästhetik der chinesischen Literatenmalerei

orientiert. Diese durch das Bild von Ike no Taiga repräsentierte Stilform
chinesischer Malerei war im 18. Jahrhundert in Japan aufgenommen worden.

Die Kunsttheorie der Literatenmalerei (chines, wen-jen-hua; Japan.
bunjin-ga zäLAifi unterschied spätestens seit dem 14. Jahrhundert zwischen
den künstlerischen Zielen einer naturgetreuen Wiedergabe des Objekts
(chines, hsieh-chen; Japan, shashin ^ %. einerseits, und der Wiedergabe der
künstlerisch-individuellen Idee (chines, hsieh-i; Japan, sha-i ^i|) anderseits.
Der Antagonismus von Objekttreue im "Wiedergeben des Erscheinungsbildes"

und subjektivem Ausdruck im "Wiedergeben der Idee" impliziert
zugleich eine wertende Unterscheidung zwischen Kunst im eigentlichen Sinn
und Berufsmalerei. Das improvisierende "Pinselspiel" des vornehmen, die
Kunst zum Zeitvertreib ausübenden Literatenmalers stand als Mittel der

Persönlichkeitsbildung innerhalb des konfuzianischen Moralsystems höher als

die handwerklich präzisere, durch Gegenstand und Ikonographie gebundene
Kunst des Berufsmalers4.

Dieses Modell blieb auch in Japan bis ins 19. Jahrhundert verbindlich
und ist dafür verantwortlich, dass zur Legitimation realistischer Darstellungsmethoden

nur ausserästhetische Argumente angeführt werden konnten.
Das Dilemma ostasiatischer Kunsttheorie kommt in den Traktaten

japanischer Maler zum Ausdruck, die bereits im 18. Jahrhundert, angeregt
durch holländische Graphik und Lehrbücher, mit Zentralperspektive, Licht-
und Schattengebung im Bild die Wirklichkeit wiederzugeben versuchten.
Satake Shozan fë-Vf^ib (1748-1785) führte in zwei Traktaten schon
1778 aus, dass die Malerei im westlichen Stil (Ranga fâ& im Unterschied
zur Literatenmalerei der praktischen Verwendung diene. Die Devise "Stelle
die Idee, nicht die Gestalt dar" habe die Malerei Japans zu einer für den
Staat untauglichen Spielerei ausarten lassen5.

Im gleichen Sinn sagt Shiba "Kökan in seinem "Shumparô hikki"
#-$.#¥"*£ von 1811, dass mit der westlichen Methode japanische
Naturphänomene, wie etwa der Berg Fuji, reproduziert werden könnten,

4 Vgl. Susan Bush, The Chinese Literati on Painting. Harvard University Press 1971,
passim. - Günther Debon/Chou Chün-shan, Lob der Naturtreue. Das Hsiao-Shan Hua-Pu
des Tsou I-Kuei (1686-1712). Wiesbaden 1969, S. 15ff., 90-97.

5 Satake Shozan weist in seinen Traktaten Gahô kôryô ifr/£r$KÄ (1778) und Gazu
rikai \fb U Jlflf (1778) auf den praktischen Zweck der westlichen Malerei hin. Vgl. Nara
Kannosuke u.a., Kinsei no yoga, Akita ranga -&• M$<îfr, ìt-Qt <»%¦&, #cej $ if/.
Tôkyô 1965, S. 64ff.



8 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

während die chinesische Manier der Landschaftsmalerei nur Traumbilder
herzustellen fähig sei6.

Die Kritik an der mangelnden Objekttreue herkömmlicher Darstellungsmethoden

ging Hand in Hand mit dem bereits im 18. Jahrhundert einsetzenden

Interesse an Naturwissenschaften, Mathematik und Medizin. Auch die
Malerei im westlichen Stil wurde in den zur Öffnung des Landes drängenden
Kreisen zum Politikum, konnte von ihren Vertretern selbst aber nur als

pragmatisches Kunstmittel jenseits jeglichen Kunstwertes traditioneller Art
legitimiert werden. An dieser vor dem Hintergrund der ostasiatischen
Kunsttheorie verständlichen Einschätzung illusionistischer Darstellung sollte
sich bis zur Meiji-Zeit nichts ändern.

Die vermeintliche Nützlichkeit westlicher Malerei wurde bereits 1857
anerkannt und das Studium der Ölmalerei 1861 mit der Einrichtung eines
Ateliers im "Amt zur Erforschung ausländischer Schriften" Bansho Shirabe-
sho ifPt offiziell von der Regierung gefördert. Der bedeutendste Maler,
der aus dieser Schule hervorging, war Takahashi Yuichi pMlrcb—

(1828—1894). Er hinterliess Stilleben, die seine intensive Bemühung um die
Wiedergabe optischer Erscheinung bezeugen und die sich weit von der noch
für Shiba Kökan charakteristischen mechanistischen Anwendung perspektivischer

Regeln entfernt hatten. Yuichi's 1877 entstandenes Bild "Getrockneter
Lachs"7 (Abb. 3) steht als Zeugnis seiner sensiblen Beherrschung der

Ölmalerei in Widerspruch zur theoretischen Rechtfertigung seiner Kunst, in
welcher er sich noch 1865 auf Shiba Kökan beruft. Yuichi sagt:

Die Malkunst Europas hat von Beginn an die Objekttreue (shashin) -£¦ Ä-

hochgeschätzt. Macht man aber die vielfältigen Erscheinungsformen der Natur
zum Gegenstand der Malerei, dann sind die abkonterfeiten Dinge bald selbst

schon kleine Schöpfungen aus Menschenhand. Obgleich man sagen könnte, dass

derart naturgetreue Bilder wie Schrifttexte benutzt werden können, ist doch

klar, dass Schriftzeichen die Dinge nur versinnbildlichen. Ohne die Malerei lässt

sich aber doch über die Beschaffenheit der Dinge im einzelnen kaum etwas
mitteilen. So gesehen kann die Bedeutung der westlichen Malmethode für
den Staat und den täglichen Bedarf der Menschen nicht hoch genug eingeschätzt
werden. Dient die Malerei doch dazu, durch die Bildnisse von Heiligen, Weisen,
Helden und hervorragenden Männern die Tugend zu verbreiten, die friedlichen
Sitten von Gesang und Tanz zu illustrieren, oder auch Krieger und
Schlachtgetümmel zu veranschaulichen8.

6 Shiba Kôkan, Shumparô hikki (1811). In Nihon Zuihitsu taisei B 4*f4^AÄ,.
Bd. 1, Tôkyô 1926, S. 413.

7 Farbige Reproduktion bei Takashina Shûji, Kindai no yoga i^fSr^rUï,
itiK0) #ii/ (Genshoku Nihon no Bijutsu 27), Shògakkan, Tòkyo 1971, Taf. 1-2.

8 Aushang im Bansho Shirabe-sho von 1865. Zitiert bei Kumamoto Kenjirô, Kindai
Nihon bijutsu no kenkyû. Tôkyô Kokuritsu Bunkazai Kenkyû-sho PR K> «#: 'X. i$,
Ütt,8**W0«f-£. JMC*rltt*f*flr, Tôkyô 1964, S. 59.



NIHON-GA UND YOGA 9

Yuichi unterstreicht hier die didaktischen Möglichkeiten einer
realistischen Malerei, die durch ihre Thematik zum Instrument der öffentlichen
Moral gemacht werden könne. An anderer Stelle derselben Schrift stösst er
auf das künstlerische Dilemma, dem sich die ostasiatische Malerei dank ihrer
Kunsttheorie seit alters gegenüber sah. Er sagt:

Die Malkunst des Ostens erreicht Ausgezeichnetes in der Pinselführung (hitsu-i)
¥ "ft vernachlässigt darüber aber den Gegenstand. Die Malkunst des Westens

zeichnet sich aus durch Objekttreue (shashin) ^-% vernachlässigt darüber
aber die Pinselführung. Die Pinselführung schadet der Wiedergabe des

Gegenstandes, die Objekttreue schadet andererseits dem subjektiv-künstlerischen
Ausdruck beim Gebrauch von Pinsel und Tusche9.

Yuichi spricht sich anschliessend für einen Mittelweg zwischen Objektivismus

und Subjektivismus aus, jedoch sollte ein solcher formaler Kompro-
miss innerhalb der Yoga erst nach Bekanntwerden post-impressionistischer
Methoden ermöglicht werden.

Mit der Berufung italienischer Lehrer an die 1876 gegründete Kunstabteilung

der Technischen Hochschule (Köbu Bijutsu Gakkö 3-$fi£$i%fä.)
sollte die japanische Ölmalerei zu internationalem Niveau entwickelt werden.
Dieses Experiment kam bereits mit der Schliessung der Kunstschule 1882 zu
Ende. Die pro-westliche Kulturpolitik der ersten fünfzehn Jahre der
Meiji-Zeit wich einem zunehmend erstarkenden Kulturchauvinismus, der
durch die begeisterte Aufnahme japanischer Kunstprodukte im Ausland
gerechtfertigt schien. Von 1882 bis zur Einrichtung einer Professur für
westliche Malerei 1896 wurde die Ausübung westlicher Kunstmethoden
nicht mehr offiziell gefördert, jedoch nahm die Zahl der privat im Ausland,
besonders in Frankreich, studierenden jungen Maler zu. Die desolate
Situation der in Schultraditionen erstarrten und von Musterbüchern abhängigen

japanischen Malerei liess nunmehr das Fehlen einer repräsentativen,
nationalen Ausstellungskunst bewusst werden. Diese Umstände begünstigten
die Aufnahme einer neuen, spekulativen Kunsttheorie. Deren Prophet war
der Amerikaner Ernest F. Fenollosa (1853-1908)10.

Fenollosa war 1878 fünfundzwanzigjährig von der Universität Harvard

weg an die Universität Tokyo berufen worden, wo er als Philosophie lehre r
eingestellt wurde. Er war bis zu seiner Rückkehr 1890 an der Gründung einer
japanischen Denkmalpflege und der Aktivierung der Kunsterziehung
massgeblich beteiligt. Fenollosa lieferte das theoretische Fundament der in den

9 Kumamoto, K., a.a.O., S. 59.
10 Ausführliche Darstellung von Leben und Wirken Fenollosas bei Lawrence W.

Chisholm, Fenollosa: The Far East and American Culture. New Haven and London, Yale
University Press 1963.



10 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

achtziger Jahren einsetzenden Bewegung der modernen Nihon-ga. Er begann
1882 mit der Verbreitung seiner Kunstlehre. Seine heute nur noch in
japanischer Übersetzung erhaltene Rede "Die wahre Theorie der Schönen
Künste" (Bijutsu shinsetsu -H-^Ji-ifc enthielt folgende Richtlinien11:

Die Malerei habe im Westen, aber auch in Japan, deshalb einen Tiefpunkt
erreicht, weil technische Perfektion und Naturnachahmung zu Kriterien ihrer
Beurteilung geworden seien, und weil sie nur noch dem ästhetischen
Wohlgefallen diene. Die wesentliche Aufgabe von Kunst liege aber darin,
durch die zum Ausdruck gebrachte Idee über die Trivalität des Alltags zu
erheben. Diese Aufgabe werde von der traditionellen japanischen Malerei in
formaler Hinsicht besser erfüllt als durch die westliche Ölmalerei, die zu
einem Zweig der Naturwissenschaften herabgesunken sei. Naturwiedergabe
(shasei %¦£.) aber zerstöre die Idee. Die technischen Errungenschaften, wie
Perspektive, Modellierung und Kolorismus, würden durch das Hell-Dunkel
(nôtan ìf.J£. die Linie und die zarte Farbgebung japanischer Malerei
übertroffen. Dies habe man im Westen bereits erkannt und mit dem Studium
japanischer Gestaltungsmittel begonnen. Die Situation dränge daher zum
Abbruch des Studiums der Ölmalerei. Zugleich sei aber auch die japanische
Literatenmalerei als das andere Extrem einer inhaltsleeren, naturabge-
wandten Stilform aufzugeben. Grundlegend für die Regeneration japanischer
Kunst sei es, — im Unterschied zur bisherigen Praxis des Kopierens alter
Vorlagen, — über das Studium der Natur direkt neue Bildideen zu
entwickeln.

Fenollosas Polemik gegen den westlichen Realismus sprach der
konventionellen Kunsttheorie der Literatenmalerei das Wort. Mit der Ablehnung
dieser Form der Malerei selbst aber stellte er der japanischen Malerei die
Aufgabe, zu einem Ausdrucksmittel abstrakter Ideen (myòso #S zu
werden, die vorher weder dargestellt noch formuliert worden waren.

Was Fenollosa unter derartigen Ideen verstand, präzisierte er 1886 in
einem Vortrag über die "Zukunft der japanischen Bildthemen"12. Er führte
aus, dass die moderne japanische Malerei weder die Wirklichkeit abzubilden
noch alte Kunstwerke zu kopieren habe, sondern sich auf die kulturellen
Werte des Landes besinnen müsse. Dazu zählten die geschichtlichen
Ereignisse und die Taten seiner religiösen und politischen Führer.

Fenollosa entwarf damit ein Programm, das sich prinzipiell nicht von
demjenigen unterschied, welches der Yôga-Maler Takahashi Yuichi bereits

11 Fenollosas Vortrag vor der "Drachensee-Gesellschaft" (Ryuchi-kai it ;t£ -^)
erschien in der Übersetzung von Omori Korenaka ^&-fl£ «j» 1909 als Publikation des

Tôkyô Bunka-zai Kenkyusho %J$ XitM*>[ &% -
12 Ernest Fenollosa, Nihon gadai no shôrai. In Dai Nippon Bijutsu Shimpô

a^<ä/&®#£. X B £*###., Nr. 18, 1885.



NIHON-GA UND YOGA 11

1865 in der didaktischen Funktion einer zukünftigen japanischen Malerei
realistischer Art verwirklicht sehen wollte. Über die Verbindung seines durch
Herbert Spencer (1820-1903) geprägten Fortschrittsglaubens mit dem

romantischen Konzept der Form und Inhalt transzendierenden Bedeutsamkeit

von Kunst als Manifestation des sogenannten Zeitgeistes gelangte
Fenollosa zu der Überzeugung, dass die Zukunft der Weltkunst in der

Synthese des westlichen Kunstkonzeptes mit japanischem Formgefühl liege.
Fenollosas Forderung nach neuer inhaltlicher Bedeutsamkeit der

japanischen Malerei stellte die Nihon-ga vor die Aufgabe, neue Bildthemen in
zeitgemässem, zugleich aber auch japanischem Stil darzustellen. Dass diese

Aufgabe nicht ohne Anleihen bei der westlichen Kunst zu erfüllen war, zeigt
die Entwicklung.

Fenollosa sah seine Erwartungen an die Modernisierung japanischer
Malerei in den Werken von Kano Högai W#Ä (1828-1888) bestätigt.
Högai, dessen Malerei in der akademischen Tradition der Kanô-Schvàe stand,
hatte Fenollosa 1884 kennengelernt und gehörte bis zu seinem Tod 1888 zur
Elite einheimischer Maler. Högai erlebte seinen ersten grossen Erfolg mit dem

Bild "Schutzgott, einen Dämon fangend" von 1886 (Abb. 4)13. Durch die
Kombination zweier Figurentypen ikonographisch verschiedener Herkunft
entstand ein neues Bildthema. Eine Tuscheskizze Högais von 1882 zeigt noch
den konventionellen Typ des chinesisch gekleideten Dämonenbezwingers
Chung K'uei litë (japan. Shôki)14 (Abb. 5). Die farbige Fassung von 1886

zeigt dagegen eine rothäutige, halbnackte Figur vom buddhistischen Typ
eines Kongo Rikishi 4t®'U]-k eines "Hüters des Gesetzes". Die Figur
steht vor einer reich dekorierten Säule, die Fluchtlinien der Bodenfliesen
öffnen einen Tiefenraum, der im Hintergrund durch einen gelben
Brokatvorhang abgeschlossen wird. In psychedelisches Farbenspiel getauchte
Nebelschwaden haben sich zu einem Bogen geformt und zu rocaille-artigen
Formen verschnörkelt. Der Gaskronleuchter als Lichtquelle versetzt die
Höllenvision in eine modernisierte Umwelt, deren verschlüsselte Symbolik
noch durch das Wunschjuwel unten rechts betont wird.

Högais Bemühung um die Synthese westlicher und japanischer
Gestaltungsmittel und Bildthemen erreichte ihren Höhepunkt in seinem letzten
Werk, der "Gnadenreichen Kannon" (Hibo Kannon &¦%%&¦%• von 1888

(Abb. 6).

13 Hosono, Masanobu, Fenollosa to Högai (Kindai no Bijutsu 17) Shibundö
fr ff iL \% "7 x y 0 tf t %¦& (it ft © £ ft 17) J. X -t, Tôkyô 1973, Taf. 16. -
Das Bild erhielt 1886 den Ersten Preis der "Gesellschaft zur Begutachtung von Malerei"
Kanga-kai M ii/ ê*, die 1883 von Fenollosa und anderen gegründet worden war.

14 Chung K'uei soll, der Legende nach, dem T'ang-Kaiser Hsüan Tsung "£ rr
(712-756) im Traum versprochen haben, das Land von Dämonen zu befreien.



12 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

Hier wurde dem buddhistischen Gestalttyp des Bodhisattva eine christ-
lich-kosmologische Bedeutung aufgesetzt. Die Entwicklung der Bildidee
führte über verschiedene Vorstufen. Högai hat das Motiv eines geflügelten,
über Mond- oder Erdkugeln schwebenden Engels auf zahlreichen Skizzen,
welchen zum Teil Aktstudien zugrundeliegen, festgehalten15 (Abb. 7). Die
endgültige Fassung des Bildes hat zwar einen Bodhisattva-Typ chinesischer
Herkunft zur Vorlage16, behält aber die auf der Skizze erscheinende Kugel
als inhaltlichen und kompositioneilen Bezugspunkt bei. Die Kugel ist in der
"Gnadenreichen Kannon" als embryonale Blase definiert, die sich aus dem
Nektar in der linken Hand der Kannon gebildet hat und die ein nacktes Kind
umfängt. Die Felsen unten links versinnbildlichen die Erde. Unentschieden
bleibt, ob das Kind zur Erde hinunterschwebt oder in den Himmel
aufgenommen wird. Diese symbolistische Zweideutigkeit erklärt, warum
Fertollosa und Okakura Tenshin das Bild als "Schöpfung des Menschen"
deuten und Michelangelos Fresko in der Sixtinischen Kapelle an die Seite
stellen konnten17.

Nachdem Fenollosa 1890 nach Boston zurückgekehrt war, wurden die
progressiven Maler der Nihon-ga von dem Präsidenten der 1889 eröffneten
Staatlichen Kunstakademie (Tokyo Bijutsu Gakkô ^if^Qi^fê. Okakura
Tenshin (O. Kakuzö Wfr*.-« It2-) 1862-1913) angeführt. Tenshin
war dem Westen um die Jahrhundertwende durch sein "Buch vom Tee"
(1906) und "Die Ideale des Ostens" (1903) als leidenschaftlicher Streiter für
die Unabhängigkeit Asiens bekannt geworden. Als Schüler von Fenollosa
übernahm Tenshin das Konzept einer Regeneration japanischer Kunst aus
völkischen Wurzeln, bekräftigte zugleich aber auch die Notwendigkeit einer
Synthese zwischen Ost und West, wozu der "Zeitgeist" verpflichte18.

15 Hosono, M., a.a.O., Abb. 99-107.
16 Hosono, M., a.a.O., Abb. 91 (Freer Gallery, Washington). - Eine andere Version

der Hibo Kannon (Freer Gallery, Washington) wird von Hosono (a.a.O., Abb. 93) auf
1884 datiert, scheint aber kaum vor der Version in der Tôkyô University of Arts (Tôkyô
Geijutsu Daigaku ^.TfT^cft A1^) entstanden zu sein. Vgl. Takashina Shûji, Nihon Kindai
bijutsu shiron & ft # ft, B^Ü^-H-ftifcJfr, Tôkyô 1972, S. 11 Iff.

17 Ernest Fenollosa, Ursprung und Entwicklung der chinesischen und japanischen
Kunst. 2 Bde (1913), Leipzig 1923, Bd. 1, S. 152. - Okakura Tenshin, Kanô Högai
(1889). Aufgenommen in Okakura Tenshin-shu. Ed. Takenouchi Shizuo (Meiji Bungaku
Zenshû 38 WÉ-$L><ì% (^ fè X% £#), Tôkyô 1968, S. 301.

18 Im Aufsatz Kanô Högai (a.a.O.) führt Tenshin aus, dass die wahre Kunst zwischen
dem puristischen Ausdruck der Idee myôsô und der Banalität realistischer Darstellungsweise

angesiedelt sei. In Meiji sanjunen-kan no bijutsu 93 /éi+^r PB1 © % ft (Okakura
Tenshin-shû S. 60ff.), - einer Bilanz der japanischen Kunstentwicklung zwischen 1868
und 1898 -, behauptet Tenshin, dass es dem Zeitgeist jisei ^ 4^ entspreche, wenn aus
westlicher und ostasiatischer Kunst und Kultur das jeweilige Beste ausgewählt würde.



NIHON-GA UND YOGA 13

Zu einer derartigen Synthese sah sich die modernistische Malerei
japanischer Richtung in dem Moment um so mehr gezwungen, als die Maler
der westlich orientierten Yôga-Richtung begannen, traditionelle japanische
Bildthemen mittels realistischer Darstellungsmethoden neu zu gestalten. So

wurde das 1889 entstandene Bild "Kannon, auf einem Drachen reitend"
(Abb. 8) des Fôga-Malers Harada Naojirö Jf.»Ä**p (1863-1899) teils
als sensationeller Fortschritt der japanischen Ölmalerei begrüsst, teils aber
auch als Banalisierung des religiösen Sujets abgelehnt19.

Die Diskussion um die japanischen Bildthemen nahm 1890 an Schärfe

zu. Gegen die Darstellung religiöser Themen mit realistischen Mitteln wandte
sich der Soziologe Toyama Shöichi *r-0i£— (1848-1900). Er forderte
eine "Ideenmalerei" (jinbutsuteki shisô-ga AföMlSSiSi profaner und
humaner Inhalte, die das Gefühl zu erregen fähig sei20. Ihm gegenüber
vertraten der Dichter Mori Ôgai &is|*f- 1862-1922) und Hayashi Tadamasa

#.ìi£, der Berater des Kunsthändlers Samuel Bing in Paris, die Meinung, dass

die Malerei nicht in den Dienst der Literatur gestellt und allein aufgrund
formaler Kriterien beurteilt werden dürfe21. Paradoxerweise konnte sich der
Ästhetizismus eines l'art pour l'art, der die Kunsttheorie Ostasiens doch
weitgehend geprägt hatte, nicht auf die Avantgarde einheimischer Malerei,
wohl aber auf die Anhänger der um 1894 durch Kuroda Seiki M, 37 j-fr tf
(1866—1924) eingeführten, impressionistischen Richtung der Ölmalerei
berufen.

Kuroda Seiki war nach zehnjährigem Studium in Paris 1894 zurückgekehrt

und sollte 1896 die erste Professur für westliche Malerei an der
Staatlichen Kunstakademie in Tokyo erhalten. Der durch ihn vermittelte
neue Aspekt europäischer Malerei führte zur Teilung der Yoga in eine ältere,
realistische Schule, wie sie etwa von Asai Chü $,#& (1856-1907)
vertreten wurde (vgl. Abb. 9), und eine neuere Richtung der von Kuroda
Seiki angeführten, impressionistischen Freiluftmalerei (vgl. Abb. 10).
Interessanterweise wurde die ältere als Nord-Schule (Kita-ha &'&), die jüngere als
Süd-Schule (Minami-ha fa:A) bezeichnet. Diese Benennung erinnert an die
traditionelle Unterscheidung von Nord- und Süd-Schule der chinesischen
Kunsttheorie, mit welcher seit dem 16. Jahrhundert die akademische
Richtung von der genialischeren der Literatenmalerei abgegrenzt wurde22.

19 Kumamoto, K., a.a.O., S. 182ff., Abb. 170.
20 Kumamoto, K., a.a.O., S. 183ff.
21 Kumamoto, K., a.a.O., S. 185.
22 Vgl. Susan Bush (a.a.O., S. 15Iff.) zur Kunsttheorie von Tung Ch'i-ch'ang

-$ % & (1555-1636). Vgl. auch Nelson Wu, Tung Ch'i-ch'ang (1555-1636): Apathy
in Government and Fervor in Art. In Confucian Personalities. Ed. Arthur Wright and
Denis Twichett, Stanford 1962, S. 260ff. - Vgl. Kumamoto, K. (a.a.O., S. 215ff.) zur
Auseinandersetzung zwischen Nord- und Süd-Schule der Yoga.



14 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

Die Übertragung dieses Modells auf zwei Stilrichtungen der Yoga beweist die

Abhängigkeit japanischer Kunstkritik vom konventionellen Schema
ostasiatischer Kunsttheorie. Die Spaltung der Yoga förderte zugleich aber auch
das Bewusstsein von der Vielfalt stilistischer Möglichkeiten westlicher
Malerei und differenzierte den bisher pauschal angewandten Begriff des

Realismus, beziehungsweise der "Objekttreue" shasei, unter den die
abendländische Kunst subsummiert worden war. Diese Entwicklung innerhalb der
Yoga sollte sich auch auf die Suche nach stilistischer Identität auf Seiten der
Nihon-ga auswirken.

Das führende Talent der Künstlergruppe um Okakura Tenshin war
Hishida Shunsö £#&-¥• (1874-1911). Sein Bild "Wasserspiegel" (Mizu-
kagami fcik. von 1897 ist eine Allegorie auf die Vergänglichkeit von
Schönheit und Jugend (Abb. 11). Der Mädchenfigur im chinesischen Kostüm
der T'ang-Zeit (618—907) liegt eine chinesische oder frühe japanische
Vorlage zugrunde. Die Bildidee selbst kam durch das Studium prä-raffaeli-
tischer Malerei zustande und mag durch Darstellungen, wie sie die Vanitas-
Allegorie eines Bildes mit dem Titel "Gedanken im Kloster" von Charles A.
Collins (1828—1873) zeigt, angeregt worden sein (Abb. 12). Die formalen
Widersprüche zwischen atmosphärisch durchleuchtetem Raum und linearer
Konturierung des sich im Wasser spiegelnden Mädchens verteidigte Shunsö
mit der Behauptung, dass die Linie in der ostasiatischen Malerei nicht von
deskriptiver, sondern von metaphysischer Bedeutung sei und deshalb als
unveräusserliches Attribut des erhabenen Sujets beibehalten werden müsse23.

Andere Werke der "Ideenmalerei" lehnen sich an Symbolismus und
Jugendstil an. Der Yôga-Maler Fujishima Takeshi ÜÄ^.— (1867—1943)
verherrlichte 1902 das goldene Zeitalter kaiserlicher Macht im S.Jahrhun¬
dert in seinem Bild "Erinnerung an die Tempyö-Zeit" (Abb. 13), das dem
gleichfalls 1902 entstandenen Bild der chinesischen Prinzessin "Wang
Chao-chün" iBg;g- (Abb. 14) von Hishida Shunsö in vielem gleicht24
Beide Darstellungen zeigen ihre Figuren als Silhouetten vor goldfarbenem
Grund und reduzieren das Geschehen auf das verhaltene Pathos sentimentaler

Innerlichkeit.
Die formalen und ikonographischen Anleihen bei der europäischen Malerei

rückten die Figurenmalerei der Nihon-ga in fatale Nähe zu derjenigen der
Yoga. Aber auch der stilistische Eklektizismus der Nihon-ga wurde negativ

23 Hishida, Shunsö, Ga-en shinsai Siiï,$fr$i. In Waseda Bungaku -fHtSJA.^
Nr. 5, 1897. Derselbe Aufsatz wird zitiert bei Goto, Shigeki, Hishida Shunsô-Imamura
Shikö (Gendai Nihon Bijutsu Zenshû 3) "lle-Atìt, &Œ/4MÊ- - 4-tf%tiZ.
(JJLtt, B /MM*î£#), Tokyo 1973, S. 131.

24 Farbige Reproduktion bei Goto, Shigeki, a.a.O., Taf. 13.



NIHON-GA UND YOGA 15

aufgenommen. Der Linearismus und die dunkle Tonigkeit wurden von der
Öffentlichkeit als "Schwindel"-Stil môrô-gadai M IE. ii/ #• und schlechter
Kompromiss kritisiert25.

Nachdem Okakura Tenshin 1898 zum Rücktritt von seinen öffentlichen
Ämtern gezwungen worden war, zogen sich auch seine Anhänger von der
Staatlichen Kunstakademie zurück und gründeten die Sezession der
"Japanischen Kunstakademie" des Nihon Bijutsu-in 0 %• £ ft ß£. Die Ablehnung
der progressiven Nihon-ga drängte diese in eine Opposition, die zur
Besinnung auf die Stilmittel einer eigentlich nationalen Malerei überleiten
sollte.

Hishida Shunsö und Yokoyama Taikan $^;M8. (1868-1958) - der
spätere Staatskünstler der dreissiger Jahre — kehrten von einer Reise nach
Amerika und Europa 1905 selbstbewusster denn je zurück. Die von beiden
1905 verfasste Schrift "Über die Malerei" argumentiert zwar stereotyp, dass

Japan dem Realismus westlicher Kunst seine spezifisch östliche Geistigkeit
entgegenzusetzen habe, verzeichnet aber auch eine Wendung im stilistischen
Programm, die ohne die Anregung durch Post-Impressionismus und Jugendstil

kaum denkbar ist26.

Die Malerei Japans, heisst es, habe auf die Tradition von Ogata Kôrin
ïk>f> JL% (1658-1716) zurückzugreifen, die bereits im 17. Jahrhundert
eine national-japanische Variante des "koloristischen Impressionismus"
hervorbrachte. Der Anschluss an Kôrin wird mit dem Hinweis auf eine
Konstruktion der japanischen Kunsttheorie des späten 18. Jahrhunderts
gerechtfertigt. Danach galt die Körin-Schule als japanische Parallele zur
chinesischen Literatenmalerei und als nationale Manifestation der eingangs
erläuterten Maxime der "Wiedergabe der Ideen" in Unterscheidung von der
Objekttreue27. Mit der Berufung auf diese rein spekulative Klassifikation der
dekorativen Körin-Schule als japanischer Süd-Schule schaffte sich die
progressive Nihon-ga eine Basis, auf der sie in eine ästhetisch und
stilgeschichtlich sowohl gegen China wie auch gegen den Westen abgesicherte
Konkurrenz zur Yoga treten konnte.

Die Abkehr von Linearismus und Hell-Dunkel-Malerei der neunziger
Jahre bestimmte die Entwicklung der Künstlergruppe des Nihon Bijutsu-in
nach 1905.

25 Vgl. Nakamura, Tanio, Meiji no Nihon-ga ^ H & $, B/l >ê <n 3 ^di (Nihon no
Bijutsu 17), Shibundö, Tokyo 1967, S. 63.

26 Die Schrift ist aufgenommen in Goto, Shigeki, a.a.O., S. 131-133.
27 Diese Theorie vertritt Kuwayama Gyokushû .$-dii>;Hi (1743-1799) in seinem

Traktat Kaiji higen tef^t von 1799. Pubi, in Kokusho Kankö-kai Ed., Nihon
shoga-en 0 k-t&fa (@ "tf'J fi ^), 2 Bde., Tòkyo 1970 (Neudruck), Bd. 2, S. 179.



16 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

Shunsös Bild "Japanische Zedern" (Abb. 15) von 1909 erinnert in Sujet,
vertikalem Bildaufbau und Wiederholung ähnlicher Formelemente an Werke
des Jugendstils, wie etwa einen Bildteppich nach Entwürfen von Alfred
Mohrbutter von 1896, der seinerseits traditionellen, japanischen
Formprinzipien verpflichtet ist28 (Abb. 16).

Die ebenfalls 1909 entstandenen Bildschirme "Fallendes Laub"
(Abb. 17) von Shunsö vereinen rhythmisch über die Fläche verteilte Formen
mit raumsuggestiver Abstufung des Kolorits. Der Vergleich mit dem
Wandschirm eines Schülers von Kôrin aus dem 18. Jahrhundert zeigt, wie eng
sich Shunsö an Vorbilder aus der Körin-Schule anlehnte, deren dekorative
Unbeschwertheit aber in stimmungsvolle Romantik eintauchte29 (Abb. 18).

Zweifellos hat die neo-impressionistische Technik auch den Rückgriff auf
die noch um 1882 durch Fenollosa diskreditierte Literatenmalerei
nahegelegt. Der dem Kreis um Okakura Tenshin zugehörende Imamura Shikö
-<Ht1Nx (1880-1916) malte 1912 die Serie der "Acht Ansichten vom
Biwa-See" (Abb. 19). Diese Bilder lehnen sich in Komposition, kontrastreicher

Kolorierung und struktureller Auflösung der Farbflächen in kleine
Pinselstriche und -tupfen sowohl an die neo-impressionistische Manier wie an
die Technik der japanischen Literatenmaler an.

Zusammenfassend ist festzuhalten, dass die von Fenollosa ins Leben
gerufene Bewegung der avantgardistischen Nihon-ga um 1905 den Anschluss
an die japanische Tradition wiedergewonnen hatte, der ihr durch Fenollosas
utopischen Aufruf zur künstlerischen Synthese zwischen Ost und West
zunächst verwehrt war30. Die Entwicklung führte vom akademischen Stil der
Tuschmalerei der Kanô-Schule über den Mischstil der neunziger Jahre zum
Rückgriff auf die dekorative Körin-Schule und die Literatenmalerei. Dieser
Prozess wurde offenbar indirekt durch die Entwicklung der europäischen
Malerei bestimmt, in welcher sich bekanntlich der japanische Einfluss seit

28 Gabriele Howaldt, Bildteppiche der Stilbewegung (Kunst in Hessen und am
Mittelrhein 4), Darmstadt 1964, Abb. 55.

29 Farbige Reproduktion der Bildschirme "Fallendes Laub" von Hishida Shunsö in
Goto, Shigeki, a.a.O., Taf. 19. — Der zum Vergleich gezeigte Bildschirm kam 1906 in die
Sammlung des Museum of Fine Arts, Boston. Er stammt wahrscheinlich von Körins
Schüler Watanabe Shikö %.%.¦!&&. (1683-1755).

30 Fenollosa hoffte noch 1892 auf die Entstehung eines neuen Menschentyps durch
die Fusion westlichen Materialismus mit östlichem Idealismus. In seinem Poem East and
West von 1892 figuriert Kanô Högai als der ideale Künstler. Diese Meinung änderte
Fenollosa während seines zweiten Aufenthaltes in Japan 1896 bis 1900. 1898 vertrat er in
dem Aufsatz "The coming fusion ofEast and West" (Harper's Monthly Nr. 98, December
1898) die Theorie, dass der Mensch der Zukunft nicht durch Japan, sondern durch China
hervorgebracht werde. - Vgl. auch L. Chisholm, a.a.O., S. 95ff., S. 136.



NIHON-GA UND YOGA 17

dem Impressionismus vielfach nachweisen lässt31. Bezeichnenderweise schlössen

die avantgardistischen Nihon-ga-Maler nicht an den im Westen einflussreichen,

japanischen Farbholzschnitt an, da dieser aufgrund seiner
Bildthemen als vulgäre Kunstform galt. Sie bezogen sich vielmehr auf die der
japanischen Kunsttheorie integrierte Körin-Schule. Damit konnte sich die
Künstlergruppe des Nihon Bijutsu-in zu Beginn des 20. Jahrhunderts als Erbe
der vornehmsten Gattung traditioneller national-japanischer Malerei dem
konservativen Lager anti-westlich gestimmter Kulturträger zugesellen. Der
Kampf um eine einheimische, moderne Malerei schien insofern gewonnen, als
das politisch erstarkende Japan der ausgehenden Meiji-Zeit den vormals als

Synthese zwischen Ost und West verstandenen "Zeitgeist" schliesslich mit
Nationalismus gleichzusetzen begonnen hatte.

31 Vgl. Weltkulturen und moderne Kunst Verlag Bruckmann, München 1972,
S. 164—424 (Katalog der vom Organisationskomitee für die Spiele der XX. Olympiade,
München 1972, veranstalteten Ausstellung).



18 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

A bbildungen

1. Shiba Kökan (1738-1818): Fuji hinter dem Sumida-Fluss. 1798 (Detail). Farben auf
Seide. 40,7 x 103 cm. Privatsammlung.

2. Ike no Taiga (1723-1776): Sommerlandschaft mit Fuji. Ca. 1766. Farben und
Tusche auf Seide. 36,8 x 111,5 cm. Privatsammlung.

3. Takahashi Yuichi (1828-1894): Getrockneter Lachs. 1877. Öl. 140 x 46,5 cm.
Tokyo Geijutsu Daigaku.

4. Kanô Högai (1828-1888): Schutzgott, einen Dämon fangend. 1886. Farben auf
Papier. 124 x 64 cm. Privatsammlung.

5. Kanô Högai: Shoki. Ca. 1882. Tusche auf Papier. 167 x 90,9 cm. Museum of Fine
Arts, Boston.

6. Kanô Högai: Gnadenreiche Kannon. 1888. Farben auf Seide. 196 x 86,4 cm. Tokyo
Geijutsu Daigaku.

7. Kanô Högai: Engel. Tusche auf Papier (Detail einer Rolle). Tokyo Geijutsu Daigaku.
8. Harada Naojirö (1863-1899): Kannon, auf einem Drachen reitend. 1889. Öl. 272 x

181 cm. Kongoku-ji, Tòkyo.
9. Kuroda Seiki (1866-1924): Fallende Blätter. 1891. Öl. 76,2 x 62,1 cm. Privatsammlung.

10. Asai Chü (1856-1907): Feldbestellung im Frühlung. 1888. Öl. 55 x 73,7 cm. Kindai
Kokuritsu Hakubutsu-kan, Tokyo.

11. Hishida Shunsö 1874-1911): Wasserspiegel. 1897. Farben auf Seide. 257,8 x 170,8 m.
Tokyo Geijutsu Daigaku.

12. Charles A. Collins (1828-1873): Convent Thoughts. 1850. öl. 84,14 x 76,5 cm.
Ashmolean Museum, Oxford.

13. Fujishima Takeshi (1867-1943): Erinnerung an die Tempyô-Zeit. 1902. Öl. 147 x
92,5 cm. Bridgestone Gallery, Tôkyô.

14. Hishida Shunsö (1874-1911): Wang Chao-chün (Detail). 1902. Farben auf Seide.
167,4 x 370 cm. Zempô-ji.

15. Hishida Shunsö (1874-1911): Zedern. 1909. Farben auf Seide. 119,3 x 50 cm. Eisei
Bunko.

16. Alfred Mohrbutter (Entwurf): Bildteppich "Denn alles Fleisch ist wie Gras...".
1896. Wirkerei. 200 x 120 cm. Privatsammlung, Hamburg.

17. Hishida Shunsö: Fallende Blätter (linker Bildschirm eines Paares). Farben auf Papier.
1909. 156,4 x 363 cm. Eisei Bunko.

18. Watanabe Shikö (1683-1755) zugeschrieben: Herbstfrüchte und Blumen (sechsteili¬
ger Bildschirm). Farben auf Seide. Courtesy, Museum of Fine Arts, Boston.

19. Imamura Shikö (1880-1916): Heimkehrende Segelboote bei Yabase (aus der Serie
"Acht Ansichten vom Biwa-See"). 1912. Farben auf Papier. 165 x 56,9 cm. National
Museum, Tokyo.



Abb. 1

:>,

i"''^

yt •*»

.S
te

» %~

\wt0m+>m* * rp

^S ii r.
•¦-' s-

mL

¦¦ üSv*

—-

Z

c

>
c
c
¦<
o>
o
>

^o



20 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

•

t
N

PHP

«m.

Abb. 2 Abb. 3



NIHON-GA

UND

YOGA

21

f^

:¦¦

t

y>

115)3

r

r

<

/^

\r*
4$

',

3^
T"

¦3"

UI

X>

X>



22 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

l&H»

^/fli

Abb. 6 Abb. 7



NIHON-GA UND YOGA 23

.~

-»

.-

%

V /.

»3
Abb. 8



24 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

n,¦* M
"¦ i

¦"\

XV* -.'

«* M$' f.. s

--.

yi
i- rf**

«
\*a'

<-
r*%.

m* i.

-.¦»

^ -
¦

-¦"•io
rit

Iä <i*nmt -£T

m «r
^sP** -j8"-***...

*W
ç..-. ..,'

«* -*
,tffr.tes "%ä«. c* -.-» —^ts*»¦ i# ¦ 'ï¦lg ''.^*> f '%fe-'*ï5

V-JSP
-'te

«-^
V¦:'

liefe. r>Mt <» "fP A-\

--#*. t • a^, £ ' -.' *x- - MME

-j.:
¦.;;¦¦"

•'-¦^Ä-.-fi*t-•¦" -, $£3p
*T"V„ ""VÌA.«- ,a

f*v.
» M ÄÄr.*¦•ijÄfc*

Abb. 9



NIHON-GA

UND

YOGA

25
«.

Y

r-

*

9'

V*
-w

1k

^

^
•*

»a»>

¦H

€r

vf

v

•--

Xi

<



26

DORIS

LEDDEROSE-CROISSANT

M

**v

&g5"_

s
<

Xx><

tzl

r^s

/

rk
~*c

XX

<



^^/
(WWBjKp'

V '.

V

&$.

f/ mm

>*

K.
»*.

<**

oz
c
>
cza
¦<
Q>
a
>

Abb. 14 Abb.13 to



28 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

>

*•>

¦ <¦,

t>
V,

V

< V *
H

*$\

*

•gÄ^g^T

^ *
Abb.15 Abb.16



NIHON-GA UND YOGA 29

2 i ¦".

%

.;m
¦iW*^

3?-
•<• »fcV TU

*»»
?«P. \:

i-- >

r **
*r ;

T-

Abb.17

:i %

^
€

,ri. ,,:,
>/

K
Abb.18



30 DORIS LEDDEROSE-CROISSANT

.-..-

UL_ *

— j*

--•-sä?" »°vs***^ &r

& i

t$*

-a

»«SS

T
ternVf*

«¦"/«S-
r

Abb. 19


	Die Auseinandersetzung zwischen Nihon-ga und Yôga in Theorie und Praxis : Betrachtungen zur Malerei der Meiji-Zeit (1868-1912)

