
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHERBESPRECHUNGEN-COMPTES RENDUS

W. G. Beasley: The Meiji Restoration. (Stanford University Press, Stanford, California

— London: Oxford University Press, 1973), £13 pp.

On his own admission, Professor Beasley devoted fifteen years to the preparation of
The Meiji Restoration - and the result has certainly been worth waiting for. Professor

Beasley, who is Professor of the History of the Far East at the University of London
and already the author of three substantial publications on the history of Japan, has

now written a massive, pioneering work, which bears all the hallmarks of becoming
a classic of its kind and which must surely earn him the undying gratitude of all
those - teachers as well as students — who find themselves wrestling with the
fascinating but endlessly complicated chain of events that constitute the great landmark
of modern Japanese history known as the Meiji Restoration. Professor Beasley himself

observes in his introduction that 'for Japan the Restoration has something of
the significance that the English Revolution has for England or the French Revolution

for France ; it is the point from which modern history can be said to begin' (p. 1

This statement - emphasizing as it does the watershed importance of the Meiji
Restoration for the Japanese and hence, by association, for the rest of the world - gives
rise to at least one humiliating reflection for the western historian. In view of the
crucial nature ofthe topic, it is surely regrettable that it has taken so long for a

comprehensive study of the Meiji Restoration to emerge from western historical
'stables' — this, despite the appearance of an increasing number of articles and
monographs on individual aspects of the late Tokugawa (bakumatsu) and early Meiji periods

and despite the fanfares that heralded the 1968 celebration of the Meiji
centennial. Formidable difficulties of research — not least the linguistic (a difficulty
which, it may here be said, Professor Beasley appears to soar above with enviable

ease) — may partially explain the oversight. Perhaps, too, as an historical event the

Meiji Restoration lacks some of the more obviously exciting and glamourous
ingredients — street-fighting, closely-contested battles, besieged fortresses, romantic
escapes, the guillotine, blood and thunder generously distributed — that make the
English and French Revolutions perennial sources of attraction for western historians.

Whatever the reasons, Professor Beasley is the first non-Japanese historian to
undertake a full-scale account of the Meiji Restoration and, in doing so, he has had to
confront the extensive array of problems that are the usual lot of the pioneer. The
most obvious of these problems is that of at once providing a detailed, factual

description of the actual course of the Meiji Restoration and, at the same time,
subjecting materials and information to an independent, balanced judgement which



124 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

will leave the reader with the satisfying feeling that some kind of clear-cut conclusion

has been reached. By and large, Professor Beasley has superbly combined the
two undertakings. Certainly, the manifold complex and inter-relating strands ofthe
Meiji Restoration - the events and upheavals that preceded it and the shifts and

changes that came after it - have never before been presented by a western historian
in such well-researched and well-written abundance. The chapter headings alone —

from the description of 'Tokugawa Political Society' through to the crowning
account of 'Restoration' — bear witness to the thoroughness of Professor Beasley's
approach to his subject. Throughout the volume, he employs a judicious mixture of
primary and secondary historical materials to most impressive effect — and how
refreshing it is, as reader, not to be overwhelmed by ubiquitous, wordy footnotes

Starting with a historiographical survey of Japanese writings on the Meiji Restoration,

Professor Beasley points out that Japanese historians have themselves come up
with at least five 'different, even discrete, explanations of their country's modern
history' (p. 6) - and therefore of the Meiji Restoration itself- and that these varied

interpretations correspond very closely to changing opinions about the society that
was brought into being in Japan by the events of 1868. After a thorough-going and

remarkably clear discussion of the relevant literature - from late nineteenth and

early twentieth century Japanese historians, who tended automatically to 'identify
the forces that had brought about "restoration" with those that shaped "renovation"

after it' (p. 3) and thus to accept the Restoration, as also the society deriving
from it, as good, through the economic, more critical and increasingly Marxist
analyses ofthe inter-war period, to the 'absolutism' school ofthe 'suddenly democratic

post-war scene', which claimed to see in the Restoration the process whereby 'feudal

lords became pensioners of a bureaucratic government, landlords and industrialists

its clients' and whereby 'both joined in an alliance to suppress or subvert the
"natural" growth of democracy ..." (p. 7) — Professor Beasley manages to convey
the impression that he personally has been most strongly influenced by the work of
one of the latest arrivals on the interpretative stage, Sakata Yoshio. Sakata — in
contradiction to the 'absolutist' school of thought, as represented particularly by
Töyama Shigeki — 'sees the origins ofthe Restoration more in terms of anti-Bakufu
and anti-foreign sentiment than in terms of social change* (p. 9) and treats, as a

second, separate strand, the reform movement 'more far-reaching in its implications,
that took inspiration and impetus from the West but materialized only after
"imperial rule" had been achieved' (p. 10).

It is possible to regret the predominant influence that Sakata's theories appear to
have had upon Professor Beasley's own work, since it leads him - at least in the

opinion of the present reviewer - to underestimate the importance of 'socioeconomic

factors' (Professor Beasley's own term) at different stages of the Restoration
movement. While one may, for example, agree with the contention that the emerg-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I2r
ing rural elite of the late Tokugawa period did not, on the whole, play an active
determining role in the Restoration movement (lending support to the rejection of
once fashionable left-wing theories on the class origins ofthe Restoration), it could
conversely be argued that - due to the nature of the Restoration itself — the
contribution made by village leaders, merchants and rural entrepreneurs was in fact
crucial to its eventual success and to the directions that were taken afterwards.
This, not necessarily in the sense of military participation or financial aid (though,
in certain areas, both took place in varying proportions), but in the more subtle

meaning of bringing about change in mental climate and exercising the influences
and ideas that not only gnawed away at the once solid foundations of late Tokugawa
society but also infiltrated into the later thinking of the Meiji leadership. For, as

revolutions go, the actual actions and events of the Meiji Restoration itself—which
Professor Beasley finds were not always the result of conscious, coherent planning -
were certainly far less important than the sort of political, social and economic
climate created in the years and decades prior to that almost casual coup d'état
in January 1868 and the far-reaching changes which ensued.

In his present book, Professor Beasley has applied himself assiduously to the difficult

task — a task confronting all historians of the Meiji Restoration since rejection
of the earlier comfortable assumption that 'renovation' followed automatically from
'restoration' — of explaining how it was that an essentially conservative movement,
aimed originally only at destroying the bakufu, restoring the emperor and ousting
the foreigner and led largely by individuals from the feudal elite (however low in
the samurai hierarchy they may have been placed), ended up in the apparently
contradictory situation of being responsible for a radical re-structuring of the society
that bred them and for the introduction of those sweeping western-inspired reform
measures which were to precipitate Japan (quite literally, since the process was to
take place in little more than a generation) into the industrial, capitalist age. This
fascinating historical paradox would initially appear to be made more complicated
by Professor Beasley's own contention - laid out in the course of Chapter I and relying

for support upon a recent radical re-thinking on the subject both in Japan and in
the West - that at base the Tokugawa political, economic and social structure was
in fact remarkable for its strength and durability, even in its declining days. If seen
in this light, it was by no means a foregone conclusion that the Tokugawa polity
would, like the walls of Jericho, come tumbling down at the first blast on the trumpets

from the opposition. Indeed, Professor Beasley more than once intimates that
the last of the Tokugawa shoguns, Tokugawa Keiki, might — had he been left to his

own devices and had not circumstances proved more than he could master - have
made as worthy a leader of an opened, progressive Japan as did any ofthe opponents
who finally ousted him. In dwelling upon the reasons why those very opponents
should have made the radical shift from being (through much of the pre-1868 agita-



126 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

tion) a band of fanatical, xenophobic, essentially conservative individuals to emerging
as a group of unexpectedly clear-sighted, determined reformers on the morrow

of the Restoration, Professor Beasley argues that the roots of this extraordinary
turnabout in thinking on the part of the future Meiji leaders can be found in the crucial
period between the conclusion of Townsend Harris's commercial treaty in 18 g8

('i8j8 marked the beginning, not the end, of her [Japan's] real struggle with the
West, as well as the beginning of a political conflict at home that had many of the
hallmarks of revolution' - p. 116) and the organisation of the Tokugawa Bakufu's
second punitive expedition against rebellious Chöshü in i86c. By the latter date,
Professor Beasley contends, many of the patterns of early Meij i leadership and action
were beginning to be apparent, and it must be conceded that he arrives at this
conclusion by means of an extremely orderly, closely-argued progression through six
chapters (the central portion ofthe book). He also observes that even after 1865- the
extent of political vagueness on the part ofthe Restoration movement's leaders was
considerable — and perhaps fortunately so. 'Down to the middle of 1867 most of
those who thought about it at all had only the haziest notion ofan institutional
alternative to the Edo structure and wisely so, perhaps, for this very vagueness made

it possible to incorporate into the movement a great variety of social groups'
(p. 284).

Nonetheless, the present reviewer was left with the dissatisfied feeling that the
entire argument — not only as to how the Restoration 'leopards' ultimately changed
their ideological 'spots' but as to how, in the long term, an environment had been
created in late Tokugawa Japan that allowed them to do this — would gain immeasurably

in strength and conviction were more attention paid to the intangible
influences exercised by rural society and rural individuals (who, after all, constituted the

overwhelming bulk of the Tokugawa polity). This approach would have proved
particularly effective in connection with the discussion of the role of göshi (rural samurai)

and the activities of the Tosa shishi (loyalists), of whom Sakamoto Ryöma was
the most notable. Surely these men did not act in isolation from their essentially rural

backgrounds? What kind of unspoken assumptions and motivating desires did
they carry with them into the Restoration movement - and beyond? How many of
the rural elite — the landowners, the merchants, the entrepreneurs in general -
were in fact ready and waiting, in 1868, to lend their substantial support to the radical

restructuring of Japanese society and to play an essential role in the building up
of industry and capital in the early Meiji period? Without stimulus and assistance
from the rural sector, one feels, the Meiji leadership would have been hard put to
achieve even a modicum ofthe early successes that Professor Beasley recounts in the
last chapters of his book.

The comparative lack ofattention paid to the climate of rural ideas and opinion in
the course of Professor Beasley's otherwise all-embracing and fascinating account is



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 127

particularly odd in view of the fact that the author himself emphasizes at an early
stage — when identifying the major problems to be dealt with in the book as

comprising 1) 'questions concerning the role and relative importance of internal and
external factors in the pattern of events', 2) how to weigh 'the relationship between
day-to-day politics and long-term socioeconomic change' and 3) 'ideas qua ideas'

(pp. 11—12) — that the latter subject deserves rather more searching analysis than has

previously been awarded it. Moreover, the omission has some bearing upon a proper
assessment of Professor Beasley's conclusions.
In a masterly closing chapter, the author gathers together all the many, inter-relating

strands that make up his history of the Meiji Restoration and attempts to give
them a more general significance (though, as a historian who 'approaches the Restoration

from the inside as a part of Japanese history', he declines providing
'answers that are universally valid' — p. 405). Having discussed the strengths and
contradictions ofthe late Tokugawa polity, the coming of the western powers and their
pressing demands for trade relations between 18 r/3 and 18 r,8, the often confused
reaction of the Tokugawa Bakufu, the growth of anti-foreign and reformist feeling,
the changing formulae of the opposition movement, the key role of Chöshü and Sat-

suma (especially after 1864/5), the background of socioeconomic change and its
relevance to the constructive measures that were taken after 1868, the differing
experiences of China and Japan in the nineteenth century and (briefly) the class composition

of the entire Restoration movement, Professor Beasley seems finally on the

verge of baptising the Meiji Restoration as a 'nationalist revolution' in the full sense
of the term. However, he withdraws from the brink at the very last moment —

either as a result of careful reflection on the charged meaning of the two concepts,
'nationalism' and 'revolution', or because he recollected that even the English and
French Revolutions, up for discussion among western historians for far longer than
Japan's Meiji Restoration, are still ringed round with often violent controversy as to
nature and cause — and leaves his reader with the somewhat confused impression
that the term 'nationalist revolution' can only be employed as a very half-hearted,
provisional solution, against the day when something better turns up.

Quite apart from serious doubts as to whether the thinking of many ofthe participants

in the Restoration movement can truly be termed nationalistic (on Professor

Beasley's own admission, Satsuma officials visiting Europe as late as i86£-6
'behaved almost as if their domain was an independent state' and insisted on a separate
Satsuma exhibit at the Paris Exposition of 1867 - p. 247), one wonders whether
perhaps Professor Beasley does not have too limited a vision of the meaning of 'a
true revolution'. For to say that those who were politically successful in the Restoration

movement and who became the active modernizers of early Meiji Japan were
'driven by overriding concern for a unified state and national defense and not for
radical social ends' - and that therefore their actions deprived the Restoration of



128 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

some of the basic hallmarks of 'a true revolution' — is to overlook completely the
long, slow, preparatory 'revolution' in Tokugawa rural society, which inevitably
gave a radical social and economic tinge to much of what happened after 1868.

However, these particular criticisms should not be allowed to detract unduly
from the splendid nature of Professor Beasley's overall achievement. Indeed, it is a

sure sign of a book's real worth, when it gives rise to constructive debate and

suggestion. In another context, the task of the educationalist and writer has been
described as that of 'opening windows' for students or readers — and this is precisely
what Professor Beasley has done in the present fascinating, comprehensive work on
the Meiji Restoration. Sarah F. Metzger-Court

Wilhelm Rau: Die handschriftliche Überlieferung des Väkyapadiya und seiner

Kommentare (Abhandlungen derMarburger Gelehrten Gesellschaft, Jahrgang 1971, Nr. 1).
München: W.Fink, 1971, gg p.

Le Vâkyapadïya de Bhartrhari, ouvrage fondamental de la philosophie de la
grammaire, est un des monuments les plus prestigieux de la pensée indienne. C'est aussi

l'un des plus formidablement défendus par les difficultés de texte et d'interprétation
qu'il propose. C'est au premier de ces problèmes que s'est attaqué M. Rau, et la

présente monographie, précédée de deux articles avant-coureurs (p. 53, g g), nous
livre le fruit de travaux, de recherches et de voyages qui s'étendent sur une quinzaine
d'années (p. g g).

Après avoir introduit son sujet (p. 7—10), M. Rau commence par dresser une
concordance des kârikâ du Vâkyapadïya (p. 10-14). Leur numération est très incertaine1,
etM. Rau s'est tout d'abord efforcé d'établir une numération rectifiée, en se fondant
directement sur les manuscrits (p. 10 ; sigle R). En regard de cette numération
nouvelle, il fait figurer celle des six éditions qu'on peut considérer comme originales
(p. 47), à savoir: i° l'édition de Bénarès(i 884-1937, Benares Sanskrit Series, Work
No. 6 ; éditeur principal Tâtyâ Sâstrï Patavardhana ; sigle P) ; 2° l'édition de Lahore

(1934—1939/40, éditeur Cârudevasastrï, sigle C) ; 30 l'édition de K. V. Abhyankar et
V. P. Limaye (Poona, 1965, University of Poona Sanskrit and Prakrit Series, II; sigle
A) ; 4° et g" les éditions de Subramania Iyer (kânda I, Poona, 1966, Deccan College
Monograph Series, 32; kânda DI, Poona, 1963, 1973, Deccan College Monograph
Series, 21, en cours de publication, 2 volumes parus2 ; sigle S) ; enfin 6° l'édition de

Trivandrum (193g—i942, Trivandrum Sanskrit Series 116, et University of Travan-

core Sanskrit Series 148 ; sigle T). Pour la première moitié du IIIe kânda (samuddesa 1

à 7), les numérations de Subramania Iyer et d'Abhyankar etLimaye coïncident exactement,

ce qui permet de les bloquer dans une seule colonne, surmontée du sigle S A.
De ces six éditions, la première et la troisième couvrent l'ensemble de l'ouvrage,

mais n'ont malheureusement pas de valeur critique (p. 48, 49). Les autres sont di-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 129

verses en étendue et en qualité ; seule mérite d'être appelée une édition critique la
deuxième, dont l'éditeur a utilisé une trentaine de manuscrits (p. 48), sur la
quarantaine qu'il connaissait (p. 54).

Suivent huit listes de manuscrits (p. 1 5-45) : i° manuscrits des kärikä du Vâkyapadïya

seules, au nombre de 3 9 ; 2 °manuscrits de la vitti longue (9) ; 3 ° manuscrits de la

vrtti courte (8) ; 40 manuscrits de la Paddhati de Vrsabhadeva (8) ; ç° manuscrits de la
tïkâ de Punyarâja (26) ; 6° manuscrits du Prakïrna-prakâia de Helârâja (45) ; 70 manuscrits

disparus («verschollen») des kärikä et des commentaires (7); 8° manuscrit du

Vâkyapadïya-prameya-samgraha (1) ; 90 manuscrit de la Mahabhâsya-tïkâ ou "dîpikâ (1).
Soit au total 135 manuscrits (ou 136 si l'on inclut 8°) pour le Vâkyapadïya et ses

commentaires, plus 7 manuscrits disparus, plus le manuscrit unique d'une œuvre
indépendante (90).

La question des deux vrtti (p. 14) s'imbrique avec le problème d'attribution qui a

opposé Mlle Biardeau et M. Subramania Iyer ' : la vitti longue pourrait être de Bhartrhari,

la vrtti brève, appelée aussi Vâkyapadïya-prakasa, d'un Harivrsabha distinct de
Bhartrhari. M. Rau n'insiste pas sur la question, qui sort de l'objet de sa monographie.

— Le Vâkyapradïpa-prameya-samgraha, dont il reste un manuscrit unique (ci-
dessus 8°), est un ouvrage non daté, anonyme, et qui contient des interprétations de

quelques kärikä du IIe kânda (p. 44).
M. Rau a pu dresser (p. 26) le tableau généalogique de 22 manuscrits de la kärikä,

les sept autres lui étant restés inaccessibles. P. 23—25, il commente ce tableau et
l'assortit notamment d'appréciations sur la valeur des manuscrits en tant que bases

d'une édition critique.
L'auteur énumère ensuite (p. 45-49) les quatorze éditions existantes du Vâkyapadïya,

partielles ou complètes, avec ou sans commentaire, achevées ou en cours de

publication. La liste en est suivie, pour celles qui citent leurs sources manuscrites,
d'une appréciation sur leur valeur critique ; on y a déjà fait allusion plus haut. - Deux
éditions de la Mahabhâsya-tïkâ sont en outre mentionnées, à la suite de la description
du manuscrit de cet ouvrage (p. 45).

Suit une liste des traductions du Vâkyapadïya, au nombre de six (p. 50) ; puis une
précieuse bibliographie des articles parus sur le chef-d'œuvre de Bhartrhari (p. 50—

M).
L'auteur résume son travail dans une brève et substantielle conclusion (p. 54—5-5).

Il rappelle les aides qu'il a reçues, les obstacles qu'il a rencontrés, les travaux
préliminaires qui ont précédé la présente monographie, et enfin les résultats auxquels ont
abouti ses recherches : 13 5 manuscrits du Vâkyapadïya et de ses commentaires
désormais recensés, la généalogie des manuscrits des kärikä établie en bonne partie, une
bibliographie complète des éditions, traductions et articles. Il reste maintenant à

établir «eine kritische Edition auf wesentlich breitere und sicherere Fundamente,
das heißt auf ungleich mehr MSS zu gründen, als das bisher geschehen ist» (p. 54).



130 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Quelques addenda terminent l'ouvrage.
La monographie de M. Rau offre un bel exemple de ces travaux dont l'importance

est inversement proportionnelle à leur étendue, et qui, sous un aspect que d'aucuns

peuvent trouver aride, font faire à la recherche, d'un seul coup, un progrès considérable.

L'entreprise était difficile en soi, et par les conditions dans lesquelles elle
était nécessairement conduite. Rude besogne que de dépister, de recenser et de
décrire des manuscrits qui se trouvent dispersés un peu partout dans le monde, et
notamment aux quatre coins du continent indien, qui sont souvent fragileset peu lisibles,
parfois peu accessibles, et dont certains n'étaient pas encore inventoriés Et les
bibliothèques où ils se trouvent déposés ne sont pas nécessairement des institutions accueillantes;

soucieuses, à bon droit, de conserver leur patrimoine, elles n'y mettent pas
toujours le discernement qu'on pourrait souhaiter. Quelque amertume de ton, ici
et là, atteste les peines que son travail a dû coûter à M. Rau. Mais à travail ingrat,
résultat brillant. On a rarement mené l'étude d'une tradition manuscrite indienne
avec autant de soin, de scrupule, de ténacité, de clarté systématique. Les manuscrits

sont décrits avec une précision exemplaire. L'auteur signale loyalement d'un
«nicht gesehen» les documents, finalement peu nombreux, auxquels il n'a pu avoir
accès.

La présente monographie renouvelle entièrement la connaissance du texte même
de «ce terrible Vâkyapadïya», pour reprendre une expression de Mlle Biardeau4, et
fournit enfin la base indispensable à une édition critique approfondie du texte et des

commentaires. Cette édition, l'auteur est trop modeste pour ajouter qu'il la

prépare lui-même ; mais on peut en croire Mlle Biardeau, qui le mentionne dans ses

travaux sur le Vâkyapadïya'. Et déjà nous voyons les connaissances et l'influence de

M. Rau à l'œuvre dans un bon travail indien, paru un an après sa monographie, et
préparé sous sa direction6. facques May

1. Sur ce point, voir notamment l'édition de K. A. Subramania Iyer, kânda I, Poona, 1966,

p.ix sq.
2. Le second, après la monographie de M. Rau.

3. Voir: Bhartrhari, Vâkyapadïya, Brahmakânda. Avec la vrtti de Harivrsabha. Texte
reproduit de l'édition de Lahore. Traduction, introduction et notes par Madeleine Biardeau.

(Publications de l'Institut de civilisation indienne, série in-8°, fase. 24.) Paris, 1964, p. 2-21.
— The Vâkyapadïya of Bhartrhari. With the vrtti. Chapter I. English Translation, by K. A. Subramania

Iyer. (Deccan College Building Centenary and Silver Jubilee Series, 26.) Poona, 1965,

p.xvi-xxxvii.
4. Op.cit., p. 1.

g. Op. cit., p. 21, n. 1 ; Theorie de la connaissance et philosophie de la parole dans le brahmanisme

classique, Paris, La Haye, 1964, p. 261, n. 1.
6. Peri Sarveswara Sharmâ, The Kâlasamuddesa of Bhartrhari's Vâkyapadïya (together with

Heläräja's Commentary translated from the Sanskrit for the first time). Delhi, 1972.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I3I
Hoang-Thi-Bich (Thich Man-da-la) : Etude et traduction du Gakudôyôjin-shû «.Re¬

cueil de l'application de l'esprit à l'étude de la Voie», du maître de Zen DÔgen (Centre de
recherches d'histoire et de philologie de la IVe Section de l'Ecole pratique des Hautes
Etudes. II: Hautes études orientales. Vol.4). Genève: Droz 1973, 224p.

La cosmologie bouddhique reconnaissait l'existence de nombreux univers, chacun

divisé en de très nombreux mondes. A son image, le bouddhisme japonais est un
univers, qui compte au moins une douzaine de mondes, à ne considérer que rémunération

classique des douze écoles. Beaucoup de ces écoles se ramifient à leur tour en
de multiples branches dont chacune possède son histoire, sa littérature, sa terminologie

technique, ses variantes doctrinales, disciplinaires, cultuelles et pratiques.
S'il a été exploré dans tous ses recoins par les érudits japonais, cet univers est

encore mal connu en Occident. Des obstacles redoutables défendent son accès:
l'immensité des littératures, la complexité de l'organisation et du détail historique. C'est
un bouddhisme à triple étage. Les apports indiens, encore que presque tous indirects,
venus par la Chine, s'y reconnaissent à chaque instant. La civilisation chinoise y est
tout entière présente, et ce n'est pas peu dire. Enfin, le Japon lui a donné sa marque
propre, comme à tout ce qu'il reçoit du dehors.

Les simples difficultés philologiques ne sont pas des moindres non plus, puisque
l'accès à ce bouddhisme requiert une connaissance approfondie de deux langues difficiles

en elles-mêmes, et d'accès particulièrement malaisé pour des Occidentaux : le
chinois et le japonais.

C'est pourquoi les bons travaux en langue occidentale sur le bouddhisme japonais
restent rares, surtout ceux qui s'efforcent de pousser leur étude jusqu'au détail touffu

d'une école ou d'une secte particulière. Dans l'école française, on peut citer les
recherches deM. Jean-Noël Robert sur le Tendai, ou deM. Frédéric Girard sur le Kegon.

Mme Hoang-Thi-Bich, en religion la Vénérable Mandala, apporte une contribution

de plus à cet effort. En sa qualité de religieuse bouddhiste vietnamienne, elle
réunit en elle l'univers spirituel bouddhiste, la civilisation chinoise, les apports du

passage français en Indochine. Elle a fait porter sa recherche sur Dogen et le Zen Sôtô.
Faute peut-être d'un Suzuki Daisetsu, pour le meilleur et pour le pire, l'école

Sôtô est bien moins célèbre que son homologue Rinzai. Elle est pourtant tout aussi
bien assise ; elle est même numériquement plus importante. Elle est aussi plus radicale

: alors que le Rinzai a fait reposer toute sa discipline spirituelle sur les kôan, le
Sôtô a négligé ceux-ci pour une immédiateté encore plus grande. Il suffit de «pratiquer»

pour se trouver en état d'Eveil, de délivrance et de vérité. Et si «la position
assise avec les jambes croisées... constitue déjà par elle-même l'Illumination» (p. 7 8),
néanmoins «le terme de pratique tel que l'entend Dogen ne désigne pas seulement la

pratique de la méditation assise, tenue [...] pour la maîtrise fondamentale de l'esprit
et du corps, mais aussi toutes les autres que nous effectuons parce qu'elles sont né-



132 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

cessaires à la vie de chaque jour» (p. 2 ; cf. p. 68). On trouve ici l'une des sources de
l'extension hyperbolique de la portée du terme zen, dont on a parfois abusé d'une
manière agaçante ; mais il convient de relever l'audace de ce coup de force métaphysique,
qui abolit toute distance et réalise véritablement le contact immédiat entre le «mondain»

et le «supramondain».
Comme la plupart des écoles bouddhiques japonaises, le Sôtô est d'origine

chinoise. Ce n'est pas son moindre mérite que d'avoir été acclimaté au Japon par une
des plus hautes figures du bouddhisme japonais, aristocrate de naissance et d'âme,
qui ne se compare peut-être qu'au seul Kûkai pour la force intellectuelle et
spirituelle: le religieux Dogen (1200-1253), ainsi qu'il s'appelait modestement lui-
même (p. 95), fondateur de PEiheiji qui demeure actuellement encore le cœur du
Sôtô japonais. Comme le dit fort bien Mme Bich, «Dogen est une grande figure créatrice

de l'histoire du bouddhisme japonais. Nombreux sont ceux qui, en dehors
même de l'école Sôtô, ont déclaré que l'essence de la pensée bouddhique japonaise
ne pouvait être comprise correctement si l'on négligeait ce grand maître de Zen»

(p. 1, cf. p. 59).
Dogen est, avec Kûkai, l'une des deux meilleures «têtes philosophiques» du

bouddhisme japonais. La pénétration philosophique s'alimente, chez lui, à «une
grande intuition religieuse» (p. 60), qui est «l'élément décisif qui... caractérise» ses

œuvres (ib.). Son ouvrage majeur, le Shôbôgenzô, représente «une cristallisation de

son expérience religieuse», et «recouvre l'ensemble des aspects du bouddhisme, de

ses disciplines formelles jusqu'à ses développements philosophiques les plus élevés»

(p. 61). Ecrit en japonais, le Shôbôgenzô est célèbre pour sa difficulté, redoutée des

Japonais eux-mêmes.
Le texte traduit par la Vénérable Mandala, le Gakudôyôjin-shû, «Recueil de l'application

de l'esprit à l'étude de la Voie», vient en importance, dans l'œuvre de Dôgen,
juste après le Shôbôgenzô (p. 64). Dôgen y expose, en chinois, «les enseignements
fondamentaux nécessaires à la pratique du Zen» (p. 92).

Mme Bich a divisé son ouvrage en deux parties. La première est une Introduction
générale au Sôtô et à l'œuvre de Dôgen. Dans la deuxième, intitulée Etude sur le
Gakudôyôjin-shû, se trouve la traduction de ce texte, précédée d'une introduction.

L'Introduction générale résume tout d'abord l'histoire de l'école Zen, depuis son

origine jusqu'à son acclimatation au Japon par Eisai et Dôgen, avec quelques
compléments sur le Zen Rinzai jusqu'à Hakuin. Pour les temps anciens, la part du

légendaire et de l'historique est précisée ; dès le moment où l'école prend véritablement

forme, à partir du quatrième et surtout du sixième patriarche, l'auteur nous
guide avec autant de clarté que de sûreté à travers son évolution, son développement,
ses ramifications.

Puis l'exposé se centre sur Dôgen, dont il présente successivement la carrière, les

œuvres principales, et quelques conceptions essentielles sur le zazen et la réalisation



BUCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS I 33

d'une part, sur le temps d'autre part. Les traits principaux de l'attitude de Dôgen
sont le primat impérieux de la pratique, et l'insistance sur l'immédiateté de la nature
de Buddha. Ils sont d'ailleurs solidaires. «Le but principal n'est pas de .savoir' le
bouddhisme, mais de ,devenir' le bouddhisme» (p. 75). «On ne pratique pas la
doctrine pour devenir un Buddha, mais parce qu'on est d'ores et déjà un Buddha» (p. 79).

Dans la deuxième partie, Mme Bich fournit d'abord quelques précisions sur la date,
le titre, la langue et le contenu du Gakudôyôjin-shû. Vient ensuite la traduction du

texte, que Dôgen lui-même a divisé en dix chapitres. Il insiste notamment sur les

points suivants : nécessité de produire la pensée de l'Eveil (ch. I), de se fonder sur la

pratique pour accéder à la réalisation (III), de ne pas s'entraîner dans la Voie
bouddhique avec une pensée d'attachement à l'obtention (IV), de se chercher un vrai
maître (V), enfin et surtout de «recourir au Zen» (VI, VII), qui se définit ici
essentiellement par la maîtrise des activités du corps et des résolutions de l'esprit (p. 145),
et s'oppose à la fois aux «pratiques faciles» (p. 141) prêchées notamment par les

écoles amidistes (cf. p. 31 et n. 52), aux pratiques faussement difficiles d'ascèse et de

mortification (p. 145), et à la «compréhension savante» (p. 147). — Notons qu'on
retrouve dans le présent texte la formule «lâcher prise» (p. 16 5), rendue fameuse par un

ouvrage de grande diffusion, récemment réimprimé1.
Une bibliographie et un index sont suivis de quatre tableaux généalogiques

indiquant la filiation des écoles et de leurs chefs, à la manière des travaux japonais, et qui
apportent un complément bienvenu à l'exposé historique de l'Introduction générale.

Pour terminer, deux éditions du texte sont reproduites photographiquement :

celle du Taishö Daizökyö, qui donne le texte chinois sans plus, et celle des œuvres

complètes de Dôgen publiées au Japon, où le texte est accompagné des signes qui
permettent de le lire à la manière japonaise.

Nous signalerons tout d'abord quelques défauts, pour insister ensuite sur les qualités

de l'ouvrage.
Les épreuves ne paraissent pas avoir été lues avec beaucoup de rigueur, et il est

resté trop de fautes d'impression. Par exemple, p. 31,1235 pour 1253 ; p. 40,1786
pour 1768 ; p. 183, Basubandhu pour Vasubandhu; à la p. 80, lire «antériorité» et
«postériorité» au lieu de «intériorité» et «postérité».

Il faut relever aussi maintes inexactitudes de transcription en sanscrit et en japonais.

Pour le sanscrit, nous nous bornerons à un seul exemple, celui des notes 264 et
265 où l'on trouve, à quelques lignes de distance, jarâ-marana (correct) et jâra-
marana (fautif).

La question des prononciations sino-japonaises (accessoirement japonaises) étant

toujours assez délicate, nous entrerons ici davantage dans le détail, sans que la liste
ci-dessous soit exhaustive, tant s'en faut. A la note 163, il faut lire Shugyôfuzeno et
Fuzenoshuji ; toutefois, au lieu de zeno, la lecture habituelle est zemma. N. 178:
Genjököan (cf. le texte). N. 193 : Bussho. N. 204: Gishô. N. 215: au lieu de jitsukyô,



134 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

lire jikkyô. N. 216 : au lieu de hôshin, lire hosshin. La n. 21 y en dit trop ou trop peu : il
faut soit supprimer anokutara..., soit donner la transcription complète anokutara-

sammyaku-sambodai, avec les caractères. N. 224, à la place de zenköhöben, lire en
premier lieu gongyöhöben, en second lieu zengyôhôben. N. 239 : henge shoshûshô. N. 243 :

ichijin. N. 250: shögyö; et le premier caractère doit être lu avec la clefde la main, non
avec celle de l'arbre. N. 251, première ligne, lire deux fois shu. N. 266: katsuro.

N. 298 : Chigi. N. 305, au lieu de bokutoku, lire ketaku. N. 342-343 : shibaraku, shite.
La note 139a accumulé des erreurs historiques, par réaction en chaîne, semble-t-il.

Le Bussho kaisetsu daijiten, vol. VIII, p.7id, dit que la compilation du Baizhang

qinggui a été faite en 1338 (ère Zhiyuan IV, année wuyin) sur l'ordre de Shunzong, le
dernier empereur Yuan. Le rang cyclique de l'année est précisé parce qu'il y a deux
ères Zhiyuan au cours de la dynastie Yuan, l'une commençant en 1264, l'autre en

1335. En datant de 1265 k compilation du Baizhang qinggui, Mme Bich paraît avoir
confondu les deux ères, encore que l'an IV de la première ère Zhiyuan correspondrait

plutôt à 1267. L'empereur «Ta-tsu» (à corriger en T'ai-tsu dans la transcription
anglaise qu'emploie l'auteur ; la transcription pinyin serait Taizu) des Yuan n'est autre

que Gengis-khan, mort en 12 2 7, et qui n'a été l'ancêtre fondateur de la dynastie Yuan

qu'à titre rétrospectif. L'empereur Yuan qui régnait en 1265 était Shizu, plus connu
sous son nom mongol de Qubilai.

Quelques points touchant à la fois à la terminologie et à la doctrine: P. 16, on
aurait bien aimé que Mme Bich donnât l'expression chinoise correspondant à «être en
soi», ne fût-ce que pour exorciser le «soi», bête noire du bouddhisme, au moins dans

ses formes classiques ; de même serait-il bon de préciser que kenshô, «voir sa propre
nature», signifie au vrai «voir la nature». De même, il vaut beaucoup mieux traduire
le ga du texte par «moi» (p. 160) que par «Soi» (p. 1 o 1). Il est vrai que ga a servi à

traduire le sanscrit âtman, avec les équivoques que ce terme peut comporter dans les

textes bouddhiques indiens ; mais en chinois il nesignifie rien d'autre que «je», «moi»,
et, dans le passage en question, il s'agit bien, comme le montre Mme Bich dans sa note
326, d'une action du moi empirique, au niveau de la vérité vulgaire, indispensable à

titre propédeutique.
A la note 208, on peut se demander s'il s'agit vraiment d'une allusion au chapitre

XLX du Mahä-prajnäpäramitä-upadesa. La «méditation sur l'impermanence» (mujôkan)
ne correspond pas rigoureusement à un des quatre smrty-upasthäna ; le troisième consiste

principalement, il est vrai, en une méditation sur l'impermanence de la pensée,
mais il s'appelle citta-smrty-upasthäna. Smrty-upasthäna ne veut pas dire exactement
«thème de méditation», mais «fixation-de-Pattention» (Lamotte, Traité, p. 1122).
Kumârajîva ne traduit pas ce terme par nenjokan, mais par nenjo.

N. 216, «corps de création», pour nirmâna-kâya, prête à des associations malencontreuses

; il vaudrait mieux dire «corps de métamorphose», comme le Hôbôgirin, ou

«corps de transformation», éventuellement «corps de transformation magique», à la



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 13c

rigueur «corps de création magique». En sanscrit, nirmâna comporte bien l'idée d'une
création, mais toujours d'ordre magique ; il y a peut-être avantage, ici, à se tenir près
du chinois hua (sino-jap. ke), qui est, lui, exclusivement «transformation».

N. 221, l'opposition dharmatâ / dharma-laksana est plus chinoise qu'indienne ; en
sanscrit, les deux termes paraissent avoir été très proches. Voir Demiéville, Récents

travaux sur Touen-houang, dans T'oung Pao, 56, 1970, p. 29 du tiré à part; Lamotte,
Traité, tome III, Louvain, 1970, p.xlii; La Vallée Poussin, Siddhi, p. 514. Si, en
chinois, faxiang désigne les «particularités des choses» (cf. Demiéville), en sanscrit
dharma-laksana semble bien plutôt désigner le caractère des (ou du) dharma, c'est-à-
dire la dharmatâ même (cf. Lamotte).

N. 222, pour srota-âpanna, la traduction «converti», que nous avons employée
autrefois nous-même, convient mal, si du moins l'on se rapporte à la scolastique des

écoles anciennes : le srota-âpanna est déjà parvenu à la fin du chemin de vue, il a eu la

«super-compréhension» (abhisamaya) des quatre vérités ; sauf exceptions, il est déjà
bouddhiste depuis longtemps.

Faut-il traduire xin (sino-jap. shin) par «esprit» ou par «pensée»? Mme Bich a

choisi «esprit» ; pour ma part, je préfère «pensée». C'est peut-être se tenir trop près
du sanscrit citta ; mais «pensée de l'Eveil», par exemple, semble à la fois plus exact et
plus coulant que «esprit d'Eveü». La question reste ouverte.

Aux nombreuses références sur le bouddhisme indien, on peut encore en ajouter
deux. P. 63, les hachidaininkaku (ou °gaku) remontent aux asta mahâpurusa-vitarka, cf.

Hôbôgirin TV 343b 11 et suiv., où l'on trouvera des références. N. 239, le rotin pris
pour un serpent n'est autre que le «serpent-corde» (rajju-sarpa, rajjûraga), image
courante des textes indiens, cf. Lamotte, La Somme du Grand Véhicule d'Asanga, t. II,
réimpr., Louvain-la-Neuve, 1973, p. 109, 163, 30*.

La bibliographie n'est pas complètement à jour. La traduction du Shôbôgenzô

zuimonki par Masunaga aurait dû être signalée à côté de celle de Renondeau (p. 3 et
n- 3» 69, 181). P. 17, n. 26, la traduction des Entretiens de Lin-tsi par P. Demiéville
est mentionnée comme à paraître. Elle a effectivement paru en 1972; le présent

ouvrage étant daté de 1973, il était peut-être possible de retoucher la note 26, ou, au

pis-aller, d'ajouter la référence en fin de bibliographie. On regrette vivement
l'omission de l'important article de R. A. Stein, «Illumination subite et saisie
simultanée». Enfin, même s'il appelle des réserves, on pouvait mentionner l'ouvrage de
Taisen Deshimaru sur le Shôbôgenzô, quitte à l'assortir d'une appréciation critique2.

- Il eût été utile de donner les caractères pour les noms d'auteurs chinois et japonais.
Mais toutes ces critiques ne portent que sur des détails, et ne doivent pas faire

méconnaître la valeur de l'ouvrage. Sobriété, concision, dominées par le sens de l'essentiel

: telles en sont les qualités maîtresses. Dans un sujet beaucoup plus touffu que ne
le laisserait supposer la limpidité de son texte, l'auteur a toujours su dégager les

éléments les plus importants, et s'y tenir. Son esquisse historique est un modèle du



136 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

genre, de même que la présentation des œuvres principales de Dôgen. La traduction,
rédigée en un français dépouillé, tour à tour familier, ironique, véhément, rend à

merveille le style pressant et incisif de Dôgen, souvent imagé, toujours vibrant d'ardeur

spirituelle. Regrettons au passage le «comme quoi» des titres de chapitres, bien
lourd et à peine correct; un simple «que» eût mieux rendu leyi du texte. L'annotation,

sans jamais se gonfler outre mesure, répond presque partout à l'attente du
lecteur, aux questions qu'il se pose. Elle reflète la culture philosophique de la
traductrice, sa profonde connaissance du bouddhisme, son sens de la vie spirituelle.
Pour ne citer qu'un exemple, nous n'avons vu nulle part une explication à la fois
aussi ramassée et aussi claire du difficile topique des cinq degrés, que dans la note 42,
la plus développée du volume. Tout l'essentiel est dit aussi sur le bodhi-cittotpâda,
dont l'auteur souligne avec raison, notamment, le caractère progressif (n. 204); ou
encore, à la note 223, sur le terme dharma. A part quelques répétitions - encore ont-
elles valeur pédagogique —, la composition est d'une rigueur parfaite : rien n'est dit
qui ne vienne à sa place.

Dans un domaine neuf et difficile, la Vénérable Mandala apporte donc une contribution

de haute qualité. Sous ses apparences modestes, son ouvrage constituera
désormais une base et une référence indispensables pour toute recherche sur Dôgen
et sur le Zen Sôtô, et même sur le Zen en général. Jacques May

1. Hubert Benoit. Lâcher prise. Théorie et pratique du détachement selon le Zen. 3e éd.

revue et corrigée. Paris, Courrier du Livre, 1971.
2. A Primer of Sôtô Zen. A Translation of Dögen's Shôbôgenzô Zuimonki, by Reihô Masunaga.

Honolulu, East-West Center Press, 1971, 119 p.
Entretiens de Lin-tsi. Traduits du chinois et commentés par Paul Demiéville. Paris, Fayard,

>972> 254P- (Documents spirituels, 6.)
R. A. Stein. Illumination subite ou saisie simultanée. Note sur la terminologie chinoise et

tibétaine. - Revue de l'histoire des religions, 90'année, tome 179, Paris, 1971, p. 3-30.
Maître Dôgen. Shôbôgenzô. Le Trésor de la vraie loi. Introduction et commentaires par

Taisen Deshimaru. Paris, Courrier du livre, 1970, 128 p.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

