Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Bucherbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146451

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHERBESPRECHUNGEN-COMPTES RENDUS

W. G.BeasLEY: The Meiji Restoration. (Stanford University Press, Stanford, Califor-
nia — London : Oxford University Press, 1973), 513 pp.

On his own admission, Professor Beasley devoted fifteen years to the preparation of
The Meiji Restoration — and the result has certainly been worth waiting for. Professor
Beasley, who is Professor of the History of the Far East at the University of London
and already the author of three substantial publications on the history of Japan, has
now written a massive, pioneering work, which bears all the hallmarks of becoming
a classic of its kind and which must surely earn him the undying gratitude of all
those — teachers as well as students — who find themselves wrestling with the fasci-
nating but endlessly complicated chain of events that constitute the great landmark
of modern Japanese history known as the Meiji Restoration. Professor Beasley him-
self observes in his introduction that ‘for Japan ... the Restoration has something of
the significance that the English Revolution has for England or the French Revolu-
tion for France;; it is the point from which modern history can be said to begin’ (p. 1).
This statement — emphasizing as it does the watershed importance of the Meiji Res-
toration for the Japanese and hence, by association, for the rest of the world — gives
rise to at least one humiliating reflection for the western historian. In view of the
crucial nature of the topic, it is surely regrettable that it has taken so long for a com-
prehensive study of the Meiji Restoration to emerge from western historical ‘sta-
bles’ — this, despite the appearance of an increasing number of articles and mono-
graphs on individual aspects of the late Tokugawa (‘bakumatsu) and early Meiji peri-
ods and despite the fanfares that heralded the 1968 celebration of the Meiji cen-
tennial. Formidable difficulties of research — not least the linguistic (a difficulty
which, it may here be said, Professor Beasley appears to soar above with enviable
ease) — may partially explain the oversight. Perhaps, too, as an historical event the
Meiji Restoration lacks some of the more obviously exciting and glamourous ingre-
dients — street-fighting, closely-contested battles, besieged fortresses, romantic es-
capes, the guillotine, blood and thunder generously distributed — that make the
English and French Revolutions perennial sources of attraction for western histori-
ans.

Whatever the reasons, Professor Beasley is the first non- Japanese historian to un-
dertake a full-scale account of the Meiji Restoration and, in doing so, he has had to
confront the extensive array of problems that are the usual lot of the pioneer. The
most obvious of these problems is that of at once providing a detailed, factual de-
scription of the actual course of the Meiji Restoration and, at the same time, sub-
jecting materials and information to an independent, balanced judgement which



124 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

will leave the reader with the satisfying feeling that some kind of clear-cut conclu-
sion has been reached. By and large, Professor Beasley has superbly combined the
two undertakings. Certainly, the manifold complex and inter-relating strands of the
Meiji Restoration — the events and upheavals that preceded it and the shifts and
changes that came after it — have never before been presented by a western historian
in such well-researched and well-written abundance. The chapter headings alone —
from the description of ‘Tokugawa Political Society’ through to the crowning ac-
count of ‘Restoration’ — bear witness to the thoroughness of Professor Beasley’s ap-
proach to his subject. Throughout the volume, he employs a judicious mixture of
primary and secondary historical materials to most impressive effect — and how re-
freshing it is, as reader, not to be overwhelmed by ubiquitous, wordy footnotes!

Starting with a historiographical survey of Japanese writings on the Meiji Restora-
tion, Professor Beasley points out that Japanese historians have themselves come up
with at least five ‘different, even discrete, explanations of their country’s modern
history’ (p. 6) — and therefore of the Meiji Restoration itself — and that these varied
interpretations correspond very closely to changing opinions about the society that
was brought into being in Japan by the events of 1868. After a thorough-going and
remarkably clear discussion of the relevant literature — from late nineteenth and
early twentieth century Japanese historians, who tended automatically to ‘identify
the forces that had brought about ‘‘restoration’’ with those that shaped ‘‘renova-
tion”” after it’ (p. 3) and thus to accept the Restoration, as also the society deriving
from it, as good, through the economic, more critical and increasingly Marxist ana-
lyses of the inter-war period, to the ‘absolutism’ school of the ‘suddenly democratic
post-war scene’, which claimed to see in the Restoration the process whereby ‘feu-
dal lords became pensioners of a bureaucratic government, landlords and industri-
alists its clients’ and whereby ‘both joined in an alliance to suppress or subvert the
“natural”’ growth of democracy ..." (p.7) — Professor Beasley manages to convey
the impression that he personally has been most strongly influenced by the work of
one of the latest arrivals on the interpretative stage, Sakata Yoshio. Sakata — in
contradiction to the ‘absolutist’ school of thought, as represented particularly by
Toyama Shigeki — ‘sees the origins of the Restoration more in terms of anti-Bakufu
and anti-foreign sentiment than in terms of social change’ (p. 9) and treats, as a sec-
ond, separate strand, the reform movement ‘more far-reaching in its implications,
that took inspiration and impetus from the West but materialized only after *‘im-
perial rule’’ had been achieved’ (p. 10).

It is possible to regret the predominant influence that Sakata’s theories appear to
have had upon Professor Beasley’s own work, since it leads him — at least in the
opinion of the present reviewer — to underestimate the importance of ‘socioeco-
nomic factors’ (Professor Beasley’s own term) at different stages of the Restoration
movement. While one may, for example, agree with the contention that the emerg-



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 12¢

ing rural elite of the late Tokugawa period did not, on the whole, play an active de-
termining role in the Restoration movement (lending support to the rejection of
once fashionable left-wing theories on the class origins of the Restoration), it could
conversely be argued that — due to the nature of the Restoration itself — the con-
tribution made by village leaders, merchants and rural entrepreneurs was in fact
crucial to its eventual success and to the directions that were taken afterwards.
This, not necessarily in the sense of military participation or financial aid (though,
in certain areas, both took place in varying proportions), but in the more subtle
meaning of bringing about change in mental climate and exercising the influences
and ideas that not only gnawed away at the once solid foundations of late Tokugawa
society but also infiltrated into the later thinking of the Meiji leadership. For, as
revolutions go, the actual actions and events of the Meiji Restoration itself — which
Professor Beasley finds were not always the result of conscious, coherent planning —
were certainly far less important than the sort of political, social and economic
climate created in the years and decades prior to that almost casual coup d’état
in January 1868 and the far-reaching changes which ensued.

In his present book, Professor Beasley has applied himself assiduously to the diffi-
cult task — a task confronting all historians of the Meiji Restoration since rejection
of the earlier comfortable assumption that ‘renovation’ followed automatically from
‘restoration’ — of explaining how it was that an essentially conservative movement,
aimed originally only at destroying the bakufu, restoring the emperor and ousting
the foreigner and led largely by individuals from the feudal elite (however low in
the samurai hierarchy they may have been placed), ended up in the apparently con-
tradictory situation of being responsible for a radical re-structuring of the society
that bred them and for the introduction of those sweeping western-inspired reform
measures which were to precipitate Japan (quite literally, since the process was to
take place in little more than a generation) into the industrial, capitalist age. This
fascinating historical paradox would initially appear to be made more complicated
by Professor Beasley’s own contention — laid out in the course of Chapter I and rely-
ing for support upon a recent radical re-thinking on the subject both in Japan and in
the West — that at base the Tokugawa political, economic and social structure was
in fact remarkable for its strength and durability, even in its declining days. If seen
in this light, it was by no means a foregone conclusion that the Tokugawa polity
would, like the walls of Jericho, come tumbling down at the first blast on the trum-
pets from the opposition. Indeed, Professor Beasley more than once intimates that
the last of the Tokugawa shoguns, Tokugawa Keiki, might — had he been left to his
own devices and had not circumstances proved more than he could master — have
made as worthy a leader of an opened, progressive Japan as did any of the opponents
who finally ousted him. In dwelling upon the reasons why those very opponents
should have made the radical shift from being (through much of the pre-1868 agita-



126 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

tion) a band of fanatical, xenophobic, essentially conservative individuals to emerg-
ing as a group of unexpectedly clear-sighted, determined reformers on the morrow
of the Restoration, Professor Beasley argues that the roots of this extraordinary turn-
about in thinking on the part of the future Meiji leaders can be found in the crucial
period between the conclusion of Townsend Harris’s commercial treaty in 1858
(‘1858 marked the beginning, not the end, of her [Japan’s] real struggle with the
West, as well as the beginning of a political conflict at home that had many of the
hallmarks of revolution’ — p. 116) and the organisation of the Tokugawa Bakufu’s
second punitive expedition against rebellious Chdshii in 1865. By the latter date,
Professor Beasley contends, many of the patterns of early Meiji leadership and action
were beginning to be apparent, and it must be conceded that he arrives at this con-
clusion by means of an extremely orderly, closely-argued progression through six
chapters (the central portion of the book). He also observes that even after 1865 the
extent of political vagueness on the part of the Restoration movement’s leaders was
considerable — and perhaps fortunately so. ‘Down to the middle of 1867 ... most of
those who thought about it at all had only the haziest notion of an institutional alter-
native to the Edo structure ... and wisely so, perhaps, for this very vagueness made
it possible to incorporate into the movement a great variety of social groups’

. 284).
¥ Nonetheless, the present reviewer was left with the dissatisfied feeling that the
entire argument — not only as to how the Restoration ‘leopards’ ultimately changed
their ideological ‘spots’ but as to how, in the long term, an environment had been
created in late Tokugawa Japan that allowed them to do this — would gain immeas-
urably in strength and conviction were more attention paid to the intangible influ-
ences exercised by rural society and rural individuals (who, after all, constituted the
overwhelming bulk of the Tokugawa polity). This approach would have proved par-
ticularly effective in connection with the discussion of the role of gashi (rural samu-
rai) and the activities of the Tosa shishi (loyalists), of whom Sakamoto Ryoma was
the most notable. Surely these men did not act in isolation from their essentially ru-
ral backgrounds? What kind of unspoken assumptions and motivating desires did
they carry with them into the Restoration movement — and beyond? How many of
the rural elite — the landowners, the merchants, the entrepreneurs in general —
were in fact ready and waiting, in 1868, to lend their substantial support to the radi-
cal restructuring of Japanese society and to play an essential role in the building up
of industry and capital in the early Meiji period? Without stimulus and assistance
from the rural sector, one feels, the Meiji leadership would have been hard put to
achieve even a modicum of the early successes that Professor Beasley recounts in the
last chapters of his book.

The comparative lack of attention paid to the climate of rural ideas and opinion in
the course of Professor Beasley’s otherwise all-embracing and fascinating account is



BUCHERBESPRECHUNGEN ' COMPTES RENDUS 127

particularly odd in view of the fact that the author himself emphasizes at an early
stage — when identifying the major problems to be dealt with in the book as com-
prising 1) ‘questions concerning the role and relative importance of internal and ex-
ternal factors in the pattern of events’, 2) how to weigh ‘the relationship between
day-to-day politics and long-term socioeconomic change’ and 3) ‘ideas qua ideas’
(pp- 11-12) — that the latter subject deserves rather more searching analysis than has
previously been awarded it. Moreover, the omission has some bearing upon a prop-
er assessment of Professor Beasley’s conclusions.

In a masterly closing chapter, the author gathers together all the many, inter-re-
lating strands that make up his history of the Meiji Restoration and attempts to give
them a more general significance (though, as a historian who ‘approaches the Resto-
ration from the inside ... as a part of Japanese history’, he declines providing ‘an-
swers that are universally valid’ — p. 405). Having discussed the strengths and con-
tradictions of the late Tokugawa polity, the coming of the western powers and their
pressing demands for trade relations between 1853 and 1848, the often confused re-
action of the Tokugawa Bakufu, the growth of anti-foreign and reformist feeling,
the changing formulae of the opposition movement, the key role of Chashii and Sat-
suma (especially after 1864/5), the background of socioeconomic change and its rel-
evance to the constructive measures that were taken after 1868, the differing expe-
riences of China and Japan in the nineteenth century and (briefly) the class composi-
tion of the entire Restoration movement, Professor Beasley seems finally on the
verge of baptising the Meiji Restoration as a ‘nationalist revolution’ in the full sense
of the term. However, he withdraws from the brink at the very last moment — ei-
ther as a result of careful reflection on the charged meaning of the two concepts,
‘nationalism’ and ‘revolution’, or because he recollected that even the English and
French Revolutions, up for discussion among western historians for far longer than
Japan’s Meiji Restoration, are still ringed round with often violent controversy as to
nature and cause — and leaves his reader with the somewhat confused impression
that the term ‘nationalist revolution’ can only be employed as a very half-hearted,
provisional solution, against the day when something better turns up.

Quite apart from serious doubts as to whether the thinking of many of the partici-
pants in the Restoration movement can truly be termed nationalistic (on Professor
Beasley’s own admission, Satsuma officials visiting Europe as late as 1865-6 ‘be-
haved almost as if their domain was an independent state’ and insisted on a separate
Satsuma exhibit at the Paris Exposition of 1867 — p.247), one wonders whether
perhaps Professor Beasley does not have too limited a vision of the meaning of ‘a
true revolution’. For to say that those who were politically successful in the Resto-
ration movement and who became the active modernizers of early Meiji Japan were
‘driven by overriding concern for a unified state and national defense and not for
radical social ends’ — and that therefore their actions deprived the Restoration of



128 BUCHERBESPRECHUNGEN : COMPTES RENDUS

some of the basic hallmarks of ‘a true revolution’ — is to overlook completely the
long, slow, preparatory ‘revolution’ in Tokugawa rural society, which inevitably
gave a radical social and economic tinge to much of what happened after 1868.
However, these particular criticisms should not be allowed to detract unduly
from the splendid nature of Professor Beasley’s overall achievement. Indeed, it is a
sure sign of a book’s real worth, when it gives rise to constructive debate and
suggestion. In another context, the task of the educationalist and writer has been
described as that of ‘opening windows’ for students or readers — and this is precisely
what Professor Beasley has done in the present fascinating, comprehensive work on
the Meiji Restoration. SARAH F. METZGER-COURT

WiLHeLM Rau: Die handschriftliche Uberlieferung des Vakyapadiya und seiner Kom-
mentare (Abhandlungen der Marburger Gelehrten Gesellschaft, Jahrgang 1971, Nr. 1).
Miinchen: W.Fink, 1971, 55 p.

Le Vakyapadiya de Bhartrhari, ouvrage fondamental de la philosophie de la gram-
maire, est un des monuments les plus prestigieux de la pensée indienne. C’est aussi
I’un des plus formidablement défendus par les difficultés de texte et d’interprétation
qu’il propose. C’est au premier de ces problémes que s’est attaqué M. Rau, et la
présente monographie, précédée de deux articles avant-coureurs (p. 53, 55), nous
livre le fruit de travaux, de recherches et de voyages qui s’étendent sur une quinzaine
d’années (p. 55).

Aprés avoir introduit son sujet (p. 7-10), M. Rau commence par dresser une con-
cordance des karikd du Vakyapadiya (p. 10~14). Leur numération est trés incertaine *,
et M. Raus’est tout d’abord efforcé d’établir une numération rectifiée, en se fondant
directement sur les manuscrits (p. 10 ; sigle R). En regard de cette numération nou-
velle, il fait figurer celle des six éditions qu’on peut considérer comme originales
(p-47), asavoir: 1°1’édition de Bénarés (1884—1937, Benares Sanskrit Series, Work
No. 6 ; éditeur principal Tatya Sastri Patavardhana; sigle P); 20 1’édition de Lahore
(1934-1939/40, éditeur Carudevasdastri, sigle C); 3°1’édition de K. V. Abhyankar et
V.P. Limaye (Poona, 196, University of Poona Sanskrit and Prakrit Series, II; sigle
A); 4° et 5° les éditions de Subramania Iyer (kanda I, Poona, 1966, Deccan College
Monograph Series, 32; kdnda Ill, Poona, 1963, 1973, Deccan College Monograph
Series, 21, en cours de publication, 2 volumes parus?; sigle S); enfin 6°1’édition de
Trivandrum (193 ~1942, Trivandrum Sanskrit Series 116, et University of Travan-
core Sanskrit Series 148 ; sigle T). Pour la premi¢re moiti¢ du IlI° kdnda (samuddesa 1
a 7), les numérations de Subramania Iyer et d’ Abhyankar et Limaye coincident exacte-
ment, ce qui permet deles bloquer dans une seule colonne, surmontée dusigleS = A.

De ces six éditions, la premiére et la troisiéme couvrent I’ensemble de I’ouvrage,
mais n’ont malheureusement pas de valeur critique (p. 48, 49). Les autres sont di-



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 129

verses en étendue et en qualité ; seule mérite d’étre appelée une édition critique la
deuxi¢me, dont 1’éditeur a utilisé une trentaine de manuscrits (p. 48), sur la qua-
rantaine qu’il connaissait (p. 54).

Suivent huit listes de manuscrits (p. 1 5—45) : 1° manuscrits des kdrikd du Vakyapa-
diya seules, au nombre de 39; 2°manuscrits de lavrtti longue (9) ; 3°manuscrits dela
vrtti courte (8) ; 4° manuscrits de la Paddhati de Vrsabhadeva (8); 5° manuscrits de la
tikd de Punyarija (26) ; 6° manuscrits du Prakirna-prakdsa de Helaraja (4 5) ; 7° manus-
crits disparus («verschollen») des karika et des commentaires (7); 8° manuscrit du
Vakyapadiya-prameya-samgraha (1) ; 9° manuscrit de la Mahabhdsya-tika ou °dipika (1).
Soit au total 13 5 manuscrits (ou 136 sil’on inclut 8°) pour le Vakyapadiya et ses com-
mentaires, plus 7 manuscrits disparus, plus le manuscrit unique d’une ceuvre indé-
pendante (9°).

La question des deux vrtti (p. 14) s’imbrique avec le probléme d’attribution qui a
opposé Mlle Biardeau et M. Subramania Iyers: la vytti longue pourrait étre de Bhartr-
hari, la vrtti breve, appelée aussi Vakyapadiya-prakasa, d’un Harivrsabha distinct de
Bhartrhari. M. Rau n’insiste pas sur la question, qui sort de I’objet de sa monogra-
phie. — Le Vakyapradipa-prameya-samgraha, dont il reste un manuscrit unique (ci-
dessus 8°), est un ouvrage non daté, anonyme, et qui contient des interprétations de
quelques karika du II° kanda (p. 44).

M. Rau a pu dresser (p. 26) le tableau généalogique de 22 manuscrits de la kdrika,
les sept autres lui étant restés inaccessibles. P.23—25, il commente ce tableau et
I’assortit notamment d’appréciations sur la valeur des manuscrits en tant que bases
d’une édition critique.

L’auteur énumére ensuite (p. 45—49) les quatorze éditions existantes du Vakyapa-
diya, partielles ou complétes, avec ou sans commentaire, achevées ou en cours de
publication. La liste en est suivie, pour celles qui citent leurs sources manuscrites,
d’une appréciation sur leur valeur critique ; on y a déja fait allusion plus haut. — Deux
éditions de la Mahabhdsya-tikd sont en outre mentionnées, i la suite de la description
du manuscrit de cet ouvrage (p. 45).

Suit une liste des traductions du Vakyapadiya, au nombre de six (p. so); puis une
précieuse bibliographie des articles parus sur le chef-d’ceuvre de Bhartrhari (p. 50—
54)-

L’auteur résume son travail dans une bréve et substantielle conclusion (p. 54—55).
1l rappelle les aides qu’il a regues, les obstacles qu’il a rencontrés, les travaux préli-
minaires qui ont précédé la présente monographie, et enfin les résultats auxquels ont
abouti ses recherches: 135 manuscrits du Vakyapadiya et de ses commentaires dé-
sormais recensés, la généalogie des manuscrits des karikd établie en bonne partie, une
bibliographie compléte des éditions, traductions et articles. Il reste maintenant a
établir «eine kritische Edition auf wesentlich breitere und sicherere Fundamente,
das heiBt auf ungleich mehr MSS zu griinden, als das bisher geschehen ist» (p. 54).



130 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

Quelques addenda terminent 1’ouvrage.

La monographie de M. Rau offre un bel exemple de ces travaux dont I’'importance
est inversement proportionnelle a leur étendue, et qui, sous un aspect que d’aucuns
peuvent trouver aride, font faire 4 la recherche, d’un seul coup, un progrés considé-
rable. L’entreprise était difficile en soi, et par les conditions dans lesquelles elle
était nécessairement conduite. Rude besogne que de dépister, de recenser et de dé-
crire des manuscrits qui se trouvent dispersés un peu partout dans le monde, et no-
tamment aux quatre coins du continent indien, qui sont souvent fragileset peu lisibles,
parfois peuaccessibles, et dont certains n’ étaient pas encore inventoriés! Et les biblio-
théques ol ils se trouvent déposés ne sont pas nécessairement des institutions accueil-
lantes; soucieuses, & bon droit, de conserver leur patrimoine, elles n’y mettent pas
toujours le discernement qu’on pourrait souhaiter. Quelque amertume de ton, ici
et 13, atteste les peines que son travail a dii cofiter 2 M. Rau. Mais a travail ingrat,
résultat brillant. On a rarement mené 1’étude d’une tradition manuscrite indienne
avec autant de soin, de scrupule, de ténacité, de clarté systématique. Les manus-
crits sont décrits avec une précision exemplaire. L’auteur signale loyalement d’un
«nicht gesehen» les documents, finalement peu nombreux, auxquels il n’a pu avoir
acces.

La présente monographie renouvelle entiérement la connaissance du texte méme
de «ce terrible Vakyapadiya», pour reprendre une expression de Mlle Biardeau+, et
fournit enfin la base indispensable 3 une édition critique approfondie du texte et des
commentaires. Cette édition, I’auteur est trop modeste pour ajouter qu’il la pré-
pare lui-méme; mais on peut en croire Mlle Biardeau, qui le mentionne dans ses
travaux sur le Vakyapadiya®. Et déja nous voyons les connaissances et ’influence de
M. Rau 2 I’ceuvre dans un bon travail indien, paru un an aprés sa monographie, et
préparé sous sadirection®. Jacques May

1. Sur ce point, voir notamment 1’édition de K. A. Subramania lyer, kdnda I, Poona, 1966,
p.ix sq.

2. Le second, aprés la monographie de M. Rau.

3. Voir: Bhartrhari, Vakyapadiya, Brahmakdnda. Avec la vrtti de Harivrsabha, Texte re-
produit de I’édition de Lahore. Traduction, introduction et notes par Madeleine Biardeau.
(Publications de I’Institut de civilisation indienne, série in-89, fasc. 24.) Paris, 1964, p. 2-21.
— The Vakyapadiya of Bhartrhari. With the vrtti. Chapter 1. English Translation, by K. A.Subra-
mania Iyer, (Deccan College Building Centenary and Silver Jubilee Series, 26.) Poona, 1965,
P. Xvi—xxxvii,

4. Op.cit., p.1.

§. Op.cit., p. 21, n. 1 ; Théorie de la connaissance et philosophie d'e la parole dans le brahmanisme
classique, Paris, La Haye, 1964, p. 261, n. 1.

6. Peri Sarveswara Sharma, The Kdlasamuddesa of Bhartrhari’s Valgrapadyra (together with
Helardja’s Commentary translated from the Sanskrit for the first time). Delhi, 1972.



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 131

HoanG-THi-Bicu (Thich MAN-DA-1A): Etude et traduction du Gakudédydjin-shii «Re-
cueil de I’ application de I’ esprit a I'étude de la Voie», du maitre de Zen DOGEN (Centre de
recherches d’histoire et de philologie de la IV Section de 1’Ecole pratique des Hautes
Etudes. II: Hautes études orientales. Vol. 4). Genéve: Droz 1973, 224 p.

~ La cosmologie bouddhique reconnaissait 1’existence de nombreux univers, cha-
cun divisé en de trés nombreux mondes. A son image, le bouddhisme japonais est un
univers, qui compte au moins une douzaine de mondes, a ne considérer que I’énumé-
ration classique des douze écoles. Beaucoup de ces écoles se ramifient 4 leur tour en
de multiples branches dont chacune posséde son histoire, sa littérature, sa termino-
logie technique, ses variantes doctrinales, disciplinaires, cultuelles et pratiques.

S’il a été exploré dans tous ses recoins par les érudits japonais, cet univers est en-
core mal connu en Occident. Des obstacles redoutables défendent son accés: I’im-
mensité des littératures, la complexité de I’ organisation et du détail historique. C’est
un bouddhisme a triple étage. Les apports indiens, encore que presque tous indirects,
venus par la Chine, s’y reconnaissent a chaque instant. La civilisation chinoise y est
tout entiére présente, et ce n’est pas peu dire. Enfin, le Japon lui a donné sa marque
propre, comme a tout ce qu’il regoit du dehors.

Les simples difficultés philologiques ne sont pas des moindres non plus, puisque
’accés a ce bouddhisme requiert une connaissance approfondie de deux langues diffi-
ciles en elles-mémes, et d’accés particuliérement malaisé pour des Occidentaux: le
chinois et le japonais.

C’est pourquoi les bons travaux en langue occidentale sur le bouddhisme japonais
restent rares, surtout ceux qui s’efforcent de pousser leur étude jusqu’au détail touf-
fu d’une école ou d’une secte particuliére. Dans1’école francaise, on peut citerlesre-
cherches deM. Jean-Noél Robert sur le Tendai, ou deM. Frédéric Girard surle Kegon.

Mme Hoang-Thi-Bich, en religion la Vénérable Mandala, apporte une contribu-
tion de plus a cet effort. En sa qualité de religieuse bouddhiste vietnamienne, elle ré-
unit en elle 'univers spirituel bouddhiste, la civilisation chinoise, les apports du
passage francais en Indochine. Elle a fait porter sa recherche sur Dogen et le Zen S5t3.

Faute peut-étre d’un Suzuki Daisetsu, pour le meilleur et pour le pire, I’école
S6t5 est bien moins célebre que son homologue Rinzai. Elle est pourtant tout aussi
bien assise ; elle est méme numériquement plus importante. Elle est aussi plus radi-
cale: alors que le Rinzai a fait reposer toute sa discipline spirituelle sur les kdan, le
Sot5 a négligé ceux-ci pour une immédiateté encore plus grande. 11 suffit de «prati-
quer» pour se trouver en état d’Eveil, de délivrance et de vérité. Et si «la position
assiseavec les jambes croisées ... constitue déja par elle-méme I’Illumination» (p. 78),
néanmoins «le terme de pratique tel que I’entend DSgen ne désigne pas seulement la
pratique de la méditation assise, tenue [...] pour la maitrise fondamentale de I’esprit
et du corps, mais aussi toutes les autres que nous effectuons parce qu’elles sont né-



132 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

cessaires a la vie de chaque jour» (p. 2; cf. p. 68). On trouve ici I’une des sources de
I’extension hyperbolique de la portée du terme zen, dont on a parfois abusé d’une ma-
niére agacante ; mais il convient de relever1’audace de ce coup de force métaphysique,
qui abolit toute distance et réalise véritablement le contact immédiat entre le «mon-
dain» et le «<supramondainx.

Comme la plupart des écoles bouddhiques japonaises, le S5t est d’origine chi-
noise. Ce n’est pas son moindre mérite que d’avoir été acclimaté au Japon par une
des plus hautes figures du bouddhisme japonais, aristocrate de naissance et d’ame,
qui ne se compare peut-étre qu’au seul Kikai pour la force intellectuelle et spiri-
tuelle: le religieux Dogen (1200-1253), ainsi qu’il s’appelait modestement lui-
méme (p. 95), fondateur de I’Eiheiji qui demeure actuellement encore le coeur du
S6t5 japonais. Comme le dit fort bien Mme Bich, «Ddgen est une grande figure créa-
trice de I’histoire du bouddhisme japonais. Nombreux sont ceux qui, en dehors
méme de I’école S5t5, ont déclaré que 1’essence de la pensée bouddhique japonaise
ne pouvait €tre comprise correctement si I’on négligeait ce grand maitre de Zen»
(p- 1, cf. p. 59).

Dogen est, avec Kikai, 'une des deux meilleures «tétes philosophiques» du
bouddhisme japonais. La pénétration philosophique s’alimente, chez lui, & «une
grande intuition religieuse» (p. 60), qui est «I’élément décisif qui ... caractérise» ses
ceuvres (ib.). Son ouvrage majeur, le Shobagenzo, représente «une cristallisation de
son expérience religieuse», et «recouvre I’ensemble des aspects du bouddhisme, de
ses disciplines formelles jusqu’a ses développements philosophiques les plus élevés»
(p- 61). Ecrit en japonais, le Shobogenzs est célebre pour sa difficulté, redoutée des
Japonais eux-mémes.

Le texte traduit par la Vénérable Mandala, le Gakuday3jin-shii, «<Recueil de I’appli-
cation de !’esprit a1’étude de la Voie», vient en importance, dans1’ceuvre de Dogen,
juste aprés le Shobagenzs (p. 64). Dogen y expose, en chinois, «les enseignements
fondamentaux nécessaires a la pratique du Zen» (p. 92).

Mme Bich a divis¢ son ouvrage en deux parties. La premiére est une Introduction
générale au S6t5 et & I’ceuvre de Dogen. Dans la deuxiéme, intitulée Etude sur le
Gakudbydjin-shii, se trouve la traduction de ce texte, précédée d’une introduction.

L’Introduction générale résume tout d’abord I’histoire de I’école Zen, depuis son
origine jusqu’a son acclimatation au Japon par Eisai et Dogen, avec quelques com-
pléments sur le Zen Rinzai jusqu’a Hakuin. Pour les temps anciens, la part du lé-
gendaire et de I’historique est précisée; dés le moment o1 I’école prend véritable-
ment forme, a partir du quatriéme et surtout du sixiéme patriarche, I’auteur nous
guide avec autant de clarté que de siireté a travers son évolution, son développement,
ses ramifications. '

Puis ]’exposé se centre sur Dogen, dont il présente successivement la carriére, les
ceuvres principales, et quelques conceptions essentielles sur le zazen et la réalisation



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 133

d’une part, sur le temps d’autre part. Les traits principaux de I'attitude de DSgen
sont le primat impérieux de la pratique, et I’insistance sur I’immédiateté de la nature
de Buddha. Ils sont d’ailleurs solidaires. «Le but principal n’est pas de ,savoir¢ le
bouddhisme, mais de ,devenir‘ le bouddhisme» (p. 75). «On ne pratique pas la doc-
trine pour devenir un Buddha, mais parce qu’on est d’ores et déja un Buddha» (p. 79).

Dans la deuxi¢me partie, Mme Bich fournit d’abord quelques précisions sur la date,
le titre, la langue et le contenu du Gakuddysjin-shii. Vient ensuite la traduction du
texte, que Dogen lui-m&me a divisé en dix chapitres. Il insiste notamment sur les
points suivants : nécessité de produire la pensée de I’Eveil (ch.1I), de se fonder sur la
pratique pour accéder 3 la réalisation (IIl), de ne pas s’entrainer dans la Voie boud-
dhique avec une pensée d’attachement a ’obtention (IV), de se chercher un vrai
maitre (V), enfin et surtout de «recourir au Zen» (VI, VII), qui se définit ici essen-
tiellement par la maitrise des activités du corps et des résolutions de I’esprit (p. 145),
et s’oppose a la fois aux «pratiques faciles» (p.141) préchées notamment par les
écoles amidistes (cf. p. 31 et n. §2), aux pratiques faussement difficiles d’ascése et de
mortification (p. 145), et & la «compréhension savante» (p. 147). — Notons qu’on re-
trouve dans le présent texte la formule «lacher prise» (p. 16 5), rendue fameuse par un
ouvrage de grande diffusion, récemment réimprimé*.

Une bibliographie et un index sont suivis de quatre tableaux généalogiques indi-
quant la filiation des écoles et de leurs chefs, a la maniére des travaux japonais, et qui
apportent un complément bienvenu a I’exposé historique de I'Introduction géné-
rale. Pour terminer, deux éditions du texte sont reproduites photographiquement :
celle du Taishé Daizdkys, qui donne le texte chinois sans plus, et celle des ceuvres
complétes de Dogen publiéesau Japon, ot le texte est accompagné des signes qui per-
mettent de le lire 4 la maniére japonaise.

Nous signalerons tout d’abord quelques défauts, pour insister ensuite sur les quali-
tés de I’ouvrage.

Les épreuves ne paraissent pas avoir été lues avec beaucoup de rigueur, et il est
resté trop de fautes d’impression. Par exemple, p. 31, 1235 pour 1253; p. 40, 1786
pour 1768; p. 183, Basubandhu pour Vasubandhu; i la p. 80, lire «antériorité» et
«postérioritéy au lieu de «intériorité» et «postéritéx.

Il faut relever aussi maintes inexactitudes de transcription en sanscrit et en japo-
nais. Pour le sanscrit, nous nous bornerons  un seul exemple, celui des notes 264 et
265 ou l'on trouve, & quelques lignes de distance, jara-marapa (correct) et jdra-
marana (fautif).

La question des prononciations sino-japonaises (accessoirement japonaises) étant
toujours assez délicate, nous entrerons ici davantage dans le détail, sans que la liste
ci-dessous soit exhaustive, tant s’en faut. A la note 163, il faut lire Shugysfuzeno et
Fuzenoshuji ; toutefois, au lieu de zeno, la lecture habituelle est zemma. N.178:
Genjokaan (cf. le texte). N.193: Bussho. N.204: Gish. N.215: au lieu de jitsukys,



134 BUCHERBESPRECHUNGEN ' COMPTES RENDUS

lire jikkys. N. 216 : au lieu de héshin, lire hosshin. Lan. 217 en dit trop ou trop peu: il
faut soit supprimer anokutara..., soit donner la transcription compléte anokutara-
sammyaku-sambodai, avec les caractéres. N. 224, 2 la place de zenkghaben, lire en pre-
mier lieu gongyGhoben, en second lieu zengyohoben. N. 239 : henge shoshiishé. N. 243 :
ichijin. N. 250 : shigya ; et le premier caractére doit &tre luavec la clef de la main, non
avec celle de I’arbre. N. 251, premiére ligne, lire deux fois shu. N.266: katsuro.
N. 298: Chigi. N. 305, au lieu de bokutoku, lire ketaku. N. 342—343 : shibaraku, shite.

Lanote 139aaccumulé des erreurs historiques, par réaction en chaine, semble-t-il.
Le Bussho kaisetsu daijiten, vol. VI, p.71d, dit que la compilation du Baizhang
qinggui a été faite en 1338 (ére Zhiyuan IV, année wuyin) sur I’ordre de Shunzong, le
dernier empereur Yuan. Le rang cyclique de I’année est précisé parce qu’il y a deux
éres Zhiyuan au cours de la dynastie Yuan, I’'une commengant en 1264, I’autre en
1335. En datant de 1265 la compilation du Baizhang qinggui, Mme Bich parait avoir
confondu les deux éres, encore que I’an IV de la premiére ére Zhiyuan correspon-
drait plut6t a 1267. L’empereur «Ta-tsu» (3 corriger en T ai-tsu dans la transcription
anglaise qu’emploie I’auteur ; la transcription pinyin serait Taizu) des Yuan n’est autre
que Gengis-khan, morten 1227, et quin’a été’ancétre fondateur de la dynastie Yuan
qu’a titre rétrospectif. L’empereur Yuan qui régnait en 126 5 était Shizu, plus connu
sous son nom mongol de Qubilai.

Quelques points touchant 2 la fois 4 la terminologie et 4 la doctrine: P.16, on
aurait bien aimé que Mme Bich donndt I’ expression chinoise correspondant a «étre en
soi», ne flit-ce que pour exorciser le «soi», béte noire du bouddhisme, au moins dans
ses formes classiques; de méme serait-il bon de préciser que kenshs, «voir sa propre
nature, signifie au vrai «voir la nature». De mé&me, il vaut beaucoup mieux traduire
le ga du texte par «moi» (p. 160) que par «Soi» (p. 101). Il est vrai que gaa servi A tra-
duire le sanscrit dtman, avec les équivoques que ce terme peut comporter dans les
textes bouddhiques indiens ; mais en chinois il nesignifie rien d’autre que «jex, «moi»,
et, dans le passage en question, il s’agit bien, comme le montre Mme Bich dans sa note
326, d’une action du moi empirique, au niveau de la vérité vulgaire, indispensable &
titre propédeutique.

A lanote 208, on peut se demander s’il s’agit vraiment d’une allusion au chapitre
XIX du Maha-prajiidparamita-upadesa. La «méditation sur |’'impermanencex» (‘mujékan)
ne correspond pas rigoureusement a un des quatre smyty-upasthana ; le troisi¢éme con-
siste principalement, il est vrai, en une méditation sur I'impermanence de la pensée,
mais il s’appelle citta-smrty-upasthana. Smrty-upasthdna ne veut pas dire exactement
«théme de méditation», mais «fixation-de-1’attention» (Lamotte, Traité, p.1122).
Kumarajiva ne traduit pas ce terme par nenjokan, mais par nenjo.

N. 216, «corps de création», pour nirmdna-kdya, préte a des associations malencon-
treuses; il vaudrait mieux dire «corps de métamorphose», comme le Hobagirin, ou
«corps de transformation», éventuellement «corps de transformation magique», a la



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 13§

rigueur «corps de création magique». En sanscrit, nirmana comporte bien1’idée d’une
création, mais toujours d’ordre magique;; il y a peut-&tre avantage, ici, a se tenir prés
du chinois hua (sino-jap. ke), qui est, lui, exclusivement «transformation».

N. 221, 'opposition dharmata / dharma-laksana est plus chinoise qu’indienne ; en
sanscrit, les deux termes paraissent avoir été trés proches. Voir Demiéville, Récents
travaux sur Touen-houang, dans T’oung Pao, 56, 1970, p. 29 du tiré a part; Lamotte,
Traité, tome I, Louvain, 1970, p.xlii; La Vallée Poussin, Siddhi, p.514. Si, en
chinois, faxiang désigne les «particularités des choses» (cf. Demiéville), en sanscrit
dharma-laksana semble bien plut6t désigner le caractére des (ou du) dharma, c’est-a-
dire la dharmatd méme (cf. Lamotte).

N. 222, pour srota-dpanna, la traduction «converti», que nous avons employée
autrefois nous-méme, convient mal, si du moins I’on se rapporte a la scolastique des
écoles anciennes: le srota-dpanna est déja parvenu a la fin du chemin de vue, ilaeu la
«super-compréhension» (abhisamaya) des quatre vérités; sauf exceptions, il est déja
bouddhiste depuis longtemps.

Faut-il traduire xin (sino-jap. shin) par «esprit» ou par «pensée»? Mme Bich a
choisi «esprit» ; pour ma part, je préfére «pensée». C’est peut-Etre se tenir trop pres
du sanscrit citta; mais «pensée de I’Eveil», par exemple, semble a la fois plus exact et
plus coulant que «esprit d’Eveil». La question reste ouverte.

Aux nombreuses références sur le bouddhisme indien, on peut encore en ajouter
deux. P. 63, les hachidaininkaku (ou °gaku) remontent aux asta mahdpurusa-vitarka, cf.
Hsbagirin IV 343b 11 et suiv., ou I’on trouvera des références. N. 239, le rotin pris
pour un serpent n’est autre que le «serpent-corde» (rajju-sarpa, rajjiraga), image
courante des textes indiens, cf. Lamotte, La Somme du Grand Véhicule d’ Asariga, t.11,
réimpr., Louvain-la-Neuve, 1973, p. 109, 163, 30%.

La bibliographie n’est pas complétement a jour. La traduction du Shobogenzo
zuimonki par Masunaga aurait di &tre signalée 4 c6té de celle de Renondeau (p. 3 et
n.3, 69, 181). P. 17, n. 26, la traduction des Entretiens de Lin-tsi par P. Demiéville
est mentionnée comme a paraitre. Elle a effectivement paru en 1972; le présent
ouvrage étant daté de 1973, il était peut-Etre possible de retoucher la note 26, ou, au
pis-aller, d’ajouter la référence en fin de bibliographie. On regrette vivement
I’omission de I'important article de R. A. Stein, «lllumination subite et saisie simul-
tanée». Enfin, mé€me s’il appelle des réserves, on pouvait mentionner I’ouvrage de
Taisen Deshimaru sur le Shobogenzs, quitte & ’assortir d’une appréciation critique*.
—Il eiit été utile de donner les caractéres pour les noms d’auteurs chinois et japonais.

Mais toutes ces critiques ne portent que sur des détails, et ne doivent pas faire mé-
connaitre la valeur de I’ouvrage. Sobriété, concision, dominées par le sens de I’essen-
tiel : telles en sont les qualités maitresses. Dans un sujet beaucoup plus touffu que ne
le laisserait supposer la limpidité de son texte, I’auteur a toujours su dégager les élé-
ments les plus importants, et s’y tenir. Son esquisse historique est un modéle du



136 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

genre, de méme que la présentation des ceuvres principales de Ddgen. La traduction,
rédigée en un francais dépouillé, tour a tour familier, ironique, véhément, rend a
merveille le style pressant et incisif de Dogen, souvent imagé, toujours vibrant d’ar-
deur spirituelle. Regrettons au passage le «comme quoi» des titres de chapitres, bien
lourd et 4 peine correct; un simple «que» efit mieux rendu le ji du texte. L’annota-
tion, sans jamais se gonfler outre mesure, répond presque partout a l’attente du
lecteur, aux questions qu’il se pose. Elle refléte la culture philosophique de la tra-
ductrice, sa profonde connaissance du bouddhisme, son sens de la vie spirituelle.
Pour ne citer qu’un exemple, nous n’avons vu nulle part une explication a la fois
aussi ramassée et aussi claire du difficile topique des cinq degrés, que dans la note 42,
la plus développée du volume. Tout I’essentiel est dit aussi sur le bodhi-cittotpada,
dont I’auteur souligne avec raison, notamment, le caractére progressif (n. 204); ou
encore, a lanote 223, sur le terme dharma. A part quelques répétitions — encore ont-
elles valeur pédagogique —, la composition est d’une rigueur parfaite: rien n’est dit
qui ne vienne a saplace. :
Dans un domaine neuf et difficile, la Vénérable Mandala apporte donc une contri-
bution de haute qualité. Sous ses apparences modestes, son ouvrage constituera
désormais une base et une référence indispensables pour toute recherche sur Dogen
et sur le Zen S6t5, et méme sur le Zen en général. Jacques May

1. Hubert Benoit. Ldcher prise. Théorie et pratique du détachement selon le Zen. 3° éd.
revue et corrigée. Paris, Courrier du Livre, 1971.

2. A Primer of St Zen. A Translation of Dogen’s Shabagenzs Zuimonki, by Reiho Masunaga.
Honolulu, East-West Center Press, 1971, 119 p.

Entretiens de Lin-tsi. Traduits du chinois et commentés par Paul Demiéville. Paris, Fayard,
1972, 254 p. (Documents spirituels, 6.)

R. A. Stein. Illumination subite ou saisie simultanée. Note sur la terminologie chinoise et tibé-
taine. — Revue de I’histoire des religions, 9o® année, tome 179, Paris, 1971, p. 3-30.

Maitre Dogen. Shobogenza. Le Trésor de la vraie loi. Introduction et commentaires par
Taisen Deshimaru. Paris, Courrier du livre, 1970, 128 p.



	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

