
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bibliographische Notiz

Autor: Leuzinger, Elsy

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ

New Light on the Sun Temple of Konärka. Four unpublished Manuscripts relating
to Construction, History and Ritual of this Temple. Translated into English and annotated

by Alice Boner and Sadäshiva Rath Sharmâ. Introduction by Alice Boner. 283 Seiten,

no Tafeln und viele Textfiguren. Chowkhamba Sanskrit Series Office, Varanasi,
India. 1972.

Die Schweizerin Dr. h. c. Alice Boner hat unlängst, in Anerkennung ihrer Verdienste

um die Förderung indischer Tanzkunst und hinduistischer Architektur und Skulptur,

den Lotos-Orden «Padma Bhushan» aus den Händen des indischen Staatspräsidenten

Giri entgegennehmen dürfen. Es ist dies die zweithöchste in Indien zu vergebende

und bisher nur ganz wenigen Ausländern zuteil gewordene Auszeichnung.
Die besondere Leistung, die die derart geehrte Indologin vollbracht hat, liegt

in der Entschlüsselung alter indischer, unpublizierter Palmblatt-Manuskripte,
welche die grundlegenden Gesetze und die Symbolik der Hindutempel mit ihrem
Skulpturenschmuck offenbaren. Alice Boner hat ihre Ergebnisse bereits in den
Werken «Principles ofComposition in Hindu Sculpture» 1962 und «Shilpa Prakasha»

1966 veröffentlicht. Jetzt liegt ein drittes bedeutendes Werk vor : Die umfassende

Darstellung des berühmten Sonnentempels Sürya Deula von Konärka in Orissa.
Selbst in seinem heutigen ruinösen Zustand ist der Sürya Deula von überwältigender

Schönheit und Vielfalt. Von dem ganzen Tempelkomplex ist nur die Vorhalle
(mukhashälä) mit ihrem dreistöckigen Pyramidendach, den drei großen Treppen
und den monumentalen weltberühmten Skulpturen, relativ gut erhalten, vorab die
musizierenden Frauen und die tanzenden Bhairavas, Schreckaspekte des Shiva als

Schutzmacht. Vom Tempeltürm (vimâna) mit dem Allerheiligsten und den drei
Neben-Tempeln (nishä-Tempel) steht noch das hohe Fundament. Auch die Tanzhalle

(nätamandira) und der Devî-Tempel (Tempel der Göttin Mahagayatrï) sind

zusammengebrochen ; glücklicherweise blieb der Unterbau dieser Tempel mit den
feinen Reliefs erhalten.

In Zusammenarbeit mit Pandit Sadäshiva Rath Sharmâ und dem Historiker
Rajendra Prasad Das hat Alice Boner vier Palmblatt-Manuskripte ganz oder auszugsweise

ins Englische übersetzt. Die schwer lesbaren und schwer verständlichen Texte
wurden durch andere, ebenfalls unveröffentlichte Texte und durch Rückfragen bei
indischen Priestern und Sthapatis (traditionelle Architekten) erläutert: eine
sorgfältige, mühselige und aufwendige Arbeit. Doch gerade dadurch gewinnen wir ein
klares Bild von diesem wichtigen Tempelbau, endlich gesicherte authentische
Angaben über die Baugeschichte und das ursprüngliche Aussehen des Sürya-Tempels,
über den bisher so viel gemutmaßt worden war.



BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ HC

Den Manuskript-Übersetzungen hat die Autorin eine gewichtige, r, 2 Seiten
umfassende Einleitung vorangestellt, in der sie die aus den Texten gewonnenen Ergebnisse

zusammenfasst und viele Fragen der Fachwelt beantwortet. Zum Beispiel : Wie
war der Aufbau des Tempelkomplexes? Warum wurde dieser einsame, fern jeder
größeren Menschensiedlung gelegene, sandige Baugrund gewählt? Weshalb wurde
das Heiligtum dem Sonnengott geweiht, dem doch im damaligen Kultdienst längst
nicht die gleiche Bedeutung zukam wie Shiva oder Vishnu? Welche inspirierende
Kraft stand hinter dem Werk? Wie war der Bau technisch möglich? Wie wurden die
schweren Steinblöcke herbeigeschafft, bearbeitet und gehoben? Wieso kam es im
17. Jahrhundert zum Einsturz des Turmtempels?

Lange vor dem Bau des grossen Sürya Deula war Konärka ein dem Sonnengott
geweihter, heiliger Grund. Legenden erzählen davon. So soll Samba, Krishnas Sohn,
durch Sürya hier von der Lepra geheilt worden sein und zum Dank dafür einen

Sürya-Schrein errichtet haben. Heute noch pilgern im Frühjahr Tausende zu Fuß
und zu Wagen von weither herbei, um am grossen Sürya-Fest die Wiederkehr des

Sonnengottes zu feiern. Sie nächtigen am Strand, grüßen die aufgehende Sonne,
baden, beten, kehren dann zum Tempel zurück, umwandern den Schrein und den

navagraha-Stein der «Neun Planeten» (die aus dem Altertum bekannten Planeten,
Sonne und Mond, sowie die auf- und absteigenden Mondknoten). Danach wird
gefeiert, gegessen und getrunken. Wer das mitgemacht hat, wird dereinst in den
Himmel des Sürya gelangen.

Eingehend befasst sich die Autorin mit der Bedeutung des Sonnengottes während
drei Jahrtausenden. Die Liebe zu Sürya ist tief im Volk verankert. Besonders groß
war seine Verehrung in vedischer Zeit. Vedische Texte preisen Sürya als allmächtigen
Gott, als Äditya, Sohn der Urmutter Aditi, wobei die anderen Hindugötter lediglich
als seine Emanation betrachtet wurden. Die Zahl von zwölf Ädityas entspricht den
zwölfMonaten des Jahres. Damit ist Sürya Herr über die Zeit. Mit der Sonne kam die
Zeit und mit ihr das Leben. Das Sonnenrad ist Garant für die große Ordnung im
Weltall. Zeitlos und sicher fährt Sürya, lächelnd und königlich, in seinem gigantischen,

von sieben Pferden gezogenen Wagen über den Himmel. Sürya trägt eine
Juwelenkrone und iranische Kleidung. In den Händen hält er weiße, vollerblühte
Lotosblumen. Der Lichtkreis um sein Haupt dürfte von den Maga-Sonnenpriestern
Irans inspiriert sein. Sürya in seinem allumfassenden Aspekt heißt Mahäbhäskara.

Gattinnen verschiedenen Namens begleiten ihn : Göttinnen des Himmels, der
Erdschatten, der Morgenröte, der Abenddämmerung. Die Hauptgattin ist Mahämäyä
oder Mahägäyatri. Von den vielen andern Begleitern sei noch Aruna erwähnt, der

Wagenlenker mit rudimentären Gliedern. Er verkörpert den Morgenstern, dessen

Strahlen unter dem ersten Schein der aufgehenden Sonne verblassen.

Mit der Zeit wurde der Sonnengott in der Vorstellung des Menschen mehr und
mehr vergeistigt. Er wandelte sich zum Licht des inneren Selbst, zum Symbol



Il6 BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ

höchster Befreiung und Vollkommenheit. In ähnlichem Sinne lauten auch die
tantrischen Texte. Die Neuerung in der Konzeption dieses mit wunderbarer Frische
erbauten Tempels, der ja zu einer Zeit entstand, als Indiens Kunst vielerorts schon

erstarrt war, ist wohl verschiedenen geistigen und religiösen Strömungen zu
verdanken, zum Beispiel der Bewegung der Vaishnava Sahajiyäs mit ihrer freien
Interpretation des tantrischen Vajrayâna-Buddhismus. Der «Weg des Sahaja» verkündet
die Einheit von Körper und Geist ; Sahaja bedeutet Erkennen der letzten göttlichen
Wahrheit im eigenen Selbst. Der menschliche Körper wird zum göttlichen Tempel.
Im Sahaja wird die irdische Liebe sublimiert und als erhabene Seligkeit erlebt.

Manuskript Nr. i «Die Architektur des Sonnentempels von Konärka» (Padmakeshara

Deula). Ca. 1610 geschrieben in der Alt-Oriya-Sprache und in Karani-Schrift.
Die 23 illustrierten Palmblätter geben die technische Beschreibung des Sonnentempels

mitsamt den ihn umgebenden Schreinen: Tanzhallen, Devï-Tempel,
Aruna-Pfeiler, Küchenbau und Tortempel. Die beidseitig beschriebenen, schön
bebilderten Blätter zeigen die Grundrisse und Aufrisse der Bauten mit ihren yantras.
Yantras sind bestimmte geometrische Liniengewebe, die für die magische Präsenz
der Gottheit bürgen. Jeder Bau hat seinen eigenen symbolischen Grundriss: das

Sürya-yantra des Hauptturms besteht aus zwei konzentrischen Lotosblumen um ein
zentrales Hexagramm. Der innere Lotos ist achtblättrig; der äußere zwölfblättrige
Lotos bezieht sich auf die zwölf Aspekte des Sürya und des Zodiac, als Beherrscher
des Jahres und der Zeit. Die Tanzhalle liegt auf dem navagraha-yantra der «Neun
Planeten», also aufneun quadratischen Feldern in einem Quadrat. Dem Devï-Tempel
liegen die mystischen Diagramme dreier Sürya-Gattinnen zugrunde. Die Architektur
ist in vollkommener Weise auf diese yantras abgestimmt.

Die Manuskripte geben sicheren Aufschluß über die fundamentalen Prinzipien
und Maßverhältnisse, die den Bau bis ins letzte Detail bestimmen. Daraus resultiert
die großartige Harmonie und Einheit der Tempelanlage. Ein Netz von geometrischen
Bezügen, von Verbindungslinien, Diagonalen oder ineinander verwobenen Kreisen
bestimmt das Ganze, bestimmt zum Beispiel die Zentren der nishä-Tempel und des

mukhashälä. Auch der Prozessionsweg und die Opferplätze sind im Plan eingetragen.
Von größtem Interesse sind die Abbildungen der Tempelbauten. Sie zeigen, wie

der berühmte gewaltige Tempel aussah, als er noch unversehrt war. Wir erkennen
ihn als Abbild des auf 24 Rädern rollenden, von sieben Pferden gezogenen Sonnenwagens

(sechs Radpaare am vimâna, eines im Zwischenteil und fünf Radpaare am
mukhasälä). Alle Bauelemente sind bis ins feinste beschrieben und skizziert, mit
genauen Maßen samt Zwischenräumen und Winkeln, was natürlich für die heute
verlorenen Partien von größter Bedeutung ist. Wir sehen das Hauptgötterbild, das

im Sanktuarium stand, und all die vielen Nebenfiguren. Alle Regungen des Lebens
kommen zur Darstellung : Im Allerheiligsten wirken Einfachheit, Stille und Feier-



BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ II7
lichkeit ; an den Außenwänden herrscht beschwingtes Leben, vielfältig ausgebreitet :

holde himmlische Wesen, humorvolle und groteske Kobolde, dämonenartige
Schutzfiguren, die Welthüter (dikpälas) auf ihren Reittieren, Musikanten, die
verkörperten Planeten «navagrahas», historische Szenen, Porträts, Gleichnisse des

täglichen Lebens, symbolische Bilder, Liebesszenen. Jedes Lebewesen ist beseelt.
Die Löwen, Elefanten, Pferde und Schlangen sind keine gewöhnlichen Tiere,
sondern Ausdruck kosmischer Kräfte. Der über Elefanten springende Löwe bedeutet
Sieg des Lichts über die Finsternis. Monumentale Kriegspferde und Kriegselefanten
(jetzt an der Tempelmauer auf hohen Podesten) flankierten einst die Treppen.
Sieben Pferde ziehen den Sonnenwagen. Die Figuren und der gesamte Dekor sind
auf die Funktion der Bauten abgestimmt : monumental beim Hauptbau, beschwingt
bei der Tanzhalle, delikat-lyrisch beim Devï-Tempel.

Im Allerheiligsten befindet sich auch ein Bild des Königs Narasimha Deva. Es zeigt
ihn kniend, die Regentenkette als höchsten Orden von Sürya selbst empfangend.

Zu lesen steht ferner über die Anzahl und Art der Gesimse, Friese und Kannelüren,
über den Schmuck der Portale : dreifache Bögen aufverzierten Pilastern, Bilder der
Gajalakshmï und der navagrahas ; über die Dicke der Wände, den Fries mit 122
Elefanten in verschiedenen Stellungen. Die Tanzhalle ist mit Reihen tanzender und
musizierender Mädchen geschmückt, mit burlesken Figuren, mit Wasserspeiern in
Form kauernder, dämonischer Gestalten mit Unheil abwehrender Funktion. Die
figurenreichen Wände wirken nicht überladen, die Figuren und Szenenbilder sind

perfekt integriert, die Vielfalt ist durch die herrschende Ordnung gebändigt. Dabei

spielt auch das feine Licht- und Schattenspiel eine wesentliche Rolle.
Die Steinblöcke am oberen Teil des Turms waren mit Eisenklammern zusammengefaßt.

Die Bekrönung des Tempels bildete das ämalaka, der tausendblätterige Lotos
in Form der mandära-Blume, die in Indras Himmel erblüht. Obenauflag die kalasha,
die Vase mit dem Nektar der Unsterblichkeit, aus dem schwarzen muguni-Stein.
Sie enthielt Reis sowie in ein rotes Seidentuch gehüllte Edelsteine und Goldscheiben.

Es war eine vorzügliche Idee, daß Alice Boner den Palmblatt-Zeichnungen
Photographien von in situ aufgenommenen Bauteilen und Skulpturen gegenüberstellte.

Die gerundete Form der gemeißelten Werke und die skizzierte
Linienführung auf dem Palmblatt ergänzen und erläutern sich.

Die Autorin appelliert an die indische Regierung und an die Unesco, sich der
Rekonstruktion des Sonnentempels von Konärka anzunehmen und die noch im
Dschungel verstreut liegenden Skulpturen zu vereinigen. Da man jetzt, dank der
Manuskripte, über ihren einstigen Standort Bescheid weiß, wäre es sogar möglich,
die einzelnen Skulpturen dem Monument wieder einzufügen.

Manuskript Nr. 2 «Trikäla Mahämäyä Arcana Vidhi». Regeln für den dreimal
täglichen Kultdienst für die grosse Göttin Mahämäyä. In Sanskrit und Karani-Schrift.



Il8 BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ

Der Text beschreibt auf 16 illustrierten Blättern die Symbolik und die
regelmäßigen Kulthandlungen im Devï-Tempel für die Mahämäyä oder Mahägäyatri, die
Hauptgattin des Sürya in ihrem allumfassenden Aspekt. Der Devï-Tempel, von dem
heute nur mehr untere Wandteile erhalten sind, besaß einen Turm, eine Halle mit
dreistöckigem Pyramidendach und davor eine offene Plattform mit Flachdach. Den
Grundriß bilden die drei kombinierten yantras der Sürya-Gattinnen : Mahägäyatri für
den Sonnenaufgang, Sâvitrï für den Mittag und Sarasvati für den Sonnenuntergang.
Dazu lesen wir die Hymnen, die jeweils zu diesen Zeiten an die Göttinnen gerichtet
wurden. Man sieht das Bild des Allerheiligsten : die zehnarmige Göttin im Lotossitz,
mit Diskus, Lotos und Wasserkrug und dem Gestus der Barmherzigkeit. Den Tempel
umgaben die Figuren der zwölf Ädityas und der personifizierten «Neun Planeten».
Durch den Kult der Mahägäyatri werden alle Sünden getilgt. Ohne püjä für Gäyatri
wäre der gesamte Sürya-Kult fruchtlos.

Manuskript Nr. 3 «Baya Chakadä». Rechnungen und Chronik über den Bau des

Sonnentempels von Konärka. 1859 vom Original kopiert in Alt-Oriya und Karani-
Schrift.

Diese 72 Blätter bilden den größten und gewichtigsten Teil des Buches, bieten sie
doch eine vollständige Chronik sowie Berichte über die Bauausführung des Sürya
Deula in den zwölf Jahren seines Werdens, die sechsjährige Vorbereitungszeit nicht
eingeschlossen. Von der um 1238 beim Amtsantritt des Narasimha Deva erfolgten
Grundsteinlegung an bis zur Einweihung der Schreine und Figuren, sind sowohl die
Einkünfte wie alle Ausgaben für sämtliche Haupt- und Nebenbauten, inklusive dem

Tortempel und der Umfassungsmauer, chronologisch und mit genauer Zweckbestimmung

aufgeführt. Aus dieser Chronik wird einem bewußt, welche ungeheuren
Schwierigkeiten zu überwinden waren, und wie nur durch den beispielhaften Einsatz
aller die Vollendung des Baues in der kurzen Zeit von nicht einmal dreizehn Jahren

möglich war.
Was bei dieser Chronik besonders fasziniert, sind die künstlerischen, sozialen

und menschlichen Aspekte. Sie zeigt alles auf: die gesamte Organisation, die Arbeitsteilung,

das Arbeitsethos, die Beziehung der Arbeitgeber, Priester und Administratoren

zu den Ausführenden, den Architekten und Bildhauern, Handwerkern,
Hilfsarbeitern, den Boten, Trägern, Elefantenwärtern und Reinigungskräften. Da freut
es uns zu hören, daß nicht etwa Fronarbeit und Sklavendienste verlangt wurden,
sondern daß die Zusammenarbeit und Entlöhnung auf eine gerechte und würdevolle
Weise erfolgte. Alle Mitarbeiter wurden fortlaufend über den Stand der Arbeiten
informiert, so daß sie persönlich und gefühlsmäßig innig mit dem Gemeinschaftswerk

verbunden waren. Außer einer kurzen Krise infolge Überarbeitung spielte sich
die jahrelange Bautätigkeit loyal und harmonisch ab. Man zahlte mit Gold, Silber und

Kleingeld, mit Kleidern und Seide, Reis und Öl und sogar mit Ländereien.



BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ II9
Feierlich gestaltete sich bereits der Auftakt zum Bau : der König versammelte auf

dem Baugrund 24 Offizielle, 8 Feudalchefs, 700 Architekten und 7 Eisenschmiede.
Vom Oberpriester ließ er eine Zeremonie abhalten und Ehrengewänder verteilen.
Das ursprüngliche, stark abgegriffene Sürya-Bild wurde im Ozean versenkt. Der
König ernannte den Chefarchitekten, den Sütradhara, das heißt «Halter des Fadens»,
der für die ganze Konzeption bis in alle Einzelheiten verantwortlich war. Dieser
wiederum verteilte die Chargen unter die verschiedenen Berufsgruppen; er
ernannte die ausführenden Architekten, Bildhauer und Experten, die Steinmetze,
Maurer, Schreiner und Schmiede, die Aufseher und Lagerleiter, den Schatzmeister
und die Buchhalter. Die Organisation und Zusammenarbeit im Sinne einer einheitlichen

Planung muß großartig gespielt haben. Jeder wußte, was er zu tun hatte. Die
Disziplin war strikt. Dem Chefarchitekten war, neben vielen anderen Aufgaben, die
Gestaltung der beiden wichtigsten Sürya-Statuen vorbehalten. Er meißelte sie aus
dem schönen harten Chlorit, dem muguni-Stein : Figuren von erhabener Größe und
feinster Ziselierung. Eine kleine Stelle der Chronik zeigt, wie sehr der einigende
Geist des Sütradhara galt : der Pändya-König von Madurai in Südindien wollte seinem

Schwiegersohn Narasimha Deva eine Gabe beisteuern und entsandte seine
Steinmetze nach Orissa, damit sie für den Sonnentempel arbeiteten. Doch zu ihrem Arger
durften sie lediglich die Rankenornamente schneiden, weil sie sich bei größeren
figürlichen Aufgaben der Gesamtkonzeption nicht fügen wollten.

Alle wichtigen Bauphasen waren von religiösen Zeremonien begleitet, jede
Spezialarbeit war mit püjä und Opfergaben verbunden. Püjä ist die persönliche, auf
ein Götterbild ausgerichtete Kulthandlung mit Spenden, Rezitieren von Hymnen
und Meditation.

Die stärkste treibende Kraft war der König selbst. Von der Persönlichkeit des

großen Räjä der Ganga-Dynastie Narasimha Deva vermitteln die Texte eine lebhafte

Anschauung. Inspiriert von seiner Mutter, wollte der König in Konärka ein Heiligtum

des Sürya in der Form eines gigantischen Sonnenwagens schaffen. Große Shiva-

und Vishnu-Tempel bestanden bereits in Orissa : der Lingaräja in Bhuvaneshvara und
der Jagannätha in Puri. Narasimhas Tempel für Sürya, den alle andern Götter
umfassenden Himmelsgott, aber sollte alle andern an Größe und Schönheit übertreffen
und zugleich Denkmal für ihn, den bedeutenden Herrscher und glorreichen Eroberer
sein.

Jedem wichtigen Anlaß gab der König durch sein Erscheinen Glanz und Gewicht.
Immer wieder verteilte er Belohnungen. Das Gold kam aus seinem persönlichen
Schatzhaus. Er verwendete die gesamte Kriegsbeute, beginnend mit allem, was er,
erst 18jährig, als Kronprinz, von einem Feldzug im Süden einbrachte. Nach seinem

Sieg über die Moslems in Bengalen 124$ waren neun mit Edelsteinen und Gold be-
ladene Elefanten eingetroffen. Bei der Krönung im Jahre 1238 hatte sich Narasimha
Deva in Gold aufwiegen lassen ; dieses Gold, in Münzen geprägt, gab er dem Tempel,



I20 BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ

ebenso den gesamten prunkvollen Gold- und Juwelenschmuck, den er bei seiner
Hochzeit trug. Die Bevölkerung wußte er so zu begeistern, daß sie fortwährend
Geschenke und Nahrungsmittel stiftete, galt doch jede Tempelgabe als ein den
Göttern wohlgefälliges Werk.

Das Manuskript schildert weiterhin, wie die technischen Schwierigkeiten
gemeistert wurden. Es beschreibt den Einsatz von Menschen und Elefanten, die Wagen
zum Herbeischaffen der Stämme, die Werkzeuge und Methoden, die dem Transport,
dem Schneiden und Heben der Steinblöcke dienten, die tiefen Kanäle, Boote,
Geräte, Gerüste und Instrumente. All dies ist so deutlich beschrieben, daß es Pandit
Sadäshiva Rath Sharmâ möglich war, anschauliche Illustrationen davon zu machen.
Eine solche Skizze zeigt zum Beispiel Rampe und Gerüste, worüber der gewaltige
springende Löwe mittels Seilen auf den Tempelturm gehoben wurde. Den 72 extra
starken Männern, die diesen Stein gehoben hatten, wurden Goldmünzen verteilt.

Auf einer beigefügten geographischen Karte sieht der Leser, aus welchen
Entfernungen und aufwas für natürlichen und künstlichen Wasserwegen die Steine für den

Baukörper und die Skulpturen herbeigeschafft wurden : vor allem Laterit, Sandstein
und die weißen, blauen und schwarzen Varietäten des edlen Chlorit.

Es ist faszinierend, die Entstehung eines solchen Monumentalbaues bis in köstliche
Einzelheiten mitzuerleben, samt den Festen und Zeremonien, aber auch den

Schwierigkeiten und deren Überwindung. Es gab kleinere Unfälle. Regen und Wind
erschwerten die Arbeit. Zyklone zerstörten das Gerüst. Gäste trafen ein und wurden
bewirtet und beschenkt. Bei einem Fest erhielt die Gattin des Chefarchitekten ein
blaues Seidenkleid. Bei der Geburt des Kronprinzen wurden Geschenke verteilt.
Einmal wurde eine Götterfigur zurückgewiesen, weil sie der Gattin eines Bildhauers

glich; doch fand sich die Lösung: man erklärte, die Göttlichkeit der Figur sei ja
durch die Lotosblüte, auf der sie sitzend dargestellt war, genügend gewährleistet.

Eine wichtige Zeremonie wurde jeweils zelebriert, um den Götterbildern den
Lebensatem einzuflößen.

Manuskript Nr. 4 «Padmakeshara Deula Karmängi». Auszüge aus zwei Manuskripten
über das Ritual des Sonnentempels. In Oriya.

Die Schrift gibt ausführliche Anleitungen für alle püjäs und Funktionen der
Priester, Astrologen und Tempeldiener, auch darüber, wie die unzähligen Opfergaben

täglich in der Küche zubereitet und den Götterbildern dargeboten werden
mußten. Die Texte zeigen die tantrische Konzeption des Sonnengottes und seines
Kultes. Man gewinnt eine Vorstellung von Sinn und Zweck der verschiedenen
Schreine und Götterbilder und erlebt die Großartigkeit der Tempelfeste, die speziell
bei den Sonnen- und Mondeklipsen und zu andern wichtigen Zeiten des Sonnenlaufes

abgehalten wurden.
Das tägliche Sonnenritual begann vor Sonnenaufgang und dauerte bis nach Sonnen-



BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ I2l

Untergang. Das Haupt-Sürya-Bild im Sanktuarium wurde wie ein Fürst gepflegt,
jedoch niemals von seinem Standort entfernt. Statt dessen wurden zwei kleinere
Bronze-Sürya-Statuen zum Ritual in derTempelhalle und in der Prozession eingesetzt.
Die Götterbilder wurden des Morgens geweckt, gebadet, geölt, und parfümiert,
dann mit Krone, Seidenkleidern, Schmuck und Blumen versehen, mit Speise und
Trank gelabt, durch Lichterschwenken, Weihrauch, Musik und Hymnen geehrt.
Weitere Riten und Opfergaben folgten im Laufe des Tages. Abends tanzten die
Tempeltänzerinnen im nätamandira vor dem tragbaren Sürya-Bild zum Klang der
Trommeln und silbernen Tempeltrompeten. Dann wurden die Figuren in ein
Nachtgewand gehüllt, ihr Kopfbedeckt und die Schreine wurden verriegelt. Die Nahrungsspenden,

die man dem Tempel brachte, wurden den Statuen dargeboten und hernach
dem Volk verkauft.

Bei Mondeklipsen wurde die Statue der Mahägäyatri des Nachts zeremoniell
gebadet und mit besonderen Opfern bedacht, ebenso das Relief der «Neun Planeten».
Auch die Statue des Königs Narasimha Deva erhielt Opfer und Ehrbezeugungen,
denn nach seinen entscheidenden Siegen wurde er als Inkarnation der beiden
Vishnu-avatäras Narasimha und Varäha betrachtet.

In solcher Weise wurde der Ritus vollzogen, bis der Turm etwa um 1626
einstürzte. Im Kollophon des Manuskriptes wird die Bemerkung hinzugefügt, der
Sonnengott habe den Tempel verlassen, weil die Priester ihn zwölf Jahre lang ver-
nachläßigt hätten. Noch um 1570 hatte Abu Faz'l den Tempel im Kultbrauch
angetroffen und in einem Bericht seiner Bewunderung ob dessen Pracht Ausdruck gegeben.

Über die Gründe des Turmeinsturzes gibt es verschiedene Vermutungen:
Hatte sich im Laufe der Zeit durch Witterungseinflüsse, durch Eindringen von
Wasser, Sand und Wind, die mächtige Löwenfigur vom Turm gelöst und beim Sturz
einen Teil des Tempelturms mitgerissen? Oder geschah das Loslösen des Löwenblocks

infolge der Moslemstürme im 16. Jahrhundert? Oder infolge der im Kollophon

des Manuskriptes erwähnten Vernachlässigung der Tempelpflege? Oder
infolge einer übereilten, fieberhaften Fertigstellung des Baus Im Baya Chakadä wird
nämlich erwähnt, Narasimha Deva habe zuletzt zu größter Eile angetrieben, damit
der Tempel an dem auf einen Sonntag fallenden Frühjahrsfest eingeweiht werden
konnte. Gewißheit über die Gründe des Einsturzes ist kaum zu erlangen.

Den Übersetzungen der vier Manuskripte läßt Alice Boner noch einen Anhang

folgen, der auf Grund verschiedener, meist noch unveröffentlichter Texte weitere
interessante Aufschlüsse über die Symbolik der Tempel vermittelt: Grundrisse

mit yantras, Hymnen an die verschiedenen Götter, genaue Angaben, wie ämalaka und
kalasha, als Krönung des Tempels, ausgeführt sein mußten. Von diesen Texten seien
besonders erwähnt : das Shilpasärini (theoretischer Text über die Orissa-Architektur),

das Saudhikägama (fundamentale, tantrische Abhandlung über religiöse und
profane Architektur, Skulptur und Ikonographie, mit den yantras usw.) und das



122 BIBLIOGRAPHISCHE NOTIZ

Sürya-Täntra (Dialog zwischen Shiva und Pârvatî über die tantrische Konzeption des

Sonnengottes mit den genauen Sürya-yantras).
Überaus nützlich ist das ausführliche Glossarium mit der Aufteilung in : Terminologie

der Architektur - Götter - Schutzherren und Administratoren - Künstler und
Handwerker - Arbeiter und Lieferanten - Instrumente und Vorrichtungen- Werkzeuge

(mit Skizzen von Sadäshiva Rath Sharmä) — die für den Bau verwendeten
Steine - Maße, Gewichte und Geldeinheiten.

So rundet sich das Werk ab, das in einzigartiger Weise die Errichtung eines der
bedeutendsten Tempelkomplexe der Weltarchitektur und dessen Kultdienst
miterleben läßt. Es bietet dem Fachmann vertiefte Erkenntnis und Einsicht in die

ursprüngliche Gestalt einer imposanten Ruine, die zu erfassen bisher unmöglich war.
Elsy Leuzinger


	Bibliographische Notiz

