Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Die Laozi-Diskussionen in der Volksrepublik China nach den Funde von
Ma-Wang-Dui

Autor: Homann, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LAOZI-DISKUSSION IN DER VOLKSREPUBLIK CHINA
NACH DEN FUNDEN VON MA-WANG-DUI

VON R. HOMANN

Vom November 1974 bis zum Januar 1975 wurden in Ma-wang-dui [1]
in der Nahe von Changsha die Han-Gréber Nr. 2 und Nr. 3 ausgegraben?.
Bei den Funden des Grabes Nr. 3* sind besonders einige gut erhaltene
Seidenmanuskripte alter chinesischer Texte3 wichtig, unter denen sich
zwei Seidenmanuskripte von Laozi befinden. Diese beiden bisher ilte-
sten Kopien von Laozi sind zum Ausgangspunkt verschiedener Diskus-
sionsansitze zu Laozi und zur Stellung des Taoismus in der Legalismus-
Konfuzianismus-Auseinandersetzung geworden. Ich will hier vier An-
satze der chinesischen Untersuchungen dieser Texte beschreiben :

1. Die Laozi-Kopien und ihre philologische Bedeutung+

2. Die Einordnung von Laozi in die Kéimpfe der Friihlings- und Herbst-
periode (770—476) und die Zeit der Streitenden Reiche (475—221)5

3. Das Verhiltnis von Laozi zu Han Fei®

4. Der Taoismus in seinem wechselseitigen Verhiltnis zu Konfuzianis-
mus und Legalismus”.

Hierbei lasse ich die chinesischen Autoren ziemlich ausfiihrlich zu
Wort kommen, um dem Leser einen Eindruck von der Argumentations-
weise der chinesischen Wissenschaftler zu geben.

1. Die Laozi-Kopien und ihre philologische Bedeutung

1.1 Zu den Funden

Beide Laozi-Kopien sind mit schwarzer Tusche auf Seide geschrieben.
AlsText A wird imfolgenden dieiltere Laozi-Kopie bezeichnet, die in der
kleinen Siegelschrift® geschrieben ist — bzw. in einer Schrift, die zwi-
schen der kleinen Siegelschrift und der Kanzleischrift? liegt —, als Text B
die spatere Kopie, die in der Kanzleischrift abgefaft ist.



8o ROLF HOMANN

Der Zustand der Seide des Textes A ist gegeniiber dem Text B ver-
hiltnismaBig schlecht, was nicht zuletzt damit zusammenhéngt, daf3 der
Text A auf einem Holzstiick lag, wihrend der Text B sich in einer lak-
kierten Schachtel befand.

Der Text A ist halbseitig auf Seide geschrieben. In einem Anhang sind
4 bisher verlorene Schriften erhalten mit ungefihr 9ooo Schriftzeichen.
Zusammen mit diesen Schriften umfaf3t der Text A 463 Zeilen mit un-
gefihr 13 000 Schriftzeichen. Beim Text A sind Interpunktionszeichen
vorhanden. Die vier bisher unbekannten, angehingten Schriften haben
keine gesonderten Uberschriften. Thr Inhalt wird kurz folgendermafien
charakterisiert*: Der Anhang 1 hat 181 Zeilen mit ungefihr sooo Zei-
chen. In Inhalt und Sprache ist er der Richtung von Mengzi nahe. Zen-
trale Punkte sind in diesem Anhang Xing-shan [2] (von Natur aus gut) **
und Shen-du [3] (sorgfiltig sein beim Alleinsein) 2. Der Anhang 2 hat 52
Zeilen und ungefihr 1500 Schriftzeichen. Inhaltlich soll er mit dem im
Literaturkapitel des Han Shu aufgefiihrten Werkes «Yin Yi»*3 [4] iden-
tisch sein, oder ein Teil des Werkes «Lun jiu-zhu» [5] (Diskussionen
- iiber die neun Herren*, und zwar der Teil 1, «Fa-jun» [6] (Herrscher
des Gesetzes) 15, der die Hochschitzung der Gesetze illustriert, sein.
Der Anhang 3 hat 48 Zeilen mit ungefihr 1500 Zeichen. Diese Schrift
gehort zu den Biichern iiber das Militirwesen. Der Anhang 4 hat 13
Zeilen und etwas mehrals 400 Zeichen. Er wird in einen Zusammenhang
mit der Fiinf-Elementen-Lehre gestellt und als ziemlich wertlos erachtet.

Der Text B ist ganzseitig auf Seide geschrieben. Der Text B, dem vier
bisher verlorene Biicher vorangestellt sind, besteht aus 2 52 Zeilen mit
ungefihr 16 ooo Schriftzeichen und hat keine Interpunktionszeichen.
Die vorangestellten bisher unbekannten vier Schriften werden als vier
Kapitel einer einzigen Schrift angesehen, die im engen Zusammenhang
mit dem «Huang-di si-jing» [7] (vier Biicher des Gelb-Kaisers) stehen
oder damit identisch sind*7. Eine zweite Gruppe hilt diese vier Schriften
fiir einen Teil der im Literaturkapitel des Han Shu aufgefiihrten 1 5 Ka-
pitel von Li-Mu, einem Minister des Gelb-Kaisers®®. Die Schrift 1



DIE LAOZI-DISKUSSION 81

«Jing-fa» [8] (Durchgehendes Gesetz) beschreibt hauptsichlich das Ge-
setz, die Schrift 2 «Shi-da jing» [9] (Schrift der Zehn GroBen) befaBt sich
hauptsichlich mit dem Militirwesen, die Schrift 3 «Cheng» [10] (Aus-
gleich) behandelt hauptsichlich eine einfache Dialektik, und die Schrift
4 «Dao-yiian» [11] (Ursprung des Dao) beschiftigt sich mit dem Dao
(Weg). Die besondere Bedeutung, die in der Volksrepublik diesen vier
dem Laozi-Text vorangestellten Schriften zugemessen wird, wird aus
der Zusammenfassung von Tang Lan® deutlich: «Although Huang is
mentioned along with Lao in the term Huang Lao, the chief position
should be given the former. The present texts, the presumably, the Four
Classics of the Yellow Emperor, expound the Legalist views with the naive
dialectics borrowed from the Lao Tzu ... In early Han, the anti-Confu-
cian and pro-Legalist tradition of Ch’in Shih Huang, ..., was followed by
the court and the doctrines of Huang Lao came into high vogue. From
the middle of the Western Han onwards, the struggle between the Con-
fucians and Legalists became further intensified with the former con-
centrating their attack on the ‘doctrines of form and name of Huang and
Lao ...’. Asaresult the Four Classics of the Yellow Emperor was lost shortly
after the Han Dynasty.»

1.2 Zur Datierung

In dem Han-Grab Nr. 3 ist ein Sohn des Grafen von Dai [12] (gest. 186
v.u.Z.) beziehungsweise ein Bruder seines Erben Li Xi [13] (gest. 165
v.u.Z.) begraben, der wohl 168 v.u.Z. gestorben ist. Die Tatsache,
daB die beiden Laozi-Kopien als Grabbeigabe genommen wurden, 1a8t
vermuten, daf sie als dltere wertvolle Kopien angesehen wurden.

Auf ein weiteres Moment fiir die Datierung wurde bereits hingewie-
sen, nimlich den Gebrauch der kleinen Siegelschrift fiir den Text A und
der Kanzleischrift fiir den Text B. Hieraus kann man schlieBen, daB zu-
mindest der Text A zu Beginn oder vor der westlichen Han-Zeit kopiert
wurde.

Eine weitere Hilfe fiir die Datierung ist der Gebrauch beziehungs-



82 ROLF HOMANN

weise das Vermeiden von tabuisierten Zeichen der Namen der regieren-
den Kaiser. Bis 168 v.u.Z. kommen hier die persénlichen Namen von
drei Han-Kaisern in Frage: vom ersten Kaiser, Gaozu, ist der persdn-
liche Name Liu Bang, vom zweiten Kaiser, Hui, Liu Ying und vom
dritten Kaiser, Wen, Liu Heng. Die Schriftzeichen fiir die personlichen
Namen des zweiten und dritten Kaisers Ying [14] und Heng [15] treten
hiufig sowohl in Text A als auch in B auf, wihrend das fiir den persénli-
chen Namen Bang [16] im Text A zweiundzwanzig Mal auftritt, im Text
B jedoch vollstindig durch Guo [17] ersetzt wird. Daraus 1aBt sich
schlieBen, daB der Text A vor der Regierungszeit von Liu Bang, der
Text B aber wihrend der Regierungszeit von Liu Bang geschrieben ist,
also Text A etwa zwischen 206 und 195 v.u.Z., Text B 194-180 v.u.Z.
kopiert worden ist?.

1.3 Anordnung des Textes, Vergleich zu heutigen Ausgaben

Im Gegensatz zu den heute iiblichen Ausgaben des Dao-de-jing ist in
beiden Kopien das Kapitel De dem Kapitel Dao vorangestellt?*. Die
beiden Kapitel De und Dao sind jeweils fiir sich zusammengefaBt, sind
aber in sich nicht unterteilt. Die heute weithin gebriuchliche Unter-
teilung in 81 Kapitel wird He-shang-gong zugeschrieben 2. In den Ko-
pien A und B fehlen auBerdem hiufiger am Satzende Satzpartikel wie
ye [18] und yi [19] usw. Wenn wir auch nichts iiber den Aufbau der im
Literaturkapitel des Han Shu erwihnten Laozi-Texte «Laozi Ling-shu
jing-chuan» [20], «Laozi Fu-shih jing shuo» [21] und «Liu Xiang shuo
Laozi» [22] wissen, weisen alle iiberlieferten wichtigen Laozi-Ausgaben,
so die von He-shang-gong, die von Wang Bi oder die von Fu Yi, eine Ka-
piteleinteilung auf. Diese Kapiteleinteilung hat zu gewissen Fehlern ge-
filhrt, die zum Teil die Interpunktion des Textes erschweren.

So wird heute das Kapitel 29 als ein Kapitel aufgefaBt, «Whoever
takes the empire and wishes to do anything to it I see will have no respite.
The empire is a sacred vessel and nothing should be done to it. Whoever
does anything to it will ruin it, whoever lays hold of it will lose it.



Therefore the sage avoids excess, extravagance and arrogance.»?

Bei fast allen ﬂbersetzungen wird ein kausativer AnschluB} bei * ge-
macht, verursacht durch das Zeichen gu [23]. Die Kopie des Textes A
enthilt diesen AnschluB nicht. Aus inhaltlichen Griinden muf3 man den
ersten Teil zusammenfassen als eine Erklarung der Wirkung des Nicht-
Handelns in der Welt; der zweite Teil ist dann inhaltlich eine Bestim-
mung der Griinde fiir die Bescheidenheit eines Weisen. Meines Erach-
tens kann dieses Kapitel mit Recht in zwei Kapitel aufgeteilt werden.

Umgekehrt sind zwei Kapitel getrennt, die eigentlich zusammenge-
horen; als Beispiel wird Kapitel 18 und 19 und der erste Satz von Kap.

DIE LAOZI-DISKUSSION

* Hence some things lead and some follow ;

some breathe gently and some breathe hard;
some are strong and some are weak,
some destroy and some are destroyed.

20 aufgefiihrt:

Kap. 18

Kap. 19

«When the great way falls into disuse
there are benevolence and rectitude;
when cleverness emerges

there is a great hypocrisy;

where the six relations are at variance
there are filial children;

when the state is berighted

there are loyal ministers.»

«Exterminate the sage, discard the wise,

and the people will benefit a hundredfold;
exterminate benevolence, discard rectitude,

and the people will again be filial,

exterminate ingenuity, discard profit,

and there will be no more thieves and bandits.
These three, being false adornments, are not enough
and the people must have something to which

they can attach themselves.

Exhibit the unadorned and embrace the uncarved block
have little thought of self and as few desires

as possible.»



84 ROLF HOMANN

Kap. 20 «Exterminate learning and there will no longer
be worries.»*

AusschlieBlich unter inhaltlichen Kriterien werden die Kapitel zu-
samrhengefaBt. So sind im Kapitel 18 die zentralen konfuzianischen Be-
griffe Ren (Menschlichkeit), Yi (Rechtlichkeit), Zhong (Loyalitit) und
Xiao (Pietit) die Ursachen des Zerfalls, wihrend das Kapitel 19 die Auf-
hebung eben dieses Zerfalls erklart. Der letzte Teil des Kapitels 19 mit
dem ersten Satz von Kapitel 20 gibt dann die Anweisung zum Handeln.
Dieser innere Zusammenhang wurde allerdings auch schon in der euro-
paischen Sinologie bemerkt. («Le chapitre fait suite au précédent. Tous
les efforts moraux et culturels de 1’école de Confucius ne sont que des
obstacles a ’ordre naturel des choses et aux vertus congénitales. La
,sagesse‘, souvent a comprendre comme ,sainteté¢, est ici étroitement
liée au savoir et doit &tre prise dans le sens confucianiste.»)

Weiterhin sind aufgrund der Kopien A und B einige Umstellungen
der Kapitel notwendig. So ist in den Kopien A und B das heutige Kapitel
24 an der Stelle des Kapitels 22, die heutigen Kapitel 80 und 81 an den
Stellen 67 und 68, die dann normal folgen. Das heutige Kapitel 41 fehlt
in der Kopie A, in der Kopie B steht es vor Kapitel 40. Auch diese Um-
stellung, durch die die Kapitel 40 und 42 aufeinander folgen, scheint in-
haltlich berechtigt. Kapitel 40 zeigt die Entstehung allen Seins aus dem
Nichtsein. «The myriad creatures in the world are born from Some-
thing, and Something from Nothing.»*7

Kapitel 42 nimmt diesen Gedankengang auf: «The way begets one;
one begets two, two begets three, three begets the myriad creatures.»

Der SchluB}, daB3 die Kapiteleinteilung als Hilfe fiir den Leser von den
Kommentatoren gedacht war und daB sie zu gewissen Fehlschliissen
fiihren kann, ist sicherlich nicht neu. Wir haben jedoch jetzt eine
groBere Sicherheit iiber den Zustand des Laozi-Textes zu Beginn der
Han-Zeit und miissen uns aus der Befangenheit der Interpunktionen, die
auf der Einteilung in Kapitel beruhen, befreien.

Auch in den einzelnen Kapiteln lassen sich aufgrund der Kopien A und



DIE LAOZI-DISKUSSION 85

B einige Lesungen, die zum Teil schon frither vorgeschlagen wurden,
rektifizieren. So wird in der Ausgabe von Wang Bi im Kapitel 21 iiber
Dao «den Weg» angegeben :

Von alters bis heute
Ward sein Name nicht aufgehoben,
Und damit den Vater von allen Dingen zu deuten®’.

Die schon von Fu Yi vorgeschlagene Lesung «Von heute bis in die
alte Zeit» [24]%*, der auch Lau und Duyvendak folgen, erweist sich
als richtig. Hierbei iiberzeugt vor allem, da durch die Umstellung in
diesen drei Zeilen der Reim hergestellt wird s°. Fiir mich ist der Versuch
einer inhaltlichen Deutung, da} die Bezeichnung fiir Dao (Weg) in die-
sem Sinn erst von Laozi geschaffen wurde und damit ein logischer Feh-
ler vorliegt, wenn man die Bezeichnung «von alters bis heute» annimmt,
nicht sehr {iberzeugend.
Als Beispiel wird das Kapitel 45 angefiihrt. Auch hier ist bei den

heutigen Lesungen der Reim bei re [25] «Hitze» verlorengegangen.

«Restlessness overcomes cold;

stillness overcomes heat.

Limpid and still,

One can be leader in the empire.»*’
Wihrend die Kopie B mit den heutigen Ausgaben identisch ist, be-
nutzt Kopie A jiong [26] «Helligkeit des Feuers». In alter Zeit reimten
sich jiong und zheng [27], so daB diese Lesung wohl richtig ist. An der
Bedeutung von re «Hitze» dndert sich allerdings nichts, da fiir jiong
auch die Bedeutung «Hitze» 3* vorkommt.

Als letztes Beispiel ist das Kapitel 1o angefiihrt:

«Reinigend liuternd, den mystischen Blick
Kannst ohne Mal du bleiben.»

Das Zeichen lan [28] «Vision, Blick» ist eine spitere Einfilhrung —
Duyvendak und Lau iibersetzen hier «Spiegel» 3. Die Ableitung «Spie-
gel» erfolgt einmal — wie bei Demiéville —iiber andere taoistische Texte,



86 ROLF HOMANN

zum anderen iiber die Kopie B, die jian «priifen» [29] liest. Das Zeichen
ist das alte Zeichen fiir jian [30] «Spiegel». Aus Bronze-Inschriften wird
sichtbar, daB die Bedeutung urspriinglich abgeleitet ist aus einem Gefil3
mit Wasser, das als Spiegel benutzt wurde3. Die Kopie A benutzt lan
[31] «blau, indigo», eine falsche Bedeutung.

Ich will hier die Beschreibung der Unterschiede zu den heutigen Aus-
gaben und Korrekturméglichkeiten abbrechen 3.

Fiir die Studien der Laozi-Kopien A und B und die Editionen der
verschiedenen spiteren Laozi-Texte ist es noch wichtig, daB auch diese
beiden Kopien verschiedenen Traditionen folgen, das heilt, daB sie auf
keinen Fall von einer gemeinsamen Vorlage stammen 3.

2. Die Einordnung von Laozi in die Kdmpfe der Friihlings- und Herbstperiode
(770-476) und die Zeit der Streitenden Reiche ((475-221)

Bei der Interpretation der Laozi-Texte geht Zhai Qing von der Um-
stellung der Kapitel Dao und De aus, die er nicht nur als eine formale
Richtigstellung der bisherigen Ausgaben des Textes Laozi sieht, sondern
" die er als Ausdruck eines tiefer liegenden gedanklichen Inhaltes be-
trachtet. B

Fiir Zhai Qing ist es sicher, da} der Text Laozi nicht von einem Ver-
fasser stammt, sondern daB die Fertigstellung des Textes einen lingeren
EntwicklungsprozeB widerspiegelt, der sich analog den gesellschaftli-
chen Umwilzungen der Friihlings- und Herbstperiode und den Kamp-
fenden Reichen vollzieht. Mit anderen Worten, es spiegelt sich im
Laozi die Abl6sung des alten Sklavenhaltersystems durch die Grund-
besitzerklasse wider. .

Die Tatsache, daB das De-Kapitel am Anfang steht, 148t die Betonung
von militirischen Angelegenheiten im Laozi hervortreten, so da} Zhai
Qing den Laozi als einen Militirklassiker einschitzt. Diese Einschat-
zung wird durch iltere Werke belegt; so sagt der Taoist aus der Tang-
Zeit Wang Zhen [32]: Es gibt kein Kapitel, das gedanklich nicht zum
Militir gehorts?. Ahnliche Ansichten werden von dem grofien Ming-



DIE LAOZI-DISKUSSION 87

Ch’ing-Denker Wang Fu-zhi [33] und dem in moderner Zeit lebenden
Zhang Tai-yan [34] berichtet. Wenn sich Wang Zhen noch daran st60t,
«daB Laozi erst nach mehreren zehn Kapiteln wirklich beginnt, iiber
das Militir zu sprechen» 3, so hingt das damit zusammen, daB die tang-
zeitlichen Ausgaben mit dem Kapitel Dao beginnen, die weitaus meisten
Aussagen iiber das Militirwesen sich jedoch im Kapitel De befinden.
Diese Anordnung muB} auch noch Han Fei vorgelegen haben, der in
seinen beiden Kapiteln iiber Laozi die 18 Kapitel aus dem De-Teil den
sechs aus dem Dao-Teil voranstellt. Dem militirischen Bereich direkt
zugeordnet hilt Zhai Qing mehr als 10 Kapitel; einschlieBlich philoso-
phischer Gleichnisse erhsht sich die Zahl auf fast zwanzig Kapitel.

Besonders das Kapitel De mit seinen zahlreichen Bemerkungen iiber
das Militir wird im folgenden mit anderen militirischen Traktaten ver-
glichen. Gegeniiber dem von Sun Wu aus dem Ende der Friihlings- und
Herbst-Periode verfaBten Sun-zi bing-fa zeichnet es sich durch eine Be-
tonung der Strategie aus und abstrahiert aus den «praktischen Anwen-
dungen des Militirs» das strategische und taktische Denken des politi-
schen Kampfes. Das bedeutet natiirlich eine Weiterentwicklung gegen-
iiber dem vorwiegend taktisch ausgerichteten Sun Wu. Wenn auch
anerkannt wird, daB das philosophische Gedankengut des Kapitels Dao
einen einfachen dialektischen Ansatz entwickelt, so zihlt es insgesamt
zum «Schlammbad des objektiven Idealismus». Wie spater gezeigt wird,
spielt bei dieser Einschitzung die Zuordnung des alten Taoismus als
Stellvertreter der unteren Vertreter der Sklavenhalterklasse eine
Rolle. Zieht man eine Entwicklungslinie von Sun Wu zum Kapitel De,
so zeigt sich hier die Entwicklung der Strategie gegeniiber der Taktik,
der ProzeB vom Konkreten zum Abstrakten, vom Einzelnen zum All-
gemeinen. Der weitere Proze vom Kapitel De zum Kapitel Dao trigt
dann allerdings das «Brandmal der Klassenzugehorigkeit (der Sklaven-
halter)».

In einen gréferen Zusammenhang gestellt, finden sich im Laozi
Widerspiegelungen einer immer grausameren und umfangreicheren



88 ROLF HOMANN

Kriegsmaschinerie wieder, die im Zusammenhang mit den immer hef-
tiger werdenden Klassen-Auseinandersetzungen zwischen Sklavenhal-
tern und Grundbesitzern gesechen werden+. Der Laozi-Text, der der
Zeit der Kimpfenden Reiche angehért, spiirt die immer bedrohlichere
Kriegssituation, indem er schreibt:

«Wenn das Erdreich den Weg hat,

Stellt man das Rennpferd zum Dunggeben ein
Wenn das Erdreich nicht den Weg hat,

Ziichtet man Kriegspferde selbst in der Vorstadt.»**

Eine gute Illustration fiir die Gr6Benordnung der Kriege in der Zeit
der Kimpfenden Reiche zeigt sich im Kapitel 30:

«Denn dort, wo Heere lagen

kénnen nur Dornen und Disteln gedeihen,
Nach einer groen Schlacht

Folgen Jahre der Plagen.»**

Mir scheint, daB hier die Analyse richtig ist, daB} ein einfaches takti-
- sches Denken, beschrinkt auf Kommandos und Befehle in der Schlacht,
wie es sich bei Sun Wu findet, fiir derart grofle Auseinandersetzungen
nicht ausreicht, sondern ein weiter gehender Ansatz, der die allgemeinen
politischen Verinderungen einbezieht, notwendig ist. Wenn auch der
Laozi-Text in diesem Punkt iiber den Rang eines «simplen» (eines
«nury) Militirschriftstellers hinausgehoben wird, sind doch einige we-
sentliche Punkte von Laozi unbeachtet geblieben. Einmal die riickwarts
gewandten Gkonomischen Ansitze, zum anderen das als objektiver
Idealismus abgetane komplizierte religiose Symbolsystem.

Kehren wir zur Argumentation von Zhai Qing zuriick, so ist der zen-
trale Punkt des strategischen Denkens bei Laozi der Satz:

«t is thus that the soft overcomes the hard
and the weak the strong.»*

Einige Beispiele aus der Geschichte — die allerdings in ihrer Weite den
europaischen Leser befremden — werden als Beweis herangezogen. So



DIE LAOZI-DISKUSSION 89

war der Staat Qin, der spiter das chinesische Reich einte, wihrend der
Bliite der Zhou-Dynastie ein Land von nicht einmal so Meilen Durch-
messer. Das Land Wu wird in der Friihlings- und Herbst-Periode als ein
Barbarenland beschrieben, dessen Einwohner «den Korper titowierten
und sich das Haar schnitten.» #

Beim ﬁbergang von der Friihlings- und Herbstperiode zur Zeit der
Kimpfenden Reiche ist es ein starkes, gefiirchtetes Land. «Um diese
Zeit (geschah es, dal) Wu, indem es sich der Pline des Wu Tzu-hsii und
des Sun Wu bediente, im Westen das starke Ch’u besiegte, im Norden
Ch’i und Chin einschiichterte und im Siiden die Bewohner von Yiich
unterwarf.» Vergleicht man die Aussagen von Sun Wu iiber das
Schwache und Starke: «Die Unordnung entsteht aus der Ordnung, die
Feigheit entsteht aus der Tapferkeit, die Schwiche entsteht aus der
Stirke. Ordnung und Unordnung ergeben sich aus der Zahl, Tapferkeit
und Feigheit aus der Stirke, Kraft und Schwiche aus der Ordnung» 4, so
zeigt sich deutlich der taktische Ansatz aus der Kriegssituation, wahrend
fiir Laozi eine Art allgemeines Gesetz dahintersteht:

«Schwaches besiegt das Starke,

Weiches besiegt das Harte.

Niemand auf Erden, der das nicht weil,
Niemand, der ihm zu folgen vermag.»*’

Die Ansicht Zhais, daB Laozi die dialektische Umwandlung vom Star-
ken zum Schwachen erfafit, scheint mir nicht zwingend zu sein4, da
Laozi deutlich das Schwache bevorzugt und die dialektische Synthese
nicht kennt.

Ahnliche Unterschiede zwischen Sun Wu und Laozi zeigen sich auch
bei den Bemerkungen iiber «das Wasser», als Bild fiir militirisches bzw.
politisches Denken. Wenn Sun Wu sagt:

«Das Wesen des Heeres gleicht dem Wasser, es lauft von der Hohe ab
und strebt in die Tiefe ... Das Wasser richtet seinen Lauf nach dem Ge-
linde; der Sieg des Heeres richtet sich nach dem Gegner. Deshalb gibt



90 ROLF HOMANN

es beim Heer keine unverinderliche Form, beim Wasser keine unver-
anderliche Form. Wer es bei dieser Abhéngigkeit vom Gegner versteht,
die Oberhand durch Verinderung und Umformieren zu erhalten und zu
zeigen, dessen Tatigkeit ist gottlich®.» Zhai Qings Einschitzung, daB3
Sun Wu primir taktische Analysen gibt, kommt der Auffassung von
Maschke : «Bei Sun Zi ist diese Tatigkeit (géttliche R. H.) ausschlieBlich
eine kalkulatorische» 5°, meines Erachtens ziemlich nahe.

Die beiden Anspielungen von Laozi auf das Wasser im Kapitel 8 und
vor allen Dingen im Kapitel 78:

«Nichts auf Erden ist so weich und schwach
wie das Wasser.

Dennoch, im Angriff auf das Feste und Starke
Wird es durch nichts besiegt.»**

machen in Verbindung mit Kapitel 76 :

«Das Starke, GroBe liegt darnieder,
Das Weiche, Schwache ist hochgestellt.» **

nach Zhai Qing klar, daB hier ein Prinzip des politischen Kampfes ent-
wickelt wird und wie die Voraussetzungen und Méglichkeiten, von der
philosophischen Abstraktion herkommend, beschaffen sind, daf3 das
Schwache das Starke besiegt.

Dieser strategische Ansatz wird noch vertieft durch eine Verschir-
fung des Widerspruchs zwischen Starken und Schwachen.

«Was du willst schwichen,
MuBt vorher du stark machen.
Wen du willst aufgeben,

den muBt du hinaufheben,

von wem du willst haben

Den muBlt du begaben.»**

Auch hier zieht Zhai Qing ein historisches Beispiel heran. Bei den
Kiampfen zwischen Chu und Jin, in der Friihlings- und Herbstperiode,
um die Stadt Pu, war das Heer von Chu in der giinstigeren Position. Das



DIE LAOZI-DISKUSSION 91

Jin-Heer zog sich um go Li zuriick und besiegte dann das durch den
Raumgewinn verdiinnte Heer von Chu, indem es die beiden Fliigel des
Chu-Heeres einzeln vernichtete.

Dies fiihrt direkt zu der unterschiedlichen Bewertung der notwendi-
gen kriegerischen Handlungen zwischen Laozi und Sun Wu auf der einen
und den Konfuzianern auf der anderen Seite. Wenn Laozi sagt: «Battles
can only be won if rules are broken» 5 und Sun Wu bemerkt: «Der
Krieg ist ein Weg der Tauschung» 55, so stehen diese Ansichten dem
konfuzianischen Ideal «durch die Riten regelt man das Militirische kor-
rekt» [35] diametral gegeniiber. Auch hier werden Beispiele aus der
Geschichte herangezogen. Bei einer Auseinandersetzung zwischen Song
und Chu am Huang-FluB z6gerte der Fiirst Xiang von Song zweimal, aus
Griinden der korrekten Ausfiihrung der Riten, seinen Gegner anzugrei-
fen, mit dem Erfolg, daB er selbst vernichtend geschlagen wurde:s¢.
Allerdings legt Vandermeersch nahe, daB diese Erklirung eine spitere
konfuzianische Deutung ist, die notwendig wurde, weil «le duc Xiang
s’est €levé au niveau des plus grands souverains» 5. Als weitere Listen,
die im Laozi angedeutet sind, fiihrt Zhai Qing zum Beispiel auf: «Wer
gut als Feindbezwinger, wird nicht handgemein» % als Beispiel fiir einen
guten militirischen Fiihrer, der erst zuriickweicht, plant und nicht alles
aufs Spiel setzt. Oder «Ein guter Fiihrer ist ohne Wagenspur» % als Bei-
spiel fiir ein Heer, das dem Feind nicht aus seiner Spur Riickschliisse auf
seine Stirke gibt.

Zhai Qing sieht den zwischen seiner Beweisfithrung und den pazifisti-
schen Aussagen von Laozi bestehenden Widerspruch. Wenn Laozi Aus-
sagen macht, besonders im Kapitel Dao, wie

«Waffen sind Gerite des Unbheils,
keine Gerite des Edelmannes.» %

oder bei der Utopie kleiner Gemeinschaften mit wenigen Leuten :

«Wohl gibt es Waffen und Panzer dort,
doch keinen Grund sie aufzunehmen.»®*



92 ROLF HOMANN

so sind das fiir Zhai Qing deutliche Zeichen fiir die Klassenzugehérigkeit
des oder der Verfasser des Laozi-Textes. Als Vertreter der unteren Stu-
fen der Sklavenhalter-Gesellschaft haben sie schon lingst jeden politi-
schen EinfluB und ihre 6konomische Basis verloren und fliichten sich
angstvoll in den Pazifismus. So stellt dann das Kapitel Dao einen «objek-
tiven Idealismus» dar, das heiBt einen Riickschritt gegeniiber der ent-
wickelten Dialektik und den Analysen der gesellschaftlichen Auseinan-
dersetzung und des politischen Kampfes, die hauptsichlich im Kapitel
De entwickelt sind.

In diesem Sinne ist auch die Beurteilung zwingend, daBl Laozi die ge-
genseitigen Abhingigkeiten der Dinge wie schon — hiBlich, hoch - tief,
hart — weich, Sein — Nichtsein, Gliick — Ungliick, Bliihen — Vergehen,
Leben — Tod usw. erkannte, daB er zumindest in Teilen seines Werkes
bemerkt hat, daB eine Entwicklung einer Situation bis zum Scheitel-
punkt die Umwandlung in die gegenseitige Richtung nach sich zieht. Ein
deutlicher Zusammenhang wird zwischen Mao Ze-dongs Aussage : «Un-
ter bestimmten Voraussetzungen kann eine schlechte Sache ein gutes
Ergebnis hervorbringen und eine gute Sache ein schlechtes» und Laozis:
«Der Segen ach! lehnt an das Unheil sich ; das Unheil ach! es kauert vor
dem Segen» % hergestellt. Trotz dieser Dialektik des ausgereiften stra-
tegischen Denkens und der gesellschaftlichen Analysen, bleiben die An-
sitze Laozis klassengebunden, und erst die neuaufkommende Klasse der
Grundbesitzer kann diese Gedanken sinnvoll verwenden und weiterent-
wickeln 6.

Dieser hervortretende «Idealismus» wird auch als tiefgreifender Un-
terschied zu den militirischen Traktaten wie Sun Wu gesehen, die einen
einfachen Materialismus entwickelten .

In seiner Zusammenfassung betont Zhai Qing, daf das Studium der
alten militirischen Schriften eine wahre Schatzkammer sei, die Mao Ze-
dong bereits genau ausgewertet habe. Durch das Studium der militari-
schen Schriften Mao Ze-dongs und durch die marxistischen Ansitze
kommt man zu einer Zusammenfassung des militirischen Denkens im



DIE LAOZI-DISKUSSION 93

alten China, die eine wichtige Hilfe ist bei dem Studium des Linien-
kampfes und des gedanklichen Kampfes bei militirischen Dingen und
treibt die Kritik an Konfuzius und Lin Biao voran.

3. Das Verhdltnis von Laozi zu Han Fei

Lag bei Zhai Qing der Schwerpunkt der Erérterungen im Nachweis der
militirischen Bedeutung des Laozi Textes, so stellt Yan Feng die Be-
ziehungen zwischen Laozi und Han Fei in den Mittelpunkt seiner Aus-
fithrungen. Zhai Qing hatte zum SchluB} des Kapitels einen weiterfiihren-
den historischen Ausblick gegeben, den ich ausgelassen habe, da er hier
vertieft und erweitert dargestellt werden soll. Ausgangspunkt der Dis-
kussion ist der gemeinsame, klassenbedingte Ursprung von Konfuzianis-
mus und Taoismus in der Sklavenhalterklasse® in seiner Gegeniiber-
stellung zu Han Fei, der als Legalist der neu entstehenden Grundbe-
sitzerklasse zugeordnet ist. Han Fei eignete sich kritisch die Ansitze von
Laozi an, die dem Sieg des feudalistischen Systems dienen; das heiBt,
daB er sich besonders die dialektischen Ansitze Laozis aneignete, jedoch
die idealistischen Denkformen beiseitelieB. Han Fei hatte so die Auf-
gabe, den Nachweis in der Theorie zu erbringen, daB3 die neu entstehen-
de Grundbesitzerklasse gesetzmiBig die Macht erringen und so sich vom
Schwachen zum Starken entwickeln muBte. Jeder Vertreter eines philo-
sophischen Ansatzes, der — wie beim Konfuzianismus — auf ewige und
unverinderliche Werte ausgerichtet war, muflte notwendigerweise
zum Feind werden. So wurden die konfuzianischen Leitsitze «Das Alte
und das Neue haben ein Gesetz» % und «Vertraue und liebe das Altex» 7
durch die dialektischen Ansitze in Frage gestellt, und Han Fei konnte
seine Kritik an den konfuzianischen Grundsitzen entwickeln.

Die dialektischen Ansitze bei Laozi werden allerdings als zwiespiltig
beschrieben; sie haben also gute und schlechte Qualititen. Laozi sieht,
wenn auch noch nicht in aller Schirfe, die Einheit der Gegensitze, wie
hoch — tief, schén — haBlich, fort- und zuriickschreiten usw., und ent-
wickelt auch schon den Gedanken, daB sich die Gegensitze auf ihren



94 ROLF HOMANN

Scheitelpunkt zu bewegen, von dem aus sie sich zu ihrem Gegenteil ent-
fernen. Aber durch die Klassenzugehorigkeit zu der noch nicht ent-
machteten Sklavenhalterklasse kann Laozi nicht die Zerstorung der alten
Bedingungen und die Entwicklung des Neuen anerkennen, da dadurch
die Reproduktion der eigenen Position unmdglich wiirde. Diese Hoff-
nung auf einen neuen Aufstieg der eigenen Klasse wird durch eine be-
wubBte, retrospektive Haltung und einen bedingungslosen Pazifismus ge-
kennzeichnet, wie ihn Yan Feng bei folgenden Laozi-Stellen sieht :

See, all things howsoever they flourish
Return to the root from which they grew.*

oder:
I do my utmost to attain emptiness,
I hold firmly to stillness.
The myriad creatures all rise together
And I wait their return.®
und:

In each case it is because they prefer what does not lead to strife,
and therefore does not go amiss.”

Diese riickwirtsgerichtete Kreislauftheorie, die wohl die Bewegung im
historischen ProzeB anerkennt, mufl von der neuaufkommenden Grund-
besitzerklasse zuriickgewiesen werden. Han Feis Leistung besteht nun
darin, daB er die dialektischen Ansatze Laozis kritisch weiterentwickelt,
‘indem er die «idealistischen» Ziele bei Laozi auf den Kopf stellt und die
stindige Wandlung der Dinge betont.

«Inasmuch as everything has its unique principle
and Tao disciplines the principles of all things,
everything has to go through the process of
transformation. Inasmuch as everything has to
go through the process of transformation it has
no fixed frame.»”*

und

«There are as many situations as there are generations.» e



DIE LAOZI-DISKUSSION 95

Mit diesem Ansatz kritisiert Yan Feng, daB Laozi sich nicht iiber die
beiden Seiten des Widerspruchs im klaren ist und vor allem, daf3 Laozi
in einer passiven Haltung stehenbleibt und nicht den Kampf fordert, um
die Umwandlungen voranzutreiben, auch wenn er die Voraussetzungen

dafiir erkennt.

«Was du willst zwingen

MuBt vorher du lingen.

Was du willst schwichen
MuBt vorher du stark machen.
Wen du willst aufgeben

Den muBt du hinaufheben.

Von wem du willst haben
Den muBlt du begaben.»

Die passive, abwartende Haltung sieht Yan Feng in der Aussage, daB3

«die zehntausend Dinge von selbst sich entfalten» , und, in bezug zum
Verhiltnis zur Herrschaft, da3

«Wenn einer begehrt, das Reich zu nehmen
Um an ihm zu tun —

Ich sehe voraus, daB er scheitert.

Wer ihm antut, zerstért es,

Wer es festhilt, verliert es.»

Folgerichtig wird auch die Utopie Laozis «Ein kleines Land! Ein Volk
gering an Zahl» 7 als das Trugbild einer anarchischen Verwirklichung
abgetan.

- Im Gegensatz dazu erkennt Han Fei die Ungleichheit der beiden Seiten
des Widerspruches, indem er sagt: «In general, things that do not
flourish together are Yin and Yang77.» Weiter ist sich Han Fei dariiber
im klaren, daB3 nicht nur in der Natur, sondern auch in der menschlichen
Gesellschaft Widerspriiche nur im Kampf zu 16sen sind. Diese Wider-
spriiche, auch die zwischen Fiirst und Untertan, sind tigliche Ausein-
andersetzungen und Kimpfe «Superior und Inferior wage one hundred
battles a day» 7. Im Gegensatz zu Laozi betont Han Fei das aktive Ein-
greifen bei der staatlichen Machtausiibung :



96 ROLF HOMANN

«Man encountered by misery feels afraid in mind. If he feels afraid in mind,
his motives of conduct will become straight. If his motives of conduct are straight,
his thinking processes will become careful. If thinking processes are care-
ful, he will attain principles of affairs.»”®

Oder negativ ausgedriickt:

«When an arrogant attitude appears, his conduct will become wicked and his
actions unreasonable. If his conduct is wicked, he will come to an untimely
end.»®°

Auch gegeniiber dem «Selbstentfalten» der Dinge bei Laozi bezieht
Han Fei eine andere Position :

«Therefore, if you present discussion first in the governmentand draw your
conclusions from them later, then thoughtful and planful personages will
know the right decision to make. Likewise, supposing you want squares and
circles and follow the compass and squares, then the accomplishment of any task would
take its shape. As with everything following the compasses and squares, thinkers
and speakers must inspect and follow the compasses and squares.»**

Auch der Ansatz, «daB das Schwache das Starke besiegt» (vgl. S. 88),
wird unter Heranziehung historischer Beispiele als ein Aufruf zu kimp-
ferischem Handeln interpretiert. Yan Feng sieht gegeniiber dem Rela-
tivismus, in den Laozis dialektische Ansitze miinden, einen entschei-
denden Fortschritt bei Han Fei, der innerhalb seiner Evolutionstheorie
einen Riickschritt nicht zuliBt. «Once the law is fixed, nobody can
damage it by means of virtuous words®.» Allerdings ist das Ziel der evo-
lutiondren Entwicklung bei Han Fei begrenzt, da er den Sieg der Grund-
besitzerklasse als endgiiltig ansieht. Er verlaBt hier das dialektische Den-
ken, indem er weitere Klassenauseinandersetzungen und Entwicklun-
gen in der Gesellschaft ausschlieSt.

Ein groBerer Raum wird der Gegeniiberstellung der idealistischen
Grundposition Laozis beim Begriff «Dao» #und der materialistischen bei
Han Fei eingerdumt. Fiir Han Fei hat Dao keinen transzendentalen Bezug
und keine Existenz vor dem Sein «that which begins with the creation of
heaven and earth» 3, Dao wird bei Han Fei zum Gesetz der materiellen



DIE LAOZI-DISKUSSION 97

Bewegungen, und der Ursprung der Materie liegt in der Materie selbst.
«Tao is the way of everything, the form of every principle.»

Deutlich zeigt sich die Umgestaltung zentraler taoistischer Begriffe
bei der Ausiibung der Herrschaft. Wenn ein feudaler Herrscher (d.h.
ein Herrscher aus der neuentstandenen Grundbesitzerklasse) die tao-
istische Maxime «die Natur des Tao, die in der Leere, Stille und dem
Nicht-Handeln besteht» korrekt bei seiner Herrschaft anwendet, so
kann er «without handling anything himself, (...) tell skillfulness from
unskillfulness, without his own concerns of mind, he can tell good from
bad luck» . Dieses beinhaltet nun nach Yan Feng in einem feudalisti-
schen, zentralen Herrschaftssystem, bei dem alle Beamten ihre Pflichten
erfiillen, daBl durch diese Art des «Nicht-Handelns und Regierens» die
zentrale Herrschaft gerade gestirkt wird.

Han Fei hat also Teile der taoistischen Ideen kritisch fiir die Bediirf-
nisse der neuentstehenden Grundbesitzerklasse umgewandelt und da-
mit das gedankliche System fiir den anti-konfuzianistischen Kampf ent-
wickelt. Jedoch, so schrinkt Yan Feng ein, ist es der Kampf einer Aus-
beuterklasse (Feudalsystem) gegen eine andere (Sklavenhaltersystem),
und von einem spiteren Zeitpunkt aus mufl man die Beschrinktheit der
Gedanken Han Feis aus seiner Zugehdrigkeit zur neuen Ausbeuterklasse
(Grundbesitzerklasse) erkliren.

4. Der Taoismus in seinem wechselseitigen Verhdltnis

zu Konfuzianismus und Legalismus

Lan Si stellt in seinem Artikel {iber die Stellung des Taoismus in dem
legalistisch-konfuzianistischen Kampf die weitreichendsten Analysen
tiber die wechselseitigen Biindnisse des Taoismus dar. Nach einer kurzen
Wiirdigung der umfassenden Problemstellung des kurzen Laozi-Textes —
Politik, Kriegswesen, Kultur, Ethik usw. —arbeitet Lan Si die Gegenpo-
sition Laozis gegen den Konfuzianismus und gegen den Legalismus her-
aus. So wendet sich Laozi gegen die zentralen konfuzianischen Werte
wie Riten und Menschlichkeit :



98 ROLF HOMANN

«The rites are the wearing thin of loyality and good faith
And the beginning of disorder.»*’

und:

«Wenn der groBe Weg ist aufgegeben,

Gibt es ,Menschlichkeit und Rechtlichkeit®.

Wenn Klugheit sich und Findigkeit erheben

Ist auch das ,Kiinstlich Gute® nicht mehr weit.

Wenn die sechs Blutsverwandten nicht in Einklang leben,
Gibt es die ,Kinder-Ehrerbietigkeit,

Regiert das Herrscherhaus in Zwist und Wahn,

Gibt es den ,Lauteren Untertan¢.»

Ebenso wendet sich Laozi auch gegen die legalistischen Grundposi-
tionen wie Gesetz und Kampf (vgl. S.94/95):

«Je mehr Gesetz und Weisung man erliBt,
Desto mehr Rauber gibt’s und Diebe.»*

Die oben schon kurz erwihnte Utopie bei Laozi (s. S. 95):

«Ein kleines Land! Ein Volk gering an Zahl!

Man sieht von Ferne wohl das Nachbarland,
Die Hihne sind, die Hunde noch zu héren,

Das Volk wird alt, und wenn sie sterben,
War dennoch keiner, der zum Nachbarn fand.»*°

wird von Lan Si als eine Utopie eingeschitzt, die weder etwas mit dem
konfuzianischen goldenen Zeitalter der westlichen Zhou-Zeit zu tun hat,
noch dem von den Legalisten angestrebten Feudalzeitalter entspricht.
Vielmehr sei sie eine Utopie, die einem alleinstehenden Baum oder ei-
nem separat geffneten Weg gleicht.

Ausgehend von der rhetorischen Frage, ob es sich beim Taoismus um
eine dritte Linie handelt, kommt Lan Si zu dem Schlu3, daB die Taoisten,
die sich selbst als die Schwachen bezeichnen, eben doch Vertreter der
schon weitgehend entmachteten unteren Sklavenhalterklasse sind. lhre
Utopien des «kleinen Landes» sind demnach Utopien eines kleinen
Sklavenhalterstaates, die in letzter Konsequenz wieder zur Restauration



DIE LAOZI-DISKUSSION 99

eines grofen Sklavenhalterstaates fithren miiiten. Das bedeutet gegen-
iiber dem Legalismus, daB sie zwar oberflichlich in ihrem Antikonfu-
zianismus iibereinstimmen, aber, durch die gemeinsame Klassenzuge-
horigkeit mit den Konfuzianern, eine ganzlich andere Zielvorstellung
haben.

AuBler dem idealistischen Dao-Begriff bei Laozi kritisiert Lan Si die
ﬁbereinstimmung der Erkenntnisansitze im Lun Yii und Laozi:

«Ohne das Tor zu verlassen, kannst du das Erdreich erfassen.»®*
und '

«Geboren werden und es wissen.»*?

Zusammenfassend fiir die weiteren Analysen weist Lan Si auf die
Widerspriichlichkeiten im Denken des Laozi hin, die einen groflen
Spielraum fiir die beiden philosophischen Hauptrichtungen Legalismus
und Konfuzianismus bei der Adaption der taoistischen Gedanken ein-
riumen. Wihrend der Konfuzianismus in spiterer Zeit die idealistischen
und antilegalistischen Tendenzen im Laozi weiterentwickelte, konnte
der Legalismus die Kritik am Konfuzianismus und die dialektischen An-
sitze fiir seine Zwecke benutzen.

4.1 Dao nach aullen, fa nach innen

Obwohl der Konfuzianismus unter Qin Shi Huang — nicht nur durch die
Verbrennung der konfuzianischen Klassiker — eine entscheidende
Schwichung erlitten hatte, muBlte die nun herrschende Grundbesitzer-
klasse der frithen Han-Zeit dennoch wachsam sein. Durch die Wirren
der Herrschaftsablosung von Qin zu Han war es in Guandong zu einem
neuen konfuzianischen Zentrum gekommen, das durch starke separa-
tistische Bestrebungen die Han-Dynastie bedrohte. Erst Cao Can% wen-
dete sich dann entschieden gegen den Konfuzianismus :

«Upon his arrival in Ch’i, Ts’ao Ts’an summonedall the eldersand scholars
of the state and inquired of them how he should go about bringing peace
and stability to the people. But there were hundreds of Confucian scholars



Io0 ROLF HOMANN

making their home in Ch’i, and each of them told him something different.
Ts’ao Ts’an had not made up his mind ...»°*

Cao Can folgte dann, bei der Ausiibung seiner Pflichten als Premiermi-
nister, den Lehren von Huang und Lao:

«Master Kai responded and in an interview with Ts’ao Ts’an advised him
that the way to govern was purity and stillness, so the people of themselves
would find peace ... In the governing of Ch’i, Ts’ao Ts’an on the whole
followed Taoist teachings.»°*

Die Ubernahme der Huang-Lao-Lehren, so Lan Si, charakterisiert die
ersten sechzig Jahre der Han-Zeit. Sie sind der Ausdruck des legalistisch-
konfuzianischen Kampfes, der jetzt in der Form des Kampfes zwischen
den Huang-Lao-Lehren und dem Konfuzianismus sichtbar wird. Dieser
Vorgang der Auseinandersetzung wird von legalistischer Seite als «Dao
nach auBlen, fa nach innen» bezeichnet.

Ausgehend von zwei Marx-Zitaten entwickelt Lan Si die wesentlichen

Unterschiede zwischen den Legalisten der Vor-Han-Zeit und denen der
frithen Han-Zeit:

«Die fritheren Revolutionen bedurften der weltgeschichtlichen Riicker-
innerung, um sich iiber ihren eigenen Inhalt zu betéuben.»*®

und:;

«Gerade in solchen Epochen revolutionirer Krisen beschwéren sie dngstlich
die Geister der Vergangenheit zu ihren Diensten heraqf, um in dieser altehrwiir-

digen Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neue Weltge-
schichtsszene aufzufiihren.» %’

Wihrend der Legalismus der Qin-Zeit klar die eigene Klassennatur der
Grundbesitzer «herausposaunte», da die Gegner nur die letzten der
Sklavenhalter waren, war der Legalismus der friihen Han-Zeit in einer
wesentlich komplizierteren Lage. Angesichts des Untergangs der Qin-
Dynastie und der damit verbundenen Bauernaufstinde, hatte die Staats-
macht der westlichen Han zwar die Erfolge der bauerlichen Revolution
genutzt, sie war aber auf der anderen Seite gezwungen, sowohl die bau-



DIE LAOZI-DISKUSSION 101

erlichen Krifte zu unterdriicken als auch die restaurativen konfuziani-
schen Krifte unter Kontrolle zu halten.

Im Sinne der Marxschen Zitate entwickelt Lan Si den Gedanken, daB3
der Gelb-Kaiser und Laozi zu Bildern gemacht wurden um zu zeigen, daB
man nur durch Kampf dem Kampf entgeht und so den Separatismus be-
seitigen kann. Hierzu gehéren die bekannten Kampfe des Gelb-Kaisers
und besonders sein Verhalten gegeniiber dem Volk:

«Ceux qui dans le monde ne se soumirent pas a lui, Hoang-ti les poursuivit
et les dompta, ceux qui tinrent calmes, il les laissa aller. Il fit les percées
dans les montagnes, il ouvrit des routes. Il n’avait pas un moment pour se
reposer en paix.»*’

Laozi wird dagegen von den Legalisten als Lehrer des Konfuzius*® ge-
lobt, um so die konfuzianischen Helden Yao, Shun und Konfuzius durch
die noch ehrwiirdigeren Gestalten des Gelb-Kaisers und Laozis zu iiber-
treffen.

In der folgenden Gegeniiberstellung werden wiederum die zentralen
Begriffe Laozis und die legalistischen Umwandlungen besprochen. Auch
bei Lan Si ist die Ubernahme der Begriffe «Dao» und «Dao bewahren»
wichtig. Beide Begriffe werden von den Legalisten nominell iibernom-
men, aber gleichzeitig geschickt weiterentwickelt, indem Dao und Fa
(Gesetz) als identisch erklirt werden.

«Aus dem Dao entsteht das Gesetz.»'*
und:

«Wenn man das Dao greift; entsteht das Gesetz und niemand wagt, es zu
verletzen. Wenn das Gesetz steht, wagt niemand, es abzuschaffen.»™**

So sagt man, nach Lan Si, daB man das Dao verehrt, aber in Wirklichkeit
Fa (Gesetz) meint.

Auch die Diskussion um die Begriffe «Stille» und «Nicht-Handeln»
wird noch einmal im Zusammenhang mit Cao Can erlautert. In einer
Auseinandersetzung mit Kaiser Hui erklirt Cao Can die Begriffe, indem
er sagt:



102 ROLF HOMANN

«Emperor Kao-tsu and Hsiao Ho brought peace to the empire, and because
of them the laws by which it should be governed have been made plane.
Now if your majesty would be content to sit quietly upon the throne,
while I and other officials guard our posts and endeavor to carry out the
laws without error, would that not be sufficient.»***

Hier kommt Lan Si zu dhnlichen Schliissen wie Yan Fang (vgl. S. 97).
Auch in seinem Urteil iiber den Pazifismus Laozis und die kimpferische
Grundhaltung der Legalisten kommt Lan Si zu den oben genannten
Schliissen, wobei er noch zur Stirkung seiner Thesen Jia Yi**einbezieht.
Diese kimpferische Grundeinstellung unter dem Deckmantel des «Dao
nach auBen und fa nach innen» fiihrte beim Han-Kaiser Wu dazu, daB der
endgiiltige Sieg der Grundbesitzerklasse gesichert war.

4.2 Durch den Konfuzianismus den Taoismus erkliren

Im letzten Kapitel seines Aufsatzes untersucht Lan Si die Bewegung des
Konfuzianismus gegen das Biindnis von Legalismus und Taoismus in den
Huang-Lao-Lehren. Die Konfuzianer benutzten nun ebenfalls den Tao-
ismus, um ihre eigenen Ideen zu propagieren, indem sie sich der Me-
thode bedienten «durch den Konfuzianismus den Taoismus erkliren».
Als Hauptvertreter dieser Richtung wird Liu An mit seinem Werk Huai-
nan-zi vorgestellt. Deutlich wird die Verbindung taoistischer und kon-
fuzianistischer Gedanken im Vorwort Gao Xius zum Huai-nan-zi:

«/Liu An/ erklirte Dao und De und vereinigte sie mit Ren und Yi, darauf-
hin schrieb er dann dieses Buch.»'**

In die gleiche Richtung geht Lan Sis Kritik an Liu Ans Ankniipfungen
an die Klassiker-Traditionen, wobei nach Liu An «in dltester Zeit das
Dao verkorpert wurde» ™6 und in seiner Zeit — «der Generation des
Endes» — es notwendig ist, Ren und Yi zu bewahren;

«denn der Fiirst hat nichts zum Leben, das nicht menschlich und gerecht
ist. Verliert er Menschlichkeit und Gerechtigkeit, dann verliert er das,
wodurch er lebt.»'"’



DIE LAOZI-DISKUSSION 103

Als Vorbilder aus dem Altertum nimmt Liu An von den Konfuzianern
hochgeschitzte Personlichkeiten wie Wu Wang 8, Cheng, Gang*? und
Zhou Gong° und dndert damit nachhaltig den taoistischen «Weg der
Alten» in konfuzianische Vorbilder um. Mit der Aufnahme konfuziani-
scher Vorbilder verbindet Liu An gleichzeitig eine scharfe Kritik an den
Zustinden der Han-Zeit, indem er

«die Fiille der friiheren Generation lobt und die ungerechte Regierung der
spiteren Generation tadelt».

Durch eine weitere Umdeutung Liu Ans, daB das taoistische Dao dem
konfuzianischen Mandat des Himmels entspreche, kommt Lan Si zu
einer scharfen Kritik der magischen Vorstellungswelt Liu Ans und den
daraus abgeleiteten politischen Handlungsanweisungen. Im dritten Ka-
pitel des Huai-nan-zi wird die Vorstellung entwickelt, daBl durch die
ﬁbereinstimmung des menschlichen Fiihlens und Handelns mit dem
Himmel, aus den Vorzeichen des Himmels auf Storungen in der mensch-
lichen Gesellschaft geschlossen werden kénne; so lasse das Auftreten
von Wirbelwinden auf Grausamkeit und Morde schlieBen, Insektenpla-
gen auf den MiBbrauch von Gesetzen und Erlassen usw.r, Ahnliche
Momente bestimmten nun Liu An tatsichlich bei den Vorbereitungen zu
seiner Revolte.

«In the sixth year of chien-yiian (135 B. C.) a comet appeared in the sky.
The king of Huai-nan was secretly wondering what it portended when
someone said to him, ‘Some years ago, when the armies of Wu rose in
revolt, a comet appeared. Its tail was no more than a few feet long, and yet
the battles which raged at that time drenched the earth with blood for a
thousand miles. Now a comet has appeared which is so long it fills the sky.
It must portend a great uprising of the armies of the empire!’ ... He (Liu
An R. H.) therefore began to manufacture the weapons and tools for
agressive warfare in ever increasing quantities, set aside stores of gold and
cash, and sent bribes and gifts to wandering knights and men of unusual
ability in the provinces and other feudal kingdoms ... and plunged even

deeper into plans for revolt.»***

Liu An setzte damit eine lange Reihe von Aufstinden der Lehnsfiirsten
* fort, die die restaurativen Krifte der Sklavenhalter reprisentierten. Bei



104 ROLF HOMANN

seinem kurzen Aufstand wurde Liu An dann vernichtend geschlagen und
zum Selbstmord getrieben.

Lan Si schlieBt aus diesen Analysen, da der Legalismus mit dem Prin-
zip «Dao nach auBlen, fa nach innen» und der Konfuzianismus mit dem
«durch den Konfuzianismus den Taoismus erkliren» sich zwar beide auf
das vorliegende System des Taoismus stiitzten, aber aufgrund der unter-
schiedlichen Voraussetzungen bei der Adaption zu einer vollstindig
anderen politischen Praxis kamen. Letztlich kann man — so Lan Si — den
Wert einzelner philosophischer Aussagen nur durch eine marxistische
Analyse feststellen, die durch die Erscheinungen hindurch zu den Ur-
sachen des Problems vordringt und die so die politische Richtung und
den Klassennutzen der Schulen und Institutionen bestimmen kann.

Z usammeqfassun g

Vor den Funden von Ma-wang-dui haben sich mit der Laozi-Diskussion
in der Volksrepublik China kurz D.Munro in seinem Artikel «Chinese
Communist Treatment of the Materialist Conception of History» 13 und
ausfiihrlich R.P.Kramers in «Die Lao-Tzu-Diskussion in der chinesi-
schen Volksrepublik» 14 auseinandergesetzt. Gegeniiber der Diskussion
Ende der fiinfziger, Anfang der sechziger Jahre, deren Hauptfragen nach
Kramers folgende Punkte waren:

1. Die Frage nach der Zeit der Abfassung des Tao te ching und die da-
mit verbundene Frage nach der Beziehung zwischen Lao-tzu, dem an-
geblichen Autor, und dem Tao te ching

2. Das Problem der sozialgeschichtlichen Deutung des Gedankengu-
tes im Tao te ching, oder, marxistisch gesagt, die Frage, welche Klassen-
interessen die Gedanken des Tao te ching-Autors vertreten.

3. Das fiir die Diskussion wichtige Problem der Deutung des Tao te
ching als philosophisches System und die fiir die kommunistischen
Denkhistoriker zentrale Frage, ob dieses System als idealistisch oder als
materialistisch zu bewerten seis



DIE LAOZI-DISKUSSION 10§

haben sich die neuen Schwerpunkte der Diskussion nach den Funden
deutlich durch die Theorien der Linienkimpfe verschoben. Durch die
unterschiedlichen Ubernahmen der Gedanken des Laozi und durch den
Versuch einer Aufteilung in einen dlteren — besonders dem militirischen
strategischen Denken verpflichteten — Teil und einen idealistischen Dao-
Teil, entstehen eigentlich «zwei Laozi-Texte». Fiir die Historiker und
Philosophen der Volkrepublik ist der wesentliche Teil das fiir die legali-
stische Weiterentwicklungund das militirische Denken unmittelbar ver-
wertbare De-jing, also der nach den Funden erste Teil des Laozi. Der
Dao-Teil mit seinen stark idealistischen Teilen wird als der gesell-
schaftlichen Entwicklung entgegengesetzte Theorie verurteilt, vor allem
auch, weil sich die restaurativen Elemente hier Argumente gegen die
Legalisten aneignen konnten. Allerdings sind die von Kramers aufge-
fiihrten Diskussionspunkte nuraus derzentralen Positionzuriickgetreten,
werdenaber in allen Diskussionen zumindest mit in den Argumentations-
rahmen einbezogen.

Auch wenn man den Grundkonstanten, die augenblicklich die Dis-
kussionen in der Volksrepublik China beherrschen, kritisch gegeniiber-
steht, wie zum Beispiel der Annahme einer Sklavenhalterperiode oder
dem ausschlieBlich anzuwendenden Konzept des Linienkampfes, er-
bringen die weiten Diskussionen in der Volksrepublik wesentliche Er-
kenntnisse fiir die Probleme der alten chinesischen Geschichte und
Philosophie. Der Ansatz einer unterschiedlichen Biindnispolitik scheint
mir eine wesentliche Weiterentwicklung im Vergleich zu den synkre-
tistischen Ansitzen zu sein. Auch die enge — manchmal fiir den westli-
chen Leser iibertriebene — historische Dimension bei der Interpretation
der Philosophie, ist nicht nur fiir die Deutung der ersten Han-Zeit von
Wichtigkeit. A

Von Interesse sind sicherlich die Umdeutungen von Philosophen wie
Huai-nan-zi zum Konfuzianer bzw. Jia Yi zum Legalisten. Auch treten
jetzt einige historische Personlichkeiten, wie der Minister Cao Can, mit
Recht in den Mittelpunkt der Betrachtung.



106 ROLF HOMANN

Auch fiir die Einschitzung des Taoismus, insbesondere iiber die Ent-
stehung und Beeinflussung der Ideen im historischen Kontext, muf3 eine
Aussage, «die den Taoismus als eine retrospektive Lehre, die als Ideolo-
gie einer untergehenden Gesellschaftsschicht entstand»*¢ auffaBt, in
ihrer Eindeutigkeit zumindest relativiert werden.

Insgesamt scheint mir die Bedeutung der Funde von Ma-wang-dui
nicht nur fiir die Philologie des Dao-de-jing von Bedeutung zu sein, son-
dern wir miissen in den Arbeiten der Volksrepublik einen legitimen
Beitrag zur Interpretation des Laozi und seiner vielfiltigen Wirkungen in
Philosophie und Geschichte sehen. |

Dieser Beitrag zur Laozi-Diskussion hofft, in den «Asiatischen Studien»
vom Aufsatz von v. Tscharner 7 «Laotse-Spriiche iiber den Krieg» iiber
die wichtige Arbeit von Kramers zu einer vorléiuﬁgen Fortsetzung dieser
Diskussionen beizutragen, wobei die Aufarbeitung der neugefundenen
Texte eine wichtige Aufgabe bleibt.

ANMERKUNGEN

1. Uber die Bedeutung der archiologischen Funde in der Volksrepublik gibt M. Loewe in
seinem Aufsatz «Archaeology in the New China» eine knappe, gute Ubersicht. Zu den Funden
von Ma-wang-dui vgl. S. 7ff. ... Eine kurze Beschreibung der wichtigsten Artikel iiber die
Griber 2 und 3 in den Zeitschriften Wenwu und Kaogu gibt J. K. Riegel, 1975: «A Summary
of some Recent Wenwu und Kaogu Articles on Mawangdui Tombs Two and Three», S. 10~15.

2. Vgl. Riegel 1975: S, 11 «Tomb Three ist located 4.3 meters to the south of Tomb
One. The north and west walls of the tomb pit as well as its entrance passage were partially
damaged when the south wall of Tomb One was being built.» und Riegel 1975: S. 12 «Tomb
Three stands in sharp contrast to Tomb Two for, though it too seems to have suffered con-
siderable damage due to water seepage, more than a thousand reasonably well preserved
items were found within it. All that remains of the corpse however, are enough bones to de-
termine that a male of about thirty years of age was interred.»

3. Neben den Laozi-Kopien wurden medizinische Texte (siehe z. B. Wenwu 1975: 6,
S. 1—sund 9, S. 35-48), ein Yi-jing und ein Zhan-guo-ce-Text (kurze Beschreibung in Kaogu
1975: 1, S. 47—57) gefunden.

4. Die Beschreibung der Kopien und ihre philologische Bedeutung sind eine Zusammen-
fassung der Artikel Kaogu 1975: 1, S. 47-57, darin S. 49—50, und Wenwu 1974: 11, S. 1-7,
siehe S. 79-86.

5. Dieser Zusammenfassung liegt der Artikel Xuexi yu Pipan 1974: 10, S. 3—9 zugrunde,
siehe S. 86-92.



DIE LAOZI-DISKUSSION 107

6. Dieser Zusammenfassung liegt der Artikel Lishi yanjiu 1975: 3, S. 76-80 zugrunde,
siche S. 92—97.

7. Dieser Zusammenfassung liegt der Artikel Lishi yanjiu 1975: 3, S. 86—94 zugrunde,
siche S. 97-104.

8. Xiao-zhuan, Li Si, der Minister von Shi-huang-di, legte die kleine Siegelschrift fest.
Karlgren 1975: S. so.

9. Li-shu. Eine Schrift, die zu Beginn der Han-Zeit in Gebrauch kam. Vgl. Karlgren 1975
S. 50/51; vgl. auch Kaogu xuebao 1975: 1, S. 7und S. 7, N. 1.

10. Kaogu 1975: 1, S. 49—50.

11. Xing-shan, vgl. Mengzi.

Legge 1960: vol. 2, S. 234 «Mencius discoursed to him how the nature of man is good, and
when speaking, always made laudatory reference to Ydo and Shun».

12. Shen-du, vgl. Da-xue. ‘

Legge 1960: vol. 1, §. 366 «This is called self-enjoyment. Therefore the superior man must
be watchful over himself when he is alone.» S. 367 «What truly is within will be manifested
without. Therefore the superior man must be watchful over himself when he is alone.»

13. Yin Yi in g1 Kapiteln. Han Shu Kap. 30, S. 1729.

14. Vgl. Shiji Kap. 3, S. 94, Ubersetzung Chavannes 1967: Bd. 1, S. 178-179: «une
autre tradition dit: I Yin était un simple particulier; T’ang envoya des gens le chercher en
lui offrant des présents; ils s’en retournérent cinq fois, mais enfin il se résolut A venir; c’est
en accompagnant T’ang qu’il discourut sur le Roi simple et les neuf Maitres». Hierdurch er-
gibt sich ein enger Zusammenhang mit dem Werk «Yin Yi» und den «Diskussionen iiber die
neun Herren», wobei angenommen wird, daB das zweite ein Teil des ersten ist.

15. Fa-jun, Der erste der neun Herren. Chavannes 1967: Bd. 1, S. 179, N. 1: «Les
princes de la loi (c’est-a-dire les princes qui régnent en applicant des lois sévéres, comme
Hiao, duc de Ts’in, ou Ts’in Che houang ti).»

16. Eine ausfiihrliche Diskussion iiber den Anhang 2 befindet sich in Wenwu 1974: 11,
S. 21-27.

17. Huang-di si-jing in 4 Kapiteln. Han Shu Kap. 30, S. 1730; vgl. auch Kaogu xuebao
1975: 1, S. 8—10, wobei andere Zuordnungen auf S. 1o diskutiert werden.

18. Kaogu 1975: 1, S. 49. Das Werk ist unter den taoistischen Biichern mit 22 Kapiteln
aufgefiihrt. Han Shu Kap. 30, S. 1731.

- 19, Kaogu xuebao 1975: 1, S. 38,

20. Wenwu 1974: 11, S, 8; vgl. auch Kaogu xuebao 1975: 1, S. 7, auch N 1, 2, inder
die Datierung des Textes A auf 195—180 und Text B auf 179—-168 v. u. Z. gelegt wird.

21. Die daraus gezogenen SchluBfolgerungen finden sich auf den Seiten 86ff.

22. Vgl. die kritische Anmerkung von Chang 1975: S. 48, N 7: «Die ersten beiden
Zeilen dieses Zitats erscheinen gewohnlich im Kapitel XIX. Der Originaltext des Tao Te
Ching war jedoch nicht in Kapitel unterteilt. Die Aufteilung nach Kapiteln geht auf Ho
Shang Kung aus der Han-Dynastie zuriick, der einige Jahrhunderte nach Lao Tzu lebte. Oft
brechen diese willkiirlich unternommenen Aufteilungen offensichtliche Bedeutungseinheiten
auseinander. So auch in diesem Fall, wo die ersten beiden Zeilen deutlich zu dem sich weiter-
entwickelnden Gedankengang gehiren.»

23. Lau 1967: S. 87; vgl. die Ubersetzungen an der entscheidenden Stelle:



108 ROLF HOMANN

Debon 1967: S. 55: «Wahrlich, die Wesen ...»
Duyvendak 1953: S. 69: «Car les étres sont tantot ...»
Waley 1965: S. 179: «For among the creatures ...»

24. Die Stellung der ersten Zeile in Kap. 20 ist bei vielen Laozi-(Ibersetzern problema-
tisch. Vgl. Lau 1967: S. 76 N, : «This line is clearly out of place in this chapter, and should,
almost certainly, form part of the last chapter, but there is disagreement among scholarsas to
the exact place in the last chapter to which it should be restored. I am inclined to the view
that it should be the first line. In that case, it should also be the first line of 43.»

Vgl. auch Duyvendak 1953: S. 45: «La premiére phrase que certains commentateurs vou-
draient ajouter au chapitre précédent est & mon avis la clef de ce passage ...»

25, Lau 1967: S. 74—76.

26. Duyvendak 1953: S. 43.

27. Lau 1967: S. 101.

28, Lau 1967: S. 103.

29. Debon 1967: S. 42. Auch Waley 1965: S. 170 liest «From the time of old till now».

29a, TT 346, S. 6a.

30. Duyvendak 1953 : S. 49: «Pour ,depuis ’antiquité jusqu’a présent®, il faut peut-étre
lire, avec quelques textes: ,du présent jusqu’a I’antiquité‘, a cause de la rime du mot ,anti-
quité‘ kou avec k’iu ,abolir¢ et fou ,commencement* ...»

31. Lau 1967: S. 106.

32. In einem Kommentar von Wang Bing zum Yin-yang lei-lun wird jiong in der Bedeu-
tung von Hitze gebraucht.

33. Debon 1967: S. 36. Duyvendak 1953: S. 23 iibersetzt in Anlehnung an den Aufsatz
von Demiéville «Le Miroir spirituel» statt Blick «miroir». Auch Lau 1967: S. 66 iibersetzt
«mirrory, ; ,

34. DaBl die Bedeutung «Spiegel» korrekt ist, wird in der Wenwu 1974: 11, S. 6, nach-
gewiesen. An Hand alter Schriftzeichen wird aufgezeigt, daB lan das alte Zeichen fiir ein mit
Wasser gefiilltes Becken ist, das als Spiegel benutzt wurde, indem ein Mensch in jenes
Becken hineinblickte (lan).

35. Ich breche die Beschreibung der Funde hier ab, da der SchluB des Kapitels im Wesent-
lichen nur noch von den loan-words handelt, die fiir uns an dieser Stelle wohl nicht wesent-
lich sind.

36. Fiir diese verschiedenen Traditionen sprechen einmal die Varianten der Kopien A und
B, vor allem auch die unterschiedlich gebrauchten loan-words. Zudem wird auf die unter-
schiedlichen Zitate aus dem Laozi-Text in der Zeit der Kimpfenden Reiche hingewiesen
(Wenwu 1974: 11, S. 4-5).

37. TT 417 S. 4b.

38. TT 417 S. 4b.

39. Siehe Seite 93ff. und ¢8.

40. Der Verfasser fiihrt hier historische Angaben iiber die Gré8enordnung und Dauer der
Kimpfe in der Frithlings- und Herbstperiode und der Zeit der Kimpfenden Reiche an, so
dauerte frither die Einnahme einer Hauptstadt 10 Tage, wihrend spiter von mehr als fiinf-
jahrigen Kimpfen berichtet wird.

41. Debon 1967: S. 77.



42.
43-
44.
45.
46.
47.
48,
49.
5o.
§1.
g3,
53.
54.
55+
£6.
57.
£8.
59.
60,
61.
62.
63.
64.

DIE LAOZI-DISKUSSION 109

Debon 1967: S. 56.

Waley 1965: S. 187,

Legge 1960: vol. V, S. 813.

Jaeger 1960: S. 10,

Maschke 1972: S. 60. vgl. Griffith 1963: S. 92—93.
Debon 1967: S. 109.

Zur Dialektik und/oder dem Relativismus bei Laozi s. S. 94ff.
Maschke 1972: S, 65.

Maschke 1972: S. 97 und vor allem S. 33.

Debon 1967: S. 109.

Debon 1967: S. 107.

Debon 1967: S. 62.

Waley 1965: S. 211.

Maschke 1972: S, so.

Vgl. Couvreur 1951: vol. 1, S. 233-236.

Vandermeersch 1965: S. 157/58.
Debon 1967: S. 99.

Debon 1967: S. 3.

Debon 1967: S. 57.

Debon 1967: S. 111.

Debon 1967: S. 89.

S.S. 94.

Eine groBere historische Einordnung, die Zhai Qing hier folgen liBt, habe ich ausge-

lassen, da sie im Kapitel 4, S. 97ff., ausfithrlich beschrieben ist.

65.
66.

Siehe auch S. 97-98.
Vgl. Couvreur 1913: vol. 11, S. 5§85 «En ce qui concerne le deuil de trois ans, tous

les souverains ont été d’accord, dans tous les temps la conduite des hommes a été uniforme.»

67.

Vgl. dazu Waley 1938: S, 123: «The Master said, I have transmitted what was taught

to me without making up anything of my own, I have been faithful and loved the Ancients.»

68.
69.
70.
71,
72.
73.
74.
75.
76.
77.
. Liao 1939: vol. 1, S. 59.
79.
8o.
8r1.
82.

78

Waley 1965: S. 162.

Lau 1967: S. 72.

Waley 1965: S. 151.

Liao 1939: vol. 1, S. 192.
Liao 1939: vol. 2, S. 279.
Debon 1967: S. 62.
Debon 1967: S. 63.
Debon 1967: S. 3.
Debon 1967: S. 111,
Liao 1939: vol. 1, S. 173.

Liao 1939: vol. 1, S. 176. Die unterstrichenen Teile zitiert Yan Feng.
Liao 1939: vol. 1, S. 176.
Liao 1939: vol. 1, S. 200.
Liao 1939: vol. 2, S. 322.



11O

83.

ROLF HOMANN

Zur Diskussion um die materialistische oder idealistische Grundposition bei Laozi

vgl. Kramers 1968: S. 4off.

84.
8¢,
86.
87.
88.
89.
90,
91,
92,
93.
94.
95.
96.
97.
98.
1, S.2
99.

100,
101,
102.
103.
104.

10§.

Liao 1939: vol. 1, S. 194.

Liao 1939: vol. 1, S. 191.

Liao 1939: vol. 1, S. 34.

Lau 1967: S. 99.

Debon 1967: S. 44.

Debon 1967: S. 88.

Debon 1967: S. 111,

Debon 1967: S. 78.

Vgl. Waley 1938: S. 206: «Master K’ung said, Highest are those who are born wise.»
Zur Biographie von Cao Can s. Watson 1961 : vol. 1, S. 421ff.

Watson 1961: vol. 1, S. 422.

Watson 1961: vol. 1, S. 422.

MEW 8:8S. 117.

MEW 8: S. 115.

Zu den mythischen Kidmpfen und Taten des Gelb-Kaisers vgl. Chavannes 1967 : tome
sff.

Chavannes 1967: tome 1, S, 29,

Lan Si neigt zu der Ansicht, daB Laozi mit dem Qin-General Tai-shi Tan identisch ist.
Wenwu 1974: 10, S. 30.

Wenwu 1974: 10, S. 30.

Watson 1961: vol. 1, S, 425.

Jia Yi, vgl. Giles 1968: S. 127.

HNZ 1968: S. 1; vgl. auch Wallacker 1962: S. 5: «he discoursed and discussed the

way and the virtue, collected and united (the threads of) Altruism and Propriety, and so
composed this book». :

106,

107.
108,
109.
110.

HNZ 1968: S. 153.

HNZ 1968: S, 153.

Wu Wang, erster Herrscher der Zhou, vgl. Giles 1968: S. 891.

Cheng und Gang, zweiter und dritter Herrscher der Zhou.

Zhou Gong, Bruder von Wu Wang, der fiir Cheng die Herrschaft der Zhou sicherte.

Vgl. Giles 1968: S. 162.

Il

112,
113,

. HNZ 1968: S. 36.
Watson 1961: vol. 2, S. 368/369.
Munro 1965: S. 130ff.

114. Kramers 1968: S, 31-67.
115. Kramers 1968: S. 33/34.
116. Moritz 1973: S. 11 und 26ff,

117.

Tscharner 1947: S. 6—9.



Chang 1975
Chavannes 1967
Couvreur 1913
Couvreur 1951
Debon 1967
Demiéville
Duyvendak 1953

Giles 1968

Griffith 1963
Karlgren 1975

Jaeger 1960
Kramers 1968

Lau 1967
Legge 1960

Liao 1939
Loewe
Maschke 1972
MEW 38
Moritz 1963

Munro 1965

DIE LAOZI-DISKUSSION ITI

Benutzte Werke in westlichen Sprachen

Chang Chung-yuan: Tao, Zen und schépferische Kraft;
Diisseldorf, 1975.

Chavannes Edouard: Les Mémoires Historiques de Se-Ma
Ts’ien, 7 tomes, Paris, 1967 (Nachdruck).

Couvreur S. : Li Ki ou les Mémoires sur les Bienséances et les
Cérémonies; 2 tomes, Ho Kien Fu 1913.

Couvreur S. : La Chronique de la Principauté de Lou; Paris,
1951,

Debon G. : Lao-Tse, Tao-Té-King, Stuttgart 1967.

Le Miroir Spirituel: in Sinologica 1 /2, 1974, S. 112-137.
Duyvendak ].-]J.-L.: Le Livre de La Voie et la Vertu, Paris
1953.

GilesH. A. : A Chinese Biographical Dictionary; Taipei 1968
(Nachdruck).

Griffith Samuel : Sun Tzu The Art of War, Oxford 1963.
Karlgren Bernhard : Schrift und Sprache der Chinesen, Berlin
1975.

Jaeger : Die Biographie des Wu Tzu-hsii : in Oriens Extremus,
Jg. 7, 1960, S. 1-16.

Kramers R. P.: Die Lao-Tzu-Diskussion in der Chinesischen
Volksrepublik : in Asiatische Studien XXII, 1968, S. 32-67.
Lau D. C.: Lao Tzu, Tao Te Ching, London 1967.

Legge James: The Chinese Classics, Hongkong 1960, 5 vol.
Darin: Legge 1960 : vol. 1 : The Great Learning ; Legge 1960:
vol. 2: The Works of Mencius; Legge 1960: vol. 5: The
Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen.

Liao W. K.: The Complete Works of Han Fei Tzu, 2. vol.,
London 1939.

Loewe Michael: Archaeology in the New China: in The
China Quarterly, Nr. 65, 1976, S. 1-14.

Becker H. D. : Sun Tzu Die dreizehn Gebote der Kriegskunst
(Mit einer Einleitung von G. Maschke), Miinchen 1972.
Marx Engels Werke Band 8, Berlin 1973. Darin Marx Karl,
Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte.

Moritz Ralf: Hui Shi und die Entwicklung des philosophi-
schen Denkens im alten China, Berlin 1973.

Munro D. J.: Chinese Communist Treatment of the Materi-
alist Conception of History : in The China Quarterly, Nr. 24,
1965, S. 119—-140.



112 ROLF HOMANN

Riegel 1975 Riegel Jeffrey K.: A Summary of some recent Wenwu and
Kaogu Articles on Mawangdui Tombs Two and Three in
Early China, Berkeley 1, 1975.

v. Tscharner 1947 v. Tscharner E. H.: Laotse-Spriiche iiber den Krieg: in
Asiatische Studien 1/2, 1947, S. 6—9.

Vandermeersch 1965 Vandermeersch Léon: La Formation du Légisme, Paris 1965.

Waley 1938 Waley Arthur: The Analects of Confucius, London 1938.
Hier zitiert nach einem Taschenbuchnachdruck, New York
o. ].

Waley 1965 Waley Arthur: The Way and its Power, London 1965.

Wallacker 1962 Wallacker Benjamin E.: The Huai-Nan-Tzu, Book Eleven:

Behavior, Culture and the Cosmos (American Oriental Series
No. 48), New Haven, 1962.

Watson 1961 Watson Burton: Records of the Grand Historian of China,
2 vol., New York and London 1961.

Benutzte chinesische Werke

Han Shu, 12 Binde, Peking 1975.

HNZ 1968 : Huai-nan-zi, Taipei 1968.

Lishi yanjiu 1975: 3, S. 76-80: Yan Feng, Han Fei dui «Laozi» sixiang di pipan gai-
zao.

Lishi yanjiu 1975: 3, S. 86—94: Lan Si, Daojia yu xihan rufa douzheng.
Kaogu 1975: 1, S.47-57: Zhongguo kexueyuan kaogu yanjiusuo Hunansheng
bowuguan xiezuo xiaozu, Mawangdui er, san hao mu fajue di zhuyao shouhuo. --
Kaogu xuebao 1975: 1, S. 7-38 : Tang Lan, Mawangdui chutu «Laozi» yiben juan gian
gu shishu di yanjiu —— jian lun qi yu Hanchu rufa douzheng di guanxi.

Shiji, 6 Binde, Peking 1964.

TT 346: Daojing guben pian.

TT 417: Daodejing lun bingyao yishu.

Wenwu 1974: 10, S.30—42: Mawangdui Han mu boshu zhengli xiaozu, Changsha
Mawangdui Han mu chutu daozi» yiben juanqgian yishu shiwen.

Wenwu 1974: 11, S. 1—7: Gao Heng und Chi Xichao, Shitan Mawangdui Han mu
zhong di boshu «Laozi».

Wenwu 1974: 11, S. 21—27 : Ling Xiang, Shitan Mawangdui Han mu boshu «Yi Yin -
Jiu zhuy.

Wenwu 1975: 6, S. 1—5 : Mawangdui Han mu boshu zhengli xiaozu, Mawangdui Han
mu chutu yishu shiwen — Teil 1.

Wenwu 1975: 9, S. 35—48: Mawangdui Han mu boshu zhengli xiaozu, Mawangdui
Han mu chutu yishu shiwen — Teil 2.

Xuexi yu Pipan 1974 10, S. 3—9: Zhai Qing, «Laozi» shi yibu bingshu.



DIE LAOZI-DISKUSSION I13

ZEICHENINDEX

1] 5 £ ZEIRN

[2] ¥+ & [20] £ % 4F & #2 4%
[3] A 1] % 34 K 2%
47 7 auat s
Blitn i [23] #&

[6] % % VRN &

[ #$% 9 [25] #

[8] # % [26] 7

[9] + Af& 7] E

(9] A& [28] %

(11 B 297 &

[127 301 % . 4%

[13] A% 3 &

[14] & 2] 2 &

[15] 42 [3] £ A 2

[16] 4F B¥] & AR

[17] & [35] AL 36 F

[18] #



	Die Laozi-Diskussionen in der Volksrepublik China nach den Funde von Ma-Wang-Dui

