
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Die Laozi-Diskussionen in der Volksrepublik China nach den Funde von
Ma-Wang-Dui

Autor: Homann, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LAOZI-DISKUSSION IN DER VOLKSREPUBLIK CHINA
NACH DEN FUNDEN VON MA-WANG-DUI

VON R. HOMANN

Vom November 1974 bis zum Januar 197 c wurden in Ma-wang-dui [1]
in der Nähe von Changsha die Han-Gräber Nr. 2 und Nr. 3 ausgegraben1.
Bei den Funden des Grabes Nr. 3* sind besonders einige gut erhaltene

Seidenmanuskripte alter chinesischer Texte 3 wichtig, unter denen sich

zwei Seidenmanuskripte von Laozi befinden. Diese beiden bisher ältesten

Kopien von Laozi sind zum Ausgangspunkt verschiedener
Diskussionsansätze zu Laozi und zur Stellung des Taoismus in der Legalismus-

Konfuzianismus-Auseinandersetzung geworden. Ich will hier vier
Ansätze der chinesischen Untersuchungen dieser Texte beschreiben :

1. Die Laozi-Kopien und ihre philologische Bedeutung 4

2. Die Einordnung von Laozi in die Kämpfe der Frühlings- und
Herbstperiode (770-476) und die Zeit der Streitenden Reiche (47^-2 21) 5

3. Das Verhältnis von Laozi zu Han Fei6

4. Der Taoismus in seinem wechselseitigen Verhältnis zu Konfuzianismus

und Legalismus 7.

Hierbei lasse ich die chinesischen Autoren ziemlich ausführlich zu
Wort kommen, um dem Leser einen Eindruck von der Argumentationsweise

der chinesischen Wissenschaftler zu geben.

1. Die Laozi-Kopien und ihre philologische Bedeutung

1.1 Zu den Funden

Beide Laozi-Kopien sind mit schwarzer Tusche auf Seide geschrieben.
AlsTextAwird im folgenden die ältere Laozi-Kopiebezeichnet, die in der
kleinen Siegelschrift8 geschrieben ist — bzw. in einer Schrift, die
zwischen der kleinen Siegelschrift und der Kanzleischrift 9 liegt —, als Text B

die spätere Kopie, die in der Kanzleischrift abgefaßt ist.



8o ROLF HOMANN

Der Zustand der Seide des Textes A ist gegenüber dem Text B

verhältnismäßig schlecht, was nicht zuletzt damit zusammenhängt, daß der

Text A auf einem Holzstück lag, während der Text B sich in einer lak-

kierten Schachtel befand.

Der Text A ist halbseitig auf Seide geschrieben. In einem Anhang sind

4 bisher verlorene Schriften erhalten mit ungefähr 9000 Schriftzeichen.

Zusammen mit diesen Schriften umfaßt der Text A 463 Zeilen mit
ungefähr 13 000 Schriftzeichen. Beim Text A sind Interpunktionszeichen
vorhanden. Die vier bisher unbekannten, angehängten Schriften haben

keine gesonderten Überschriften. Ihr Inhalt wird kurz folgendermaßen
charakterisiert10: Der Anhang 1 hat 181 Zeilen mit ungefähr cooo
Zeichen. In Inhalt und Sprache ist er der Richtung von Mengzi nahe. Zentrale

Punkte sind in diesem Anhang Xing-shan [2] (von Natur aus gut)"
und Shen-du [3] (sorgfältig sein beim Alleinsein) ". Der Anhang 2 hat c2

Zeilen und ungefähr 1 eoo Schriftzeichen. Inhaltlich soll er mit dem im
Literaturkapitel des Han Shu aufgeführten Werkes «Yin Yi» '3 [4] identisch

sein, oder ein Teil des Werkes «Lun jiu-zhu» [c] (Diskussionen
über die neun Herren1*, und zwar der Teil 1, «Fa-jun» [6] (Herrscher
des Gesetzes)1?, der die Hochschätzung der Gesetze illustriert, sein16.

Der Anhang 3 hat 48 Zeilen mit ungefähr 1 eoo Zeichen. Diese Schrift

gehört zu den Büchern über das Militärwesen. Der Anhang 4 hat 13

Zeilen und etwas mehr als 400 Zeichen. Er wird in einen Zusammenhang

mit derFünf-Elementen-Lehregestellt und als ziemlichwertlos erachtet.

Der Text B ist ganzseitig auf Seide geschrieben. Der Text B, dem vier
bisher verlorene Bücher vorangestellt sind, besteht aus 2 c2 Zeilen mit
ungefähr 16000 Schriftzeichen und hat keine Interpunktionszeichen.
Die vorangestellten bisher unbekannten vier Schriften werden als vier
Kapitel einer einzigen Schrift angesehen, die im engen Zusammenhang

mit dem «Huang-di si-jing» [7] (vier Bücher des Gelb-Kaisers) stehen

oder damit identisch sind1?. Eine zweite Gruppe hält diese vier Schriften

für einen Teil der im Literaturkapitel des Han Shu aufgeführten 1 c

Kapitel von Li-Mu, einem Minister des Gelb-Kaisers*8. Die Schrift 1



DIE LAOZI-DISKUSSION 8l

«Jing-fa» [8] (Durchgehendes Gesetz) beschreibt hauptsächlich das

Gesetz, die Schrift 2 «Shi-da jing» [9] (Schrift der Zehn Großen) befaßt sich

hauptsächlich mit dem Militärwesen, die Schrift 3 «Cheng» [10]
(Ausgleich) behandelt hauptsächlich eine einfache Dialektik, und die Schrift

4 «Dao-yüan» [11] (Ursprung des Dao) beschäftigt sich mit dem Dao

(Weg). Die besondere Bedeutung, die in der Volksrepublik diesen vier
dem Laozi-Text vorangestellten Schriften zugemessen wird, wird aus
der Zusammenfassung von Tang Lan'9 deutlich: «Although Huang is
mentioned along with Lao in the term Huang Lao, the chief position
should be given the former. The present texts, the presumably, the Four

Classics ofthe Yellow Emperor, expound the Legalist views with the naive
dialectics borrowed from the Lao Tzu In early Han, the anti-Confucian

and pro-Legalist tradition of Ch'in Shih Huang,..., was followed by
the court and the doctrines of Huang Lao came into high vogue. From
the middle ofthe Western Han onwards, the struggle between the
Confucians and Legalists became further intensified with the former
concentrating their attack on the 'doctrines of form and name ofHuang and

Lao ...'.Asa result the Four Classics ofthe Yellow Emperor was lost shortly
after the Han Dynasty.»

1.2 Zur Datierung

In dem Han-Grab Nr. 3 ist ein Sohn des Grafen von Dai [12] (gest. 186

v.u.Z.) beziehungsweise ein Bruder seines Erben Li Xi [13] (gest. i6r
v.u.Z.) begraben, der wohl 168 v.u.Z. gestorben ist. Die Tatsache,
daß die beiden Laozi-Kopien als Grabbeigabe genommen wurden, läßt

vermuten, daß sie als ältere wertvolle Kopien angesehen wurden.
Auf ein weiteres Moment für die Datierung wurde bereits hingewiesen,

nämlich den Gebrauch der kleinen Siegelschrift für den Text A und
der Kanzleischrift für den Text B. Hieraus kann man schließen, daß

zumindest der Text A zu Beginn oder vor der westlichen Han-Zeit kopiert
wurde.

Eine weitere Hilfe für die Datierung ist der Gebrauch beziehungs-



82 ROLF HOMANN

weise das Vermeiden von tabuisierten Zeichen der Namen der regierenden

Kaiser. Bis 168 v.u.Z. kommen hier die persönlichen Namen von
drei Han-Kaisern in Frage : vom ersten Kaiser, Gaozu, ist der persönliche

Name Liu Bang, vom zweiten Kaiser, Hui, Liu Ying und vom
dritten Kaiser, Wen, Liu Heng. Die Schriftzeichen für die persönlichen
Namen des zweiten und dritten Kaisers Ying [14] und Heng [1 c] treten
häufig sowohl in Text A als auch in B auf, während das für den persönlichen

Namen Bang [16] im Text A zweiundzwanzig Mal auftritt, im Text
B jedoch vollständig durch Guo [17] ersetzt wird. Daraus läßt sich

schließen, daß der Text A vor der Regierungszeit von Liu Bang, der
Text B aber während der Regierungszeit von Liu Bang geschrieben ist,
also Text A etwa zwischen 206 und 19c v.u.Z., TextB 194-180 v.u.Z.
kopiert worden ist*0.

1.3 Anordnung des Textes, Vergleich zu heutigen Ausgaben

Im Gegensatz zu den heute üblichen Ausgaben des Dao-de-jing ist in
beiden Kopien das Kapitel De dem Kapitel Dao vorangestellt21. Die
beiden Kapitel De und Dao sind jeweils für sich zusammengefaßt, sind

aber in sich nicht unterteilt. Die heute weithin gebräuchliche
Unterteilung in 81 Kapitel wird He-shang-gong zugeschrieben". In den

Kopien A und B fehlen außerdem häufiger am Satzende Satzpartikel wie

ye [ 18] und yi [ 19] usw. Wenn wir auch nichts über den Aufbau der im
Literaturkapitel des Han Shu erwähnten Laozi-Texte «Laozi Ling-shu
jing-chuan» [20], «Laozi Fu-shih jing shuo» [21] und «Liu Xiang shuo

Laozi» [2 2] wissen, weisen alle überlieferten wichtigen Laozi-Ausgaben,
so die von He-shang-gong, die von Wang Bi oder die von Fu Yi, eine

Kapiteleinteilung auf. Diese Kapiteleinteilung hat zu gewissen Fehlern

geführt, die zum Teil die Interpunktion des Textes erschweren.
So wird heute das Kapitel 29 als ein Kapitel aufgefaßt, «Whoever

takes the empire and wishes to do anything to it I see will have no respite.
The empire is a sacred vessel and nothing should be done to it. Whoever
does anything to it will ruin it, whoever lays hold of it will lose it.



DIE LAOZI-DISKUSSION 83

* Hence some things lead and some follow ;

some breathe gently and some breathe hard ;

some are strong and some are weak,
some destroy and some are destroyed.

Therefore the sage avoids excess, extravagance and arrogance.»*3
Bei fast allen Übersetzungen wird ein kausativer Anschluß bei *

gemacht, verursacht durch das Zeichen gu [23]. Die Kopie des Textes A
enthält diesen Anschluß nicht. Aus inhaltlichen Gründen muß man den

ersten Teil zusammenfassen als eine Erklärung der Wirkung des

NichtHandelns in der Welt ; der zweite Teil ist dann inhaltlich eine Bestimmung

der Gründe für die Bescheidenheit eines Weisen. Meines Erachtens

kann dieses Kapitel mit Recht in zwei Kapitel aufgeteilt werden.

Umgekehrt sind zwei Kapitel getrennt, die eigentlich zusammengehören;

als Beispiel wird Kapitel 18 und 19 und der erste Satz von Kap.
20 ^aufgeführt:

Kap. 18 «When the great way falls into disuse

there are benevolence and rectitude ;

when cleverness emerges
there is a great hypocrisy ;

where the six relations are at variance
there are filial children ;

when the state is berighted
there are loyal ministers.»

Kap. 19 «Exterminate the sage, discard the wise,
and the people will benefit a hundredfold ;

exterminate benevolence, discard rectitude,
and the people will again be filial,
exterminate ingenuity, discard profit,
and there will be no more thieves and bandits.
These three, being false adornments, are not enough
and the people must have something to which
they can attach themselves.
Exhibit the unadorned and embrace the uncarved block
have little thought of self and as few desires

as possible.»



84 ROLF HOMANN

Kap. 20 «Exterminate learning and there will no longer
be worries.»25

Ausschließlich unter inhaltlichen Kriterien werden die Kapitel
zusammengefaßt. So sind im Kapitel 18 die zentralen konfuzianischen

Begriffe Ren (Menschlichkeit), Yi (Rechtlichkeit), Zhong (Loyalität) und

Xiao (Pietät) die Ursachen des Zerfalls, während das Kapitel 19 die

Aufhebung eben dieses Zerfalls erklärt. Der letzte Teil des Kapitels 19 mit
dem ersten Satz von Kapitel 20 gibt dann die Anweisung zum Handeln.

Dieser innere Zusammenhang wurde allerdings auch schon in der

europäischen Sinologie bemerkt. («Le chapitre fait suite au précédent. Tous

les efforts moraux et culturels de l'école de Confucius ne sont que des

obstacles à l'ordre naturel des choses et aux vertus congénitales. La

,sagesse', souvent a comprendre comme ,sainteté', est ici étroitement
liée au savoir et doit être prise dans le sens confucianiste.»)26

Weiterhin sind aufgrund der Kopien A und B einige Umstellungen
der Kapitel notwendig. So ist in den Kopien A und B das heutige Kapitel
24 an der Stelle des Kapitels 2 2, die heutigen Kapitel 80 und 81 an den

Stellen 67 und 68, die dann normal folgen. Das heutige Kapitel 41 fehlt
in der Kopie A, in der Kopie B steht es vor Kapitel 40. Auch diese

Umstellung, durch die die Kapitel 40 und 42 aufeinander folgen, scheint
inhaltlich berechtigt. Kapitel 40 zeigt die Entstehung allen Seins aus dem

Nichtsein. «The myriad creatures in the world are born from Something,

and Something from Nothing.»2?

Kapitel 42 nimmt diesen Gedankengang auf: «The way begets one ;

one begets two, two begets three, three begets the myriad creatures.»28

Der Schluß, daß die Kapiteleinteilung als Hilfe für den Leser von den

Kommentatoren gedacht war und daß sie zu gewissen Fehlschlüssen

führen kann, ist sicherlich nicht neu. Wir haben jedoch jetzt eine

größere Sicherheit über den Zustand des Laozi-Textes zu Beginn der

Han-Zeit und müssen uns aus der Befangenheit der Interpunktionen, die
auf der Einteilung in Kapitel beruhen, befreien.

Auch in den einzelnen Kapiteln lassen sich aufgrund der Kopien A und



DIE LAOZI-DISKUSSION 8c

B einige Lesungen, die zum Teil schon früher vorgeschlagen wurden,
rektifizieren. So wird in der Ausgabe von Wang Bi im Kapitel 21 über
Dao «den Weg» angegeben :

Von alters bis heute

Ward sein Name nicht aufgehoben,
Und damit den Vater von allen Dingen zu deuten2'.

Die schon von Fu Yi vorgeschlagene Lesung «Von heute bis in die
alte Zeit» [24]20a, der auch Lau und Duyvendak folgen, erweist sich
als richtig. Hierbei überzeugt vor allem, daß durch die Umstellung in
diesen drei Zeilen der Reim hergestellt wird 3°. Für mich ist der Versuch

einer inhaltlichen Deutung, daß die Bezeichnung für Dao (Weg) in
diesem Sinn erst von Laozi geschaffen wurde und damit ein logischer Fehler

vorliegt, wenn man die Bezeichnung «von alters bis heute» annimmt,
nicht sehr überzeugend.

Als Beispiel wird das Kapitel 45 angeführt. Auch hier ist bei den

heutigen Lesungen der Reim bei re [2 c] «Hitze» verlorengegangen.

«Restlessness overcomes cold ;

stillness overcomes heat.

Limpid and still,
One can be leader in the empire.»31

Während die Kopie B mit den heutigen Ausgaben identisch ist,
benutzt Kopie A jiong [26] «Helligkeit des Feuers». In alter Zeit reimten
sich jiong und zheng [27], so daß diese Lesung wohl richtig ist. An der

Bedeutung von re «Hitze» ändert sich allerdings nichts, da für jiong
auch die Bedeutung «Hitze» 32 vorkommt.

Als letztes Beispiel ist das Kapitel 1 o angeführt :

«Reinigend läuternd, den mystischen Blick
Kannst ohne Mal du bleiben.»

Das Zeichen lan [28] «Vision, Blick» ist eine spätere Einführung —

Duyvendak und Lau übersetzen hier «Spiegel» 33. Die Ableitung «Spiegel»

erfolgt einmal -wie bei Demiéville - über andere taoistische Texte,



86 ROLF HOMANN

zum anderen über die Kopie B, die jian «prüfen» [29] liest. Das Zeichen

ist das alte Zeichen für jian [30] «Spiegel». Aus Bronze-Inschriften wird
sichtbar, daß die Bedeutung ursprünglich abgeleitet ist aus einem Gefäß

mit Wasser, das als Spiegel benutzt wurde 34. Die Kopie A benutzt lan

[31] «blau, indigo», eine falsche Bedeutung.
Ich will hier die Beschreibung der Unterschiede zu den heutigen

Ausgaben und Korrekturmöglichkeiten abbrechen 35.

Für die Studien der Laozi-Kopien A und B und die Editionen der
verschiedenen späteren Laozi-Texte ist es noch wichtig, daß auch diese

beiden Kopien verschiedenen Traditionen folgen, das heißt, daß sie auf
keinen Fall von einer gemeinsamen Vorlage stammen 36.

2. Die Einordnung von Laozi in die Kämpfe der Frühlings- und Herbstperiode

770-476) und die Zeit der Streitenden Reiche (4J5-221)

Bei der Interpretation der Laozi-Texte geht Zhai Qing von der
Umstellung der Kapitel Dao und De aus, die er nicht nur als eine formale

Richtigstellung der bisherigen Ausgaben des Textes Laozi sieht, sondern

die er als Ausdruck eines tiefer liegenden gedanklichen Inhaltes

betrachtet.

Für Zhai Qing ist es sicher, daß der Text Laozi nicht von einem
Verfasser stammt, sondern daß die Fertigstellung des Textes einen längeren

Entwicklungsprozeß widerspiegelt, der sich analog den gesellschaftlichen

Umwälzungen der Frühlings- und Herbstperiode und den
Kämpfenden Reichen vollzieht. Mit anderen Worten, es spiegelt sich im
Laozi die Ablösung des alten Sklavenhaltersystems durch die
Grundbesitzerklasse wider.

Die Tatsache, daß das De-Kapitel am Anfang steht, läßt die Betonung
von militärischen Angelegenheiten im Laozi hervortreten, so daß Zhai

Qing den Laozi als einen Militärklassiker einschätzt. Diese Einschätzung

wird durch ältere Werke belegt ; so sagt der Taoist aus der Tang-
Zeit Wang Zhen [32] : Es gibt kein Kapitel, das gedanklich nicht zum
Militär gehört 37. Ähnliche Ansichten werden von dem großen Ming-



DIE LAOZI-DISKUSSION 87

Ch'ing-Denker Wang Fu-zhi [33] und dem in moderner Zeit lebenden

Zhang Tai-yan [34] berichtet. Wenn sich Wang Zhen noch daran stößt,
«daß Laozi erst nach mehreren zehn Kapiteln wirklich beginnt, über
das Militär zu sprechen» 38, so hängt das damit zusammen, daß die
tangzeitlichen Ausgaben mit dem Kapitel Dao beginnen, die weitaus meisten

Aussagen über das Militärwesen sich jedoch im Kapitel De befinden.

Diese Anordnung muß auch noch Han Fei vorgelegen haben, der in
seinen beiden Kapiteln über Laozi die 18 Kapitel aus dem De-Teil den

sechs aus dem Dao-Teil voranstellt. Dem militärischen Bereich direkt

zugeordnet hält Zhai Qing mehr als 1 o Kapitel ; einschließlich
philosophischer Gleichnisse erhöht sich die Zahl auf fast zwanzig Kapitel.

Besonders das Kapitel De mit seinen zahlreichen Bemerkungen über
das Militär wird im folgenden mit anderen militärischen Traktaten

verglichen. Gegenüber dem von Sun Wu aus dem Ende der Frühlings- und
Herbst-Periode verfaßten Sun-zi bing-fa zeichnet es sich durch eine

Betonung der Strategie aus und abstrahiert aus den «praktischen Anwendungen

des Militärs» das strategische und taktische Denken des politischen

Kampfes. Das bedeutet natürlich eine Weiterentwicklung gegenüber

dem vorwiegend taktisch ausgerichteten Sun Wu. Wenn auch

anerkannt wird, daß das philosophische Gedankengut des Kapitels Dao

einen einfachen dialektischen Ansatz entwickelt, so zählt es insgesamt

zum «Schlammbad des objektiven Idealismus». Wie später gezeigt wird,
spielt bei dieser Einschätzung die Zuordnung des alten Taoismus als

Stellvertreter der unteren Vertreter der Sklavenhalterklasse eine

Rolle 39. Zieht man eine Entwicklungslinie von Sun Wu zum Kapitel De,
so zeigt sich hier die Entwicklung der Strategie gegenüber der Taktik,
der Prozeß vom Konkreten zum Abstrakten, vom Einzelnen zum

Allgemeinen. Der weitere Prozeß vom Kapitel De zum Kapitel Dao trägt
dann allerdings das «Brandmal der Klassenzugehörigkeit (der
Sklavenhalter)».

In einen größeren Zusammenhang gestellt, finden sich im Laozi

Widerspiegelungen einer immer grausameren und umfangreicheren



88 ROLF HOMANN

Kriegsmaschinerie wieder, die im Zusammenhang mit den immer
heftiger werdenden Klassen-Auseinandersetzungen zwischen Sklavenhaltern

und Grundbesitzern gesehen werden «°. Der Laozi-Text, der der
Zeit der Kämpfenden Reiche angehört, spürt die immer bedrohlichere

Kriegssituation, indem er schreibt :

«Wenn das Erdreich den Weg hat,
Stellt man das Rennpferd zum Dunggeben ein
Wenn das Erdreich nicht den Weg hat,
Züchtet man Kriegspferde selbst in der Vorstadt.»41

Eine gute Illustration für die Größenordnung der Kriege in der Zeit
der Kämpfenden Reiche zeigt sich im Kapitel 30 :

«Denn dort, wo Heere lagen
können nur Dornen und Disteln gedeihen,
Nach einer großen Schlacht

Folgen Jahre der Plagen.»42

Mir scheint, daß hier die Analyse richtig ist, daß ein einfaches taktisches

Denken, beschränkt auf Kommandos und Befehle in der Schlacht,
wie es sich bei Sun Wu findet, für derart große Auseinandersetzungen
nicht ausreicht, sondern einweiter gehender Ansatz, der die allgemeinen
politischen Veränderungen einbezieht, notwendig ist. Wenn auch der
Laozi-Text in diesem Punkt über den Rang eines «simplen» (eines

«nur») Militärschriftstellers hinausgehoben wird, sind doch einige
wesentliche Punkte von Laozi unbeachtet geblieben. Einmal die rückwärts

gewandten ökonomischen Ansätze, zum anderen das als objektiver
Idealismus abgetane komplizierte religiöse Symbolsystem.

Kehren wir zur Argumentation von Zhai Qing zurück, so ist der
zentrale Punkt des strategischen Denkens bei Laozi der Satz :

«It is thus that the soft overcomes the hard
and the weak the strong.»43

Einige Beispiele aus der Geschichte - die allerdings in ihrer Weite den

europäischen Leser befremden — werden als Beweis herangezogen. So



DIE LAOZI-DISKUSSION 89

war der Staat Qin, der später das chinesische Reich einte, während der
Blüte der Zhou-Dynastie ein Land von nicht einmal co Meilen
Durchmesser. Das Land Wu wird in der Frühlings- und Herbst-Periode als ein
Barbarenland beschrieben, dessen Einwohner «den Körper tätowierten
und sich das Haar schnitten.» «*

Beim Übergang von der Frühlings- und Herbstperiode zur Zeit der

Kämpfenden Reiche ist es ein starkes, gefürchtetes Land. «Um diese

Zeit (geschah es, daß) Wu, indem es sich der Pläne des Wu Tzu-hsü und
des Sun Wu bediente, im Westen das starke Ch'u besiegte, im Norden
Ch'i und Chin einschüchterte und im Süden die Bewohner von Yüeh

unterwarfts.» Vergleicht man die Aussagen von Sun Wu über das

Schwache und Starke : «Die Unordnung entsteht aus der Ordnung, die

Feigheit entsteht aus der Tapferkeit, die Schwäche entsteht aus der
Stärke. Ordnung und Unordnung ergeben sich aus der Zahl, Tapferkeit
und Feigheit aus der Stärke, Kraft und Schwäche aus der Ordnung» 46, so

zeigt sich deutlich der taktische Ansatz aus der Kriegssituation, während

für Laozi eine Art allgemeines Gesetz dahintersteht :

«Schwaches besiegt das Starke,
Weiches besiegt das Harte.
Niemand auf Erden, der das nicht weiß,
Niemand, der ihm zu folgen vermag.»47

Die Ansicht Zhais, daß Laozi die dialektische Umwandlung vom Starken

zum Schwachen erfaßt, scheint mir nicht zwingend zu sein48, da

Laozi deutlich das Schwache bevorzugt und die dialektische Synthese

nicht kennt.
Ähnliche Unterschiede zwischen Sun Wu und Laozi zeigen sich auch

bei den Bemerkungen über «das Wasser», als Bild für militärisches bzw.

politisches Denken. Wenn Sun Wu sagt:
«Das Wesen des Heeres gleicht dem Wasser, es läuft von der Höhe ab

und strebt in die Tiefe Das Wasser richtet seinen Lauf nach dem
Gelände ; der Sieg des Heeres richtet sich nach dem Gegner. Deshalb gibt



90 ROLF HOMANN

es beim Heer keine unveränderliche Form, beim Wasser keine
unveränderliche Form. Wer es bei dieser Abhängigkeit vom Gegner versteht,
die Oberhand durch Veränderung und Umformieren zu erhalten und zu

zeigen, dessen Tätigkeit ist göttlich 49.» Zhai Qings Einschätzung, daß

Sun Wu primär taktische Analysen gibt, kommt der Auffassung von
Maschke : «Bei Sun Zi ist diese Tätigkeit (göttliche R. H.) ausschließlich

eine kalkulatorische»5°, meines Erachtens ziemlich nahe.

Die beiden Anspielungen von Laozi auf das Wasser im Kapitel 8 und

vor allen Dingen im Kapitel 78 :

«Nichts auf Erden ist so weich und schwach
wie das Wasser.

Dennoch, im Angriff auf das Feste und Starke
Wird es durch nichts besiegt.»51

machen in Verbindung mit Kapitel 76 :

«Das Starke, Große liegt darnieder,
Das Weiche, Schwache ist hochgestellt.»52

nach Zhai Qing klar, daß hier ein Prinzip des politischen Kampfes
entwickelt wird und wie die Voraussetzungen und Möglichkeiten, von der

philosophischen Abstraktion herkommend, beschaffen sind, daß das

Schwache das Starke besiegt.
Dieser strategische Ansatz wird noch vertieft durch eine Verschärfung

des Widerspruchs zwischen Starken und Schwachen.

«Was du willst schwächen,
Mußt vorher du stark machen.
Wen du willst aufgeben,
den mußt du hinaufheben,
von wem du willst haben

Den mußt du begaben.»53

Auch hier zieht Zhai Qing ein historisches Beispiel heran. Bei den

Kämpfen zwischen Chu und Jin, in der Frühlings- und Herbstperiode,
um die Stadt Pu, war das Heer von Chu in der günstigeren Position. Das



DIE LAOZI-DISKUSSION 9I

Jin-Heer zog sich um 90 Li zurück und besiegte dann das durch den

Raumgewinn verdünnte Heer von Chu, indem es die beiden Flügel des

Chu-Heeres einzeln vernichtete.
Dies führt direkt zu der unterschiedlichen Bewertung der notwendigen

kriegerischen Handlungen zwischen Laozi und Sun Wu aufder einen
und den Konfuzianern auf der anderen Seite. Wenn Laozi sagt: «Battles

can only be won if rules are broken» 54 und Sun Wu bemerkt : «Der

Krieg ist ein Weg der Täuschung» 55, so stehen diese Ansichten dem

konfuzianischen Ideal «durch die Riten regelt man das Militärische
korrekt» [3 c] diametral gegenüber. Auch hier werden Beispiele aus der
Geschichte herangezogen. Bei einer Auseinandersetzung zwischen Song
und Chu am Huang-Fluß zögerte der Fürst Xiang von Song zweimal, aus

Gründen der korrekten Ausführung der Riten, seinen Gegner anzugreifen,

mit dem Erfolg, daß er selbst vernichtend geschlagen wurde 56.

Allerdings legt Vandermeersch nahe, daß diese Erklärung eine spätere
konfuzianische Deutung ist, die notwendig wurde, weil «le duc Xiang
s'est élevé au niveau des plus grands souverains»57. Als weitere Listen,
die im Laozi angedeutet sind, führt Zhai Qing zum Beispiel auf: «Wer

gut als Feindbezwinger, wird nicht handgemein» 58 als Beispiel für einen

guten militärischen Führer, der erst zurückweicht, plant und nicht alles

aufs Spiel setzt. Oder «Ein guter Führer ist ohne Wagenspur» 59 als

Beispiel für ein Heer, das dem Feind nicht aus seiner Spur Rückschlüsse auf
seine Stärke gibt.

Zhai Qing sieht den zwischen seiner Beweisführung und den pazifistischen

Aussagen von Laozi bestehenden Widerspruch. Wenn Laozi

Aussagen macht, besonders im Kapitel Dao, wie

«Waffen sind Geräte des Unheils,
keine Geräte des Edelmannes.»60

oder bei der Utopie kleiner Gemeinschaften mit wenigen Leuten :

«Wohl gibt es Waffen und Panzer dort,
doch keinen Grund sie aufzunehmen.»61



92 ROLF HOMANN

so sind das für Zhai Qing deutliche Zeichen für die Klassenzugehörigkeit
des oder der Verfasser des Laozi-Textes. Als Vertreter der unteren Stufen

der Sklavenhalter-Gesellschaft haben sie schon längst jeden politischen

Einfluß und ihre ökonomische Basis verloren und flüchten sich

angstvoll in den Pazifismus. So stellt dann das Kapitel Dao einen «objektiven

Idealismus» dar, das heißt einen Rückschritt gegenüber der
entwickelten Dialektik und den Analysen der gesellschaftlichen
Auseinandersetzung und des politischen Kampfes, die hauptsächlich im Kapitel
De entwickelt sind.

In diesem Sinne ist auch die Beurteilung zwingend, daß Laozi die

gegenseitigen Abhängigkeiten der Dinge wie schön - häßlich, hoch - tief,
hart - weich, Sein - Nichtsein, Glück — Unglück, Blühen - Vergehen,
Leben — Tod usw. erkannte, daß er zumindest in Teilen seines Werkes
bemerkt hat, daß eine Entwicklung einer Situation bis zum Scheitelpunkt

die Umwandlung in die gegenseitige Richtung nach sich zieht. Ein
deutlicher Zusammenhang wird zwischen Mao Ze-dongs Aussage : «Unter

bestimmten Voraussetzungen kann eine schlechte Sache ein gutes

Ergebnis hervorbringen und eine gute Sache ein schlechtes» und Laozis :

«Der Segen ach lehnt an das Unheil sich ; das Unheil ach es kauert vor
dem Segen»fa hergestellt. Trotz dieser Dialektik des ausgereiften
strategischen Denkens und der gesellschaftlichen Analysen, bleiben die
Ansätze Laozis klassengebunden, und erst die neuaufkommende Klasse der
Grundbesitzer kann diese Gedanken sinnvoll verwenden und weiterentwickeln^.

Dieser hervortretende «Idealismus» wird auch als tiefgreifender
Unterschied zu den militärischen Traktaten wie Sun Wu gesehen, die einen

einfachen Materialismus entwickelten6^.

In seiner Zusammenfassung betont Zhai Qing, daß das Studium der
alten militärischen Schriften eine wahre Schatzkammer sei, die Mao

Zedong bereits genau ausgewertet habe. Durch das Studium der militärischen

Schriften Mao Ze-dongs und durch die marxistischen Ansätze

kommt man zu einer Zusammenfassung des militärischen Denkens im



DIE LAOZI-DISKUSSION 93

alten China, die eine wichtige Hilfe ist bei dem Studium des

Linienkampfes und des gedanklichen Kampfes bei militärischen Dingen und
treibt die Kritik an Konfuzius und Lin Biao voran.

3. Das Verhältnis von Laozi zu Han Fei

Lag bei Zhai Qing der Schwerpunkt der Erörterungen im Nachweis der
militärischen Bedeutung des Laozi Textes, so stellt Yan Feng die
Beziehungen zwischen Laozi und Han Fei in den Mittelpunkt seiner

Ausführungen. Zhai Qing hatte zum Schluß des Kapitels einen weiterführenden

historischen Ausblick gegeben, den ich ausgelassen habe, da er hier
vertieft und erweitert dargestellt werden soll. Ausgangspunkt der
Diskussion ist der gemeinsame, klassenbedingte Ursprung von Konfuzianismus

und Taoismus in der Sklavenhalterklasse 65 in seiner Gegenüberstellung

zu Han Fei, der als Legalist der neu entstehenden
Grundbesitzerklasse zugeordnet ist. Han Fei eignete sich kritisch die Ansätze von
Laozi an, die dem Sieg des feudalistischen Systems dienen; das heißt,
daß er sich besonders die dialektischen Ansätze Laozis aneignete, jedoch
die idealistischen Denkformen beiseiteließ. Han Fei hatte so die

Aufgabe, den Nachweis in der Theorie zu erbringen, daß die neu entstehende

Grundbesitzerklasse gesetzmäßig die Macht erringen und so sich vom
Schwachen zum Starken entwickeln mußte. Jeder Vertreter eines

philosophischen Ansatzes, der — wie beim Konfuzianismus — auf ewige und
unveränderliche Werte ausgerichtet war, mußte notwendigerweise
zum Feind werden. So wurden die konfuzianischen Leitsätze «Das Alte
und das Neue haben ein Gesetz»66 und «Vertraue und liebe das Alte»6?

durch die dialektischen Ansätze in Frage gestellt, und Han Fei konnte
seine Kritik an den konfuzianischen Grundsätzen entwickeln.

Die dialektischen Ansätze bei Laozi werden allerdings als zwiespältig
beschrieben; sie haben also gute und schlechte Qualitäten. Laozi sieht,

wenn auch noch nicht in aller Schärfe, die Einheit der Gegensätze, wie
hoch — tief, schön — häßlich, fort- und zurückschreiten usw., und
entwickelt auch schon den Gedanken, daß sich die Gegensätze auf ihren



94 ROLF HOMANN

Scheitelpunkt zu bewegen, von dem aus sie sich zu ihrem Gegenteil
entfernen. Aber durch die Klassenzugehörigkeit zu der noch nicht
entmachteten Sklavenhalterklasse kann Laozi nicht die Zerstörung der alten

Bedingungen und die Entwicklung des Neuen anerkennen, da dadurch

die Reproduktion der eigenen Position unmöglich würde. Diese Hoffnung

auf einen neuen Aufstieg der eigenen Klasse wird durch eine

bewußte, retrospektive Haltung und einen bedingungslosen Pazifismus

gekennzeichnet, wie ihn Yan Feng bei folgenden Laozi-Stellen sieht :

oder:

und:

See, all things howsoever they flourish
Return to the root from which they grew.68

I do my utmost to attain emptiness,
I hold firmly to stillness.
The myriad creatures all rise together
And I wait their return.6'

In each case it is because they prefer what does not lead to strife,
and therefore does not go amiss.'0

Diese rückwärtsgerichtete Kreislauftheorie, die wohl die Bewegung im
historischen Prozeß anerkennt, muß von der neuaufkommenden
Grundbesitzerklasse zurückgewiesen werden. Han Feis Leistung besteht nun
darin, daß er die dialektischen Ansätze Laozis kritisch weiterentwickelt,
indem er die «idealistischen» Ziele bei Laozi auf den Kopf stellt und die

ständige Wandlung der Dinge betont.

«Inasmuch as everything has its unique principle
and Tao disciplines the principles of all things,
everything has to go through the process of
transformation. Inasmuch as everything has to

go through the process of transformation it has

no fixed frame.»71

und

«There are as many situations as there are generations.»7



DIE LAOZI-DISKUSSION 9c,

Mit diesem Ansatz kritisiert Yan Feng, daß Laozi sich nicht über die
beiden Seiten des Widerspruchs im klaren ist und vor allem, daß Laozi

in einer passiven Haltung stehenbleibt und nicht den Kampf fördert, um
die Umwandlungen voranzutreiben, auch wenn er die Voraussetzungen
dafür erkennt.

«Was du willst zwängen
Mußt vorher du längen.
Was du willst schwächen
Mußt vorher du stark machen.
Wen du willst aufgeben
Den mußt du hinaufheben.
Von wem du willst haben
Den mußt du begaben.»73

Die passive, abwartende Haltung sieht Yan Feng in der Aussage, daß

«die zehntausend Dinge von selbst sich entfalten» 74, und, in bezug zum
Verhältnis zur Herrschaft, daß

«Wenn einer begehrt, das Reich zu nehmen
Um an ihm zu tun -
Ich sehe voraus, daß er scheitert.
Wer ihm antut, zerstört es,
Wer es festhält, verliert es.»75

Folgerichtig wird auch die Utopie Laozis «Ein kleines Land Ein Volk
gering an Zahl» i6 als das Trugbild einer anarchischen Verwirklichung
abgetan.

Im Gegensatz dazu erkennt Han Fei die Ungleichheit derbeiden Seiten
des Widerspruches, indem er sagt: «In general, things that do not
flourish together are Yin and Yang 77.» Weiter ist sich Han Fei darüber

im klaren, daß nicht nur in der Natur, sondern auch in der menschlichen
Gesellschaft Widersprüche nur im Kampf zu lösen sind. Diese

Widersprüche, auch die zwischen Fürst und Untertan, sind tägliche
Auseinandersetzungen und Kämpfe «Superior und Inferior wage one hundred
battles a day» 78. Im Gegensatz zu Laozi betont Han Fei das aktive

Eingreifen bei der staatlichen Machtausübung :



96 ROLF HOMANN

«Man encountered by misery feels afraid in mind. Ifhe feels afraid in mind,
his motivesofconductwill become straight. If his motives ofconduct are straight,
his thinking processes will become careful. If thinking processes are careful,

he will attain principles ofaffairs.»7*

Oder negativ ausgedrückt :

«When an arrogant attitude appears, his conduct will become wicked and his
actions unreasonable. Ifhis conduct is wicked, he will come to an untimely
end.»80

Auch gegenüber dem «Selbstentfalten» der Dinge bei Laozi bezieht
Han Fei eine andere Position :

«Therefore, ifyou present discussion first in the governmentand drawyour
conclusions from them later, then thoughtful and planful personages will
know the right decision to make. Likewise, supposing you want squares and

circles andfollow the compass and squares, then the accomplishment ofany task would
take its shape. As with everythingfollowing the compasses and squares, thinkers
and speakers must inspect and follow the compasses and squares.»81

Auch der Ansatz, «daß das Schwache das Starke besiegt» (vgl. S. 88),
wird unter Heranziehung historischer Beispiele als ein Aufruf zu
kämpferischem Handeln interpretiert. Yan Feng sieht gegenüber dem

Relativismus, in den Laozis dialektische Ansätze münden, einen entscheidenden

Fortschritt bei Han Fei, der innerhalb seiner Evolutionstheorie
einen Rückschritt nicht zuläßt. «Once the law is fixed, nobody can

damage it by means ofvirtuous words82.» Allerdings ist das Ziel der
evolutionären Entwicklung bei Han Fei begrenzt, da er den Sieg der
Grundbesitzerklasse als endgültig ansieht. Er verläßt hier das dialektische Denken,

indem er weitere Klassenauseinandersetzungen und Entwicklungen

in der Gesellschaft ausschließt.

Ein größerer Raum wird der Gegenüberstellung der idealistischen

Grundposition Laozis beim Begriff«Dao» 83 und der materialistischen bei
Han Fei eingeräumt. Für Han Fei hat Dao keinen transzendentalen Bezug
und keine Existenz vor dem Sein «that which begins with the creation of
heaven and earth» 84. Dao wird bei Han Fei zum Gesetz der materiellen



DIE LAOZI-DISKUSSION 97

Bewegungen, und der Ursprung der Materie liegt in der Materie selbst.

«Tao is the way of everything, the form of every principle.» 85

Deutlich zeigt sich die Umgestaltung zentraler taoistischer Begriffe
bei der Ausübung der Herrschaft. Wenn ein feudaler Herrscher (d.h.
ein Herrscher aus der neuentstandenen Grundbesitzerklasse) die
taoistische Maxime «die Natur des Tao, die in der Leere, Stille und dem

Nicht-Handeln besteht» korrekt bei seiner Herrschaft anwendet, so

kann er «without handling anything himself, tell skillfulness from
unskillfulness, without his own concerns ofmind, he can tell good from
bad luck»86. Dieses beinhaltet nun nach Yan Feng in einem feudalistischen,

zentralen Herrschaftssystem, bei dem alle Beamten ihre Pflichten

erfüllen, daß durch diese Art des «Nicht-Handelns und Regierens» die
zentrale Herrschaft gerade gestärkt wird.

Han Fei hat also Teile der taoistischen Ideen kritisch für die Bedürfnisse

der neuentstehenden Grundbesitzerklasse umgewandelt und
damit das gedankliche System für den anti-konfuzianistischen Kampf
entwickelt. Jedoch, so schränkt Yan Feng ein, ist es der Kampf einer
Ausbeuterklasse (Feudalsystem) gegen eine andere (Sklavenhaltersystem),
und von einem späteren Zeitpunkt aus muß man die Beschränktheit der
Gedanken Han Feis aus seiner Zugehörigkeit zur neuen Ausbeuterklasse

(Grundbesitzerklasse) erklären.

4- Der Taoismus in seinem wechselseitigen Verhältnis

zu Konfuzianismus und Legalismus

Lan Si stellt in seinem Artikel über die Stellung des Taoismus in dem

legalistisch-konfuzianistischen Kampf die weitreichendsten Analysen
über die wechselseitigen Bündnisse des Taoismus dar. Nach einer kurzen

Würdigung der umfassenden Problemstellung des kurzen Laozi-Textes —

Politik, Kriegswesen, Kultur, Ethik usw. - arbeitet Lan Si die Gegenposition

Laozis gegen den Konfuzianismus und gegen den Legalismus heraus.

So wendet sich Laozi gegen die zentralen konfuzianischen Werte
wie Riten und Menschlichkeit :



98 ROLF HOMANN

«The rites are the wearing thin of loyality and good faith
And the beginning of disorder.»87

und:

«Wenn der große Weg ist aufgegeben,
Gibt es .Menschlichkeit und Rechtlichkeit'.
Wenn Klugheit sich und Findigkeit erheben
Ist auch das .Künstlich Gute' nicht mehr weit.
Wenn die sechs Blutsverwandten nicht in Einklang leben,
Gibt es die ,Kinder-Ehrerbietigkeit',
Regiert das Herrscherhaus in Zwist und Wahn,
Gibt es den ,Lauteren Untertan'.»88

Ebenso wendet sich Laozi auch gegen die legalistischen Grundpositionen

wie Gesetz und Kampf (vgl. S. 94/9 c) :

«Je mehr Gesetz und Weisung man erläßt,
Desto mehr Räuber gibt's und Diebe.»8*

Die oben schon kurz erwähnte Utopie bei Laozi (s. S. 9 c) :

«Ein kleines Land Ein Volk gering an Zahl

Man sieht von Ferne wohl das Nachbarland,
Die Hähne sind, die Hunde noch zu hören,
Das Volk wird alt, und wenn sie sterben,
War dennoch keiner, der zum Nachbarn fand.»90

wird von Lan Si als eine Utopie eingeschätzt, die weder etwas mit dem

konfuzianischengoldenen Zeitalter der westlichen Zhou-Zeit zu tun hat,
noch dem von den Legalisten angestrebten Feudalzeitalter entspricht.
Vielmehr sei sie eine Utopie, die einem alleinstehenden Baum oder

einem separat geöffneten Weg gleicht.
Ausgehend von der rhetorischen Frage, ob es sich beim Taoismus um

eine dritte Linie handelt, kommt Lan Si zu dem Schluß, daß die Taoisten,
die sich selbst als die Schwachen bezeichnen, eben doch Vertreter der
schon weitgehend entmachteten unteren Sklavenhalterklasse sind. Ihre

Utopien des «kleinen Landes» sind demnach Utopien eines kleinen

Sklavenhalterstaates, die in letzter Konsequenz wieder zur Restauration



DIE LAOZI-DISKUSSION 99

eines großen Sklavenhalterstaates führen müßten. Das bedeutet gegenüber

dem Legalismus, daß sie zwar oberflächlich in ihrem Antikonfu-
zianismus übereinstimmen, aber, durch die gemeinsame Klassenzugehörigkeit

mit den Konfuzianern, eine gänzlich andere Zielvorstellung
haben.

Außer dem idealistischen Dao-Begriff bei Laozi kritisiert Lan Si die
Übereinstimmung der Erkenntnisansätze im Lun Yü und Laozi :

«Ohne das Tor zu verlassen, kannst du das Erdreich erfassen.»'1

und
«Geboren werden und es wissen.»*2

Zusammenfassend für die weiteren Analysen weist Lan Si auf die

Widersprüchlichkeiten im Denken des Laozi hin, die einen großen
Spielraum für die beiden philosophischen Hauptrichtungen Legalismus
und Konfuzianismus bei der Adaption der taoistischen Gedanken

einräumen. Während der Konfuzianismus in späterer Zeit die idealistischen
und antilegalistischen Tendenzen im Laozi weiterentwickelte, konnte
der Legalismus die Kritik am Konfuzianismus und die dialektischen
Ansätze für seine Zwecke benutzen.

4.1 Dao nach außen, fa nach innen

Obwohl der Konfuzianismus unter Qin Shi Huang - nicht nur durch die

Verbrennung der konfuzianischen Klassiker - eine entscheidende

Schwächung erlitten hatte, mußte die nun herrschende Grundbesitzerklasse

der frühen Han-Zeit dennoch wachsam sein. Durch die Wirren
der Herrschaftsablösung von Qin zu Han war es in Guandong zu einem

neuen konfuzianischen Zentrum gekommen, das durch starke
separatistische Bestrebungen die Han-Dynastie bedrohte. Erst Cao Can93 wendete

sich dann entschieden gegen den Konfuzianismus :

«Upon his arrival in Ch'i, Ts'ao Ts'an summoned all the elders and scholars
of the state and inquired of them how he should go about bringing peace
and stability to the people. But there were hundreds of Confucian scholars



IOO ROLF HOMANN

making their home in Ch'i, and each of them told him something different.
Ts'ao Ts'an had not made up his mind ,..»94

Cao Can folgte dann, bei der Ausübung seiner Pflichten als Premierminister,

den Lehren von Huang und Lao :

«Master Kai responded and in an interview with Ts'ao Ts'an advised him
that the way to govern was purity and stillness, so the people of themselves
would find peace In the governing of Ch'i, Ts'ao Ts'an on the whole
followed Taoist teachings.»95

Die Übernahme der Huang-Lao-Lehren, so Lan Si, charakterisiert die

ersten sechzig Jahre der Han-Zeit. Sie sind der Ausdruck des legalistisch-
konfuzianischen Kampfes, der jetzt in der Form des Kampfes zwischen
den Huang-Lao-Lehren und dem Konfuzianismus sichtbar wird. Dieser

Vorgang der Auseinandersetzung wird von legalistischer Seite als «Dao
nach außen, fa nach innen» bezeichnet.

Ausgehend von zweiMarx-Zitaten entwickelt Lan Si die wesentlichen
Unterschiede zwischen den Legalisten der Vor-Han-Zeit und denen der
frühen Han-Zeit :

«Die früheren Revolutionen bedurften der weltgeschichtlichen
Rückerinnerung, um sich über ihren eigenen Inhalt zu betäuben.»*6

und:
«Gerade in solchen Epochen revolutionärer Krisen beschwören sie ängstlich
die Geister der Vergangenheit zu ihren Diensten herauf, um in dieser altehrwürdigen

Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neue
Weltgeschichtsszene aufzufuhren.»97

Während der Legalismus der Qin-Zeit klar die eigene Klassennatur der
Grundbesitzer «herausposaunte», da die Gegner nur die letzten der
Sklavenhalter waren, war der Legalismus der frühen Han-Zeit in einer
wesentlich komplizierteren Lage. Angesichts des Untergangs der Qin-
Dynastie und der damit verbundenen Bauernaufstände, hatte die
Staatsmacht der westlichen Han zwar die Erfolge der bäuerlichen Revolution

genutzt, sie war aber auf der anderen Seite gezwungen, sowohl die bau-



DIE LAOZI-DISKUSSION IOI

erlichen Kräfte zu unterdrücken als auch die restaurativen konfuzianischen

Kräfte unter Kontrolle zu halten.

Im Sinne derMarxschen Zitate entwickelt Lan Si den Gedanken, daß

der Gelb-Kaiser und Laozi zu Bildern gemacht wurden um zu zeigen, daß

man nur durch Kampf dem Kampf entgeht und so den Separatismus

beseitigen kann. Hierzu gehören die bekannten Kämpfe des Gelb-Kaisers9s

und besonders sein Verhalten gegenüber dem Volk :

«Ceux qui dans le monde ne se soumirent pas a lui, Hoang-ti les poursuivit
et les dompta, ceux qui tinrent calmes, il les laissa aller. Il fit les percées
dans les montagnes, il ouvrit des routes. Il n'avait pas un moment pour se

reposer en paix.»99

Laozi wird dagegen von den Legalisten als Lehrer des Konfuzius100

gelobt, um so die konfuzianischen Helden Yao, Shun und Konfuzius durch
die noch ehrwürdigeren Gestalten des Gelb-Kaisers und Laozis zu
übertreffen.

In der folgenden Gegenüberstellung werden wiederum die zentralen

Begriffe Laozis und die legalistischen Umwandlungen besprochen. Auch
bei Lan Si ist die Übernahme der Begriffe «Dao» und «Dao bewahren»

wichtig. Beide Begriffe werden von den Legalisten nominell übernommen,

aber gleichzeitig geschickt weiterentwickelt, indem Dao und Fa

(Gesetz) als identisch erklärt werden.

und:

«Aus dem Dao entsteht das Gesetz.»101

«Wenn man das Dao greift, entsteht das Gesetz und niemand wagt, es zu
verletzen. Wenn das Gesetz steht, wagt niemand, es abzuschaffen.»102

So sagt man, nach Lan Si, daß man das Dao verehrt, aber in Wirklichkeit
Fa (Gesetz) meint.

Auch die Diskussion um die Begriffe «Stille» und «Nicht-Handeln»
wird noch einmal im Zusammenhang mit Cao Can erläutert. In einer

Auseinandersetzung mit Kaiser Hui erklärt Cao Can die Begriffe, indem

er sagt :



I02 ROLF HOMANN

«Emperor Kao-tsu and Hsiao Ho brought peace to the empire, and because

of them the laws by which it should be governed have been made plane.
Now if your majesty would be content to sit quietly upon the throne,
while I and other officials guard our posts and endeavor to carry out the
laws without error, would that not be sufficient.»103

Hier kommt Lan Si zu ähnlichen Schlüssen wie Yan Fang (vgl. S. 97).
Auch in seinem Urteil über den Pazifismus Laozis und die kämpferische
Grundhaltung der Legalisten kommt Lan Si zu den oben genannten
Schlüssen, wobei ernoch zur Stärkung seiner Thesen Jia YiI04 einbezieht.
Diese kämpferische Grundeinstellung unter dem Deckmantel des «Dao
nach außen und fa nach innen» führte beim Han-KaiserWu dazu, daß der

endgültige Sieg der Grundbesitzerklasse gesichert war.

4.2 Durch den Konfuzianismus den Taoismus erklären

Im letzten Kapitel seines Aufsatzes untersucht Lan Si die Bewegung des

Konfuzianismus gegen das Bündnis von Legalismus und Taoismus in den

Huang-Lao-Lehren. Die Konfuzianer benutzten nun ebenfalls den

Taoismus, um ihre eigenen Ideen zu propagieren, indem sie sich der
Methode bedienten «durch den Konfuzianismus den Taoismus erklären».
Als Hauptvertreter dieser Richtung wird Liu An mit seinem Werk Huai-
nan-zi vorgestellt. Deutlich wird die Verbindung taoistischer und kon-
fuzianistischer Gedanken im Vorwort Gao Xius zum Huai-nan-zi :

«/Liu An/ erklärte Dao und De und vereinigte sie mit Ren und Yi, daraufhin

schrieb er dann dieses Buch.»105

In die gleiche Richtung geht Lan Sis Kritik an Liu Ans Anknüpfungen
an die Klassiker-Traditionen, wobei nach Liu An «in ältester Zeit das

Dao verkörpert wurde»106 und in seiner Zeit - «der Generation des

Endes» - es notwendig ist, Ren und Yi zu bewahren ;

«denn der Fürst hat nichts zum Leben, das nicht menschlich und gerecht
ist. Verliert er Menschlichkeit und Gerechtigkeit, dann verliert er das,
wodurch er lebt.»107



DIE LAOZI-DISKUSSION I03

Als Vorbilder aus dem Altertum nimmt Liu An von den Konfuzianern

hochgeschätzte Persönlichkeiten wie Wu Wang108, Cheng, GangI09 und
Zhou Gong«0 und ändert damit nachhaltig den taoistischen «Weg der
Alten» in konfuzianische Vorbilder um. Mit der Aufnahme konfuzianischer

Vorbilder verbindet Liu An gleichzeitig eine scharfe Kritik an den

Zuständen der Han-Zeit, indem er
«die Fülle der früheren Generation lobt und die ungerechte Regierung der
späteren Generation tadelt».

Durch eine weitere Umdeutung Liu Ans, daß das taoistische Dao dem

konfuzianischen Mandat des Himmels entspreche, kommt Lan Si zu
einer scharfen Kritik der magischen Vorstellungswelt Liu Ans und den

daraus abgeleiteten politischen Handlungsanweisungen. Im dritten
Kapitel des Huai-nan-zi wird die Vorstellung entwickelt, daß durch die

Übereinstimmung des menschlichen Fühlens und Handelns mit dem

Himmel, aus den Vorzeichen des Himmels auf Störungen in der menschlichen

Gesellschaft geschlossen werden könne ; so lasse das Auftreten

von Wirbelwinden auf Grausamkeit und Morde schließen, Insektenplagen

auf den Mißbrauch von Gesetzen und Erlassen usw.111. Ähnliche
Momente bestimmten nun Liu An tatsächlich bei den Vorbereitungen zu
seiner Revolte.

«In the sixth year of chien-yüan 13 j B. C.)a comet appeared in the sky.
The king of Huai-nan was secretly wondering what it portended when
someone said to him, 'Some years ago, when the armies of Wu rose in
revolt, a comet appeared. Its tail was no more than a few feet long, and yet
the battles which raged at that time drenched the earth with blood for a

thousand miles. Now a comet has appeared which is so long it fills the sky.
It must portend a great uprising of the armies of the empire ' He (Liu
An R. H.) therefore began to manufacture the weapons and tools for
agressive warfare in ever increasing quantities, set aside stores ofgold and

cash, and sent bribes and gifts to wandering knights and men of unusual

ability in the provinces and other feudal kingdoms and plunged even
deeper into plans for revolt.»112

Liu An setzte damit eine lange Reihe von Aufständen der Lehnsfürsten

fort, die die restaurativen Kräfte der Sklavenhalter repräsentierten. Bei



I04 ROLF HOMANN

seinem kurzen Aufstand wurde Liu An dann vernichtend geschlagen und

zum Selbstmord getrieben.
Lan Si schließt aus diesen Analysen, daß der Legalismus mit dem Prinzip

«Dao nach außen, fa nach innen» und der Konfuzianismus mit dem
«durch den Konfuzianismus den Taoismus erklären» sich zwar beide auf
das vorliegende System des Taoismus stützten, aber aufgrund der
unterschiedlichen Voraussetzungen bei der Adaption zu einer vollständig
anderen politischen Praxis kamen. Letztlich kann man - so Lan Si - den

Wert einzelner philosophischer Aussagen nur durch eine marxistische

Analyse feststellen, die durch die Erscheinungen hindurch zu den
Ursachen des Problems vordringt und die so die politische Richtung und
den Klassennutzen der Schulen und Institutionen bestimmen kann.

Zusammenfassung

Vor den Funden von Ma-wang-dui haben sich mit der Laozi-Diskussion

in der Volksrepublik China kurz D.Munro in seinem Artikel «Chinese

Communist Treatment of the Materialist Conception of History» "3 und
ausführlich R.P.Kramers in «Die Lao-Tzu-Diskussion in der chinesischen

Volksrepublik» "4 auseinandergesetzt. Gegenüber der Diskussion

Ende der fünfziger, Anfang der sechziger Jahre, deren Hauptfragen nach

Kramers folgende Punkte waren :

i. Die Frage nach der Zeit der Abfassung des Tao te ching und die
damit verbundene Frage nach der Beziehung zwischen Lao-tzu, dem

angeblichen Autor, und dem Tao te ching
2. Das Problem der sozialgeschichtlichen Deutung des Gedankengutes

im Tao te ching, oder, marxistisch gesagt, die Frage, welche
Klasseninteressen die Gedanken des Tao te ching-Autors vertreten.

3. Das für die Diskussion wichtige Problem der Deutung des Tao te

ching als philosophisches System und die für die kommunistischen
Denkhistoriker zentrale Frage, ob dieses System als idealistisch oder als

materialistisch zu bewerten sei "5



DIE LAOZI-DISKUSSION IOC

haben sich die neuen Schwerpunkte der Diskussion nach den Funden

deutlich durch die Theorien der Linienkämpfe verschoben. Durch die
unterschiedlichen Übernahmen der Gedanken des Laozi und durch den

Versuch einer Aufteilung in einen älteren - besonders dem militärischen

strategischen Denken verpflichteten — Teil und einen idealistischen Dao-

Teil, entstehen eigentlich «zwei Laozi-Texte». Für die Historiker und

Philosophen derVolkrepublik ist der wesentliche Teil das für die legali-
stischeWeiterentwicklungund das militärische Denkenunmittelbar
verwertbare De-jing, also der nach den Funden erste Teil des Laozi. Der
Dao-Teil mit seinen stark idealistischen Teilen wird als der
gesellschaftlichen Entwicklung entgegengesetzte Theorie verurteilt, vor allem

auch, weil sich die restaurativen Elemente hier Argumente gegen die

Legalisten aneignen konnten. Allerdings sind die von Kramers aufge-

führtenDiskussionspunkte nuraus derzentralenPositionzurückgetreten,
werdenaber in allen Diskussionen zumindest mit inden Argumentationsrahmen

einbezogen.
Auch wenn man den Grundkonstanten, die augenblicklich die

Diskussionen in der Volksrepublik China beherrschen, kritisch gegenübersteht,

wie zum Beispiel der Annahme einer Sklavenhalterperiode oder
dem ausschließlich anzuwendenden Konzept des Linienkampfes,
erbringen die weiten Diskussionen in der Volksrepublik wesentliche
Erkenntnisse für die Probleme der alten chinesischen Geschichte und

Philosophie. Der Ansatz einer unterschiedlichen Bündnispolitik scheint

mir eine wesentliche Weiterentwicklung im Vergleich zu den synkre-
tistischen Ansätzen zu sein. Auch die enge — manchmal für den westlichen

Leser übertriebene—historische Dimension bei der Interpretation
der Philosophie, ist nicht nur für die Deutung der ersten Han-Zeit von
Wichtigkeit.

Von Interesse sind sicherlich die Umdeutungen von Philosophen wie
Huai-nan-zi zum Konfuzianer bzw. Jia Yi zum Legalisten. Auch treten
jetzt einige historische Persönlichkeiten, wie derMinister Cao Can, mit
Recht in den Mittelpunkt der Betrachtung.



Io6 ROLF HOMANN

Auch für die Einschätzung des Taoismus, insbesondere über die
Entstehung und Beeinflussung der Ideen im historischen Kontext, muß eine

Aussage, «die den Taoismus als eine retrospektive Lehre, die als Ideologie

einer untergehenden Gesellschaftsschicht entstand»"6 auffaßt, in
ihrer Eindeutigkeit zumindest relativiert werden.

Insgesamt scheint mir die Bedeutung der Funde von Ma-wang-dui
nicht nur für die Philologie des Dao-de-jing von Bedeutung zu sein,
sondern wir müssen in den Arbeiten der Volksrepublik einen legitimen
Beitrag zur Interpretation des Laozi und seiner vielfältigen Wirkungen in
Philosophie und Geschichte sehen.

DieserBeitrag zur Laozi-Diskussionhofft, in den «Asiatischen Studien»

vom Aufsatz von v. Tscharner «7 «Laotse-Sprüche über den Krieg» über
die wichtige Arbeit von Kramers zu einer vorläufigen Fortsetzung dieser
Diskussionen beizutragen, wobei die Aufarbeitung der neugefundenen
Texte eine wichtige Aufgabe bleibt.

ANMERKUNGEN

i. Über die Bedeutung der archäologischen Funde in der Volksrepublik gibt M. Loewe in
seinem Aufsatz «Archaeology in the New China» eine knappe, gute Übersicht. Zu den Funden

von Ma-wang-dui vgl. S. 7 ff. Eine kurze Beschreibung der wichtigsten Artikel über die
Gräber 2 und 3 in den Zeitschriften Wenwu und Kaogu gibt J. K. Riegel, 197$: «A Summary
ofsome Recent Wenwu und Kaogu Articles on Mawangdui Tombs Two and Three», S. 10-1 g.

2. Vgl. Riegel i97j: S. 11 «Tomb Three ist located 4.3 meters to the south of Tomb
One. The north and west walls of the tomb pit as well as its entrance passage were partially
damaged when the south wall of Tomb One was being built.» und Riegel 1975 : S. 12 «Tomb
Three stands in sharp contrast to Tomb Two for, though it too seems to have suffered
considerable damage due to water seepage, more than a thousand reasonably well preserved
items were found within it. All that remains of the corpse however, are enough bones to
determine that a male of about thirty years of age was interred.»

3. Neben den Laozi-Kopien wurden medizinische Texte (siehe z. B. Wenwu 1975: 6,
S. î—g und 9, S. 3 r-48), ein Yi-jing und ein Zhan-guo-ce-Text (kurze Beschreibung in Kaogu

197c: 1, S. 47-n)gefunden.
4. Die Beschreibung der Kopien und ihre philologische Bedeutung sind eine Zusammenfassung

der Artikel Kaogu 197g: 1, S. 47-J7, darin S. 49-jo, und Wenwu 1974: 11, S. 1—7,
siehe S. 79-86.

g. Dieser Zusammenfassung liegt der Artikel Xuexi yu Pipan 1974: 10, S. 3-9 zugrunde,
siehe S. 86-92.



DIE LAOZI-DISKUSSION I07

6. Dieser Zusammenfassung liegt der Artikel Lishi yanjiu 1975: 3, S. 76-80 zugrunde,
siehe S. 92-97.

7. Dieser Zusammenfassung liegt der Artikel Lishi yanjiu 197J: 3, S. 86-94 zugrunde,
siehe S. 97-104.

8. Xiao-zhuan. Li Si, der Minister von Shi-huang-di, legte die kleine Siegelschrift fest.

Karlgren 197$: S. ro.
9. Li-shu. Eine Schrift, die zu Beginn der Han-Zeit in Gebrauch kam. Vgl. Karlgren 197J::

S. go/gi ; vgl. auch Kaogu xuebao 191g: 1, S. 7 und S. 7, N. 1.

10. Kaogu i97j: 1, S. 49—go.
11. Xing-shan, vgl. Mengzi.

Legge i960 : vol. 2, S. 234 «Mencius discoursed to him how the nature of man is good, and
when speaking, always made laudatory reference to Yâo and Shun».

12. Shen-du, vgl. Da-xue.

Legge 1960 : vol. 1, S. 366 «This is called self-enjoyment. Therefore the superior man must
be watchful over himself when he is alone.» S. 367 «What truly is within will be manifested
without. Therefore the superior man must be watchful over himself when he is alone.»

13. Yin Yi in ri Kapiteln. Han Shu Kap. 30, S. 1729.
14. Vgl. Shiji Kap. 3, S. 94, Übersetzung Chavannes 1967: Bd. i, S. 178-179: «une

autre tradition dit: I Yin était un simple particulier; T'ang envoya des gens le chercher en
lui offrant des présents; ils s'en retournèrent cinq fois, mais enfin il se résolut à venir; c'est
en accompagnant T'ang qu'il discourut sur le Roi simple et les neuf Maîtres». Hierdurch
ergibt sich ein enger Zusammenhang mit dem Werk «Yin Yi» und den «Diskussionen über die
neun Herren», wobei angenommen wird, daß das zweite ein Teil des ersten ist.

ig. Fa-jun. Der erste der neun Herren. Chavannes 1967: Bd. 1, S. 179, N. 1: «Les

princes de la loi (c'est-à-dire les princes qui régnent en applicant des lois sévères, comme
Hiao, duc de Ts'in, ou Ts'in Che houang ti).»

16. Eine ausführliche Diskussion über den Anhang 2 befindet sich in Wenwu 1974: 11,
S. îi-27.

17. Huang-di si-jing in 4 Kapiteln. Han Shu Kap. 30, S. 1730; vgl. auch Kaogu xuebao

I975: x» S. 8—10, wobei andere Zuordnungen auf S. 10 diskutiert werden.
18. Kaogu 1975: 1, S. 49. Das Werk ist unter den taoistischen Büchern mit 22 Kapiteln

aufgeführt. Han Shu Kap. 30, S. 1731.
19. Kaogu xuebao 197;: 1, S. 38.
20. Wenwu 1974: 11, S. 8 ; vgl. auch Kaogu xuebao 197g: 1, S. 7, auch N 1, 2, in der

die Datierung des Textes A auf 19g—180 und Text B auf 179—168 v. u. Z. gelegt wird.
21. Die daraus gezogenen Schlußfolgerungen finden sich auf den Seiten 86fF.

22. Vgl. die kritische Anmerkung von Chang 197$: S. 48, N 7: «Die ersten beiden
Zeilen dieses Zitats erscheinen gewöhnlich im Kapitel XIX. Der Originaltext des Tao Te
Ching war jedoch nicht in Kapitel unterteilt. Die Aufteilung nach Kapiteln geht auf Ho
Shang Kung aus der Han-Dynastie zurück, der einige Jahrhunderte nach Lao Tzu lebte. Oft
brechen diese willkürlich unternommenen Aufteilungen offensichtliche Bedeutungseinheiten
auseinander. So auch in diesem Fall, wo die ersten beiden Zeilen deutlich zu dem sich
weiterentwickelnden Gedankengang gehören.»

23. Lau 1967: S. 87; vgl. die Übersetzungen an der entscheidenden Stelle:



Io8 ROLF HOMANN

Debon 1967: S. gg: «Wahrlich, die Wesen ...»
Duyvendak 1953 : S. 69: «Car les êtres sont tantôt ...»
Waley 1965: S. 179: «For among the creatures ...»

24. Die Stellung der ersten Zeile in Kap. 20 ist bei vielen Laozi-Übersetzern problematisch.

Vgl. Lau 1967 : S. 76 N. : «This line is clearly out of place in this chapter, and should,
almost certainly, form part of the last chapter, but there is disagreement among scholars as to
the exact place in the last chapter to which it should be restored. I am inclined to the view
that it should be the first line. In that case, it should also be the first line of 43.»
Vgl. auch Duyvendak 19^3 : S. 4$: «La première phrase que certains commentateurs
voudraient ajouter au chapitre précédent est à mon avis la clef de ce passage ...»

2g. Lau 1967: S. 74-76.
26. Duyvendak 19^3 : S. 43.
27. Lau 1967 : S. 101.
28. Lau 1967: S. 103.
29. Debon 1967: S. 42. Auch Waley 196c: S. 170 liest «From the time of old till now».
29a. TT 346, S. 6a.

30. Duyvendak 1953 : S. 49 : «Pour .depuis l'antiquité jusqu'à présent', il faut peut-être
lire, avec quelques textes: ,du présent jusqu'à l'antiquité', à cause de la rime du mot .anti¬

quité' kou avec k'iu .abolir' et fou .commencement' ...»
31. Lau 1967: S. 106.

32. In einem Kommentar von Wang Bing zum Yin-yang lei-lun wird jiong in der Bedeutung

von Hitze gebraucht.
33. Debon 1967 : S. 36. Duyvendak 19J3 : S. 23 übersetzt in Anlehnung an den Aufsatz

von Demiéville «Le Miroir spirituel» statt Blick «miroir». Auch Lau 1967: S. 66 übersetzt
«mirror».

34. Daß die Bedeutung «Spiegel» korrekt ist, wird in der Wenwu 1974: 11, S. 6,
nachgewiesen. An Hand alter Schriftzeichen wird aufgezeigt, daß lan das alte Zeichen für ein mit
Wasser gefülltes Becken ist, das als Spiegel benutzt wurde, indem ein Mensch in jenes
Becken hineinblickte (lan).

3 g. Ich breche die Beschreibung der Funde hier ab, da der Schluß des Kapitels im Wesentlichen

nur noch von den loan-words handelt, die für uns an dieser Stelle wohl nicht wesentlich

sind.

36. Für diese verschiedenen Traditionen sprechen einmal die Varianten der Kopien A und
B, vor allem auch die unterschiedlich gebrauchten loan-words. Zudem wird auf die
unterschiedlichen Zitate aus dem Laozi-Text in der Zeit der Kämpfenden Reiche hingewiesen
(Wenwu 1974: 11, S. 4-g).

37. TT 417 S. 4b.
38. TT 417 S. 4b.
39. Siehe Seite 93fr. und 98.

40. Der Verfasser fuhrt hier historische Angaben über die Größenordnung und Dauer der
Kämpfe in der Frühlings- und Herbstperiode und der Zeit der Kämpfenden Reiche an, so

dauerte früher die Einnahme einer Hauptstadt 10 Tage, während später von mehr als

fünfjährigen Kämpfen berichtet wird.
41. Debon 1967: S. 77.



DIE LAOZI-DISKUSSION I09

42. Debon 1967: S. g6.

43. Waley 1965: S. 187.

44. Legge i960: vol. V, S. 813.

4j. Jaeger i960: S. 10.

46. Maschke 1972: S. 60. vgl. Griffith 1963: S. 92-93.
47. Debon 1967: S. 109.
48. Zur Dialektik und/oder dem Relativismus bei Laozi s. S. 94ft.
49. Maschke 1972 : S. 6g.

go. Maschke 1972 : S. 97 und vor allem S. 33.

ji. Debon 1967: S. 109.

j2. Debon 1967: S. 107.

gi. Debon 1967: S. 62.

J4. Waley 196c: S. 211.

gg. Maschke 1972: S. jo.
j6. Vgl. Couvreur 19J1 : vol. 1, S. 233-236.
gj. Vandermeersch 196$: S. lgy/gS.
g8. Debon 1967: S. 99.
J9. Debon 1967: S. gi.
60. Debon 1967: S. gj.
61. Debon 1967: S. in.
62. Debon 1967: S. 89.
63. S. S. 94.
64. Eine größere historische Einordnung, die Zhai Qing hier folgen läßt, habe ich

ausgelassen, da sie im Kapitel 4, S. 97ft., ausführlich beschrieben ist.

6j. Siehe auch S. 97-98.
66. Vgl. Couvreur 1913 : vol. 11, S. j8g «En ce qui concerne le deuil de trois ans, tous

les souverains ont été d'accord, dans tous les temps la conduite des hommes a été uniforme.»
67. Vgl. dazu Waley 1938 : S. 123: «The Master said, I have transmitted what was taught

to me without making up anything of my own. I have been faithful and loved the Ancients.»
68. Waley 196c: S. 162.

69. Lau 1967: S. 72.
70. Waley 196J: S. igi.
71. Liao 1939: vol. i, S. 192.
72. Liao 1939: vol. 2, S. 279.
73. Debon 1967: S. 62.

74. Debon 1967: S. 63.

jg. Debon 1967: S. gg.
76. Debon 1967: S. in.
77. Liao 1939: vol. 1, S. 173.
78. Liao 1939: vol. 1, S. gg.
79. Liao 1939: vol. 1, S. 176. Die unterstrichenen Teile zitiert Yan Feng.
80. Liao 1939: vol. 1, S. 176.
81. Liao 1939: vol. 1, S. 200.
82. Liao 1939: vol. 2, S. 322.



HO ROLF HOMANN

83. Zur Diskussion um die materialistische oder idealistische Grundposition bei Laozi

vgl. Kramers 1968: S. 4off.
84. Liao 1939: vol. 1, S. 194.
8g. Liao 1939: vol. 1, S. 191.
86. Liao 1939: vol. 1, S. 34.
87. Lau 1967: S. 99.
88. Debon 1967 : S. 44.
89. Debon 1967: S. 88.

90. Debon 1967: S. 111.

91. Debon 1967: S. 78.

92. Vgl. Waley 1938:$. 206 : «Master K'ung said, Highest are those who are born wise.»

93. Zur Biographie von Cao Can s. Watson 1961 : vol. 1, S. 42iff.
94. Watson 1961 : vol. 1, S. 422.
95. Watson 1961 : vol. i, S. 422.
96. MEW 8: S. 117.

97. MEW 8: S. nr.
98. Zu den mythischen Kämpfen und Taten des Gelb-Kaisers vgl. Chavannes 1967 : tome

1, S. 2rff.

99. Chavannes 1967: tome 1, S. 29.
100. Lan Si neigt zu der Ansicht, daß Laozi mit dem Qin-General Tai-shi Tan identisch ist.
101. Wenwu 1974: 10, S. 30.
102. Wenwu 1974: 10, S. 30.
103. Watson 1961 : vol. 1, S. 42y.
104. Jia Yi, vgl. Giles 1968: S. 127.
10 j. HNZ 1968 : S. 1 ; vgl. auch Wallacker 1962 : S. g : «he discoursed and discussed the

way and the virtue, collected and united (the threads of) Altruism and Propriety, and so

composed this book».
106. HNZ 1968: S. 153.
107. HNZ 1968: S. i«.
108. Wu Wang, erster Herrscher der Zhou, vgl. Giles 1968 : S. 891.

109. Cheng und Gang, zweiter und dritter Herrscher der Zhou.

no. Zhou Gong, Bruder von Wu Wang, der für Cheng die Herrschaft der Zhou sicherte.

Vgl. Giles 1968: S. 162.

m. HNZ 1968: S. 36.
112. Watson 1961 : vol. 2, S. 368/369.
113. Munro 196;: S. i3off.
114. Kramers 1968: S. 31-67.

ii^. Kramers 1968: S. 33/34.
116. Moritz 1973: S. 11 und 26ff.

117. Tscharner 1947: S. 6-9.



DIE LAOZI-DISKUSSION II I

Chang 197g

Chavannes 1967

Couvreur 1913

Couvreur 19J1

Debon 1967
Demiéville
Duyvendak 1953

Giles 1968

Griffith 1963

Karlgren 1975

Jaeger i960

Kramers 1968

Lau 1967

Legge i960

Liao 1939

Loewe

Maschke 1972

MEW 8

Moritz 1963

Munro 1965

Benutzte Werke in westlichen Sprachen

Chang Chung-yuan: Tao, Zen und schöpferische Kraft;
Düsseldorf, 1975.
Chavannes Edouard: Les Mémoires Historiques de Se-Ma

Ts'ien, 7 tomes, Paris, 1967 (Nachdruck).
Couvreur S. : Li Ki ou les Mémoires sur les Bienséances et les
Cérémonies ; 2 tomes, Ho Kien Fu 1913.
Couvreur S. : La Chronique de la Principauté de Lou ; Paris,

19CI.
Debon G. : Lao-Tse, Tao-Tê-King, Stuttgart 1967.
Le Miroir Spirituel: in Sinologica 1/2, 1974,8. 112-137.
Duyvendak J.-J.-L. : Le Livre de La Voie et la Vertu, Paris

I9S3-
Giles H. A. : A Chinese Biographical Dictionary ; Taipei 1968
(Nachdruck).
Griffith Samuel : Sun Tzu The Art of War, Oxford 1963.
Karlgren Bernhard : Schrift und Sprache der Chinesen, Berlin
I97Ç-
Jaeger : Die Biographie des Wu Tzu-hsü : in Oriens Extremus,
Jg. 7, i960, S. 1-16.
Kramers R. P. : Die Lao-Tzu-Diskussion in der Chinesischen

Volksrepublik: in Asiatische Studien XXII, 1968, S. 32-67.
Lau D. C. : Lao Tzu, Tao Te Ching, London 1967.
Legge James: The Chinese Classics, Hongkong i960, g vol.
Darin : Legge i960: vol. 1 : The Great Learning ; Legge i960:
vol. 2: The Works of Mencius; Legge i960: vol. c: The
Ch'un Ts'ew with the Tso Chuen.
Liao W. K. : The Complete Works of Han Fei Tzu, 2. vol.,
London 1939.
Loewe Michael: Archaeology in the New China: in The
China Quarterly, Nr. 65-, 1976, S. 1—14.

Becker H. D. : Sun Tzu Die dreizehn Gebote der Kriegskunst
(Mit einer Einleitung von G. Maschke), München 1972.
Marx Engels Werke Band 8, Berlin 1973. Darin Marx Karl,
Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte.
Moritz Ralf: Hui Shi und die Entwicklung des philosophischen

Denkens im alten China, Berlin 1973.
Munro D. J. : Chinese Communist Treatment ofthe Materialist

Conception of History : in The China Quarterly, Nr. 24,
196J, S. 119-140.



112 ROLF HOMANN

Riegel 197 c Riegel Jeffrey K. : A Summary of some recent Wenwu and

Kaogu Articles on Mawangdui Tombs Two and Three in
Early China, Berkeley 1, 197J.

v. Tscharner 1947 v. Tscharner E. H. : Laotse-Sprüche über den Krieg : in
Asiatische Studien 1/2, 1947, S. 6—9.

Vandermeersch 196$ Vandermeersch Léon : La Formation du Légisme, Paris 19 6 £.
Waley 1938 Waley Arthur: The Analects of Confucius, London 1938.

Hier zitiert nach einem Taschenbuchnachdruck, New York
o.J.

Waley 196 c Waley Arthur : The Way and its Power, London 196 c.
Wallacker 1962 Wallacker Benjamin E. : The Huai-Nan-Tzu, Book Eleven:

Behavior, Culture and the Cosmos (American Oriental Series

No. 48), New Haven, 1962.
Watson 1961 Watson Burton: Records of the Grand Historian of China,

2 vol., New York and London 1961.

Benutzte chinesische Werke

Han Shu, 12 Bände, Peking iç>jg.
HNZ 1968: Huai-nan-zi, Taipei 1968.
Lishi yanjiu 197^: 3, S. 76-80 : Yan Feng, Han Fei dui «Laozi» sixiang di pipan gai-

zao.
Lishi yanjiu 197g: 3, S. 86-94: Lan Si, Daojia yu xihan rufa douzheng.
Kaogu 197.C: 1, S.47—£7: Zhongguo kexueyuan kaogu yanjiusuo Hunansheng

bowuguan xiezuo xiaozu, Mawangdui er, san hao mu fajue di zhuyao shouhuo.

Kaogu xuebao 19 7 r, : 1,8.7—38: Tang Lan, Mawangdui chutu «Laozb> yiben juan qian
gu shishu di yanjiu—jian lun qi yu Hanchu rufa douzheng di guanxi.

Shiji, 6 Bände, Peking 1964.
TT 346 : Daojing guben pian.
TT 417 : Daodejing lun bingyao yishu.
Wenwu 1974: 10, S. 30-42 : Mawangdui Han mu boshu zhengli xiaozu, Changsha

Mawangdui Han mu chutu «laozi» yiben juanqian yishu shiwen.
Wenwu 1974: 11, S. 1-7 : Gao Heng und Chi Xichao, Shitan Mawangdui Han mu

zhong di boshu «Laozi».
Wenwu 1974: 11, S. 21-27: Ling Xiang, Shitan Mawangdui Han mu boshu «Yi Yin -

Jiu zhu».

Wenwu 197 r, : 6, S. 1—c: Mawangdui Han mu boshu zhengli xiaozu, Mawangdui Han

mu chutu yishu shiwen - Teil 1.

Wenwu 197J: 9, S. 3J—48 : Mawangdui Han mu boshu zhengli xiaozu, Mawangdui
Han mu chutu yishu shiwen — Teil 2.

Xuexi yu Pipan 1974: 10, S. 3-9 : Zhai Qing, «Laozi» shi yibu bingshu.



zo3NO<h)W

xwQZZwuWN

tj
sa

*

^
v£

*»?

^

!$
aç

^

<

1^

Hp

\?

^N

«^

^
^
^
^
"®

^

i—r

m
r—i

n
/r-r

r—i

17—1

*
SS

ca

«
W

g
X
H

^
^
-^

^

»tp

s?

s?

^
'S1

S1

^S?

S1

üä
£±

£}
£L

U
û
£2i

£2j

M«4rî?

§i

%̂

^
^
¥
^
^
4
^
^
^
^
^

®̂
^

S
es

a
ä
ö
ö^L^a^SäSäS^t^^i


	Die Laozi-Diskussionen in der Volksrepublik China nach den Funde von Ma-Wang-Dui

