
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Huang-po Hsi-yün : Protokoll seiner Einvernahme durch P'ei Hsiu

Autor: Liebenthal, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HUANG-PO HSI-YÜN [a]

PROTOKOLL SEINER EINVERNAHME DURCH P'EI HSIU

ÜBERSETZT VON WALTER LIEBENTHAL

1. Das Protokoll

Das 9. Jahrhundert war eine schwierige Zeit für die Kaiser von China.
Das Reich der T'ang näherte sich langsam seiner Auflösung (um 906).
Die Revolution des An Lu-shan hatte weite Gebiete verwüstet, Städte

waren zerstört, die Schätze der Paläste und Tempel geplündert worden.
Millionen von Entwurzelten, Landstreichern und Mönchen bevölkerten
die Landstraßen und Märkte. Überall bildeten sich Räuberbanden unter
politischen oder religiösen Führern. Die Kaiser waren froh, wenn sie

Beamte fanden, auf die sie sich verlassen konnten. Ein solcher war P'ei
Hsiu (Biographie s.u.Kap. 3a).

In einer Stellung, die ihm richterliche und Exekutiv-Befugnisse

gleichzeitig gab, beauftragt, beginnende Revolten aufzuspüren und im
Keim zu unterdrücken, war P'ei Hsiu 842 in Chung-ling, damals Hauptstadt

der heutigen Provinz Kiangsi. Dort hörte er von einem Buddhisten

mit neuartigen Ansichten, der am Abhang einer Hügelkette in derselben

Provinz Jünger um sich versammelte. Er lud ihn nach Chung-ling ein
und brachte ihn dort in einem großen Klosterunter. Das Protokoll seiner

Gesprächemit Hsi-yün istuns,wennauch durch Korrekturenund Zusätze

von anderen verändert, erhalten. Die Fragen, die der Beamte stellt, sind

oft banal, die Antworten wiederholen sich. Weil Hsi-yün nicht selbst

spricht, mag man zweifeln, ob seine Worte richtig wiedergegeben sind.

Teile, besonders der ersten Hälfte des Textes, klingen wie in
Versammlung gesprochen. Sie mögen von Mitgliedern der Gemeinde stammen.

Sie sind darum nicht weniger wertvoll, eher mehr, weil Hsi-yün in
ihnen frei spricht.

2. Zustand des Textes

Die in der Teng-lu von 1004 abgedruckte Version (Taishö 2076, Bd. ri,
270-273) ist die älteste mir bekannte1. Sie liegt unserer Übersetzung



WALTER LIEBENTHAL

zugrunde. Im Kolophon (273a, 2 2ff.) der Taishö-Ausgabe, datiert 1048,
bekennt der Herausgeber, drei Zeichen entfernt und acht oder neun
Zeichen hinzugefügt zu haben. Dies ist unwesentlich. Wichtiger ist, daß

er durch die Überschrift «Die Lehre von der Überlieferung des

Erlebnisses, verkündet durch den Dhyäna-Meister Hsi-yün vom Berg Huang-

po» dem Protokoll den Charakter einer Sammlung von Aussprüchen gab.
Als solche erscheint sie dann auch in der Ming-Ausgabe (Taishö 2012 A,
379-382) und in der heute meist benutzten Ausgabe des Chin-ling
k'o-ch'ing ch'u von 188c (der Nanking-Ausgabe), die von allen

Übersetzern, auch von John Blofeld, benutzt wurde. Ich spreche im Folgenden

von diesen Ausgaben als den modernen.

Die Notizen des P'ei Hsiu waren ursprünglich durchweg datiert*. In
der ältesten Ausgabe fehlen die Daten, treten aber in den modernen

Ausgaben an zwei Stellen wieder auf. Den Verfassern dieser Ausgaben
muß also ein uns unbekanntes Original der ursprünglich vermutlich
umfangreicheren Notizen vorgelegen haben. Dies berechtigt uns, gelegentlich

auf Varianten in den modernen Ausgaben zurückzugreifen, da, wo
die Teng-lu offenbar Schreibfehler enthält. Wo immer dies geschehen

ist, habe ich es in den Noten vermerkt. Die übliche Anpassung an die

moderne Sprache — wenn zum Beispiel für tse [3] chi [4] gelesen wird -
habe ich nicht beachtet.

Auch in dem Text der Teng-lu können wir nicht hoffen, das

unveränderte Original des Protokolls zu besitzen, hat doch P'ei Hsiu selbst,

wie er im Begleitschreiben sagt, den Mönchen seiner Gemeinde

aufgegeben, seine Notizen von Irrtümern zu reinigen. Überall fehlen die

Fragen. Ich habe in einigen Fällen (im 9., io., ir. und 19.Gespräch)
versucht, diese zu erraten. P'ei Hsiu fragt manchmal nach Material, das

Hsi-yün offenbar nicht bekannt war.
Verglichen mit anderen «Gesprächen» ist die «Einvernahme» ganz

ungewöhnlich. Rechnen wir einen Abend pro ursprünglich datierten

Abschnitt, so war P'ei Hsiu 19 Abende bei Hsi-yün im Lung-hsing ssu.

Normalerweise antwortet ein Dhyäna-Meister auf Fragen kurz oder



HUANG-PO HSI-YUN 3

gar nicht, in keinem Fall läßt er sich in der Weise ausfragen, wie es hier
geschieht. Das macht mich glauben, daß der damals schon sehr hohe
Beamte seine Position ausnutzte, um sich gründlich über den Sonderling

zu informieren. War es Freundschaft oder gar Verehrung eines

Meisters durch seinen Jünger? Maspero hat uns eine Note über den
Buddhismus des Beamtenhinterlassen 3 : «Er kleidete sich in eineMönchskutte,

aber eine seidene, und ging mit der Almosenschale in der Hand

betteln, aber in Freudenhäusern ...» Die hohen Herren spielten viel mit
dem Buddhismus. Man mag darüber jedoch auch anders denken*.
Jedenfalls riskierte P'ei Hsiu etwas und wagte daher nicht, seine Notizen
sofort zu veröffentlichen, wie er in dem Begleitschreiben sagt. Beide

Motive, argwöhnische Neugier und echtes Interesse, sind nicht
unvereinbar.

Man kann den Text der modernen Ausgaben in vier Teile teilen : I.
Gespräche in Chung-ling; II. Später zugefügtes Material ; III. Gespräche
in Yüan-ling; IV. Später zugefügtes Material. Unsere Version der Teng-

lu enthält nur Teil I ; er ist in Hochchinesisch geschrieben, die Teile
II—IV dagegen in Umgangssprache. Teil II und IV sind offenbar späteren

Ursprungs. Die Dhyäna-Geschichten finden sich auch in den bekannten

Sammlungen, der Pi-yen lu (ii2r) und dem Wu-men kuan (1229), und
anderen Schriften der Kung-an-Periode. Zwar treten in diesen
Geschichten alte Meister auf; diese sind aber ein halbes Jahrtausend nach

der «Einvernahme» bereits zu legendären Gestalten umgeformt worden
und für die Rekonstruktion des historischen Hsi-yün ohne Bedeutung.
Die Daten gehen in Teil II und IV ganz durcheinander 5 ; nur in Teil III
gibt es möglicherweise auch echtes Material, das sich vielleicht mit viel
Vorsicht aus dem legendären herauslösen ließe6. Ich habe das hier nicht
versucht.

Biofelds englischer Übersetzung liegt die erwähnte moderne Nanking-
Ausgabe zugrunde. Diese Übersetzung war seinerzeit ein Ereignis,
wenigstens für mich. 1947, als er das Ms. nach Peking brachte und mir
zeigte, kannte ich den Dhyäna-Buddhismus nur in D.T.Suzukis Dar-



4 WALTER LIEBENTHAL

Stellung als Zen. Erst dann ging mir auf, wie sehr in der japanischen
Tradition die Gestalten der alten Meister und ihre Lehre schematisiert
sind. Mein Aufsatz bemüht sich, die ursprüngliche Gestalt von Hsi-yün,
soweit erreichbar, wiederherzustellen.

3. Hsi-yünl

Zunächst der Name. In den modernen Ausgaben bezieht sich das

Begleitschreiben aufden Verstorbenen durch ein vorausgesetztesya-Aui [8],
ein Tabu. Diese Sitte ist konfuzianisch. Für Buddhisten bezieht sich
dieses Tabu auf den religiösen Namen, fa-ming [9], der Novizen beim
Eintritt in den Sangha gegeben wird. Diese Namen sagen über deren
Persönlichkeit nichts aus, weil ja zunächst über sie noch nichts bekannt

ist. Die Teng-lu hat in der hier übersetzten Version des Begleitschreibens,

stattfa-ming, hao [10]. Hao ist ein Name, der jemand von seinem
Freundeskreis gegeben wird oder den man sich selbst gibt8. Hsi-yün
heißt «der Rastlose». In einer merkwürdigen Stelle der buddhistischen

Annalen, die ich in Kap. 3b übersetze, wird gesagt, daß P'ei Hsiu einen

postumen Ehrennamen (shih [11]) für ihn beantragte, nämlich Tuan-chi

[12]. Das kann nur nach Hsi-yüns Tod geschehen sein. Selbst das für alle
Mönche gebrauchte shih [13] vor dem Klosternamen fehlt außer im Kao-

seng chuan überall.

Wir werden Hsi-yün am besten verstehen als einen der zahllosen

Sucher, die im Gegensatz zu den Klerikern keinen festen Wohnsitz
besaßen, schon weil sie weder die Mittel hatten, sich einen amtlichen
Ausweis zu kaufen, noch die zum Bestehen der Eintrittsprüfung
(upasampadä) nötige Gelehrsamkeit', da sie das Studium der Sütras und
Sästras verachteten.

Das hatte den Vorteil, daß sie vollständig frei waren, ihre Visionen zu
entwickeln und ihren eigenen Idealen nachzuleben. Sie waren Büßer,
die Askese (dhutaguna) trieben, oder auch Denker, Heilige im Sinn der
indischen Heiligen, wenn man darunter Personen versteht, die alles

Interesse am Irdischen verloren haben.



HUANG-PO HSI-YUN

Hsi-yün stammte aus Fu-chou in der jetzigen Provinz Fukien ; heute

existiert dort ein Kloster, Huang-po ssu. Dieses hieß vor 797 noch
Chien-fu ssu [14]. Später, als Hsi-yün dort wohnte, wurde der Name

Huang-po ssu populär (so nach dem Fo-hsüeh ta-tz'ü tien, S. 2060b, c).
Wann soll das gewesen sein? Sicher ist, daß Hsi-yün seine Gemeinde

nicht in Fukien, sondern auf einem Plateau des Huang-po shan, dem

Grddhaküta, in Kao-an hsien [1 c] im heutigen Kiangsi hatte. Pai-chang
shan, Huang-po shan (Hügel mit Bäumen, deren Rinde gelb ist) und
Shih Ch'u-nan's [16]10 Fu-jung shan [17] (mit Hibiskus-Sträuchem
bewachsener Hügel) lagen alle in Hung chou [20] in einer Hügelkette am
Ostufer des P'o-yang hu [21]". Es ist unwahrscheinlich, daß es damals

schon zwei Orte desselben Namens gab. Da Hsi-yün aus Fukien

stammte, und Ch'u-nan, der einzige im KSCH genannte seiner Jünger,
auch Pai-chang Huai-hai [24], sein Meister, aus derselben Provinz

kamen, ist es wahrscheinlicher, daß das Kloster in Fukien später ihm zu
Ehren so genannt wurde, ohne daß er selbst dort anwesend war.

Nach dem Kao-seng chuan lebte Hsi-yün in Kao-an hsien zunächst in
der Eremitage, ching-she [2 c] seines Meisters zusammen mit den anderen

Jüngern. Gemeint ist wohl derfa-t'ang [26], eine Halle mit Kissen, die

für die tägliche Predigt und auch zum Schlafen benutzt wurde. Das

KSCH sagt : «P'ei-Hsiu besuchte ihn zweimal persönlich und wurde sein

Schüler.» Dies ist sonst nicht belegt und wohl eine Verwechslung mit
den in dem Begleitschreiben erwähnten beiden Besuchen. Falls die in
Kap. 3b erzählte Begegnung mit Ch'i-an [27] mehr als eine Legende ist,
war Hsi-yün noch vor der Buddhisten-Verfolgung durch Wu-tsung
(841-846) in Hang-chou in Chekiang. Er muß dann in dem Hof der

Salzverwaltung gelebt haben, den P'ei Hsiu dem Ch'i-an, der beim Hof
verdächtig geworden war, überlassen hatte, und der unter dem Namen

Ch'i-feng ssu [28] ging".
In dieser Geschichte wird Hsi-yün «ein Ältester» genannt. Das zeigt,

daß er in der Gemeinde des Ch'i-an kein Amt hatte, sagt aber über seine

Bedeutung in der eigenen Gemeinde nichts aus. Ch'i-an war damals



6 WALTER LIEBENTHAL

schon sehr alt. 841 wurde er bereits 92 Jahre und starb 842*3. Schätzen

wir Hsi-yün's Alter auf etwa 18 Jahre, als er Pai-chang begegnete, und

entsprechend auf 22 Jahre, als Pai-chang starb (814), dann war er 841

(also kurz vor seinem Besuch in Chung-ling) bereits 49 Jahre alt. Daß er
damals einen Kreis und einen Namen als Prediger hatte, geht daraus hervor,

daß der Japaner Jögyö [31], der 838 China verließ, von seiner Lehre
wußte **.

Am Anfang der Unruhen 841 oder vorher muß Hsi-yün zu seiner
Gemeinde aufdem Huang-po shan zurückgekehrt sein. Denn 842 kam er
von dort zu P'ei Hsiu, dessen Amt es war, unruhige Elemente zu
überprüfen (s.Kap. 3c), nach Chung-ling [32] (in der Gegend des heutigen
Nan-ch'ang). Man mag glauben, daß der Beamte von ihm beeindruckt

war. Andernfallshätte er ihnnichtnach dem Ende derVerfolgungen (848)
noch einmal und nun formellnachYüan-ling [33] (in Anhuei) eingeladen.

Wann und wo Hsi-yün starb, ist unbekannt. Sicher starb er vor 857,
dem Datum des Begleitschreibens. Die japanische Tradition hat 8 ro
die buddhistischen Annalen S.388b haben 8cr Die Tsou-t'ang tsi,

S.271-278, enthält eine BiographiemitWiedergabe vieler Gespräche im
Stil der Kung-an-Periode, auf die ich mich hier nicht einlasse, weil es

unmöglich ist nachzuprüfen, was daran wahr ist und was Legende. Im

Anfang des 9. Jahrhunderts waren das khât, die Stockschläge und

Ohrfeigen als Mittel zum Aufwecken des Fragenden, noch nicht üblich.
Interessant ist die Angabe (S. 2 7 7, Anm. 4), daß Hsüan-tsung, der spätere

Thronfolger von Wu-tsung (847—8 C9), die Salzverwaltung bei Hang-
chou besuchte, während Hsi-yün dort war, also vor 841. «Er hatte vor
Feinden, die er am Hof hatte, fliehen müssen und trieb sich herum,
verkleidet als Novize. Huang-po gab ihm bei dieser Gelegenheit einige
Ohrfeigen, die in der Geschichte des Dhyäna-Buddhismus berühmt

waren.» Wie weit soll man diese Geschichte glauben? Sie hängt offenbar

irgendwie zusammen mit der in Kap. 3b übersetzten. Eine sorgfältige

Untersuchung des halb legendären Materials dürfte die Gestalt des

interessanten Meisters deutlicher machen.



HUANG-PO HSI-YÜN 7

Ob ein stüpa mit dem Namen kuang-yeh [34] «für ihn errichtet» wurde,
scheint mir auch zweifelhaft. Was war überhaupt sein Kloster? Ein

Huang-po ssu ist nirgends erwähnt, nur ein Huang-po shan.

3a. Legendäres Material zur Biographie im KSCH

Sung Kao-seng chuan, ch. 20, Taishö 2061, Bd. go, S. 842b, c
Vgl. Teng-lu 266a, Tsou-t'ang tsi, S. 272

Die Biographien-Sammlung Sung Kao-seng chuan, verfaßt zwischen 982
und 988, enthält eine Biographie von Hsi-yün—nicht, wie man erwarten
würde, in ch. 3 unter «Meditierer» (hsi-ch'an [3c]) -, sondern in ch.6
unter «Wundertäter» (kan-t'ung [36]). Das heißt, daß T'ung-hui [37],
der Verfasser dieser Sammlung, kein authentisches Material besaß und
daher nur wiedergab, was er aus zweiter Hand erfahren hatte. Anderthalb

Jahrhunderte nach der aufregenden Begegnung des Religiösen mit
dem Minister hatte sich bereits eine Literatur von Legenden gebildet,
die zwar für die Biographie von Hsi-yün ohne Belang, aber sonst nicht
uninteressant ist.

Aufseiner Wanderung ins Innere von China begegnete Hsi-yün einem
Mönch. Er blieb ihm immer zur Seite, sprach und lachte wie er selbst.

Yün beobachtete ihn heimlich. Manchmal blitzten seine Augen und
trafen den anderen wie Feuerfunken. Sie gingen miteinander. Ein breiter

Strom versperrte ihnen den Weg ; seine Fluten waren gestiegen und
überschwemmten (die Ufer). Unter diesen Umständen nahm (Yün)
seinen Strohhut ab und blieb, auf den Krückstock gestützt, stehen. Der
Mönch rief ihm zu, doch überzusetzen, und drängte ihn, loszugehen.

(Yün jedoch) sagte: «Wenn du übersetzen, willst, setze selbst über.»
Kaum hatte er (dies gesagt), raffte der Mönch seine Robe auf, trat auf

eine Welle, als ob er auf ebenem Gelände ginge, und wurde doch nicht
ein bißchen naß. Schon war er auf dem anderen Ufer, blickte zurück
und winkte : «Komm herüber !» Yün gab mit den Händen ein Zeichen
der Abwehr und sagte lachend : «So ein Egoist, dir gehört das Schienbein

gebrochen.» Der Mönch, (ironisch) bewundernd : «Welch ein großer



WALTER LIEBENTHAL

Gelehrter des Mahâyâna! Da kann ich nicht mit. Er wird mich noch

prügeln, und ich ernte Schande.» Bald danach war er verschwunden.
Yün war die Sache unheimlich. (Er blieb zurück) mit dem Gefühl,
etwas falsch gemacht zu haben.

So weit der Text. Hsi-yün hat nichts falsch gemacht, aber er ist nur
knapp der Gefahr entgangen, etwas Unmögliches zu versuchen : Es ist

unmöglich, von einem Ufer (samsära) auf das andere (nirväna) zu
gelangen, weil man ja in beiden zugleich ist.

3b. Legendäres Material in den buddhistischen Annalen

Fo-tsu t'ung-chi, ch.42, Taishö 203$, Bd.49, S. 387a, b; S. 388b

In obigen Annalen findet sich folgende Geschichte unter dtm Jahr 849.

Huang-po (Hsi-)yün war ein Ältester unter den Klosterschülern
(vermutlich in Ch'i-feng ssu [28] in Hang-chou"5). Eines Tages betete ervor
dem «Lichtkönig» (kuang-wang [39])16. (Yu-)kuang [40]^ fragte: «Du

glaubst doch nicht an die Erlösung durch den Buddha, warum faltest du

die Hände?» Darauffaltete Yün die Hände. Er fragte weiter: «Warum
machst du das, wenn du nicht an die Erlösung glaubst?» Yün faltete die

Hände. (Ch'i-an) sagte : «Was für ein dummer Schüler !» Yün faltete die
Hände und sagte: «Was heißt hier dumm oder schlau? ...» Ch'i-an
wollte Hsi-yün den Namen Dummkopf (ts'u-hsing [41]) geben (wohl
nicht ernst gemeint). P'ei Hsiu aber machte eine Eingabe und schlug
tuan-chi [42] (dvayakotirahita) vor.

Ch'i-an starb 842. Daher ist 849 kein mögliches Datum für diese

Geschichte. Auch die Angabe im letzten Satz ist unmöglich, weil dieser

Name Hsi-yün post mortem gegeben wurde.

3c P'ei Hsiu

Hsin T'ang-shu, ch. 182, lieh-chuan 13 (P'ei Hsiu)

P'ei Hsiu [43] mit dem Literatennamen Kung-mei [44] stammte aus

einem ausgesprochen staatstreuen Hause ; sein Vater Su [4 c] hatte eine

lokale Revolte unterdrückt und darüber einen Bericht verfaßt, der vom
Kaiser Te-tsung zur Veröffentlichung freigegeben worden war. Auch



HUANG-PO HSI-YUN

der zweite Sohn Hsiu bewährte sich als loyaler Beamter und machte
schnelle Karriere. Während des ersten Gesprächs mit Hsi-yün im
zweiten Jahr der Periode Hui-ch'ang [46], während der Regierung des

buddhistenfeindlichen Kaisers Wu-tsung, war er Inspektions-Zensor
(chien-ch'ayü-shih [47]). «Die Aktivität dieser Beamten», schreibt Herbert

Franke (Das chinesische Kaiserreich, Fischer Weltgeschichte,
Bd. 19, S. 167), «galt eindeutig der politisch-moralischen Überprüfung
der Amtsträger». Während der zweiten Begegnung, die im zweiten Jahr
der Periode T'ai-chung [48] (848) stattfand, war Hsiu bereits
stellvertretender Kriegsminister (ping-pu shih-lang [49]) und Verwalter der Salz-

und Eisen-Monopole, die er durch ein von ihm verfaßtes Gesetz
unterbaute. 8Ç3 erhielt er Ministerrang (t'ung chung-shu men-hsia [co]) und
wurde bald danach Kanzler (tsai-hsiang [ci]), einer von zwölf. Er war
also ein sehr bedeutender Mann mit großen, unter anderem auch
richterlichen Befugnissen. Nach dem Tode wurde ihm der höchst erreichbare

Titel t'ai-wei [c2] verliehen.
In den buddhistischen Annalen, Taishö 203c, Bd.49, ch.42, S.836,

839, 841, wird P'ei Hsiu als Verfasser von Grabinschriften erwähnt,
darunter auch einer für den berühmten Buddhisten Tsung-mi [C3]18. Im

Jahr 849, also kurz nach derVerfolgung, erließ er als Präfekt vonHsüan-
chou [5-4] ein Verbot an alle Beamten, sich in Klöstern einzuquartieren
und sie dabei zu zertrampeln. Offenbar war er ein frommer Buddhist,
dem man zutrauen kann, daß er in der Zeit der Verfolgungen nach

Möglichkeit fürdieErhaltung derKlösterund denSchutzeinzelnerBuddhisten

sorgte. Es wirdüberliefert, daß eran kultischenHandlungen teilnahm und
Sütras rezitieren konnte. Das Tsou-t'ang tsi, S. 271, gibt als die Daten seines

Lebens 794—870. Das ist nicht belegt. Jedenfalls scheint eram Datum
des Begleitschreibens, Ende 857, bereits an seinenTod gedacht zu haben.

4. Das Begleitschreiben "»

Es gab einen großen Dhyäna-Meister, dessen selbstgewählter Name Hsi-

yün war10. Er wohnte am Grddhaküta-Gipfel des Berges Huang-po in



IO WALTER LIEBENTHAL

Hung-chou, Bezirk Kao-an*1. [Er gehörte zur dritten Generation der

Nachfolger des sechsten Patriarchen Hui-neng" und zur ersten Generation

einer Nebenlinie nach Pai-chang von der Westhalle »3. Er verehrte
das höchste Fahrzeug, das ein Erlebnis verlangt, das durch Worte nicht
zu übermitteln ist.] Erpredigte von der ewigen Gegenwart (des Buddha),
es gäbe kein dharma, das nicht in ihr wäre. Sie sei wesentlich leer;
Änderungen (die wir wahrnehmen) bedeuteten keine Änderung in ihr.
Sie gleiche dem Sonnenrad, das im leeren Raum aufgeht. Ihr Licht sei

rein, vollständig fleckenlos. Die Wahrheit (die Hsi-yün verkündete) ist
weder neu noch alt, weder flach noch tief. Er sprach von ihr, äußerte
aber keine Ansicht. Er stellte keine Glaubenssätze auf, gründete keine
Sekte. Das Erlebnis käme spontan; Nachdenken darüber verwirre nur.
(In diesem Erlebnis) erfahre jeder, daß er selbst der Buddha sei. Daher

war seine Rede kurz; sie sagte direkt, was er meinte. Sein Weg war
steil; wer ihn ging, war einsam. Von allen Seiten kamen Jünger, sahen

den Berg und eilten hinauf; sie erkannten das Zeichen und erwachten.
Sie kamen und gingen wie Meereswogen — Tausende. Im zweiten Jahr
der Periode Hui-ch'ang (842), als ich Kommissar in Chung-ling (dem

heutigen Nan-ch'ang) war, kam (Hsi-yün) auf meine Einladung von
seinem Berg herab in mein Chou (Hung-chou). Ich brachte ihn im

Lung-hsing ssu unter. Den ganzen Tag fragte ich ihn aus über seine

religiöse Überzeugung. Im zweiten Jahr der Periode Ta-chung (848), als

ich meinen Sitz in Yüan-ling hatte, kam er, (diesmal) einer formellen

Einladung folgend, wieder in mein Amt. Ich ließ ihn im K'ai-yüan ssu

wohnen und informierte mich gründlich über seine Lehre. Zu Hause

zeichnete ich auf, was ich gehört hatte, kaum mehr als ein Zehntel (von
unserem Gespräch). Obwohl es für mich ein bewundernswertes
Erlebnis war, wagte ich (bisher) nicht, (die Aufzeichnungen) zu veröffentlichen.

Heute fürchte ich, daß, wenn ich sterben sollte*'», dieses religiöse
Gedankengut (des Meisters) der Nachwelt verlorengehen könnte, und

veröffentliche es daher. Ich übergebe (meine Niederschrift) den (zu



HUANG-PO HSI-YUN II
Hsi-yüns) Gemeinde gehörigen Mönchen T'ai-chou und Fa-chien mit
dem Auftrag, nach Kuang T'ang ssu auf den früheren Berg*5 zurückzukehren

und dort mit den angesehenen Alten der Gemeinde gemeinsam
zu prüfen, ob (meine Aufzeichnungen) mit dem, was sie persönlich
gehört haben, auch übereinstimmen.

Geschrieben am 8. Tag des i o. Mondmonats des 11. Jahres der Periode

Ta-chung (28.November 8C7).

r. Gespräche in Chung-ling

(Das 1. Gespräch :) [Hsi-yün*6 spricht :] Alle Buddhas (in ihren Himmeln)
und alles, was (auf der Erde) lebt, sind beschlossen in einer Gegenwart
(wei i hsin [90])*?. Nichts geschieht außer in ihr (fa)2t. Zeitlos ist sie,
niemals entstanden und niemals vergangen; nie war sie grün (wie die

Natur im Frühling), nie gelb (wie die Natur im Herbst)*0. Sie hat weder
Substanz noch Eigenschaften, fällt nicht in die Kategorien von Sein und

Nichtsein, läßt sich nicht als neu oder alt festlegen. Sie ist weder lang
noch kurz, weder groß noch klein; jenseits ist sie aller Grenzen und

Maße, Namen und Definitionen. Wer ihre Spur verfolgt, gerät ins Zeitlose

3°. Da ist sie. In deiner Erinnerung suchst du sie vergebens; sie

gleicht dem leeren Raum, der nicht begrenzt ist, weder nach außen

noch in sich, der weder auszuloten ist noch auszumessen. Das Dasein

(hsin) ist der Buddha ; er und alles, was in ihm lebt, sind nicht verschieden

voneinander. Die lebenden Wesen aber haften an Erscheinungen,
sie suchen ihn außerhalb seiner, und daher suchen sie ihn vergebens.
Sucht, wer Buddha ist, nach dem Buddha — greift, wer da ist, nach dem

Dasein—, der kann niemals Erfolg haben, mag er sich auch Äonen lang

anstrengen. Er weiss ja nicht, daß der Buddha ihm von selbst erscheinen

wird, wenn er aufhört, ihn sich vorstellen zu wollen - aufhört, darüber
nachzudenken.

(Das 2. Gespräch :) Die (zeitlose) Gegenwart (hsin) ist der Buddha ; er
ist alles, was lebt. Jedes lebende Wesen ist Buddha ; der Buddha ist in
ihm gegenwärtig. Ob er in einem Erdenwesen gegenwärtig ist oder in



12 WALTER LIEBENTHAL

einem der Buddhas — seine Gegenwart wird weder vermindert noch
vermehrt. Daraus folgt, daß das Streben nach den sechs Vollkommenheiten

(päramitä)!1 und die Befolgung der zehntausend Regeln sowie
alle anderen Bemühungen um Verdienst, so zahlreich wie der Gangessand,

überhaupt nichts ändern, und daß es verkehrt ist, dadurch etwas
bessern zu wollen. Zeigt sich die Bedingung, so erfolgt Geben ; fehlt sie,

so erfolgt es nicht3*. Wer dies nicht einsieht und, an den Erscheinungen
haftend, hofft, gutes Karma durch fromme Handlungen zu erwerben, der
täuscht sich und gerät in Widerspruch zum Weg (tao) 33. Seine (zeitlose)

Gegenwart ist Buddha, es gibt keinen anderen. Es gibt auch keine andere

Gegenwart. Sie ist reines Licht34, vergleichbar dem leeren Raum, dem

völlig ausdrucklosen. Wernachdenkt undvergleicht, verfehlt das Wesen
der Dinge ; er haftet an den Erscheinungen. Vor allerZeit, keine Erscheinung,

an der der Blick haften könnte, ist Buddha.
Buddha werden zu wollen mit Hilfe der sechs Vollkommenheiten und

der zehntausend Regeln, hieße stufenweise (das Ziel erreichen)35. Nicht
in einer Zeit, nicht stufenweise zu erreichen ist der Buddha. Mache dir
klar, daß alles Schicksal sich in einer (ewigen) Gegenwart abspielt,
außerhalb geschieht gar nichts. Sie ist der wahre Buddha. Er und die
Lebewesen sind beschlossen in einer unveränderlichen Gegenwart,
fleckenlos und unzerstörbar wie der leere Raum. Ein Beispiel: Das

große Sonnenrad beleuchtet alle vier Welten 36. Wenn die Sonne aufgeht,
wird die ganze Welt hell; wenn sie untergeht, wird die ganze Welt
dunkel. Der leere Raum aber wird weder heller noch dunkler. Zwar
wechselt hell und dunkel in der Landschaft, der Charakter des Raums

aber bleibt immer derselbe. Was nun die Gegenwart des Buddha in der

Welt betrifft, so gilt dasselbe für ihn und uns. Die Leute aber blicken
auf Buddha und stellen ihn sich vor als ein strahlendes Licht, das ein
Jenseits 37 erleuchtet; sie blicken auf die Welt und stellen sie sich vor als

etwas Schmutziges, Stinkendes, das das Diesseits 38 verdunkelt. Wer so

denkt, wird nie zu dem befreienden Erlebnis (bodhi) kommen, mag er
auch Welten durchwandern zahlreich wie der Gangessand. Das kommt



HUANG-PO HSI-YUN I3

daher, daß er an Erscheinungen haftet. Es gibt nur eine (ewig gleiche)
Gegenwart, in der sich nichts, und wäre es atomklein, als anders abhebt.
Sie ist der Buddha.

Denen, die heute nach dem Tao suchen, fehlt das Erlebnis der
zeitlosen Gegenwart (des Buddha)3°. Daher fragen sie nach seiner Gegenwart,

wo er doch gegenwärtig ist. Sie suchen den Buddha außerhalb

seiner, und an seiner Erscheinung haftend, führen sie kultische
Handlungen aus. Solches Verhalten ist schlecht, es führt nicht zum befreienden

Erlebnis.

(Das 3. Gespräch :) Gaben zu bringen den Buddhas in allen zehn

Weltrichtungen, ist weniger gut, als einem Sucher zu geben, der aufgehört
hat, Ereignisse zu bewerten*0.

(Frage :) Was bedeutet wu-hsin? (Antwort :) wu-i-ch'ieh-hsin, das heißt
welche Ereignisse auch immer nicht zu bewerten.

(Frage :) Was ist die Bedeutung von tathatâ (Antwort :) Innen und
außen ist sie wie Holz und Stein, bewegt sich nicht, dreht sich nicht ;

innen und außen ist sie wie der leere Raum, der sich ausdehnt,
unbehindert nach außen und innen, der weder Wirkung noch Ursache ist,
nicht irgendwo, gestaltlos, unempfindlich gegen Gewinn und Verlust.
Wer sich ihm nähert, schrickt zurück aus Furcht, ins Leere zu fallen,
das keine Rast, keinen Halt erlaubt. Ihm geht es wie dem Mann in der
Redensart: «Er sah den Steilhang und kehrte um.»

(P'ei Hsiu fragt nach Namen:) Manjusrï ist ein Name, der für die

Weltordnung steht, Samantabhadra ist ein Name, der für Wandel (in
dieser Ordnung) steht. Ordnung — gemeint ist Leere, (die Fülle ist),
unbeeinträchtigt (durch Gegenständliches) - Wandel, der nie
stillsteht, obwohl nichts in ihm sich bewegt. Avalokitesvara steht für Mitleid

mit der Welt (mahäkarunä), Mahâsthâmaprâpta steht für Wissen um
die große Wahrheit*1. Vimalakîrti (dessen Reinheit berühmt ist) —

Reinheit ist hier Subjekt, berühmt ist Attribut. Sein Rufentspricht dem,

was er wirklich ist. Darum hat man ihm diesen Ehrennamen gegeben.

Jeder von uns besitzt, was in den großen Bodhisattvas** Gestalt ange-



14 WALTER LIEBENTHAL

nommen hat. Die zeitlose Gegenwart (des Buddha in der Welt) — wer
sie erlebt, ist wie sie. Die Sucher von heute wollen nicht erleben, was
sie nur selbst erleben können, sondern suchen es außen, haften an

Erscheinungen, wollen etwas haben ; sie sind alle auf dem falschen Weg.
(P'ei Hsiu fragt nach dem Sand des Gangesufers :) Der Sand des

Gangesufers - Buddha sagt von ihm« ; Wenn alle Buddhas und Bodhisattvas,
Siva, König der Götter, und alle anderen Götter darüber schreiten,
freut sich der Sand nicht ; wenn Rinder, Schafe und Ameisen darüber

laufen, ärgert er sich nicht ; Juwelen und Weihrauch — der Sand begehrt
sie nicht, den Gestank von Kot und Urin verabscheut er nicht.

(Das 4. Gespräch; P'ei Hsiu fragt nach hsin:) Was hier (zeitlose)
Gegenwart (hsin) heißt, ist nicht die Gegenwart von etwas. Sie hat keine
unterscheidenden Eigenschaften. Die Lebewesen (auf der Erde) und die
Buddhas (in ihren Himmeln) sind in ihr nicht verschieden. Höre auf, sie

unterschiedlich zu bewerten, mehr ist nicht nötig«.
Ihr Sucher, ihr müßt sogleich aufhören (an dem, was auf euch

zukommt) Interesse zu nehmen, oder ihr werdet niemals den Weg (tao)
finden, auch wenn ihr euch Äonen lang mit kultischen Handlungen
abmüht. Ihr werdet gebunden durch das Streben nach Verdienst, wie es

die drei Fahrzeuge vorschreiben«, und werdet niemals frei werden.

Allerdings ist zuzugeben, daß nicht jeder gleich schnell zu dem

(erlösenden) Erlebnis kommt. Manche hören einer Predigt zu und
augenblicklich wird ihnen klar, daß sie aufhören müssen zu bewerten. Andere
müssen warten, bis sie sich mit den zehn Arten des Glaubens, den zehn

Zielen, den zehn Verhaltensweisen, den zehn Arten der Karma-Verwertung*6

vertraut gemacht haben; dann erst hören sie damit auf. Wieder
andere müssen zuerst die zehn Stufen (der Laufbahn des Bodhisattva)
erklimmen. Ob das nun lang oder kurz dauert — wenn sie aufhören zu

werten, ist alles zu Ende. Darüber hinaus gibt es nichts, worum man
sich bemühen oder was man realisieren könnte. Das ist die reine Wahrheit

und keine leere Redensart. Ob das Resultat in einem Augenblick
erreicht wird oder erst in der zehnten Stufe — hört das Streben nach



HUANG-PO HSI-YUN IC

Verdienst einmal auf, so ist (der Sucher) wieder da, wo er vorher war*'.
Er hat Äonen lang umsonst Askese getrieben.

Wer Schlechtes tut, wer Gutes tut — beide haften an Erscheinungen.
Wer an Erscheinungen haftend Böses tut, bindet sich leichtsinnig an das

Rad des Werdens ; wer so haftend Gutes tut, macht sich unnütze Mühe.
Er sollte lieber sogleich, während ich spreche, sich mit seinem eigenen
Schicksal vertraut machen. Sein Schicksal (fa) wird von ihm erlebt,
nicht Erlebtes wird ihm nicht zum Schicksal. Sein Erlebnis wird ihm
zum Schicksal, die Daten des Schicksals werden ihm nicht zum Erlebnis

Die Daten seines Erlebnisses gehören nicht zum Erlebnis, und doch

gibt es kein Erlebnis ohne objektiv datierbares Erleben (keines zum
Beispiel in Trance). Wäre das möglich, so wäre Erlebnis (etwas und
könnte als solches auch nicht-seiend) sein*8. Es bleibt schweigendes
Bejahen, Verzicht auf Nachdenken (über dies Problem). Darum heißt es :

«Der Weg der Rede ist versperrt, der Tummelplatz für Gedanken ist
leer*0.»

(Zeitloses) Dasein ist der Buddha, ewig unberührt lebt er in jedem
Einzelnen 5°. Das krabbelnde Gewürm, die Tiere, alle Buddhas und
Bodhisattvas sind im Grunde nicht verschieden. Man bildet sich nur ein,
sie seien verschieden, und weist ihnen entsprechend karmische Existenzen

zu5*. In dem Buddha, der von jeher ist, gibt es absolut nichts

davon. Er ist alles durchdringende Leere, unbewegte Stille, überirdisches

Leuchten, ruhiges Glück 5*. Schweigend bejahen — mehr ist nicht

nötig53. Jeder möge selbst versuchen, dies in seiner Tiefe zu erleben,
sich davon zu überzeugen, sogleich wird ihm alles zufallen, ganz und gar,
restlos.

Wenn jemand während dreier unermeßlich langer Weltzeitalter
Askese treibt (vîrya) und kultische Handlungen ausführt, die ganze Erde

durchwandernd, oder aber einen Augenblick das Erlebnis hat (auf das es

ankommt) — was er erlebt, ist (immer dasselbe, nämlich), daß er nie
etwas anderes gewesen ist als eben dieser Buddha, auch jetzt nicht mehr
und nicht weniger als vorher. Er wird einsehen, daß er sich durch



l6 WALTER LIEBENTHAL

Traumgebilde hat täuschen lassen, wenn er glaubte, durch äonenlange

Anstrengungen etwas erreichen zu können. Darum sagt der Tathâgata :

«Ich hatte nichts erreicht, als ich die vollkommene Erleuchtung hatte 5*.

Wenn es sie zu erreichen gäbe, hätte Buddha Dîpamkara sie nicht
voraussagen können55.» Außerdem sagt er: «Dieser dharma ist nicht so

oder anders ; es kann von ihm keine Stufen geben. Das besagt das Wort
bodhi.»

Dieses ewig unberührte Dasein mit allen Wesen auf der Erde und
allen Buddhas in ihren Himmeln, mit allem, was auf den Bergen, in den
Flüssen sichtbar oder unsichtbar lebt, mit allen Welten, wo sie auch

liegen, ob oben, unten oder in einer der acht Himmelsrichtungen, ist
ein sich selbst Gleiches (sama), in dem ein Ich und ein Du sich nicht
unterscheiden ließe. Dieses ewig unberührte Dasein füllt, indem es

sich ständig enthüllt, das Universum mit seinen Bildern 56.

Die Leute haben dies Erlebnis nicht; sie glauben, daß, was sie hören,
sehen, fühlen oder wissen57, sei das Dasein. Sie nehmen das Licht nicht
wahr, das im Innern der Dinge leuchtet 58, weil das, was sie sehen,

hören, fühlen und wissen, es ihnen verdunkelt. Besser wäre es, sie
entschlössen sich, sogleich aufzuhören, sich etwas vorzumachen 59, dann

wird das wahre Wesen der Dinge ihnen von selbst erscheinen. Es wird
dann sein, wie wenn das große Sonnenrad im Leeren aufgeht und alles in
den zehn Richtungen in sein Licht taucht, vor dem nichts sich verstecken
kann60.

Wenn Sucher nach dem Tao, nur an das glaubend, was ihre Sinne und
ihr Wissen ihnen sagen, sich (um die Erlösung) bemühen, so kann das

zu nichts führen. Sie mögen glauben, daß in dem, was die Sinne und ihr
Wissen ihnen sagen, die eigene (zeitlose) Gegenwart (pen hsin) [83] sich

finden ließe. Nun ist aber die Gegenwart in dem, was die Sinne und ihr
Wissen ihnen sagen, nicht enthalten, obwohl sie auch nicht darin fehlt.
Worauf es ankommt, ist, das, was die Sinne und ihr Wissen ihnen sagen,
nicht begrifflich zu zerlegen, sich nicht nachdenkend damit abzugeben.
Andererseits sollten sie auch nicht außerhalb des Wahrgenommenen



HUANG-PO HSI-YUN I7

und Gewußten nach ihrer ewigen Gegenwart suchen, auch nicht, sich

gegen das, was die Sinne und ihr Wissen ihnen sagen, verschließend, auf

Ereignisse reagieren. Nehmt keinen Standpunkt ein, weder positiv noch

negativ Bleibt nicht auf einem stehen, wechselt ihn nicht Bewahrt
euch eure Freiheit in jeder Hinsicht. Das sei euer Tempeldienst61.

(Das c. Gespräch:) Wenn Laien sagen hören, daß die Buddhas alle
die Lehre von der (zeitlosen) Gegenwart verkünden, dann glauben sie,
es handle sich dabei um einen besonderen Lehrgegenstand (dharma),
mit dem sie sich vertraut zu machen hätten, (eine Haltung,) die sie

einzunehmen hätten, und suchen danach in der zeitlosen Gegenwart. Sie

wissen nicht, daß das Erleben der Gegenwart selbst der Lehrgegenstand

ist, um den es sich handelt. Für sie wird der Tag des «Gefunden!»
niemals kommen, auch wenn sie tausend und abertausend Weltzeitalter
lang suchten. Besser, ihr entschließt euch, sofort mit dem Grübeln
aufzuhören ; dann habt ihr gelernt, was ihr lernen wolltet6*. Ihr gleicht dem

Mächtigen6*, dernachdemKronjuwel suchte, das seine Stimeschmückte.

Weil er es außen suchend umherirrte, hätte er es niemals finden können,
auch wenn er die ganze Welt durchwandert hätte. Erst als ihn einer,
der davon wußte, darauf aufmerksam machte, merkte er, daß er das

Juwel, das er suchte, besaß.

Es gibt Sucher nach dem Weg, welche im Unklaren sind über ihr
wahres Wesen6* und nicht glauben wollen, daß sie Buddha sind. So

suchen sie es außen und bemühen sich um Verdienst durch fromme

Handlungen. Stufenweise wollen sie ihr Ziel erreichen. Wenn sie sich

auch Weltzeitalter lang abmühen, es kann ihnen nicht gelingen. Besser,

ihr entschließt euch, sofort aufzuhören, euch Gedanken zu machen. Ihr
könnt mir gewiß glauben, daß alles Lehrbare unwirklich ist, daß ihr
nichts davon habt, (wenn ihr es lernt). Es gibt euch keinen Halt, keine

Stütze, führt zu nichts. Macht euch keine unnützen Gedanken, dann

wird euch das Erlebnis (bodhi) zuteil werden.
Am Ziel des Weges erfahrt ihr nur, daß ihr der Buddha seid, der ihr

von jeher wart. Euer Weltzeit langes Streben war eitle Mühe. Ihr seid



l8 WALTER LIEBENTHAL

wie der Mächtige, der das Juwel, das er suchte, bereits an seiner Krone
hatte. Durch sein Suchen hatte sich nichts geändert. Daher sagt der
Buddha65; «Als ich die vollkommene Erleuchtung erreichte, hatte ich

gar nichts erreicht.» Das aber glauben die Leute nicht, und daherzitieren
sie (aus der buddhistischen Literatur) das von den fünfAugen Gesehene66

und das von den fünf Ausdrucksmitteln Dargestellte 67. In Wirklichkeit
ist das in meinem Zitat von dem Buddha Gesagte gewiß kein leeres

Gerede; es ist paramärtha-satya (jenseitiges Wissen)68.

(Das 6. Gespräch ; aufeine Frage des Beamten :) Die Sucher nach dem

Tao brauchen nicht zu zweifeln, daß der Leib aus vier Elementen60
besteht. Keines der Elemente hat ein Ich; es fehlt auch ein zentrales Ich.
Daraus folgt, daß ein bewußtes Wesen (hsin) 7° weder ein eigenes noch

(mit den anderen zusammen) ein zentrales Ich besitzt. Für die 6 indriya,
6 visaya und 6 vijriäna, die zusammen entstehen und vergehen, gilt
dasselbe. Weil die 18 äyatana also leer (von einem Ich) sind, ist alles leer.
Es gibt nur die zeitlose Gegenwart, gestaltlos und rein?1.

(Auf eine Frage:) Es gibt wählerische Ernährung und weise Ernährung

7*. Wenn der aus den vier Elementen gebildete Leib hungert,
dann leidet er. Gibt man ihm aber die Nahrung, wie er sie braucht,
so entsteht keine Gier und kein Haften; das nennt man weise

Ernährung. Wählerische Naturen achten darauf, wie etwas schmeckt,
und unterscheiden; sie denken daran, wie sie ihren Gaumen befriedigen,

und werden niemals damit fertig. Das nennt man wählerische

Ernährung.
(Aufeine Frage :) Srävakas heißen so, weil sie erst erwachen, wenn sie

(die Lehre) hören. Sie sind sich ihrer zeitlosen Gegenwart nicht bewußt
und erwachen erst, wenn sie belehrt werden. Manche glauben an
übersinnliche Kräfte, andere an Omina und an alles, was die Leute ihnen
einreden. Oder sie hören, daß es Erwachen (bodhi) und Nirväna gibt, und
daß sie, um Buddha zu werden, sich drei Weltzeitalter lang73 anstrengen
müßten. Sie alle gehören zu den Srävakas. Man nennt sie Srävakabuddhas.

Die aber, denen plötzlich klar wird, daß sie selbst immer schon da-wa-



HUANG-PO HSI-YÜN I9

ren, Buddhas waren, und daß es für sie nichts zu erreichen, keine
kultische Handlung zu vollziehen gibt — sie gehen den höchsten Weg
(srestha-märga)^. Sie sind Tathatä-Buddhas75.

Es gibt Sucher nach dem Tao, die fürchten, daß ein Augenblick (der
Versenkung nicht genügt) — sie glauben, sie könnten dann doch auf den
falschen Weg geraten; sie müßten ständig frei sein von äußeren
Einflüssen und individuellen Wünschen, nur so könnten sie Buddha werden.
Ihr Sucher, wenn ihr wirklich Buddha werden wollt, braucht ihr keinen
Buddhismus dazu. Ihr müßt nur lernen, nichts zu wollen, an nichts zu
haften. Wenn ihr nichts wollt, dann kann kein Wunsch entstehen ; wenn
ihr an nichts haftet, dann bleibt ihr moralisch unbefleckt. Wunschlos,
unbefleckt seid ihr Buddha. Die 84 000 Anweisungen gegen 84 000
Flecken (klesa) werden zwar empfohlen, um eure Bekehrung zu
erleichtern, in Wirklichkeit haben sie keinen Wert. Meine Anweisung ist,
keine zu brauchen. Wer das weiß, ist Buddha. Sorgt euch nicht um eure
Moral; das läßt sich ohne Anweisung machen76.

(Das 7. Gespräch : Ihr Sucher, wollt ihr wissen, was allein wichtig ist
Haftet an nichts Wenn ihr sagt, daß der dharmakâya des Buddha dem

leeren Raum gleicht, so beschreibt ihr den dharmakâya als den leeren

Raum und den leeren Raum als den dharmakâya. Gewöhnliche Leute
werden dann annehmen, daß der dharmakâya den leeren Raum

(physisch) ausfüllt oder daß der leere Raum eine Gestalt, die des dharmakâya,

enthält. Sie wissen ja nicht, daß beide Wörter sich aufdasselbe beziehen.

Wenn von dem leeren Raum gesprochen wird als etwas, das es gibt, so

ist das nicht der dharmakâya ; wenn vom dharmakâya gesprochen wird als

etwas, das es gibt, so ist das nicht der leere Raum. Versteht ihr den

leeren Raum nicht als etwas, so ist er der dharmakâya ; versteht ihr den

dharmakâya nicht als etwas, so ist er der leere Raum. Der leere Raum und
der dharmakâya sind nicht durch Eigenschaften unterschieden; der

Buddha und die lebenden Wesen sind nicht durch Eigenschaften
unterschieden. Entstehen-Vergehen und Nirväna sind nicht durch
Eigenschaften unterschieden. Die moralischen Flecken (klesa) und die Freiheit



20 WALTER LIEBENTHAL

von Flecken (bodhi) sind nicht durch Eigenschaften unterschieden.
Ohne unterscheidende Eigenschaften ist der Buddha.

Die Laien greifen nach Sachen ; die Religiösen greifen nach Vorstellungen

(hsin). Wer beides, Sachen und Vorstellungen, aufgegeben hat,
für den ist der Zustand wahren Seins (chen-fa) erreicht. Sachen aufzugeben

ist leicht; Vorstellungen aufzugeben ist äußerst schwer. Die
Leute wagen das nicht, weil sie fürchten, ins Leere zu fallen, ins

Grund- und Haltlose. Sie wissen nicht, daß die Leere eigentlich gar
keine ist, sondern das Reich des allumfassenden wahren Seins (dharmadhätu)^.

(Das 8.Gespräch:) Dieser, in einem Augenblick der Klarheit
auftauchende Zustand 78 hat nie angefangen zu existieren. Er ist alt wie der
leere Raum, niemals entstanden — niemals vergangen, niemals etwas —

niemals nichts gewesen, niemals unrein — niemals rein, niemals laut —

niemals still, niemals jung — niemals alt. Er ist nirgends, weder innen
noch außen. Weder ist er meßbar noch irgendwie gestaltet, färb- und

formlos, tonlos. Er läßt sich nicht suchen, nicht finden. Kein Wissen

hilft, ihn zu erfassen. Worte können ihn nicht beschreiben. Er läßt sich

nicht einordnen unter die Dinge unserer Umgebung, durch verdienstliche

Handlungen nicht erreichen.
Alle Buddhas und Bodhisattvas, das ganze Gewimmel lebender Wesen,

alle sind sie in mahäparinirväna. Dort ist ihre zeitlose Gegenwart,
dort ist Buddha. Buddha ist das Schicksal (der Welt)7°. Was in wahrer
Sicht (als Nirväna) erscheint, wird, wenn ihr nur einen Augenblick den

Blick wendet, zur täuschenden Schau (des Samsära). Nach dem Dasein

suchen, wenn ihr da-seid, nach dem Buddha suchen, wenn ihr Buddha

seid, nach dem Schicksal suchen, das ihr habt — das ist nicht möglich.
Darum : ihr, die ihr euch bemüht um den Weg, hört sogleich damit auf.

Schweigend bejaht
Wenn ihr zweifelt, so seid ihr bereits auf dem falschen Weg. Erleben

und das Erlebnis weitergeben, das heißt der «rechte Standpunkt»

(samyagdrsti). Achtet darauf, daß eure Gedanken euch nicht davonlaufen



HUANG-PO HSI-YUN 21

zu den Gegenständen und ihr zu erleben glaubt, (was ihr nur seht). Er ist
ein Dieb, den ihr für euren Sohn haltet.

Als Gegengift gegen Gier, Haß und Torheit (lobha, dvesa, moha) wurde

Moral, Verinnerlichung und Weisheit (sila, samädhi, prajnâ) verordnet.
Da es in Wirklichkeit keine moralischen Flecken gibt, wie kann es Freiheit

von ihnen (bodhi) geben? Darum sagt der Gründer unserer Sekte :

«Der Buddha hat alles verzeichnet, womit wir uns nicht denkend

beschäftigen sollen ; nachdem ich mit dieser Beschäftigung aufgehört habe,

was nützt mir noch das Verzeichnis?» Bei dem Buddha, der, ewig
unberührt, in jedem Einzelnen lebt80, gibt es nichts, das sich in Besitz nehmen
ließe. Das ist nicht anders als beim leeren Raum : Obwohl er mit
unendlich vielen Kostbarkeiten geschmückt ist, läßt er sich nicht
bewohnen. So auch der Buddha : Obwohl er mit unendlich vieler Weisheit
und Tugend geschmückt ist, läßt er sich nicht bewohnen. Die aber, die
sich selbst nicht kennen, sehen das nicht ein.

(Das 9.Gespräch; auf eine Frage:) Die Lehre von dem citta-bhümi*1

besagt, daß alle dharma mit Hilfe von citta geschaffen werden. Sie sind,

wenn citta einem Gegenstand begegnet - sind nicht, wenn es keinem

Gegenstand begegnet. Es ist nicht möglich, im Zustand der Reinheit

Gegenstände zu unterscheiden.

[P'ei Hsiu fragt] nach dem im «Spiegel von samädhi-prajnä (Meditation)»

8* gebrauchten Ausdruck lì li chi chi ching ching 83. [Hsi-yün antwortet:]

«Die Wörter sehen, hören, fühlen, erinnern, beschreiben alle

Gegenständliches. Mit Leuten von durchschnittlicher und schwacher

Begabung kann man so reden. Bei jemand, der tiefe Einsicht sucht, reicht
diese Art von Erklärung nicht aus. Sie vertritt einen im Sarvästiväda8*

(der Lehre, daß alles ist) steckengebliebenen Standpunkt, der gebunden
ist an Gegenständliches. Sieh ab von der Gegenständlichkeit der
Geschehnisse (fa), dann siehst du, was geschieht (fa).»

(Das 10.Gespräch:) [Am ersten Tage des 9.Mondmonats sagte Hsi-

yün zu Hsiu :] Seit seiner Ankunft in China predigte der große Meister
Bodhidharma nur von einem Wesen (i hsing) 85 und von einem Schicksal



22 WALTER LIEBENTHAL

(ifa). Er hatte den Buddha (in sich selbst erlebt) und gab (dies Erlebnis)
weiter ; von anderen Buddhas sprach er nicht. Er hatte (sein) Schicksal

(dharma) erlebt ; von anderen (einzelnen) Schicksalen (dharmäh) sprach
er nicht86. Mit «Schicksal» sind nicht einzelne beschreibbare Geschehnisse

(dharmäh) gemeint, mit «Buddha» sind nicht die Buddhas (in den

Tempeln), an die man sich um Hilfe wendet, gemeint. (Buddha) ist die
zeitlose, von keiner Gegenständlichkeit verdunkelte Gegenwart87; in
ihm ist beides eins : die (irdische) Geschäftigkeit und die (unirdische)
Wirklichkeit. Die anderen beiden (die Geschehnisse und die Buddhas in
den Tempeln) sind nicht wirklich da88.

(Auf eine Frage :) Prajhä. Dies Wort wird übersetzt mit «Einsicht».
Einsicht in die Eigenschaftslosigkeit (des Absoluten).

(Das 11. Gespräch :) Die Leute verfolgen nicht den Weg (tao). Sie

lassen sich von den 6 Sinnen verlocken und geraten daher auf sechs

Abwege8». Haben sie Kenntnis vom Weg erhalten, und machen sie einen

Augenblick Pläne für ihr irdisches Leben, so kommen sie in die Hölle.
Interessieren sie sich einen Augenblick für die Ansichten der Philosophen00,

so verfallen sie der Häresie. Wird ihnen bewußt, daß sie

entstehen, und streben sie nach Vergehen (weil sie sich ein besseres Dasein

nach dem Tod erhoffen), dann geraten sie zu den Srävakas ; hoffen sie auf
keine weitere Wiedergeburt und streben nur nach Vergehen, so geraten
sie zu den Pratyekabuddhas. (Wenn ihnen aber klar wird, daß) nichts
entsteht und daher auch nichts, einmal entstanden, wieder vergeht,
wenn sie nicht wählen zwischen Sein und Nichtsein01, weder unzufrieden

sind noch zufrieden, (wenn sie einsehen, daß) alle einzelnen Schicksale

sich in nur einem allgemeinen Dasein (i hsin) auflösen, dann sind sie

in dem Fahrzeug des Buddha.

(Das 12.Gespräch:) Laien machen sich Gedanken über das, was
draußen vor sich geht, und sind damit zufrieden oder unzufrieden. Wer
sich von dem, was draußen vor sich geht, nicht beeinflussen lassen will,
muß aufhören, sich darüher Gedanken zu machen. Tut er das, dann

stören ihn die Vorgänge draußen nicht; stören sie nicht, dann hört er



HUANG-PO HSI-YUN 23

auf, sich Gedanken darüber zu machen. Solange er aber damit nicht
aufhört und statt dessen an den Vorgängen draußen ändert, (wird er merken,

daß) sie sich nicht ändern lassen und ihn nur noch mehr quälen.
Daher (soll er begreifen), daß jedes Einzelschicksal sich im Dasein des

Ganzen abspielt, daß dieses aber nichts Greifbares ist. Was kann er dann

noch wollen?

(Das 13. Gespräch :) Wenn jemand, der sich lernend mit prajnâ
beschäftigt0*, erkennt, daß es nichts gibt, was lernend anzueignen sich

lohnt, so verliert er alles Interesse an den drei Fahrzeugen. Ihm bleibt
nur das eine wahre (Fahrzeug), das sich nicht realisieren und aneignen
läßt. (Wenn aber Leute sagen:) Wir können es realisieren, wir können

es uns aneignen, so sind das lauter Prahler. Die Teilnehmer an der

Versammlung im Lotus Sütra, die ihre Ärmel schüttelnd fortgehen, sind
solche Brüder. Darum sagt der Buddha : «Durch meine Befreiung (bodhi)
habe ich inWahrheit nichts erreicht.» Dasmüßt ihr schweigend bejahen.

(Das 14. Gespräch :) Wenn die Leute fühlen, daß der Tod ihren Wünschen

ein Ende setzte, dann erkennen sie : Die fünfskandhas"** sind nichts

Wirkliches; die vier Elemente°5 enthalten kein Ich. Die zeitlose

Gegenwart hat keine Eigenschaften. Nichts geht, nichts kommt. Wenn

jemand geboren wird, so kommt zum Ganzen (hsing) nichts hinzu ; wenn
jemand stirbt, so geht vom Ganzennichtsweg. Stille herrscht (in ihr) wie
am Grunde eines Teiches, eine sich ewig gleiche Einheit von Außen und
Innen06.

Wem es gelingt, dies plötzlich zu begreifen, der ist nicht mehr

gefangen in den drei Welten°7, er ist jenseitig geworden08. Er weiß, es

gibt überhaupt keinen Unterschied im Leben und im Tod. Hat er eine

glückhafte Vision, sieht er die Buddhas (in ihren Himmeln) kommen,

um ihn zu begrüßen, oder ähnliche Szenen, so begehrt er nicht, daran

teilzunehmen. Sieht er schlimme Szenen aller Art sich vor ihm abspielen,

so fällt ihm nicht ein, daß er sie fürchten müsse. Er hat aufgehört,
sich mit solchen Gedanken zu beschäftigen, er ist eins mit dem Ganzen

des Geschehens (dharmadhätu), er ist frei geworden.



24 WALTER LIEBENTHAL

(Das ir.Gespräch:) [Am 8.Tag des io.Mondmonats fragte P'ei
Hsiu :] Was ist (im Lotus-Sütra) gemeint mit der Stadt der Fata morgana
(die die Karawanentreiber für eine wirkliche Stadt halten) ?—[Antwort :]
Die ersten beiden Fahrzeuge und die Unterscheidung von i o Stufen
sowie die von sam-bodhi und samyak-sambodhi00 (im Dasabhümika Sütra) - all
das sind Fata morgana-Städte, Mittel zur Bekehrung (von Wesen, die für
die volle Wahrheit noch nicht reif sind).

[Er fragte weiter:] Was ist gemeint mit der Schatzkammer (in
demselben Sütra)? [Antwort:] Den Schatz trägt jeder bei sich, weil er
teilnimmt an der zeitlosen Gegenwart des Buddha, in Wirklichkeit selbst

Buddha ist. (Der Schatz) hat keinen Handelswert, läßt sich nicht
sammeln, ist nichts von dem, was es (in den Himmeln) der Buddhas oder auf
der Erde gibt, nichts, was nützen oder schaden kann100.

[P'ei Hsiu fragte weiter :] Wo ist die Stadt gelegen? [Antwort :] Wer
so fragt, der ist in der Stadt der Fata morgana.

[Frage:] Wo ist die Schatzkammer? Antwort: Einen Ort kann man
nicht angeben. Welcher Ort auch immer—ist ein Ort, und einen solchen

hat die wirkliche Schatzkammer nicht. Darum heißt es (in dem Sütra) :

«Sie ist nahe. Das ist alles.» — «Nahe», das heißt : Es gibt keinen Ort, wo
sie ist. Tritt ins Ungestaltete, erkenne dich in ihm, dann bist du da101.

[Frage:] Wer sind die icchantika™! Antwort: Die schwach im Glauben

sind. Alle Wesen in den 6 Daseinsformen sowie die in den ersten
beiden Fahrzeugen, weil sie nicht daran glauben, daß sie den Keim zum
Buddha in sich tragen, heißen icchantika, das heißt solche, die der Wurzel

zum Guten beraubt sind. Die Bodhisattvas dagegen, die fest sind im
Glauben, daß sie Buddha sind, und zwischen kleinem und großem Fahrzeug

nicht unterscheiden und wissen, daß die Buddhas und die Wesen
dieser Welt dasselbe Schicksal teilen, heißen icchantika — die die Wurzel

zum Guten besitzen.

(Auf eine Frage :) Ganz allgemein gesagt : Srävakas heißen so, weil sie

auf Grund der gehörten Lehre (sruta) erwachen. Die, die erwachen,

wenn sie erfahren, daß es karman (hetu-pratyaya) gibt, heißen Pratyeka-



HUANG-PO HSI-YUN 2C

Buddhas. Alle, die nicht durch ein eigenes Erlebnis erwachen, obwohl
sie Buddhas werden, heißen auch Srävaka-BuddhasI03. Sucher, die
dadurch erwachen, daß ihnen die Lehre vermittelt wird, nicht dadurch,
daß ihnen das Erlebnis vermittelt wird (auf das es ankommt) — wenn sie

auch Weltzeitalter lang sich abmühen — was sie schließlich erreichen, ist
niemals (die Gewißheit, daß) sie selbst der Buddha sind, (den sie suchen).
Wenn sie dies nicht erleben, sondern nur im Unterricht erfahren,
verachten sie das Erlebnis und schätzen die Lehre. So bereichern sie wohl
stückweise (ihr Wissen), vergessen aber dabei, daß es auf das eigene
Erlebnis ankommt. Werdet euch eurer eigenen zeitlosen Gegenwart
bewußt, und ihr braucht nicht weiter nach Lernbarem zu suchen. Dies
Erlebnis ist alles, was zu lernen ist.

(Das 16. Gespräch:) Die meisten glauben, daß die Beschäftigung mit
dem Außen ihr Erleben behindert, daß Arbeit die Harmonie (ihrer
Seele) stört10*. Sie denken nur daran, wie sie den (Ansprüchen des)
Außen entfliehen könnten, um die innere Ordnung nicht zu stören ; sie

drücken sich vor der Arbeit ,05, um die Ordnung zu erhalten. Sie wissen

nicht, daß dadurch das Innen mit dem Außen, die Ordnung mit der
Arbeit in Konflikt gerät. Sie sollten einsehen, daß, wenn das Innere nicht
als etwas aufgefaßt wird, das Außen auch seine Gegenständlichkeit
verliert - daß, wenn die innere Ordnung ungestört ist, sie durch die Arbeit
nicht gestört werden kann. Verfallt nicht in den Irrtum, Erleben auf

seine Leistung hin zu bewerten.

(Das 17.Gespräch:) Die meisten Leute sträuben sich dagegen, ihre

Sorgen fahrenzulassen ; sie fürchten sich vor der Leere, in die sie geraten
würden ; sie wissen nicht, daß ihr eigenes Dasein kein Gegenstand ihrer
Sorge sein kann. Dumme Menschen ziehen sich von den Aufgaben ihres

täglichen Lebens zurück, nur um sich weiter zu sorgen ; kluge Menschen

bleiben tätig, ohne sich darum Sorgen zu machen. Der Bodhisattva ist da

wie der leere Raum ; er sorgt sich nicht. Errungene Verdienste bedeuten

ihm nichts.

(Auf eine Frage :) Es gibt drei Stufen des Verzichts : 1. Auf alles ver-



26 WALTER LIEBENTHAL

ziehten, innen und außen, Leibliches und Geistiges. Werden wie der
leere Raum, der nichts will und an nichts haftet. Dann, je nach den
Umständen des Falles, auf die Bedürfnisse der Wesen reagieren106, ohne
selbst handelnd oder leidend daran teilzunehmen. Das ist der große
Verzicht. - 2. Den vorgeschriebenen Weg zwar verfolgen, gute Werke tun
und, wenn man weggibt, keinen Lohn erwarten. Das ist der mittlere
Verzicht. — 3. In großem Maßstab Gutes tun und dafür (Lohn im Jenseits)

erwarten. Dann nach Anhören der Lehre erkennen, daß alles wesenlos

ist, und aufhören, etwas zu erwarten. Das ist der kleine Verzicht. Der
große Verzicht gleicht einer vorausgetragenen Fackel, abirren ist nicht
möglich ; der mittlere gleicht einer seitlich getragenen Fackel, bald ist
der Weg erhellt, bald dunkel; der kleine Verzicht gleicht einer im
Rücken getragenen Fackel, die Gruben und Brunnenlöcher kann man
nicht sehen. Das Dasein des Bodhisattva ist wie der leere Raum, er hat auf
alles verzichtet. Was er in derVergangenheit erlebt hat, istnicht erreichbar,

das ist sein Verzicht auf das Vergangene. Was er gegenwärtig erlebt,
ist nicht erreichbar, das ist sein Verzicht auf das Gegenwärtige. Was er
in der Zukunft erleben wird, ist nicht erreichbar, das ist sein Verzicht
auf das Zukünftige. Das nennt man Verzicht auf alles in den drei Zeiten.

Als der Tathâgata dem Käsyapa die Lehre übermittelte, geschah das

durch die Weitergabe eines Erlebnisses, (eines Aktes, in dem dem

Empfänger seine Berufung zu dem Erlebnis) besiegelt wird. Der Inhalt des

Erlebnisses ist in jedem Fall (von Weitergabe) derselbe 107. Würde nicht
besiegelt, so fände keine Berufung statt; würde etwas besiegelt, so

fände keine Berufung zu dem statt, was hier (als das Ziel) gelehrt wirdIo8.

Daher ist, wenn das Erlebnis weitergegeben wird, der Inhalt stets
derselbe. Ob Handeln oder Erleiden besiegelt wird, immer ist es schwer zu

begreifen und zu bejahen. Daher gibt es wenige, die dazu fähig sind. In
der Tat - hat Erleben keinen wahrnehmbaren Inhalt, so hat der Erlebende

nichts Wahrnehmbares davon (daß er erlebt).
(Das 18.Gespräch; auf eine Frage:) Der Buddha hat drei Leiber:

1. dharmakâya bezeichnet einen Leib, der im Inneren leuchtet, alles



HUANG-PO HSI-YUN 27

durchdringend100. 2. sambhogakâya bezeichnet einen Leib, der vollkommen

rein ist. 3. nirmânakâya bezeichnet einen Leib, der die 6

Vollkommenheiten und die 10 000 Regeln des Verhaltens besitzt. Dharmakâya

besagt, daß dieser dharma sich in Worten und Lauten, in Bild oder
Schrift (nicht schildern läßt), daß erweder diskutiert noch nachgewiesen
werden kann. Er besitzt eine innen leuchtende, alles durchdringende
Helligkeit. Mehr läßt sich nicht sagen. Daher heißt es : «Der Dharma

(des Ganzen) ist kein dharma, der sich definieren ließe.» Sambhogakâya

und nirmânakâya, beide antworten auf die Gebete der Gläubigen,
entsprechend ihrer Reife und sind so definierbar. Sie richten sich nach den

Umständen und danach, ob eine Wurzel (des Guten) vorhanden ist oder

nicht, und geben Mittel für die Bekehrung (upäya). Sie sind anders als

der wahre Dharma. Daher heißt es : «Sambhoga- und nirmânakâya sagen
nichts aus über den Dharma (das Schicksal des Ganzen).»

(Das 19.Gespräch:) [P'ei Hsiu sagt:] Es gibt eine Gesamtseele

(vijnäna-sämagri110, die auf sechs Arten wirkt. Das ist wohl, was du das

zeitlose Dasein (hsin) nennst. Die sechs Gruppen bestehen aus den

sechs Sinnesorganen (indriya), deren jedes seinen eigenen Gegenstandsbereich

(visaya) hat, nämlich: das Auge das Sehbare, das Ohr das

Hörbare, die Nase das Riechbare, die Zunge das Schmeckbare, die Haut das

Berührbare, die Vorstellung (manas) das Vorstellbare (dharmäh).
Zwischen den Gruppen entstehen die sechs Bewußtseinstypen (vijnâna).
Achtzehn Glieder (dhätu) bilden (also) eine Seele"1. [Hsi-yün antwortet

:] Genau besehen, sind die achtzehn Glieder Einbildung. (Wenn du

sagst,) daß die Bündel von dreimal sechs eine Gesamtseele bilden, und
das sei hsin, (so erkläre ich :) Das lernen alle Sucher (in der Schule), und
eben dadurch können sie nicht umhin, sich eine Vorstellung von einer
Gesamtseele aus Sechsergruppen zu machen. Durch diese Belehrung
werden sie (ans Irdische) gefesselt und werden unfähig zu erkennen, daß

sie selbst in der zeitlosen Gegenwart (pen-hsin) sich befinden.
Als der Tathâgata in der Welt erschien, um die wahre Lehre von dem

einen Fahrzeug zu verkünden, glaubten ihm die Menschen nicht,



28 WALTER LIEBENTHAL

schmähten ihn und gingen unter in dem Meer des Leidens. Hätte er
überhaupt nichts gesagt, dann wäre der Buddha des Geizes und der Gier
schuldig geworden. Denn dann hätte er zurückgehalten mit der

Verkündigung der für alle bestimmten unirdischen Wahrheit. Darum

sprach er zunächst von drei Fahrzeugen, um sich (dem Niveau der Hörer)

anzupassen (upäyatah). Eigentlich ist es aber nicht richtig, daß es

große und kleine Fahrzeuge, tiefes und weniger tiefes (Verständnis)
geben kann. Darum heißt es: «Er sprach nur von einem Fahrzeug, die
anderen erwähnte er nur nebenbei.» Er konnte eben noch nicht die
Lehre von seiner zeitlosen Gegenwart (i hsinfa) verkünden. Daher rief
er Käsyapa zu sich auf den erhöhten Sitz und hinterließ ihm die neue
Lehre von dem einen Erlebnis, das sich nicht in Worte kleiden läßt.

Diese Lehre, die keinen Lehrgegenstand hat, wird heute als die neue

weitergegeben. Wer sie sich zu eigen machen kann, hat die Stufe eines

Buddha (buddhabhümi) erreicht.

ca. P'ei Hsiu s Nachruf aufHsi-yün
Ching-te ch'uan-teng lu ch. 9, Taishö 2076, Bd. gl, S. 266b g—20.

Vgl. Kao-seng chuan, Taishö 2061, Bd. go, S. 842b, c; Tsou-t'ang tsi S. 274/ç

Anderen Großen folgend, hat er selbst das Siegel (der Berufung zu

bodhi) überliefert"*. An der Stime hatte er eine Perle aus Fleisch. Er
maß sieben Fuß.

Zehn Jahre hatte er seinen Krückstock (khakkhara) aufgehängt und

ausgeruht am Bach Shu"3. Wenn der Weinbecher heute zum Ufer des

(Yü-)chang Baches"* geraten würde"5, würden tausend Würdenträger
seinen stolzen Schritten folgen, würden zehntausend Meilen weit Weihrauch

und Blumen von seinen hohen Absichten zeugen.
Ich hätte gewünscht, dem Meister zu dienen und sein Jünger werden

zu können. Wem mag er seine Lehre hinterlassen haben?"6

Ich halte diese Verse für einen Nachruf. So überschwengliche Lobre-
rede wie diese auf Lebende, es sei denn der Kaiser, kommen in der chi-



HUANG-PO HSI-YUN 29

nesischen Literatur einfach nicht vor. P'ei Hsiu's Spezialität war das

Verfassen von Nachrufen auf gestorbene bekannte Buddhisten, und es

mag sein, daß die erste Hälfte des Gedichts zu einem solchen gehörte.
Die zweite Hälfte, nehme ich an, war von einem Kleriker in maiorem

gloriam seiner Kirche zugefügt. Die erste Hälfte bezieht sich offenbar
auf den Besuch in Chung-ling; vgl. auch die Marginalnote von Sung

Tsan-ming, dem Verfasser des Kao-seng chuan, dort S. 266b, 9fr. Nach

Yüan-ling begleitete den Meister wenigstens ein Schüler, Shih Ch'u-
nan [ 16], s. Anm .10. Nach Chung-ling kam Hsi-yün, so wie ich mir die

Situation vorstelle, allein.
Ich habe so übersetzt, als ob P'ei Hsiu das ganze Gedicht verfaßt

hätte, woran ich aber, wie schon gesagt, nicht glaube. Als historische

Quelle hat es keinen Wert.

6. Hsin undfa — was Hsi-yün darunter verstand

Was bedeutet hsin in unserem Text? Zunächst ist es eine Ausdehnung,
die alles umfaßt, was im Himmel und aufErden ist — ein Universum also,

voll von Einzelheiten, selbst aber nichts Einzelnes. Ein Ganzes. Wir
haben dafür kein anderes Wort als Dasein"7, das wir auch von der Summe

der einzelnen Gegenstände in unserer Welt unterscheiden. Dasein hat

nicht Sein oder Nichtsein. Es ist. In ihm werden und vergehen die
einzelnen Wesen. Sie sind da in einer Geschichte, einem Gestern, Heute
und Morgen. Hsin aber ist zeitlos. Es ist in aller Geschichte gegenwärtig ;

es ist zeitlose Gegenwart. In ihr sind wir aufgehoben, zusammen mit
allen anderen Wesen, den Buddhas in den Himmeln, den gewöhnlichen
Menschen, ja den Tieren und dem kriechenden Gewürm, frei von dem

Schicksal, unter dem wir leiden, sind wir der eine Buddha, sind wir das

All. Wir wissen es nicht, weil wir unseren Sinnen vertrauen, die das

Ganze in einzelne Dinge zerlegen. Wir sehen uns umgeben von Wesen,
die wie wir nach einem Ausweg aus dem Gewimmel streben. Sie halten

sich dabei an Regeln, die die Religion ihnen vorschreibt, vorgeblich, um
ihre Leiden zu mindern. Sie üben Tugenden und entgehen so den Stra-



30 WALTER LIEBENTHAL

fen, die Karma den Bösen bestimmt hat. Endgültig wirken diese Mittel
jedoch nicht ; sie führen nicht hinaus aus dem Werden - Vergehen, dem

Samsära, zum ewigen Frieden, dem Nirväna.
Wir planen, bewerten, bauen Häuser in dem Raumzeitlosen. Stets

ist, was uns dabei beschäftigt, ein Gegenstand, etwas — etwas Konkretes

(fa). Bei dieser Beschäftigung glauben wir zu gewinnen oder zu
verlieren. Glück und Unglück wechseln ab. Was sonst, fragt der Minister
den Buddhisten, hast du zu bieten? Ein Erlebnis (hsin), ist dessen

Antwort. Und was enthält das Erlebnis? Vertrauen (t'i) in das Unbekannte,
es ist Stille, leuchtendes ruhiges Glück (4. Gespräch).

Hsin, das Wort hat in der normalen chinesischen Umgangssprache
nicht diese Bedeutung; es bietet sich für Hsi-yün's Auslegung an durch
seine Betonung des Innen. Der Leser unseres Textes wird es außerdem

in allen anderen üblichen Bedeutungen verwendet finden, gelegentlich

sogar in zwei sich widersprechenden im gleichen Satz (wu-hsin hsin). Ich
sehe keine Möglichkeit, den Inhalt solcher Phrasen dem Leser
klarzumachen ohne Verwendung verschiedener deutscher Wörter.

Übersetze ich hier «Erlebnis», so ist mir bewußt, daß auch dieses

Wort den Inhalt von hsin nicht vollständig deckt. Mit Erlebnis ist hier
nämlich stets nur ein Erlebnis gemeint — bodhi, das Erwachen zu dem

oben beschriebenen Standpunkt. Im späteren Dhyäna-Buddhismus wird
«Erleben» zum «täglichen Erleben», das heißt, es deckt alle möglichen
Inhalte und charakterisiert nur noch eine kontemplative Haltung der

Mannigfaltigkeit des Geschehens gegenüber. Das ist bei Hsi-yün noch

nicht der Fall. Er ist nicht nur kontemplativ gestimmt, sondern visionär :

Er glaubt und vertraut, sieht sich als Buddha.

Für Hsi-yün istJa selbstverständlich dharma, aber auch hier formt er
sich das Wort - wie sein Weltbild es verlangt -, wenn er es in der

emphatischen Einzahl gebraucht. Fa ist dann hsin, das Ganze des Daseins

mit dem Akzent auf dem Geschehen. Es entspricht dem dharmadhätu.

Ich brauche, um die einzelnen Inhalte des dharmadhätu — das Wort ist

mehrdeutig wie Asin - wiederzugeben, das deutsche «Gegenstände»



HUANG-PO HSI-YUN 3I

oder «Lehrgegenstände». Sanskrit dharma bedeutet Lehrgegenstand.

Gegenstand der Lehre ist aber nie etwas im Sinne westlicher Wissenschaft

Konkretes - mit dem Gegensatz des Abstrakten"8 -, sondern ein

Geschehen, wie zum Beispiel geborenwerden — altern — sterben, oder
wahrnehmen, ein Vorgang zwischen zwei Wesen (nicht Dingen) mit
karmischen, nicht kausalen Folgen. Ich übersetze daher dharma mit
«Geschehnis» und einen Zusammenhang von Geschehnissen mit
«Geschichte». Wir leben in einer Geschichte, die ohne uns geschieht,
unserem Zugriff nur gelegentlich ausgesetzt. Wir erleben sie leidend als

Samsära, und dies will Hsi-yün in Nirväna verwandeln, indem er die
Geschichte ihres raumzeitlichen Gewandes entkleidet dadurch, daß er
bejaht (ch'i), was geschieht, ohne es zu bewerten, ohne es ändern zu

wollen, ja, ohne es überhaupt begrifflich sich anzueignen. Er sieht das

Licht, das im Innern leuchtet, verdunkelt durch die Schatten der

Geschehnisse, vertraut ihm und gelangt dadurch zum inneren Frieden.

Spätere Dhyäna-Buddhisten brauchten dafür die Metapher des Puppenspiels,

dem gegenüber ich frei bin, wegzusehen oder mit zu erleben110.

7. hsin — die Herkunft des Wortes

Fragen wir nach der Geschichte des Wortes hsin, so müssen wir uns

entschließen, es stets gleich zu übersetzen. Wir tun das am besten, indem

wir das chinesische Wort in sein ursprüngliches Sanskrit zurückübersetzen.

So hätten wir, auch in unserer Übersetzung, stets citta für hsin

sagen können, um die Herkunft zu betonen. Es fragt sich nur, ob sie

Hsi-yün bewußt war ; die Gespräche 13-18 lassen eher daraufschließen,
daß keiner der Gesprächspartner viel von citta wußte. In der Tradition,
auf der sie fußen, aber ist hsin — citta und i hsin (die zeitlose Gegenwart
des Buddha) ist wei-hsin [120], citta- (oder vijnâna-) matta — ein
Ausdruck, der allerdings im Sanskrit etwas ganz anderes bedeutete als Asin

hier, nämlich den immateriellen Stoff, aus dem die Welt gemacht ist.
Im alten Buddhismus ist citta ein Organ, das Eindrücke von außen

aufnimmt und dadurch den Aufnehmenden in den Strudel des Daseins



32 WALTER LIEBENTHAL

hineinzieht1*0. Seine Funktion ist gut wiedergegeben durch die
englischen Ausdrücke mind und mentation1*1. In diesem Sinne ist citta nicht
rein. In einer oft zitierten Stelle des Anguttara Nikäya (I, S. io, c.8, ed.

P.T.S.) heißt es aber: «Leuchtend, ihr Mönche, ist dieses citta, durch
aufkommende Regungen manchmal getrübt, manchmal frei von
Trübungen durch aufkommende Regungen1**.» Nach Lamotte bedeutet
diese Freiheit jedoch nicht, daß in dem Zitat ein ursprünglich reines

citta angesetzt wird, es wird vielmehr nur die zeitweilige Abwesenheit

(vimuktatä) eines Vorganges behauptet, der seinem Wesen nach unrein,
das heißt karmisch relevant ist. Oder — citta ist — nicht mehr und nicht

weniger als alles — rein im Sinn von nicht-seiend (cittäbhäva-mätra) "3.

Die Frage, ob im Lankävatära-Sütra"* citta-mätra (vijnäna-mätra,

älayavijnäna) rein oder unrein ist, kann hier nicht diskutiert werdenT*5.

Uns interessiert nur, ob Ausdrücke wie pen-hsin ch 'ing-ching [ 121 ] "6 und
ähnliche dort auch vorkommen. Dies ist nicht der Fall "7. Wir haben

statt dessen stets pen-hsing ching-ch'ing [122], was Lamottes Annahme

bestätigt. Auch i-hsin [117] erscheint nur als sva-citta-mätra (Index
S. 21 ca). Wirmüssendaher, glaube ich, in eineranderenRichtung suchen.

Der einzige chinesische Übersetzer, der vijnapti-mätra (citta-mätra)
durch i-hsin [117] (statt wei-hsin [120]) wiedergibt1*8, und zwar in der
Phrase i-Asin tso [ 12 3 ], ist Bodhiruci, der in der ersten Hälfte des 6.
Jahrhunderts im Norden übersetzte und lehrte. 1-hsin-tso bedeutet hier «(die
drei Welten) bestehen aus nur einem Stoff, nämlich citta». Dies deckt
sich mit dem Wortlaut im Anfang unseres Textes - worauf es hier
allein ankommt. Vgl. P 270b 21.

Bodhiruci war mehr als nur Übersetzer; er lehrte die Chinesen

seine Philosophie, die Vijnaptimätratä, so wie er sie verstand. Sie findet
sich nicht nur in seinen Übersetzungen, sondern auch in mehreren

anonymen Werken gespiegelt, vor allem im Mahâyâna-Sraddhotpâda
Éâstra "°. Ist dies die Quelle, nach der wir suchen? Analog ist vor allem
die Spaltung der Welt in t'i und yung, die mit der indischen

Unterscheidung von nirväna und samsära gleichgesetzt wird. Diese Spaltung



HUANG-PO HSI-YUN 33

wird dann aufgehoben in einem citta, das da-ist (tathä). Dies geschieht in
beiden Texten (S) und (P). Außerdem finden sich in beiden Ausdrücke,
die sonst gar nicht vorkommen oder selten sind, so zum Beispiel :

i hsin [117] Sästra (S) S.Ç76a 13 und Protokoll (P) 270b 26, c 20 und

passim,

i hsinfa [128] (S) C76a c und (P) 273a 6.

ching-ming [1 ic] (S) C76C 28 und(P) 270c c, 271b 1, ein Ausdruck, der
das Licht eines Spiegels beschreibt, das passiv ist, anders als das einer
Kerze, die Dinge beleuchtet und Schatten wirft.

pen-yüanch'ing-chinghsin [9c] (S) 579a 13, ic, i7und(P)27ia 17, 26, 28.
chü-tsu wu lou [129] (S) 576a 26, 279a i4und (P) 271a 21.

chiu-ching [130] (S) 576a 2 c und (P) 271a c.
ho-ho shih (p'oho-ho shih) [i3i](S) 576c 8 (P) 272C26, 29, ein Ausdruck,
der nur im Vijnânavâda Sinn hat.

Diese Ähnlichkeiten können nicht zufällig sein. Das sagt aber nicht,
daß Hsi-yün's chinesischer Vijnânavâda mit dem indischen identisch ist.

Tao-ch'ungs's und weiter zurück Bodhiruci's Einfluß führte nicht zur
Übernahme ihrer Philosophie^0. Ein sauberes Aufeinanderlegen der

respektiven Weltbilder würde zeigen, ob dies stimmt oder nicht.

Hsi-yün's Buddha-Bild wurzelt in anderen, rein chinesischen

Vorstellungen.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. auch Taishö 2012 A. Über andere Ausgaben, wichtig vor allem die des Tsu-t'ang chi

[1], 9 j2 verfaßt von einem unbekannten Autor in Ch'üan-chou [2], berichtet P. Demiéville in
Tsou-t'ang tsi S. 271, Anm. 1. Da ich gezwungen bin, ohne eine brauchbare Bibliothek mit
Photokopien zu arbeiten, die mir liebenswürdigerweise von dem Direktor der Deutschen
Bibliothek in Marburg zur Verfugung gestellt wurden, war es mir nicht möglich, alle Ausgaben

korrekt zu vergleichen. Wichtig für die Problematik der Lin-chi-Schule ist vor allem die
Übersetzung der Lin-tsi lu durch P. Demiéville (Paris 1972). Für die gerade noch rechtzeitige
Übersendung dieser Arbeit, zugleich mit wertvollen Hinweisen, möchte ich nicht versäumen,
dem Verfasser zu danken.

2. Vgl. die Marginalnote des Herausgebers unserer Version der Teng-lu auf S. 270b 20.
Wo einmal Daten waren, sind dort große Kreise gedruckt. In meiner Übersetzung habe ich
diese numeriert.



34 WALTER LIEBENTHAL

3. Zitiert in Tsou-t'ang tsi, S. 274 Anm. 1.

4. Für eine andere Auslegung vgl. Anm. 6 ibid. «P'ei Hsiu wollte den Meister in seinen
Schutz nehmen.»

g. So spielt der Verfasser des Teils II auf einen berühmten Auspruch von Yün-men [g] an,
der auch in der 39. Geschichte des Wu-men kuan besprochen wird: «Er hat sich durch sein
Reden selbst verdammt (hua-to [6]).» Yün-men starb 949, also etwa ein Jahrhundert nach

Hsi-yün. In derselben Geschichte wird ein gewisser Ssu-hsin (Wu-hsin [7]) zitiert, obwohl
dieser Mitte des 12. Jahrhunderts lebte, also noch einmal zwei Jahrhunderte später (sie!).

6. Stücke von Teil Lü sind jetzt übersetzt worden von L.Wang in Teh'an (Zen), Hermes 7

(1970), S. 3 g—gi, unter dem Titel «De la transmission de l'esprit, extraits du Wan Ling Lou».
Prof. Iriya Yoshitaka war so freundlich, mir seine kommentierte Ausgabe von 1969 zu
schicken. Sie ist unersetzlich fur weitere Studien.

7. Für meine Darstellung entnehme ich meinem Material nur das, was ich für authentisch
halte. Hsi-yün wurde offenbar erst spät berühmt, da selbst das KSCH ch. 20, Taishö 2061,
Bd. jo, S. 842, ihn noch nicht als Dhyäna-Meister kennt. War er wirklich der Meister von
Lin-chi I-hsüan? Aus persönlichen Gründen war es mir nicht möglich, die Literatur,
aufgezeichnet in dem Tsou-t'ang tsi S. 271-278, vollständig aufzuarbeiten. Weitere Forschung auf
diesem Gebiet dürfte sich noch lohnen.

8. Das letztere scheint miramwahrscheinlichsten zu sein. Inder späteren Literaturerscheint
er stets als Huang-po, einen Huang-po ssu auf dem Huang-po shan hat es aber nie gegeben.

9. Seit 7J9 wurden diese Ausweise nur teils an gelehrte Anwärter, die goo Blätter eines
Sütras rezitieren konnten, teils an reiche gegen 100 Rollen Kupfermünzen gegeben. Die
natürliche Folge muß gewesen sein, daß die eigentlich Religiösen, die naturgemäß arm waren,
aus den großen Klöstern, die diese staatliche Abgabe einzogen, ausgeschlossen waren (J. Gernet,

Biographie, S. 57).
10. Dies wird z.B. von Pai-chang, auch von Shih Ch'u-nan (823-893) behauptet (s. u.

Kap. ga). Shih Ch'u-nan stammte aus dem Ch'ien-ch'ing yüan [18] desT'ien-mu shan [19].
S. 817c 7ff. registrierte ihn unter den dünapati. Er begleitete Hsi-yün nach Yüan-ling.

11. Die lokale Geographie von Kiangsi, Chiang-hsi ch'üan-sheng yü-t'u [22] (lithographischer

Nachdruck des Ch'eng-wen ch'u-pan she, Chung-kuofang-chih ts'ung-shu ,02, Hsin-ch'ang
[23] S. 304) hat den Namen eines Klosters neben einem Wallfahrtsort.

12. Altar und Wohngebäude wurden auf einer leeren Baustelle (Hai-ch'ang juan-ch'u
[29]) errichtet, die von der Salzverwaltung zur Verfügung gestellt worden war. Die Teng-lu,
266a 27, nennt das Kloster Ta-an ssu [30]. Der Name ist sonst unbekannt.

13. Also r Jahre vor Wu-tsung. Sein Hellsehen von Wu-tsung's Tod kann also nur eine
Art Vorahnung gewesen sein.

14. Buddh. Annalen S. 388b.

ig. Dieser Tempel war von Ch'i-an [27] noch zu Wu-tsung's Zeiten gegründet worden.
Ihm war dafür ein Hof der Salzverwaltung zur Verfügung gestellt worden, vgl. Anm. 12).

16. Der Name Lichtkönig bezieht sich auf ein Wunder. Bei der Gründung von Ch'i-feng
ssu hatte es Blumen geregnet, die sich in Schnee verwandelten, der nachts einen fünffarbigen
Glanz ausstrahlte. Dieses Blumenwunder hatte üble Folgen. Wu-tsung sah darin eine Anspielung

auf seinen baldigen Tod. Ch'i-an mußte fliehen, versteckte sich zunächst im Lu-shan und
scheint dann später heimlich nach Hang-chou zurückgekommen zu sein. Dazu erzählen die



HUANG-PO HSI-YUN 3C

Annalen: «Eines Morgens sagte Ch'i-an zu Huang-po: Die Zeit ist um, jetzt rollt er (Wu-
tsung) sich im Dreck. Wu-tsung starb unmittelbar darauf.» In Ch'i-an's Biographie KSCH,
S.776C, wird dieselbe Geschichte in anderer Einkleidung, aber mit denselben Worten
wu-chih ni-p'an [38] berichtet.

17. Ch'i-an hatte sich selbst den Beinamen Yu-kuang (es gab Glanz) gegeben, wohl um zu
betonen, daß das Lichtwunder echt gewesen war.

18. Über Tsung-mi vgl. Jan Yün-hua, Tsung-mi — his analysis of Ch'an Buddhism. T'oung Pao,
Vol. 58(1972). S.i-r4.

19. Den Text in eckigen Klammern halte ich für zusätzlich. Die Seitenzahlen am Rande
beziehen sich auf den Text der Teng-lu.

20. hao [10].
21. D. h. in Kiangsi, nicht weit von der heutigen Provinzhauptstadt Nan-ch'ang.
22. Nach heutiger japanischer Zählung gehört er zur 4. Generation : Nan-yüeh, Ma-tsu,

Pai-chang, Huang-po. Der Stammbaum der alten Meister ist äußerst unsicher.

23. In der Halle (fa-t'ang), die nach Süden gerichtet ist, sitzen die Mönche einander
gegenüber. Im Bild einer idealen Versammlung von Patriarchen unter Hui-neng sitzt Ch'ing-
yüan im Osten, Nan-yüeh und seine Nachfolger Ma-tsu und Pai-chang im Westen.

24. Ju shen (ming) [gg] - «zu meinen Vätern eingehen». P'ei Hsiu war trotz seines

Interesses fur Buddhismus Konfuzianer geblieben.
2g. Was heißt das? Eine alte Gemeinde, vielleicht die des Pai-chang, bestand noch, eine

neue, die des Huang-po, hatte sich nach dessen Tode aufgelöst Nach der Biographie des

Pai-chang war «cheng-lao» eine Bezeichnung speziell für seine Jünger.
26. Die Tsou-t'ang tsi hat aHuang-po ho-shang*.

27. Hsi-yün unterscheidet die in den Tempeln verehrten Figuren, die er zusammenfassend

Buddhas nennt, von dem einen Buddha, der identisch ist mit dem zeitlosen Dasein. Über
wei i-hsin (citta-mätra) vgl.unten Kap. 7. Ich gebrauche «zeitlose Gegenwart» und «Dasein»

wie Synonyme und wechsle je nach dem Zusammenhang mit den Ausdrücken.

li. Fa ist Sanskrit dharma. Wir haben hier dieselbe Doppelsinnigkeit wie bei Buddha. Es

gibt einzelne schicksalsrelevante Vorgänge (dharmäh) und das Gesamtschicksal (dharma oder
dharmadhätu). In den Bedeutungen «Lehre» und «Lehrgegenstände» kommt das Wort fa
hier auch vor - nicht aber als «Gesetz». Das einzige Gesetz, um das es sich im Buddhismus

handelt, das des Werdens-Vergehens (karman) ist bei Hsi-yün rächxfa.
29. Vgl. Shen-hui S. 118, Z. 1 g.
30. T'i ist der latente Zustand der Welt, bevor sie zeigt, was sie enthält. Dann heißt der

Zustand yung. Über die t'i-yung [r6]-Struktur dieser Weltinterpretation vgl. Chao-lun

(2. Aufl.), Introduction, S. 17.

31. Sie beginnen mit Geben und enden mit Erkennen.

32. Geben ist dadurch erklärt als eine kausal bedingte Handlung innerhalb des karmisch

bedingten Zusammenhangs, der die Welt ist.

33. Der Weg zur Befreiung.
34. Ching-ming [gj], ungetrübt durch Gegenstände, die in ihm erscheinen.

ig. «Stufenweise» (chien) [j8] im Gegensatz zu «alles auf einmal» (tun [j9]), ein Wort,
das gewöhnlich nicht genau mit «plötzlich» wiedergegeben wird. «Spontan» käme der
Bedeutung näher.



36 WALTER LIEBENTHAL

36. Die vier Viertel der Welt nach indischer Auffassung, beherrscht von den vier
Weltbeschützern (lokapäla).

37. Ein Jenseits, wie der Weltmensch es sich vorstellt.
38. Ein Diesseits, wie er es sich vorstellt.
39. Vgl. Anm. 30.

40. Wu-hsin ist ungefähr dasselbe wie wu-shih in wu-shih jen [60], von Demiéville «homme
sans situation» übersetzt. Hier hat es jedoch einen weiteren Sinn. Es gibt das Erlebnis (bodhi)
und einzelne von einander verschiedene, gleichsam datierbare, im Jetzt und Hier stattfindende,

bewußte Akte. Diese Akte wie Wahrnehmung, Planung, Bewertung usw. sind
karmisch relevant ; sie werden im Buddhismus verstanden als ein Sich-Einverleiben (präpti)
von dem Wahrgenommenen usw. Dadurch entsteht Welt (eine Interessensphäre), und der
die Akte Vollziehende wird in ihnen fester verhaftet. Wir stossen hier auf dieselbe
Doppelsinnigkeit des Wortes wie bei buddha und dharma. S. Anm. 28. Vgl.auch VAJ, S. 749a 22 :

ying wu so chu er sheng ch'i hsin [61] und Shen-hui S. go.g, 102.9. Das folgende pu k'o té [62]
bleibt unübersetzt.

41. Ta-chih [63]. Vgl. Shen-hui, S. 116.6 : i chung-hsin ching ku tzu-jan you ta-chih hui-kuang

[64] (korrigiert nach Gernet). Ta-chih ist identisch mit pen-chih [6j], s.Shen-hui, S. 102.8
und ço.4.

42. Ta P'u-sa [66], Vielleicht zusammengezogen aus bodhisattva-mahäsattva. Die oben
Genannten sind nicht Bodhisattvas.

43. Der Sand ist gewöhnlich ein Beispiel für große Zahlen, hier für Unempfindlichkeit.
44. Vgl. lin-tsi, § 38, S. 161. Hier spricht Hsi-yün offenbar die Gemeinde an. Auch die

Einteilung in Gespräche scheint nicht immer zu stimmen. Ich lasse sie trotzdem stehen.

4j. Hsi-yün verwirft manchmal zwei Fahrzeuge und lässt das dritte, große, gelten;
manchmal verwirft er alle drei. Das Mahâyâna ist dann das Fahrzeug des Bodhisattva, das

Sresthayäna das des Tathâgata. Der Ausdruck stammt aus dem Nirvana Sütra. Vgl.a. Shen-hui,
S. 112.10 bis 113.1.

46. Dies sind Teile von gl avasthä, die, aus dem Zusammenhang gerissen, unverständlich
sind und hier nur als für den Verf. sinnlose Bemühungen. Wahrscheinlich handelt es sich um
die 1 o sraddhä, 1 o avaivartya 10 sila und 1 o parinâmana ; die letztgenannten beziehen sich
auf Möglichkeiten, gewonnenes karman zu verwerten für sich selbst oder besser für andere —

die leidende Menschheit.

47. Siehe auch das Gleichnis von den drei Tieren im Chao-lun (S. 122): Hase, Pferd und
Elefant, die eine Furt durchschreiten und dabei mehr oder weniger tief einsinken. Ans Ufer
gelangt, sind sie alle am Ziel.

48. I wu wu-hsin [67] also kein Erlebnis, das - im Schlaf oder in Trance - nicht nur sein,
sondern auch nicht sein kann. Wäre das möglich, chiang hsin wu hsin [68], so hätte hsin

(bodhi) zwei Seiten (eine seiende und eine nicht-seiende), und mein Erlebnis (bodhi), das

wesentlich seitenfrei ist (dvaya-koti-rahita), verlöre seine Wirklichkeit (chen [69], die die
Modi des Seins und Nicht-Seins ausschließt). Dies Problem - eigentlich ein Spiel mit der
Doppelsinnigkeit des Wortes «sein» - ist auch in Chao-lun Part II «Sünyatä ist nicht Vernichtung»

behandelt. Beachte, daß in diesem Titel chen die Bedeutung von ting [70] hat und pu-
chen [71 ] die Bedeutung von «asat» in «asaddrsti»

49. Anspielung auf Vimalakirtinirdésa, Taishö ijjg, Bd. 38, 343a 16?.



HUANG-PO HSI-YUN 37

go. Pen-yüan ch'ing-chingfo [72].

ji. Alle Unterschiede sind karmisch fundiert. Werden sie als Aspekte eines kosmischen
Daseins (hsin oder Buddha) begriffen, so bleibt von ihnen nichts übrig.

gl. Hsü-t'ung chi-ching ming-miao an-lo [73].
$3. Mo ch'i er i [74].
54. Der Text hat Sanskrit anuttara-samyak-sambodhi.

gg. Wohl vom Chao-lun IV, 8 (Entgegnung), vgl. Übers.S. 118, Anm. 617. Ursprünglich
aus dem Buddhavamsa. Gemeint ist, daß DIpamkara die Erleuchtung, die bereits keimhaft da

war, sah und daher wußte, daß sie kommen mußte. Wäre sie nicht schon dagewesen, hätte er
sie nicht versprechen können. Zu streichen wang [jg] (S. 271a 2g).

g6. In seinem Licht erscheinen die vielfältigen Bilder (chao [76]), meistens mit «Reflexe»

übersetzt, aus denen die Welt besteht. Diese Vorstellung ist uns fremd, weil wir wissen, daß

nicht der Spiegel die Bilder macht, die in ihm erscheinen, sondern konkrete Gegenstände
von außen sich widerspiegeln. Vgl.a. Chao-lun, S. 78, Anm. 329.

gj. Drsta, sruta, mata, vijnäta. Vgl.S/ien-nui 130 (Gernet), SRADDH, S. c82a 18.

j8. Ching-ming pen-t'i [77]. Die ersten zwei Zeichen weisen auf die Analogie mit dem

Spiegel. Lies pu für ta [78].
$9. Wu-hsin, früher mit «aufhören zu bewerten» übersetzt.
60. Vgl. oben S. 10. Dies ist die gewöhnliche Verwendung der Metapher.
61. Tao-ch'ang [79] ist bodhi-manda, der Ort, wo Gautama Buddha von Mära versucht

wurde und siegte. Symbolisch für jede buddhistische Versammlung.
62. Pen-fa [80]. Wir hatten pen-fo [81], pen-t'i [82], pen-hsin [83]. Pen ist Anfang vor der

Zeit, shih [84] Anfang in der Zeit.
63. Der Mächtige (li-shih [Sg]) ist eine Anspielung auf eine Stelle im Mahäparinirväna

Sütra, Ju-lai-hsing p'in.
64. Pen-hsinfo [86]. Der Buddha, der ihr in der zeitlosen Gegenwart seid.

6g. Siehe Anm. gg.
66. Das fleischliche Auge, das göttliche Auge, die Augen der beiden niederen Fahrzeuge,

das Auge des Bodhisattva und das des Buddha.

67. Der Ausdruck stammt aus der Vajracchedikä Prajnä-päramitä.
68. Im Gegensatz zu samvrti-satya: diesseitiges Wissen.

69. Erde, Wasser, Feuer, Luft.
70. Es ist natürlich unmöglich, von einem einzelnen hsin zu sprechen, wenn hsin als zeitlose

Gegenwart des Universums begriffen wird. Hier hat es die Bedeutung von Bewußtsein

- Sinnesbewußtsein (vijnäna). Dieser Absatz — besonders auch die Zusammenstellung von
den Elementen und den Bewußtseinsarten - zeigt, dass P'ei Hsiu, der selbst wenig von dem
indischen Buddhismus wußte, von Hsi-yün mehr wissen wollte, als dieser zu lehren hatte.

71. Im Buddhismus ist jeder der fünf Sinne spezifisch für nur eine Art Wahrnehmung. Die

Wiederwahrnehmung des Erinnerten geschieht durch den sechsten Sinn, manas genannt.
72. Shih* shih2 [87], chih shih [88]. Der erstere Ausdruck kommt bereits im Anguttara

Nikäya 1 o und später im Abhidharma-kosa 10 und oft in verschiedenen Bedeutungen vor, wobei

unter shih * die oben erwähnten Bewußtseinsarten verstanden werden. Der zweite
Ausdruck ist ganz ungebräuchlich. - Im Mahäyäna-samgraha (transi. E. Lamotte) werden vier
Arten von Nahrung (ähära) behandelt.



38 WALTER LIEBENTHAL

73. Genauer: 3 asamkhyeya-kalpa lang.
74. Siehe oben Anm. 4$.
jg. Srävaka-Buddha und Tathatä-Buddha sind ganz ungewöhnliche Ausdrücke. Im Hînayâna

heißt ein Sucher am Ende seiner Laufbahn Arhat, im Mahâyâna Bodhisattva.

76. Vgl. Lin-chi, Taishö 1985, Bd.47, S.jo2b 18, Lin-tsi, § 36, S. 15-7.

77. Wei-i chen (fa) chieh [89] identisch mit wei-i-hsin [90].
78. Ling-chüeh hsing [91] im Gegensatz zu chien-chüeh hsing [92]. Es handelt sich dabei um

eine Schau (visio). Das zeitlose Dasein, anders als seine Inhalte, ist für unsere Wahrnehmung
transzendent, es ist kein Gegenstand unter anderen. Um diesen Irrtum auszuschließen, wird
also eine Person aufgerufen, der Buddha, über den nichts ausgesagt wird, als daß er da und
insofern identisch ist mit seiner Gegenwart, seinem — und unserem — Dasein. Beschreiben
läßt sich da nichts. Vor allem soll die Vorstellung eines Paradieses ausgeschlossen werden.

79. Dharma ist hier dharmadhätu.

80. Pen-yüan ch'ing-ching Fo [72].
81. Hier kann es sich doch kaum um die citta-mahäbhümika dharma handeln; vgl.Th.

Stcherbatsky, The Central Conception ofBuddhism and the Meaning of the Word «Dharma», London
1923, S.99b. Denn in diesem System kann man von einer Lehre nicht sprechen, weil die
citta-mahäbhümika dharma nur ein Teilstück in dem Gebäude der jg dharma des Abhidharmakosa

sind. Die indischen Vijnaptivädins, um die es sich wohl handelt, kannten den Ausdruck
vijnaptibhümi, soviel wir wissen, nicht. - Die Bedeutung von hsin-ti deckt sich ungefähr mit
der in Lin-tsi § 12b, S.69, T.498a g—10 «Il s'agit d'une Loi qui est terre de l'esprit. Par

l'esprit on peut accéder à la profanité comme à la sainteté ...», vgl. unten Kap. 6.
82. Ein Buch? Es erinnert etwas an die in der Schule des Shen-hsiu geübte Meditation.

Shen-hui S. 81.

83. Li li (ohne die anderen Silben) kommt auch bei Lin-tsi vor; s.§ 13, S.7J «lumières
solitaires» (cf. § i ic, S. 61 : «lumières solitaires ne comportant aucune fragmentation physique»

; ebd., «l'homme en vous qui joue avec des reflets : c'est lui qui est la source originaire
de tous les Buddha»), Siehe T. 198 c, S. 498b 8. Dies hilft uns allerdings nicht zum
Verständnis der Wörter in unserem Text, der ja älter ist als Lin-chi.

84. sad-drsti, der Lehre, daß auch vergangene und zukünftige dharma existieren. Das
kann hier natürlich nicht gemeint sein. Beachte, daß keiner der beiden Gesprächspartner den
Sinn der Wörter kennt, nach denen er fragt.

8j. hsing [93] ist, grob gesagt, der angeborene Charakter lebenswerter Wesen, der sich

später zeigt (hsiang [94]), oft synonym mit t'i undyung [j6].
86. ifo chuanfo, usw. Analog zu i hsin chuan hsin («das Erlebnis weitergeben») gebraucht.
87. Pen-yüan ch'ing-ching hsin [95] vgl. Anm. 80. Die chinesische Form des amala-vijnana

ist semantisch ganz verschieden von der indischen Form.
88. i shih-shin [96] konstruiert wie i neng-so [97]. Dasselbe ist Welt und Nicht-Welt.
89. Das Wort ch'ing [98] steht gewöhnlich für die sechs Sinnesorgane (indriya), denen die

sechs von den Sinnen erreichten Gegenstandsgebiete (visaya) entsprechen. Mit dem Folgenden,

der Hölle (einem bhäjana-loka), den beiden Häresien (sad-asad-drsti) und den drei
Fahrzeugen (yäna) besteht kein systematischer Zusammenhang. Der Verfasser dieses

Abschnitts, ob Hsi-yün oder ein anderer, war offenbar vollkommen unorientiert in buddhistischer

Dogmatik.



HUANG-PO HSI-YUN 39

90. chien [99] ist drsti, Irrlehre, insbesondere sad-drsti und asad-drsti. Für das Folgende

vgl.Dharmaksemas Übersetzung des Nirväna-Sütra (Nordtext), Taishö 374, Band 12, 524a

21—24, ur,d auch das Fragment des Chien-wu-lun [100], abgedruckt im Ming-seng chuan ch'ao

[101], Hsü-tsang ching 1 B 2.1, und Chao-lun (Übers. 1. Aufl. 1948) S. 184/r.
91. D.h. den beiden Hauptirrlehren.
92. Pan-jofa [102], der dharma prajnâ.
93. Ich lese linyü chung shih [103].
94. rüpa, vedano, samjnä, samskâra, vijnâna, etwa ein «geistiger Leib», der nach dem Tod

weiterlebt, um wiedergeboren zu werden.

gg. Mahäbhüta.

96. i-ju tzu-jan [104]. Vgl. Chao-lun (Übers.), S. 77/78. Vielleicht wurde damals die

bewegte Unbewegtheit raumzeitlicher Systeme schon gesehen.

97. kâma-, rüpa-, arüpyadhätu.
98. vinihsrta.

99. teng-chüeh miao-chüeh [10g] auf Grund des mißverstandenen Sanskrit samyak-sambodhi.

100. Pu neng-so [106]. Der Schatz ist weder Ursache noch Wirkung.
101. Siehe oben Anm. 30.
102. Das Wort ist noch unerklärt. Vielleicht handelt es sich um eine Sekte, der eine

andere Ungläubigkeit vorwarf. In dem Text des Mahäparinirväna-Sütra, den Fa-hsien 417 aus

Indien mitbrachte, sind die icchantika unrettbar Ungläubige ; in dem sog. nördlichen Text,
den Dharmaksema übersetzte, und der zwischen 424 und 430 im Süden bekannt wurde, werden

sie gerettet. Über Spannungen zwischen den alten Sekten ist noch wenig bekannt.

103. Arhat.

104. li [107] ist die unteilbare innere Ordnung des Weltgeschehens. Vgl. Tao-shen's ii
pu k'o-fen [108] «die Weltordnung ist ein unteilbares Ganzes». Siehe auch Wang Pi ad Lao

Tzu 2j.
10 g. Shih [109], ist Tätigkeit allgemein, Geschäft, besonders das Geschäft des täglichen

Lebens. Ich übersetze hier «Arbeit» in Gedanken an Hsi-yüns Lehrer, Pai-chang Huai-hai

[24]. In seinem berühmten Ausspruch tzu-wo tso ku [110] «von der eigenen Arbeit hängt ab

(was jeder zu essen hat)», steht für Arbeit das Zeichen ku, das als ku [111] und dieses als shih

erklärt wird.
106. Ying wu [112], ein Hauptbegriff im ältesten chinesischen Buddhismus. Die Natur,

die allwissende, prajnâ oder sheng-jen, greift in das Weltgeschehen nicht ein, und doch
lenkt sie alles, indem sie, uninteressiert, jedem das Seine gibt.

107. Das Daseinserlebnis, mahäbodhi.

108. Die Berufung wird besiegelt (yin [113])- was natürlich nur eine Metapher ist -, und

zwar durch das Erlebnis selbst. Ich ersetze das Wort «Siegel» hier durch «Berufung». Vgl.
Lin-tsi § 17, S. 102.

109. Ling-t'ung [114]. Ling ist alles Unirdische, vor allem die Lichterscheinung eines
Verstorbenen, Seele. Hier beschreibt das Zeichen das Licht (Leben) in der Natur oder dem
Dasein. Vgl. Lin-tsi, § lib, S. $8f.

110. Ching-ming [iij], Vgl.Iin-tri (T.497 cb), S.63-64 «rayonnement subtil qui se

répartit en six contacts». (Dort auch weitere Literaturangaben.) J.Blofeld, On the

Transmission of Mind, 1958, S. ci (eine mir unbekannte Quelle) glaubt, daß Hsi-yün hier seinen



40 WALTER LIEBENTHAL

Jünger Lin-chi zitiert, was jedoch kaum wahrscheinlich ist, um so weniger, als P'ei Hsiu,
nicht Hsi-yün, das Problem aufwirft, während Hsi-yün es widerlegt. Bei Liang Wu-ti kommt
der Ausdruck, wenn ich mich recht erinnere, auch schon vor und muß da wohl als eine Art
«Seelenlicht» verstanden werden: ching-shen chih ming [i 16], was etwas ganz anderes ist als

i-hsin [117] in unserem Text. Im Protokoll ist i-hsin stets wei-hsin (272a 27), pen-hsin (b 28).
Erst bei Lin-chi gibt es wieder Seelen oder Geister, die sich berühren.

in. Dies ist die orthodoxe buddhistische Lehre von dem Wahrnehmungsvorgang. Vgl.
oben S. 19. Beachte, wie Wortlaut und Inhalt dieses Textes sich bei Lin-chi bereits verwischt
haben!

112. Die modernen Ausgaben lesen tseng statt tzu: «Einst hat er überliefert», was
keinen rechten Sinn gibt.

113. Nach der (Han) ti-li chih floß der Bach in Yü-chang chün, Chien-ch'eng hsien [118],
d. h. in dem späteren Kao-an hsien, dem Distrikt, in dem auch Hsi-yüns Gemeinde wohnte.

114. Der Chang-Bach oder (Yü-)chang-Bach entsprang in dem gleichnamigen chün und
floß nach Nordwesten in den Yangtse-chiang. Chung-ling, wo die «Einvernahme» stattfand,
lag am Ufer dieses Bachs.

HC. Bezieht sich auf ein Spiel: Man ließ Weinbecher schwimmen und wettete, wo sie
landen würden. Man erwartet hier etwas über die Besuche in Chung-ling und Yüan-ling,
über seine spätere Tätigkeit usw. Hier war eine Schere am Werk, und das Entfernte wurde

später anders ergänzt.
n6. P.Demiéville in Tsou-t'ang tsi, S. 274, Anm. 1-6 und S.27J, Anm. 1, 2 analysiert

eine etwas abweichende Version. Er übersetzt den letzten Vers : «On ne sait pas à qui il
remettra la Loi.»

117. «Dasein» ist heute ein Modewort, das bei M. Heidegger und anderen nicht dasselbe

bedeutet wie hier. Hsi-yün kann nicht wie Heidegger fragen : «Warum ist überhaupt Seiendes

und nicht vielmehr Nichts?» Weil er Seiendes gar nicht behandelt, sondern nur
Geschehenes. Vgl.M. Heidegger, Einführung in die Metaphysik, Tübingen 19 j8, S. 1.

118. Die Zerlegung in Konkretes und Abstraktes ist plantonischen Ursprungs. Schicksalsfreie

(sub-biologische) Dinge (Sanskrit vastu, chinesisch wu [119] sind karmisch irrelevant
und werden daher nicht diskutiert (avyäkrta) ; sie sind nicht dharmäh.

119. Zwei Jahrhunderte nach Hsi-yün ist aus dem Visionär bereits der Dichter und Maler

geworden.
120. Es wird verglichen mit dem Affen im Baum, der auf der Suche nach Früchten von

Zweig zu Zweig springt.
121. Eine Wortprägung, die wir D.T.Suzuki verdanken.

122. pabhassaram idam bhikkhave cittam tan ca kho ägantukehi upakkilessehi upakkilittham
tan ca kho ägantukehi upakkilessehi vippamuttam. Für das Folgende vgl. E. Lamotte, L'Enseignement

de Vimalakirti, S.g2/gj.
123. Vgl. E. Lamotte, 1. c., S. 60 : «Ainsi donc, pour la Prajnâpâramitâ et le Madhyamaka,

la pensée lumineuse est purement et simplement l'inexistence de la pensée (cittäbhävamätra).»
Eine ursprünglich reine Welt ist nicht im Bild.

124. Ed.Bunyiu Nanjio, Kyoto 1923.
12 j. Lamotte, 1. c, S. je, Note 38, sagt uns, daß im Lankävatära Sütra älayavijnäna mit

dem tathägatagarbha, der hauptsächlich im Nirväna Sütra propagiert wird, identisch ist.



HUANG-PO HSI-YUN 41

126. «Protokoll», S. 271a 17, li, 28; 271b 27; 272a 9.
127. D.T.Suzuki, An Index to the Lankävatära Sütra. The Sanskrit Buddhist Texts Publishing

Society, Kyoto 1934, S.68a-7oa.
128. Im Dasabhümika Sütra, Taishö Bd. 2 6, S. 169a : cittamätram idamyad idam traidhätukam

durch san-chieh hsü-wang tan-shih i-hsin tso [123] und ähnlich im Lankävatära Sütra, Taishö, Bd.

16, S. J3oa 1.

129. SRADDH, S. J7J-J83. In einer schon über 10 Jahre zurückliegenden Arbeit (New

Light on the Mahäyänasraddhotpäda Sästra; T'oung Pao, Bd.XLVI, 3—j, 19J9, S. ijj—216)
verteidigte ich die Ansicht, daß Tao-ch'ung [124], der zwischen J34 und J36 unter Bodhiruci
das Dasabhümika Sütra (Shih-ti ching [i2j]) studierte, der Autor sei. Von ihm im Anfang des

Sästra benutzte Motive fand ich später in der Einleitung eines jetzt verlorenen Unterkommentars

des Seng-wei [126] zu der von Kumârajîva übersetzten Dasabhümika-vibhäsä (Shih-chu

ching-chu [127]). Die Einleitung (chu-chieh hsüh) ist von dem Autor des Kommentars selbst
verfaßt worden und wurde von mir unter dem Titel «One-mind-dharma» [128] in Essays on

the History of Buddhism, presented to Prof.Zenryu Tsukamoto, Kyoto 1961, übersetzt.
Diese Quelle, wenn man sie als Quelle gelten läßt, färbt auf den Anfang des Sraddhotpâda

Sästra ab. Der Rest des Sästra enthält Informationen über cittamätra, die Tao-ch'ung sich
kaum selbst erdacht haben kann. Hat er im SRADDH die ihm von Bodhiruci mündlich
überlieferten Lehren mit dem verarbeitet, was er bereits aus anderen Quellen wußte? Dies
scheint mir heute die wahrscheinlichste Antwort auf die Frage nach dem Ursprung des

Sästra zu sein.

130. Vgl.(S) J76C j-9 und (P) 272c 2 j-273a 2. Die Analyse des Bewußtseinsvorgangs als

Akt zwischen zwei Polen, grundlegend für alles indisch-buddhistisch-scholastische Denken,
wird in beiden Fällen abgelehnt. Der Gegner scheint aber nicht derselbe zu sein. Andererseits

stimmt hsin-ching shuang-wang nai-shih chen-fa [132] (P) 271c 22 genau mit dem im
Sästra propagierten Weltbild überein.



42 WALTER LIEBENTHAL

Abkürzungen

Annalen Die 24 Annalen der Dynastien, besonders Hsin T'ang-shu.
Biofeld John Biofeld (trsl.), The Huang-po Doctrine of Universal Mind; Bud¬

dhist Society, London 1947.
Buddh. Annalen Fo-tsu t'ung-chi; Taishö 203c, Bd.49.
Chao-lun Chao-lun, The Treatises of Seng-chao, trsl. W. Liebenthal ; 2. Aufl.,

Hongkong 1968.
Dumoulin H. Dumoulin, Zen, Geschichte und Gestalt; Bern 19 $8.
Gernet (1) J. Gernet, Biographie du Maître Chen-houei du Ho-tsö (668—j6o)

(trsl.) ; Journ. Asiatique 19c 1, S. 29-68.
Gernet (2) Derselbe, Entretiens du Maître de Dhyäna Chen-houei du Ho-tsö;

Hanoi 1949.
KSCH Sung Kao-seng chuan; Taishö 2061, Bd. go.
Lamotte Etienne Lamotte, I'£nsei0nementdeKima/durti(txsl.)Louvaini962.
Lin-tsi Paul Demiéville, Entretiens de Lin-tsi (trsl.); Paris (Fayard) 1972.
NS Nirvana Sütra (Nordtext), übersetzt von Dharmaksema; Taishö

374, Bd. 12.

Pi-yen lu W. Gundert, Bi-yän-lu I; München i960.
Shen-hui Hu Shih (ed.), Shen-hui ho-shang i-chi; 2. Aufl. Shanghai 1931.
SRADDH Ta-ch'eng ch'i-hsin lun; Taishö 1666, Bd. 32.
Teng-lu Ching-te ch'uan-teng lu; Taishö 2076, Bd. gl.
Tsou-t'ang tsi Paul Demiéville, Le Recueil de la Salle des Patriarches; T'oung Pao

LVI, 4-e (1970), 262-286.
VAJ Vajracchedikâ Prajnâpâramitâ; Taishö 23 c, Bd. 8.
Vimalakïrti Vimalakïrtinirdésa; Taishö 177c, Bd. 38.



#cW [**+** 1!fc fyl^Qil t*<uHUfl

[Ml3*fc.»# Las]^ [»£&£ &*!*#

# Nb büAktiL WWbflt WVW. [»Jl
^f csoAC 071&& w« «^»Ciiifta
&£ witì()*i wi*Mi faaîj& M
4M*. M* IL l*&% waé % [17] &
f«ri wi^+ &£i*4fA*fcT WßHr
^P3f [M3fjh MU^M Csd** w



44 WALTER LIEBENTHAL

ii, C«ü4-# Caj4-!fit l*$À-'<t Wtfk PO

;* <fc M^C-4 B?>ièv4. Bö &A- C83I •&
-&(&)%¦ DJ«!*-*? [31]^^ C^d^^È
+1 [3d il M^a [gsj*-^ *H#<«v Ej8-
%>%. W\ ~~ %>H\ [98] 34 [#] £1 Dna £f
H-èfe Boi] *Ak%tJkty E****** 'A Mi

fajljf tltoU éi 4^£ [HÜ&- [«sijs. *9
[113] *f [11431^^ Cii*3*| ^ [HÖ^**
<.9^ Cn?]-'<; Ci«3 1&#-€f*fc Ali
[113]^ DWolJft. *« [m];*-'^ *^ v| [iaa]4-

dt/ft C«d+MiÄ to«/*^ [ii?]+/!i
Atri. [«*]-'<.- ri Ci2*mJÌ)L&$ [i*»]*
=& e«iK<*J *¦/&**. c«2a'<.-^j^^r.^^


	Huang-po Hsi-yün : Protokoll seiner Einvernahme durch P'ei Hsiu

