Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 30 (1976)

Heft: 1-2

Artikel: Huang-po Hsi-yun : Protokoll seiner Einvernahme durch P'ei Hsiu
Autor: Liebenthal, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HUANG-PO HSI-YUIN [a]
PROTOKOLL SEINER EINVERNAHME DURCH P’EI HSIU

UBERSETZT VON WALTER LIEBENTHAL

1. Das Protokoll

Das 9. Jahrhundert war eine schwierige Zeit fiir die Kaiser von China.
Das Reich der T’ang niherte sich langsam seiner Auflésung (um 906).
Die Revolution des An Lu-shan hatte weite Gebiete verwiistet, Stidte
waren zerstort, die Schitze der Paliste und Tempel gepliindert worden.
Millionen von Entwurzelten, Landstreichern und Ménchen bevélkerten
die LandstraBen und Mirkte. Uberall bildeten sich Riuberbanden unter
politischen oder religisen Fiihrern. Die Kaiser waren froh, wenn sie
Beamte fanden, auf die sie sich verlassen konnten. Ein solcher war P’ei
Hsiu (Biographie s.u. Kap. 3a).

In einer Stellung, die ihm richterliche und Exekutiv-Befugnisse
gleichzeitig gab, beauftragt, beginnende Revolten aufzuspiiren und im
Keim zu unterdriicken, war P’ei Hsiu 842 in Chung-ling, damals Haupt-
stadt der heutigen Provinz Kiangsi. Dort hérte er von einem Buddhisten
mit neuartigen Ansichten, der am Abhang einer Hiigelkette in derselben
Provinz Jiinger um sich versammelte. Er lud ihn nach Chung-ling ein
und brachte ihn dort in einem groBen Kloster unter. Das Protokollseiner
Gesprichemit Hsi-yiin istuns, wennauch durch Korrekturen und Zusitze
von anderen verindert, erhalten. Die Fragen, die der Beamte stellt, sind
oft banal, die Antworten wiederholen sich. Weil Hsi-yiin nicht selbst
spricht, mag man zweifeln, ob seine Worte richtig wiedergegeben sind.
Teile, besonders der ersten Hilfte des Textes, klingen wie in Ver-
sammlung gesprochen. Sie mdgen von Mitgliedern der Gemeinde stam-
men. Sie sind darum nicht weniger wertvoll, eher mehr, weil Hsi-yiin in
ihnen frei spricht.

2. Zustand des Textes
Die in der Teng-lu von 1004 abgedruckte Version (Taishé 2076, Bd. 51,
270-273) ist die élteste mir bekannte®. Sie liegt unserer ﬂbersetzung



2 WALTER LIEBENTHAL

zugrunde. Im Kolophon (273a, 22ff.) der Taish5-Ausgabe, datiert 1048,
bekennt der Herausgeber, drei Zeichen entfernt und acht oder neun
Zeichen hinzugefiigt zu haben. Dies ist unwesentlich. Wichtiger ist, daB
er durch die Uberschrift «Die Lehre von der ﬁberlieferung des Erleb-
nisses, verkiindet durch den Dhyana-Meister Hsi-yiin vom Berg Huang-
po» dem Protokoll den Charakter einer Sammlung von Ausspriichen gab.
Als solche erscheint sie dann auch in der Ming-Ausgabe (Taishs 2012 A,
379—382) und in der heute meist benutzten Ausgabe des Chin-ling
E’o-ch’ing ch’u von 1885 (der Nanking-Ausgabe), die von allen Uber-
setzern, auch von John Blofeld, benutzt wurde. Ich spreche im Folgen-
den von diesen Ausgaben als den modernen.

Die Notizen des P’ei Hsiu waren urspriinglich durchweg datiert?. In
der altesten Ausgabe fehlen die Daten, treten aber in den modernen
Ausgaben an zwei Stellen wieder auf. Den Verfassern dieser Ausgaben
mubB also ein uns unbekanntes Original der urspriinglich vermutlich um-
fangreicheren Notizen vorgelegen haben. Dies berechtigt uns, gelegent-
lich auf Varianten in den modernen Ausgaben zuriickzugreifen, da, wo
die Teng-lu offenbar Schreibfehler enthilt. Wo immer dies geschehen
ist, habe ich es in den Noten vermerkt. Die iibliche Anpassung an die
moderne Sprache — wenn zum Beispiel fiir tse [3] chi [4] gelesen wird —
habe ich nicht beachtet.

Auch in dem Text der Teng-Iu kénnen wir nicht hoffen, das unver-
anderte Original des Protokolls zu besitzen, hat doch P’ei Hsiu selbst,
wie er im Begleitschreiben sagt, den Ménchen seiner Gemeinde aufge-
geben, seine Notizen von Irrtiimern zu reinigen. Uberall fehlen die
Fragen. Ich habe in einigen Fillen (im 9., 10., 15. und 19. Gesprich)
versucht, diese zu erraten. P’ei Hsiu fragt manchmal nach Material, das
Hsi-yiin offenbar nicht bekannt war.

Verglichen mit anderen «Gesprichen» ist die «Einvernahme» ganz
ungewdhnlich. Rechnen wir einen Abend pro urspriinglich datierten
Abschnitt, so war P’ei Hsiu 19 Abende bei Hsi-yiin im Lung-hsing ssu.
Normalerweise antwortet ein Dhyana-Meister auf Fragen kurz oder



HUANG-PO HSI-YUN 3

gar nicht, in keinem Fall 1iBt er sich in der Weise ausfragen, wie es hier
geschieht. Das macht mich glauben, da8 der damals schon sehr hohe
Beamte seine Position ausnutzte, um sich griindlich iiber den Sonder-
ling zu informieren. War es Freundschaft oder gar Verehrung eines
Meisters durch seinen Jiinger? Maspero hat uns eine Note iiber den
Buddhismus des Beamten hinterlassen3: «Erkleidete sich in eine Ménchs-
kutte, aber eine seidene, und ging mit der Almosenschale in der Hand
betteln, aber in Freudenhiusern ...» Die hohen Herren spielten viel mit
dem Buddhismus. Man mag dariiber jedoch auch anders denken+. Je-
denfalls riskierte P’ei Hsiu etwas und wagte daher nicht, seine Notizen
sofort zu verdffentlichen, wie er in dem Begleitschreiben sagt. Beide
Motive, argwohnische Neugier und echtes Interesse, sind nicht unver-
einbar.

Man kann den Text der modernen Ausgaben in vier Teile teilen: I.
Gespriche in Chung-ling; II. Spater zugefiigtes Material ; Ill. Gesprache
in Yiian-ling; IV. Spiter zugefiigtes Material. Unsere Version der Teng-
Iu enthalt nur Teil I; er ist in Hochchinesisch geschrieben, die Teile
II-1V dagegen in Umgangssprache. Teil Il und IV sind offenbar spiteren
Ursprungs. Die Dhyana-Geschichten finden sich auch in den bekannten
Sammlungen, der Pi-yen Iu (1125) und dem Wu-men kuan (1229), und
anderen Schriften der Kung-an-Periode. Zwar treten in diesen Ge-
schichten alte Meister auf; diese sind aber ein halbes Jahrtausend nach
der «Einvernahme» bereits zu legendiren Gestalten umgeformt worden
und fiir die Rekonstruktion des historischen Hsi-yiin ohne Bedeutung.
Die Daten gehen in Teil Il und IV ganz durcheinanders; nur in Teil III
gibt es moglicherweise auch echtes Material, das sich vielleicht mit viel
Vorsicht aus dem legendiren herauslésen lieBeS. Ich habe das hier nicht
versucht.

Blofelds englischer ﬁbersetzung liegt die erwihnte moderne Nanking-
Ausgabe zugrunde. Diese ﬁbersetzung war seinerzeit ein Ereignis, we-
nigstens fiir mich. 1947, als er das Ms. nach Peking brachte und mir
zeigte, kannte ich den Dhyana-Buddhismus nur in D.T.Suzukis Dar-



4 WALTER LIEBENTHAL

stellung als Zen. Erst dann ging mir auf, wie sehr in der japanischen
Tradition die Gestalten der alten Meister und ihre Lehre schematisiert
sind. Mein Aufsatz bemiiht sich, die urspriingliche Gestalt von Hsi-yiin,
soweit erreichbar, wiederherzustellen.

3. Hsi-yiin?

Zunichst der Name. In den modernen Ausgaben bezieht sich das Be-
gleitschreiben auf den Verstorbenen durch ein vorausgesetztes fa-hui [8],
ein Tabu. Diese Sitte ist konfuzianisch. Fiir Buddhisten bezieht sich
dieses Tabu auf den religiosen Namen, fa-ming [9], der Novizen beim
Eintritt in den Sangha gegeben wird. Diese Namen sagen iiber deren
Personlichkeit nichts aus, weil ja zundchst iiber sie noch nichts bekannt
ist. Die Teng-Iu hat in der hier iibersetzten Version des Begleitschrei-
bens, statt fa-ming, hao [10]. Hao ist ein Name, der jemand von seinem
Freundeskreis gegeben wird oder den man sich selbst gibt®. Hsi-yiin
heiBt «der Rastlose». In einer merkwiirdigen Stelle der buddhistischen
Annalen, die ich in Kap. 3b iibersetze, wird gesagt, daBB P’ei Hsiu einen
postumen Ehrennamen (shih [11]) fiir ihn beantragte, nimlich Tuan-chi
[12]. Das kann nur nach Hsi-yiins Tod geschehen sein. Selbst das fiir alle
Moénche gebrauchte shih [13] vor dem Klosternamen fehlt auBer im Kao- |
seng chuan iiberall.

Wir werden Hsi-yiin am besten verstehen als einen der zahllosen
Sucher, die im Gegensatz zu den Klerikern keinen festen Wohnsitz be-
saBen, schon weil sie weder die Mittel hatten, sich einen amtlichen
Ausweis zu kaufen, noch die zum Bestehen der Eintrittspriifung
(upasampada) nétige Gelehrsamkeit9, da sie das Studium der Satras und
Sastras verachteten.

Das hatte den Vorteil, daB sie vollstindig frei waren, ihre Visionen zu
entwickeln und ihren eigenen Idealen nachzuleben. Sie waren Biifler,
die Askese (dhutaguna) trieben, oder auch Denker, Heilige im Sinn der
indischen Heiligen, wenn man darunter Personen versteht, die alles
Interesse am Irdischen verloren haben.



HUANG-PO HSI-YUN [y

Hsi-yiin stammte aus Fu-chou in der jetzigen Provinz Fukien; heute
existiert dort ein Kloster, Huang-po ssu. Dieses hie vor 797 noch
Chien-fu ssu [14]. Spiter, als Hsi-yiin dort wohnte, wurde der Name
Huang-po ssu populir (so nach dem Fo-hsiieh ta-tz’ii tien, S.2060b, c).
Wann soll das gewesen sein? Sicher ist, da Hsi-yiin seine Gemeinde
nicht in Fukien, sondern auf einem Plateau des Huang-po shan, dem
Grddhakiita, in Kao-an hsien [1 5] im heutigen Kiangsi hatte. Pai-chang
shan, Huang-po shan (Hiigel mit Biumen, deren Rinde gelb ist) und
Shih Ch’u-nan’s [16]* Fu-jung shan [17] (mit Hibiskus-Strduchern be-
wachsener Hiigel) lagen alle in Hung chou [20] in einer Hiigelkette am
Ostufer des P’o-yang hu [21]™. Es ist unwahrscheinlich, da es damals
schon zwei Orte desselben Namens gab. Da Hsi-yiin aus Fukien
stammte, und Ch’u-nan, der einzige im KSCH genannte seiner Jiinger,
auch Pai-chang Huai-hai [24], sein Meister, aus derselben Provinz ka-
men, ist es wahrscheinlicher, daB3 das Kloster in Fukien spiter ihm zu
Ehren so genannt wurde, ohne daB er selbst dort anwesend war.

Nach dem Kao-seng chuan lebte Hsi-yiin in Kao-an hsien zunichst in
der Eremitage, ching-she [2 5] seines Meisters zusammen mit den anderen
Jiingern. Gemeint ist wohl der fa-t’ang [26], eine Halle mit Kissen, die
fir die tigliche Predigt und auch zum Schlafen benutzt wurde. Das
KSCH sagt: «P’ei-Hsiu besuchte ihn zweimal personlich und wurde sein
Schiiler.» Dies ist sonst nicht belegt und wohl eine Verwechslung mit
den in dem Begleitschreiben erwihnten beiden Besuchen. Falls die in
Kap. 3b erzihlte Begegnung mit Ch’i-an [27] mehr als eine Legende ist,
war Hsi-yiin noch vor der Buddhisten-Verfolgung durch Wu-tsung
(841-846) in Hang-chou in Chekiang. Er muB8 dann in dem Hof der
Salzverwaltung gelebt haben, den P’ei Hsiu dem Ch’i-an, der beim Hof
verdichtig geworden war, iiberlassen hatte, und der unter dem Namen
Ch’i-feng ssu [28] ging ™.

In dieser Geschichte wird Hsi-yiin «ein Altester» genannt. Das zeigt,
daB er in der Gemeinde des Ch’i-an kein Amt hatte, sagt aber iiber seine
Bedeutung in der eigenen Gemeinde nichts aus. Ch’i-an war damals



6 WALTER LIEBENTHAL

schon sehr alt, 841 wurde er bereits 92 Jahre und starb 84213. Schitzen
wir Hsi-yiin’s Alter auf etwa 18 Jahre, als er Pai-chang begegnete, und
entsprechend auf 22 Jahre, als Pai-chang starb (814), dann war er 841
(also kurz vor seinem Besuch in Chung-ling) bereits 49 Jahre alt. DaB er
damals einen Kreis und einen Namen als Prediger hatte, geht daraus her-
vor, daB3 der Japaner J6gy6 [31], der 838 China verlieB, von seiner Lehre
wullte 4,

Am Anfang der Unruhen 841 oder vorher muB Hsi-yiin zu seiner
Gemeinde auf dem Huang-po shan zuriickgekehrt sein. Denn 842 kam er
von dort zu P’ei Hsiu, dessen Amt es war, unruhige Elemente zu iiber-
priifen (s.Kap. 3¢), nach Chung-ling [32] (in der Gegend des heutigen
Nan-ch’ang). Man mag glauben, daB der Beamte von ihm beeindruckt
war. Andernfallshitte er ihn nicht nach dem Ende der Verfolgungen (848)
noch einmal und nun formellnach Yiian-ling [3 3] (in Anhuei) eingeladen.

Wann und wo Hsi-yiin starb, ist unbekannt. Sicher starb er vor 857,
dem Datum des Begleitschreibens. Die japanische Tradition hat 850 (?),
die buddhistischen Annalen S. 388b haben 855 (?). Die Tsou-t’ang tsi,
S.271-278, enthilt eine Biographie mit Wiedergabe vieler Gespriche im
Stil der Kung-an-Periode, auf die ich mich hier nicht einlasse, weil es
unmoglich ist nachzupriifen, was daran wahr ist und was Legende. Im R
Anfang des 9. Jahrhunderts waren das khdt, die Stockschlige und Ohr-
feigen als Mittel zum Aufwecken des Fragenden, noch nicht iiblich.
Interessant ist die Angabe (S. 277, Anm. 4), daB Hsiian-tsung, der spitere
Thronfolger von Wu-tsung (847-859), die Salzverwaltung bei Hang-
chou besuchte, wihrend Hsi-yiin dort war, also vor 841. «Er hatte vor
Feinden, die er am Hof hatte, flichen miissen und trieb sich herum,
verkleidet als Novize. Huang-po gab ihm bei dieser Gelegenheit einige
Ohrfeigen, die in der Geschichte des Dhyana-Buddhismus beriihmt
waren.» Wie weit soll man diese Geschichte glauben? Sie hingt offen-
bar irgendwie zusammen mit der in Kap. 3b iibersetzten. Eine sorgfiltige
Untersuchung des halb legendiren Materials diirfte die Gestalt des in-
teressanten Meisters deutlicher machen.



HUANG-PO HSI-YUN 7

Ob ein stiipa mit dem Namen kuang-yeh [34] «fiir ihn errichtet» wurde,
scheint mir auch zweifelhaft. Was war iiberhaupt sein Kloster? Ein
Huang-po ssu ist nirgends erwahnt, nur ein Huang-po shan.

3a. Legenddres Material zur Biographie im KSCH

Sung Kao-seng chuan, ch. 20, Taishé 2061, Bd. 50, S. 842b, c
Vgl. Teng-Iu 266a, Tsou-t’ang tsi, S. 272
Die Biographien-Sammlung Sung Kao-seng chuan, verfaBt zwischen 982
und 988, enthilt eine Biographie von Hsi-yiih—nicht, wie man erwarten
wiirde, in ch. 3 unter «Meditierer» (hsi-ch’an [35]) —, sondern in ch.6
unter «Wundertiter» (kan-t’ung [36]). Das heiBt, daB T ung-hui [37],
der Verfasser dieser Sammlung, kein authentisches Material besa3 und
daher nur wiedergab, was er aus zweiter Hand erfahren hatte. Andert-
halb Jahrhunderte nach der aufregenden Begegnung des Religiosen mit
dem Minister hatte sich bereits eine Literatur von Legenden gebildet,
die zwar fiir die Biographie von Hsi-yiin ohne Belang, aber sonst nicht
uninteressant ist.

Auf seiner Wanderung ins Innere von China begegnete Hsi-yiin einem
Monch. Er blieb ihm immer zur Seite, sprach und lachte wie er selbst.
Yiin beobachtete ihn heimlich. Manchmal blitzten seine Augen und
trafen den anderen wie Feuerfunken. Sie gingen miteinander. Ein brei-
ter Strom versperrte ihnen den Weg; seine Fluten waren gestiegen und
iiberschwemmten (die Ufer). Unter diesen Umstinden nahm (Yiin)
seinen Strohhut ab und blieb, auf den Kriickstock gestiitzt, stehen. Der
Monch rief ihm zu, doch iiberzusetzen, und dringte ihn, loszugehen.
(Yiin jedoch) sagte: «Wenn du iibersetzen, willst, setze selbst iiber.»
Kaum hatte er (dies gesagt), raffte der Monch seine Robe auf, trat auf
eine Welle, als ob er auf ebenem Gelinde ginge, und wurde doch nicht
ein biBchen naB8. Schon war er auf dem anderen Ufer, blickte zuriick
und winkte : «<Komm heriiber !» Yiin gab mit den Hinden ein Zeichen
der Abwehr und sagte lachend : «So ein Egoist, dir gehort das Schienbein
gebrochen.» Der Monch, (ironisch) bewundernd: «Welch ein groBer



8 WALTER LIEBENTHAL

Gelehrter des Mahayana! Da kann ich nicht mit. Er wird mich noch
priigeln, und ich ernte Schande.» Bald danach war er verschwunden.
Yiin war die Sache unheimlich. (Er blieb zuriick) mit dem Gefiihl,
etwas falsch gemacht zu haben.

So weit der Text. Hsi-yiin hat nichts falsch gemacht, aber er ist nur
knapp der Gefahr entgangen, etwas Unmdégliches zu versuchen: Es ist
unmoglich, von einem Ufer (samsara) auf das andere (‘nirvdna) zu ge-
langen, weil man ja in beiden zugleich ist.

3b. Legenddres Material in den buddhistischen Annalen
Fo-tsu t'ung-chi, ch. 42, Taishé 2035, Bd. 49, S. 387a, b; S.388b

In obigen Annalen findet sich folgende Geschichte unter dem Jahr 849.

Huang-po (Hsi-)yiin war ein Altester unter den Klosterschiilern (ver-
mutlich in Ch’i-feng ssu [28] in Hang-chou ). Eines Tages betete er vor
dem «Lichtkonigs (kuang-wang [39])*. (Yu-)kuang [40]Y fragte: «Du
glaubst doch nicht an die Erl6sung durch den Buddha, warum faltest du
die Hinde?» Darauf faltete Yiin die Hinde. Er fragte weiter: «Warum
machst du das, wenn du nicht an die Erlésung glaubst?» Yiin faltete die
Hinde. (Ch’i-an) sagte : «Was fiir ein dummer Schiiler !» Yiin faltete die
Hinde und sagte: «Was heif3t hier dumm oder schlau? ...» Ch’i-an
wollte Hsi-yiin den Namen Dummkopf (ts’u-hsing [41]) geben (wohl
nicht ernst gemeint). P’ei Hsiu aber machte eine Eingabe und schlug
tuan-chi [42] (dvayakotirahita) vor,

Ch’i-an starb 842. Daher ist 849 kein mdgliches Datum fiir diese
Geschichte. Auch die Angabe im letzten Satz ist unmdoglich, weil dieser
Name Hsi-yiin post mortem gegeben wurde.

3c. P’ei Hsiu
Hsin T’ ang-shu, ch. 182, lieh-chuan 13 (P’ei Hsiu)
P’ei Hsiu [43] mit dem Literatennamen Kung-mei [44] stammte aus
einem ausgesprochen staatstreuen Hause; sein Vater Su [45] hatte eine
lokale Revolte unterdriickt und dariiber einen Bericht verfat, der vom
Kaiser Te-tsung zur Veroffentlichung freigegeben worden war. Auch



HUANG-PO HSI-YUN 9

der zweite Sochn Hsiu bewihrte sich als loyaler Beamter und machte
schnelle Karriere. Wihrend des ersten Gesprichs mit Hsi-yiin im
zweiten Jahr der Periode Hui-ch’ang [46], wihrend der Regierung des
buddhistenfeindlichen Kaisers Wu-tsung, war er Inspektions-Zensor
(chien-ch’a yii-shih [47]). «Die Aktivitit dieser Beamten», schreibt Her-
bert Franke (Das chinesische Kaiserreich, Fischer Weltgeschichte,
Bd. 19, S. 167), «galt eindeutig der politisch-moralischen flberpriiﬁmg
der Amtstriger». Wahrend der zweiten Begegnung, die im zweiten Jahr
der Periode T’ai-chung [48] (848) stattfand, war Hsiu bereits stellver-
tretender Kriegsminister (ping-pu shih-lang [49]) und Verwalter der Salz-
und Eisen-Monopole, die er durch ein von ihm verfaBtes Gesetz unter-
baute. 853 erhielt er Ministerrang (¢t’ung chung-shu men-hsia [§o]) und
wurde bald danach Kanzler (tsai-hsiang [51]), einer von zw6lf, Er war
also ein sehr bedeutender Mann mit grofBlen, unter anderem auch rich-
terlichen Befugnissen. Nach dem Tode wurde ihm der hochst erreich-
bare Titel t’ai-wei [52] verliehen.

In den buddhistischen Annalen, Taishé 2035, Bd. 49, ch. 42, S. 836,
839, 841, wird P’ei Hsiu als Verfasser von Grabinschriften erwihnt,
darunter auch einer fiir den beriihmten Buddhisten Tsung-mi [53]®. Im
Jahr 849, also kurz nach der Verfolgung, erlieB er als Prifekt von Hsiian-
chou [54] ein Verbot an alle Beamten, sich in Kl6stern einzuquartieren
und sie dabei zu zertrampeln. Offenbar war er ein frommer Buddhist,
dem man zutrauen kann, daB er in der Zeit der Verfolgungen nach M6g-
lichkeit fiir die Erhaltung derKl6sterund den Schutzeinzelner Buddhisten
sorgte. Eswird iiberliefert,daB erankultischen Handlungen teilnahm und
Stitras rezitieren konnte. Das Tsou-t’ang tsi, S. 271, gibt als die Daten sei-
nes Lebens 794—870. Das ist nicht belegt. Jedenfalls scheint eram Datum
desBegleitschreibens, Ende 8 57, bereits an seinen Tod gedacht zu haben.

4. Das Begleitschreiben

Es gab einen grofien Dhyana-Meister, dessen selbstgewihlter Name Hsi-
yiin war®. Er wohnte am Grddhakiita-Gipfel des Berges Huang-po in



I0 WALTER LIEBENTHAL

Hung-chou, Bezirk Kao-an*. [Er gehorte zur dritten Generation der
Nachfolger des sechsten Patriarchen Hui-neng?*? und zur ersten Genera-
tion einer Nebenlinie nach Pai-chang von der Westhalle. Er verehrte
das héchste Fahrzeug, das ein Erlebnis verlangt, das durch Worte nicht
zu iibermitteln ist.] Er predigte von der ewigen Gegenwart (des Buddha),
es gibe kein dharma, das nicht in ihr wire. Sie sei wesentlich leer;
Anderungen (die wir wahrnehmen) bedeuteten keine Anderung in ihr.
Sie gleiche dem Sonnenrad, das im leeren Raum aufgeht. Ihr Licht sei
rein, vollstindig fleckenlos. Die Wahrheit (die Hsi-yiin verkiindete) ist
weder neu noch alt, weder flach noch tief. Er sprach von ihr, duBerte
aber keine Ansicht. Er stellte keine Glaubenssitze auf, griindete keine
Sekte. Das Erlebnis kime spontan; Nachdenken dariiber verwirre nur.
(In diesem Erlebnis) erfahre jeder, daB er selbst der Buddha sei. Daher
war seine Rede kurz; sie sagte direkt, was er meinte. Sein Weg war
steil; wer ihn ging, war einsam. Von allen Seiten kamen Jiinger, sahen
den Berg und eilten hinauf; sie erkannten das Zeichen und erwachten.
Sie kamen und gingen wie Meereswogen — Tausende. Im zweiten Jahr
der Periode Hui-ch’ang (842), als ich Kommissar in Chung-ling (dem
heutigen Nan-ch’ang) war, kam (Hsi-yiin) auf meine Einladung von
seinem Berg herab in mein Chou (Hung-chou). Ich brachte ihn im
Lung-hsing ssu unter. Den ganzen Tag fragte ich ihn aus iiber seine reli-
gitse Uberzeugung. Im zweiten Jahr der Periode Ta-chung (848), als
ich meinen Sitz in Yiian-ling hatte, kam er, (diesmal) einer formellen
Einladung folgend, wieder in mein Amt, Ich lieB ihn im K’ai-yiian ssu
wohnen und informierte mich griindlich iiber seine Lehre. Zu Hause
zeichnete ich auf, was ich geh6rt hatte, kaum mehr als ein Zehntel (von
unserem Gesprich). Obwohl es fiir mich ein bewundernswertes Er-
lebnis war, wagte ich (bisher) nicht, (die Aufzeichnungen) zu versffent-
lichen.

Heute fiirchte ich, daB, wenn ich sterben sollte, dieses religicse
Gedankengut (des Meisters) der Nachwelt verlorengehen kénnte, und
veroffentliche es daher. Ich iibergebe (meine Niederschrift) den (zu



HUANG-PO HSI-YUN 11

Hsi-yiins) Gemeinde gehorigen Monchen T’ai-chou und Fa-chien mit
dem Auftrag, nach Kuang T’ang ssu auf den friiheren Berg?s zuriickzu-
kehren und dort mit den angesehenen Alten der Gemeinde gemeinsam
zu priifen, ob (meine Aufzeichnungen) mit dem, was sie personlich ge-
hoért haben, auch iibereinstimmen.

Geschrieben am 8.Tag des 10.Mondmonats des 11. Jahres der Peri-
ode Ta-chung (28.November 857).

5. Gesprdche in Chung-ling

(Das 1. Gesprich :) [Hsi-yiin* spricht :] Alle Buddhas (in ihren Himmeln)
und alles, was (auf der Erde) lebt, sind beschlossen in einer Gegenwart
(wei i hsin [90])*. Nichts geschieht auBer in ihr (fa)®. Zeitlos ist sie,
niemals entstanden und niemals vergangen; nie war sie griin (wie die
Natur im Friihling), nie gelb (wie die Natur im Herbst)®. Sie hat weder
Substanz noch Eigenschaften, fillt nicht in die Kategorien von Sein und
Nichtsein, liBt sich nicht als neu oder alt festlegen. Sie ist weder lang
noch kurz, weder groB noch klein; jenseits ist sie aller Grenzen und
MaBe, Namen und Definitionen. Wer ihre Spur verfolgt, gerit ins Zeit-
lose3. Da ist sie. In deiner Erinnerung suchst du sie vergebens; sie
gleicht dem leeren Raum, der nicht begrenzt ist, weder nach auBlen
noch in sich, der weder auszuloten ist noch auszumessen. Das Dasein
(‘hsin) ist der Buddha; er und alles, was in ihm lebt, sind nicht verschie-
den voneinander. Die lebenden Wesen aber haften an Erscheinungen,
sie suchen ihn auBerhalb seiner, und daher suchen sie ihn vergebens.
Sucht, wer Buddha ist, nach dem Buddha — greift, wer da ist, nach dem
Dasein —, der kann niemals Erfolg haben, mag er sich auch Aonen lang an-
strengen. Er weiss ja nicht, da3 der Buddha ihm von selbst erscheinen
wird, wenn er aufhort, ihn sich vorstellen zu wollen — aufhért, dariiber
nachzudenken.

(Das 2. Gesprich :) Die (zeitlose) Gegenwart (hsin) ist der Buddha; er
ist alles, was lebt. Jedes lebende Wesen ist Buddha; der Buddha ist in
ihm gegenwirtig. Ob er in einem Erdenwesen gegenwirtig ist oder in



12 WALTER LIEBENTHAL

einem der Buddhas — seine Gegenwart wird weder vermindert noch
vermehrt. Daraus folgt, daBB das Streben nach den sechs Vollkommen-
heiten (pdramita)* und die Befolgung der zehntausend Regeln sowie
alle anderen Bemiihungen um Verdienst, so zahlreich wie der Ganges-
sand, iiberhaupt nichts éndern, und daB es verkehrt ist, dadurch etwas
bessern zu wollen. Zeigt sich die Bedingung, so erfolgt Geben ; fehlt sie,
so erfolgt es nicht3?, Wer dies nicht einsieht und, an den Erscheinungen
haftend, hofft, gutes Karma durch fromme Handlungen zu erwerben, der
tauscht sich und gerit in Widerspruch zum Weg (ta0) 3. Seine (zeitlose)
Gegenwart ist Buddha, es gibt keinen anderen. Es gibt auch keineandere
Gegenwart. Sie ist reines Licht34, vergleichbar dem leeren Raum, dem
vollig ausdrucklosen. Wernachdenkt und vergleicht, verfehlt das Wesen
der Dinge; er haftet an den Erscheinungen. Vor aller Zeit, keine Erschei-
nung, an der der Blick haften kdnnte, ist Buddha.

Buddha werden zu wollen mit Hilfe der sechs Vollkommenheiten und
der zehntausend Regeln, hieBe stufenweise (das Ziel erreichen)3. Nicht
in einer Zeit, nicht stufenweise zu erreichen ist der Buddha. Mache dir
klar, daB3 alles Schicksal sich in einer (ewigen) Gegenwart abspielt,
auBerhalb geschieht gar nichts. Sie ist der wahre Buddha. Er und die
Lebewesen sind beschlossen in einer unverinderlichen Gegenwart,
fleckenlos und unzerstorbar wie der leere Raum. Ein Beispiel: Das
groBe Sonnenrad beleuchtetalle vier Welten 3. Wenn die Sonne aufgeht,
wird die ganze Welt hell; wenn sie untergeht, wird die ganze Welt
dunkel. Der leere Raum aber wird weder heller noch dunkler. Zwar
wechselt hell und dunkel in der Landschaft, der Charakter des Raums
aber bleibt immer derselbe. Was nun die Gegenwart des Buddha in der
Welt betrifft, so gilt dasselbe fiir ihn und uns. Die Leute aber blicken
auf Buddha und stellen ihn sich vor als ein strahlendes Licht, das ein Jen-
seits37 erleuchtet ; sie blicken auf die Welt und stellen sie sich vor als
etwas Schmutziges, Stinkendes, das das Diesseits3® verdunkelt. Wer so
denkt, wird nie zu dem befreienden Erlebnis (bodhi) kommen, mag er
auch Welten durchwandern zahlreich wie der Gangessand. Das kommt



HUANG-PO HSI-YUN 13

daher, daB er an Erscheinungen haftet. Es gibt nur eine (ewig gleiche)
Gegenwart, in der sich nichts, und wire es atomklein, als anders abhebt.
Sie ist der Buddha.

Denen, die heute nach dem Tao suchen, fehlt das Erlebnis der zeit-
losen Gegenwart (des Buddha)3. Daher fragen sie nach seiner Gegen-
wart, wo er doch gegenwirtig ist. Sie suchen den Buddha auBerhalb
seiner, und an seiner Erscheinung haftend, fiihren sie kultische Hand-
lungen aus. Solches Verhalten ist schlecht, es fiihrt nicht zum befreien-
den Erlebnis. .

(Das 3. Gesprich:) Gaben zu bringen den Buddhas in allen zehn Welt-
richtungen, ist weniger gut, als einem Sucher zu geben, der aufgehort
hat, Ereignisse zu bewerten+.

(Frage :) Was bedeutet wu-hsin? (Antwort :) wu-i-ch’ieh-hsin, das heift
welche Ereignisse auch immer nicht zu bewerten.

(Frage:) Was ist die Bedeutung von tathata? (Antwort:) Innen und
auBen ist sie wie Holz und Stein, bewegt sich nicht, dreht sich nicht;
innen und auBen ist sie wie der leere Raum, der sich ausdehnt, unbe-
hindert nach auBlen und innen, der weder Wirkung noch Ursache ist,
nicht irgendwo, gestaltlos, unempfindlich gegen Gewinn und Verlust.
Wer sich ihm nihert, schrickt zuriick aus Furcht, ins Leere zu fallen,
das keine Rast, keinen Halt erlaubt. Ihm geht es wie dem Mann in der
Redensart: «Er sah den Steilhang und kehrte um.»

(P’ei Hsiu fragt nach Namen:) Mafijuéri ist ein Name, der fiir die
Weltordnung steht, Samantabhadra ist ein Name, der fiir Wandel (in
dieser Ordnung) steht. Ordnung — gemeint ist Leere, (die Fiille ist),
unbeeintrichtigt (durch Gegenstindliches) — Wandel, der nie still-
steht, obwohl nichts in ihm sich bewegt. Avalokitesvara steht fiir Mit-
leid mit der Welt (mahdkaruna) , Mahasthamaprapta steht fiir Wissen um
die groBe Wahrheit4. Vimalakirti (dessen Reinheit berilhmt ist) —
Reinheit ist hier Subjekt, berithmt ist Attribut. Sein Ruf entspricht dem,
was er wirklich ist. Darum hat man ihm diesen Ehrennamen gegeben.
Jeder von uns besitzt, was in den groBen Bodhisattvas# Gestalt ange-



14 WALTER LIEBENTHAL

nommen hat. Die zeitlose Gegenwart (des Buddha in der Welt) — wer
sie erlebt, ist wie sie. Die Sucher von heute wollen nicht erleben, was
sie nur selbst erleben konnen, sondern suchen es auflen, haften an Er-
scheinungen, wollen etwas haben; sie sind alle auf dem falschen Weg.

(P’ei Hsiu fragt nach dem Sand des Gangesufers:) Der Sand des Gan-
gesufers — Buddha sagt von ihm 4: Wenn alle Buddhas und Bodhisattvas,
Siva, Konig der Gotter, und alle anderen Gotter dariiber schreiten,
freut sich der Sand nicht; wenn Rinder, Schafe und Ameisen dariiber
laufen, argert er sich nicht; Juwelen und Weihrauch — der Sand begehrt
sie nicht, den Gestank von Kot und Urin verabscheut er nicht.

(Das 4. Gesprich; P’ei Hsiu fragt nach hsin:) Was hier (zeitlose) Ge-
genwart (‘hsin) heiBt, ist nicht die Gegenwart von etwas. Sie hat keine
unterscheidenden Eigenschaften. Die Lebewesen (auf der Erde) und die
Buddhas (in ihren Himmeln) sind in ihr nicht verschieden. Hore auf, sie
unterschiedlich zu bewerten, mehr ist nicht notig#.

Ihr Sucher, ihr miiBt sogleich aufhéren (an dem, was auf euch zu-
kommt) Interesse zu nehmen, oder ihr werdet niemals den Weg (tao)
finden, auch wenn ihr euch Aonen lang mit kultischen Handlungen ab-
miiht. [hr werdet gebunden durch das Streben nach Verdienst, wie es
die drei Fahrzeuge vorschreiben4, und werdet niemals frei werden.
Allerdings ist zuzugeben, daB nicht jeder gleich schnell zu dem (er-
l6senden) Erlebnis kommt. Manche héren einer Predigt zu und augen-
blicklich wird ihnen klar, daB sie aufhoren miissen zu bewerten. Andere
miissen warten, bis sie sich mit den zehn Arten des Glaubens, den zehn
Zielen, den zehn Verhaltensweisen, den zehn Arten der Karma-Verwer-
tung 4 vertraut gemacht haben; dann erst horen sie damit auf. Wieder
andere miissen zuerst die zehn Stufen (der Laufbahn des Bodhisattva)
erklimmen. Ob das nun lang oder kurz dauert — wenn sie aufh6ren zu
werten, ist alles zu Ende. Dariiber hinaus gibt es nichts, worum man
sich bemiihen oder was man realisieren kénnte. Das ist die reine Wahr-
heit und keine leere Redensart. Ob das Resultat in einem Augenblick
erreicht wird oder erst in der zehnten Stufe — hért das Streben nach



HUANG-PO HSI-YUN 15

Verdienst einmal auf, so ist (der Sucher) wieder da, wo er vorher war+,
Er hat Aonen lang umsonst Askese getrieben.

Wer Schlechtes tut, wer Gutes tut — beide haften an Erscheinungen.
Wer an Erscheinungen haftend Boses tut, bindet sich leichtsinnig an das
Rad des Werdens ; wer so haftend Gutes tut, macht sich unniitze Miihe.
Er sollte lieber sogleich, wihrend ich spreche, sich mit seinem eigenen
Schicksal vertraut machen. Sein Schicksal (fa) wird von ihm erlebt,
nicht Erlebtes wird ihm nicht zum Schicksal. Sein Erlebnis wird ihm
zum Schicksal, die Daten des Schicksals werden ihm nicht zum Erleb-
nis. Die Daten seines Erlebnisses geh6ren nicht zum Erlebnis, und doch
gibt es kein Erlebnis ohne objektiv datierbares Erleben (keines zum
Beispiel in Trance). Wire das mdglich, so wire Erlebnis (etwas und
konnte als solches auch nicht-seiend) sein4. Es bleibt schweigendes Be-
jahen, Verzicht auf Nachdenken (iiber dies Problem). Darum heilt es:
«Der Weg der Rede ist versperrt, der Tummelplatz fiir Gedanken ist
leer+.»

(Zeitloses) Dasein ist der Buddha, ewig unberiihrt lebt er in jedem
Einzelnens’., Das krabbelnde Gewiirm, die Tiere, alle Buddhas und
Bodhisattvas sind im Grunde nicht verschieden. Man bildet sich nur ein,
sie seien verschieden, und weist ihnen entsprechend karmische Existen-
zen zu5'. In dem Buddha, der von jeher ist, gibt es absolut nichts da-
von. Er ist alles durchdringende Leere, unbewegte Stille, {iberirdisches
Leuchten, ruhiges Gliicks*. Schweigend bejahen — mehr ist nicht
notigss. Jeder moge selbst versuchen, dies in seiner Tiefe zu erleben,
sich davon zu iiberzeugen, sogleich wird ihm alles zufallen, ganz und gar,
restlos.

Wenn jemand wihrend dreier unermeBlich langer Weltzeitalter
Askese treibt (virya) und kultische Handlungen ausfiihrt, die ganze Erde
durchwandernd, oder aber einen Augenblick das Erlebnis hat (auf das es
ankommt) — was er erlebt, ist (immer dasselbe, namlich), daB} er nie
etwas anderes gewesen ist als eben dieser Buddha, auch jetzt nicht mehr
und nicht weniger als vorher. Er wird einsehen, da3 er sich durch



16 WALTER LIEBENTHAL

Traumgebilde hat tiuschen lassen, wenn er glaubte, durch donenlange
Anstrengungen etwas erreichen zu kénnen. Darum sagt der Tathagata:
«Ich hatte nichts erreicht, als ich die vollkommene Erleuchtung hatte s,
Wenn es sie zu erreichen gibe, hitte Buddha Dipamkara sie nicht vor-
aussagen konnenss.» AuBerdem sagt er: «Dieser dharma ist nicht so
oder anders; es kann von ihm keine Stufen geben. Das besagt das Wort
bodhi.»

Dieses ewig unberiihrte Dasein mit allen Wesen auf der Erde und
allen Buddhas in ihren Himmeln, mit allem, was auf den Bergen, in den
Fliissen sichtbar oder unsichtbar lebt, mit allen Welten, wo sie auch
liegen, ob oben, unten oder in einer der acht Himmelsrichtungen, ist
ein sich selbst Gleiches (sama), in dem ein Ich und ein Du sich nicht
unterscheiden lieBe. Dieses ewig unberiihrte Dasein fiillt, indem es
sich stindig enthiillt, das Universum mit seinen Bilderns¢.

Die Leute haben dies Erlebnis nicht; sie glauben, daB, was sie horen,
sehen, fithlen oder wissens?, sei das Dasein. Sie nehmen das Licht nicht
wahr, das im Innern der Dinge leuchtets?, weil das, was sie sehen,
horen, fiihlen und wissen, es ihnen verdunkelt. Besser wire es, sie ent-
schlossen sich, sogleich aufzuhéren, sich etwas vorzumachens?, dann
wird das wahre Wesen der Dinge ihnen von selbst erscheinen. Es wird
dann sein, wie wenn das grofle Sonnenrad im Leeren aufgeht und alles in
den zehn Richtungen in sein Licht taucht, vor dem nichts sich verstecken
kann ¢,

Wenn Sucher nach dem Tao, nur an das glaubend, was ihre Sinne und
ihr Wissen ihnen sagen, sich (um die Erlsung) bemiihen, so kann das
zu nichts fithren. Sie mégen glauben, daB in dem, was die Sinne und ihr
Wissen ihnen sagen, die eigene (zeitlose) Gegenwart (pen hsin) [83] sich
finden lieBe. Nun ist aber die Gegenwart in dem, was die Sinne und ihr
Wissen ihnen sagen, nicht enthalten, obwohl sie auch nicht darin fehlt.
Worauf es ankommt, ist, das, was die Sinne und ihr Wissen ihnen sagen,
nicht begrifflich zu zerlegen, sich nicht nachdenkend damit abzugeben.
Andererseits sollten sie auch nicht auBerhalb des Wahrgenommenen



HUANG-PO HSI-YUN 17

und GewuBten nach ihrer ewigen Gegenwart suchen, auch nicht, sich
gegen das, was die Sinne und ihr Wissen ihnen sagen, verschlieBend, auf
Ereignisse reagieren. Nehmt keinen Standpunkt ein, weder positiv noch
negativ! Bleibt nicht auf einem stehen, wechselt ihn nicht! Bewahrt
euch eure Freiheit in jeder Hinsicht. Das sei euer Tempeldienst¢:,

(Das 5. Gesprich:) Wenn Laien sagen horen, daB die Buddhas alle
die Lehre von der (zeitlosen) Gegenwart verkiinden, dann glauben sie,
es handle sich dabei um einen besonderen Lehrgegenstand (dharma),
mit dem sie sich vertraut zu machen hitten, (eine Haltung,) die sie ein-
zunehmen hitten, und suchen danach in der zeitlosen Gegenwart. Sie
wissen nicht, da8 das Erleben der Gegenwart selbst der Lehrgegenstand
ist, um den es sich handelt. Fiir sie wird der Tag des «Gefunden !» nie-
mals kommen, auch wenn sie tausend und abertausend Weltzeitalter
lang suchten. Besser, ihr entschlieBt euch, sofort mit dem Griibeln auf-
zuhGren ; dann habt ihr gelernt, was ihr lernen wolltet . Ihr gleicht dem
Michtigen %, dernach dem Kronjuwel suchte, dasseine Stirneschmiickte.
Weil er es auBBen suchend umherirrte, hitte er es niemals finden kénnen,
auch wenn er die ganze Welt durchwandert hitte. Erst als ihn einer,
der davon wuBlte, darauf aufmerksam machte, merkte er, dal er das
Juwel, das er suchte, besal}.

Es gibt Sucher nach dem Weg, welche im Unklaren sind iiber ihr
wahres Wesen% und nicht glauben wollen, da3 sie Buddha sind. So
suchen sie es aulen und bemiihen sich um Verdienst durch fromme
Handlungen. Stufenweise wollen sie ihr Ziel erreichen. Wenn sie sich
auch Weltzeitalter lang abmiihen, es kann ihnen nicht gelingen. Besser,
ihr entschlieBt euch, sofort aufzuhéren, euch Gedanken zu machen. Ihr
konnt mir gewiB glauben, daB alles Lehrbare unwirklich ist, daB3 ihr
nichts davon habt, (wenn ihr es lernt). Es gibt euch keinen Halt, keine
Stiitze, fiihrt zu nichts. Macht euch keine unniitzen Gedanken, dann
wird euch das Erlebnis (bodhi) zuteil werden.

Am Ziel des Weges erfahrt ihr nur, daB ihr der Buddha seid, der ihr

von jeher wart. Euer Weltzeit langes Streben war eitle Miihe. Ihr seid



18 WALTER LIEBENTHAL

wie der Michtige, der das Juwel, das er suchte, bereits an seiner Krone
hatte. Durch sein Suchen hatte sich nichts geindert. Daher sagt der
Buddha®: «Als ich die vollkommene Erleuchtung erreichte, hatte ich
gar nichts erreicht.» Das aber glauben die Leute nicht, und daherzitieren
sie (aus der buddhistischen Literatur) das von den fiinf Augen Gesehene %
und das von den fiinf Ausdrucksmitteln Dargestellte . In Wirklichkeit
ist das in meinem Zitat von dem Buddha Gesagte gewil} kein leeres Ge-
rede; es ist paramartha-satya (jenseitiges Wissen)®,

(Das 6. Gesprich ; auf eine Frage des Beamten :) Die Sucher nach dem
Tao brauchen nicht zu zweifeln, daB der Leib aus vier Elementen$ be-
steht. Keines der Elemente hat ein Ich; es fehlt auch ein zentrales Ich.
Daraus folgt, daB ein bewuBtes Wesen (‘hsin) ™ weder ein eigenes noch
(mit den anderen zusammen) ein zentrales Ich besitzt. Fiir die 6 indriya,
6 visaya und 6 vijiidna, die zusammen entstehen und vergehen, gilt das-
selbe. Weil die 18 dyatana also leer (von einem Ich) sind, ist alles leer.
Es gibt nur die zeitlose Gegenwart, gestaltlos und rein™.

(Auf eine Frage:) Es gibt wiahlerische Erndhrung und weise Ernah-
rung”. Wenn der aus den vier Elementen gebildete Leib hungert,
dann leidet er. Gibt man ihm aber die Nahrung, wie er sie braucht,
so entsteht keine Gier und kein Haften; das nennt man weise Er-
nihrung. Wihlerische Naturen achten darauf, wie etwas schmeckt,
und unterscheiden; sie denken daran, wie sie ihren Gaumen befrie-
digen, und werden niemals damit fertig. Das nennt man wihlerische
Ernihrung.

(Auf eine Frage :) Sravakas heiBen so, weil sie erst erwachen, wenn sie
(die Lehre) horen. Sie sind sich ihrer zeitlosen Gegenwart nicht bewuBt
und erwachen erst, wenn sie belehrt werden. Manche glauben an tiber-
sinnliche Krifte, andere an Omina und an alles, was die Leute ihnen ein-
reden. Oder sie horen, daB es Erwachen (‘bodhi) und Nirvana gibt, und
daB sie, um Buddha zu werden, sich drei Weltzeitalter lang 73 anstrengen
miiBten. Sie alle geh6ren zu den Sravakas. Man nennt sie Sravakabuddhas.
Die aber, denen plétzlich klar wird, daB sie selbst immer schon da-wa-



HUANG-PO HSI-YUN 19

ren, Buddhas waren, und daB es fiir sie nichts zu erreichen, keine kul-
tische Handlung zu vollziehen gibt — sie gehen den h&chsten Weg
($restha-marga) ™. Sie sind Tathata-Buddhas?.

Es gibt Sucher nach dem Tao, die fiirchten, daB ein Augenblick (der
Versenkung nicht geniigt) — sie glauben, sie konnten dann doch auf den
falschen Weg geraten; sie mii8ten stindig frei sein von duBeren Ein-
fliisssen und individuellen Wiinschen, nur so kénnten sie Buddha werden.
Ihr Sucher, wenn ihr wirklich Buddha werden wollt, braucht ihr keinen
Buddhismus dazu. Ihr miiBt nur lernen, nichts zu wollen, an nichts zu
haften. Wenn ihr nichts wollt, dann kann kein Wunsch entstehen ; wenn
ihr an nichts haftet, dann bleibt ihr moralisch unbefleckt. Wunschlos,
unbefleckt seid ihr Buddha. Die 84 coo Anweisungen gegen 84 ooo
Flecken (klesa) werden zwar empfohlen, um eure Bekehrung zu er-
leichtern, in Wirklichkeit haben sie keinen Wert. Meine Anweisung ist,
keine zu brauchen. Wer das weiB}, ist Buddha. Sorgt euch nicht um eure
Moral; das liBt sich ohne Anweisung machen,

(Das 7. Gesprich :) Ihr Sucher, wollt ihr wissen, wasallein wichtigist?
Haftet an nichts! Wenn ihr sagt, da3 der dharmakdya des Buddha dem
leeren Raum gleicht, so beschreibt ihr den dharmakdya als den leeren
Raum und den leeren Raum als den dharmakdya. Gewohnliche Leute
werden dann annehmen, daB der dharmakdya den leeren Raum (phy-
sisch) ausfiillt oder daB8 der leere Raum eine Gestalt, die des dharmakaya,
enthilt. Sie wissen ja nicht, daf3 beide Worter sich auf dasselbe beziehen.
Wenn von dem leeren Raum gesprochen wird als etwas, das es gibt, so
ist das nicht der dharmakdya ; wenn vom dharmakdya gesprochen wird als
etwas, das es gibt, so ist das nicht der leere Raum. Versteht ihr den
leeren Raum nicht als etwas, so ist er der dharmakdya ; versteht ihr den
dharmakdya nicht als etwas, so ist er der leere Raum. Der leere Raum und
der dharmakdya sind nicht durch Eigenschaften unterschieden; der
Buddha und die lebenden Wesen sind nicht durch Eigenschaften unter-
schieden. Entstehen~Vergehen und Nirvana sind nicht durch Eigen-
schaften unterschieden. Die moralischen Flecken (‘klesa) und die Freiheit



20 WALTER LIEBENTHAL

von Flecken (bodhi) sind nicht durch Eigenschaften unterschieden.
Ohne unterscheidende Eigenschaften ist der Buddha.

Die Laien greifen nach Sachen; die Religicsen greifen nach Vorstel-
lungen (‘hsin). Wer beides, Sachen und Vorstellungen, aufgegeben hat,
fiir den ist der Zustand wahren Seins (chen-fa) erreicht. Sachen aufzu-
geben ist leicht; Vorstellungen aufzugeben ist duBerst schwer. Die
Leute wagen das nicht, weil sie fiirchten, ins Leere zu fallen, ins
Grund- und Haltlose. Sie wissen nicht, daBB die Leere eigentlich gar
keine ist, sondern das Reich des allumfassenden wahren Seins (dharma-
dhatu) 71,

(Das 8.Gesprich:) Dieser, in einem Augenblick der Klarheit auf-
tauchende Zustand 7 hat nie angefangen zu existieren. Er ist alt wie der
leere Raum, niemals entstanden — niemals vergangen, niemals etwas —
niemals nichts gewesen, niemals unrein — niemals rein, niemals laut —
niemals still, niemals jung — niemals alt. Er ist nirgends, weder innen
noch auBen. Weder ist er meBbar noch irgendwie gestaltet, farb- und
formlos, tonlos. Er liBt sich nicht suchen, nicht finden. Kein Wissen
hilft, ihn zu erfassen. Worte kénnen ihn nicht beschreiben. Er 1Bt sich
nicht einordnen unter die Dinge unserer Umgebung, durch verdienst-
liche Handlungen nicht erreichen. )

Alle Buddhas und Bodhisattvas, das ganze Gewimmel lebender We-
sen, alle sind sie in mahdparinirvdna. Dort ist ihre zeitlose Gegenwart,
dort ist Buddha. Buddha ist das Schicksal (der Welt)®. Was in wahrer
Sicht (als Nirvana) erscheint, wird, wenn ihr nur einen Augenblick den
Blick wendet, zur tiuschenden Schau (des Samsara). Nach dem Dasein
suchen, wenn ihr da-seid, nach dem Buddha suchen, wenn ihr Buddha
seid, nach dem Schicksal suchen, das ihr habt — das ist nicht méglich.
Darum: ihr, die ihr euch bemiiht um den Weg, hort sogleich damit auf.
Schweigend bejaht!

Wenn ihr zweifelt, so seid ihr bereits auf dem falschen Weg. Erleben
und das Erlebnis weitergeben, das heiit der «rechte Standpunkt»
(samyagdrsti ). Achtet darauf, daB eure Gedanken euch nicht davonlaufen



HUANG-PO HSI-YUN 21

zu den Gegenstinden und ihr zu erleben glaubt, (was ihr nur seht). Er ist
ein Dieb, den ihr fiir euren Sohn haltet.

Als Gegengift gegen Gier, HaBB und Torheit (lobha, dvesa, moha) wurde
Moral, Verinnerlichung und Weisheit ('$ila, samadhi, prajiid) verordnet.
Da es in Wirklichkeit keine moralischen Flecken gibt, wie kann es Frei-
heit von ihnen (‘bodhi) geben? Darum sagt der Griinder unserer Sekte:
«Der Buddha hat alles verzeichnet, womit wir uns nicht denkend be-
schiftigen sollen ; nachdem ich mit dieser Beschaftigung aufgehért habe,
was niitzt mir noch das Verzeichnis?» Bei dem Buddha, der, ewig unbe-
riihrt, in jedem Einzelnen lebt®, gibt es nichts, das sich in Besitznehmen
lieBe. Das ist nicht anders als beim leeren Raum: Obwohl er mit un-
endlich vielen Kostbarkeiten geschmiickt ist, 1aBt er sich nicht be-
wohnen. So auch der Buddha: Obwohl er mit unendlich vieler Weisheit
und Tugend geschmiickt ist, 1iBt er sich nicht bewohnen. Die aber, die
sich selbst nicht kennen, sehen das nicht ein.

(Das 9.Gesprich; auf eine Frage:) Die Lehre von dem citta-bhiimi
besagt, daB alle dharma mit Hilfe von citta geschaffen werden. Sie sind,
wenn citta einem Gegenstand begegnet — sind nicht, wenn es keinem
Gegenstand begegnet. Es ist nicht méglich, im Zustand der Reinheit
Gegenstinde zu unterscheiden.

[P’ei Hsiu fragt] nach dem im «Spiegel von samddhi-prajia (Medita-
tion)»# gebrauchten Ausdruck Ii Ii chi chi ching ching®. [Hsi-yiin antwor-
tet:] «Die Worter sehen, horen, fithlen, erinnern, beschreiben alle Ge-
genstindliches. Mit Leuten von durchschnittlicher und schwacher Be-
gabung kann man so reden. Bei jemand, der tiefe Einsicht sucht, reicht
diese Art von Erklirung nicht aus. Sie vertritt einen im Sarvastivada®
(der Lehre, daB alles ist) steckengebliebenen Standpunkt, der gebunden
ist an Gegenstindliches. Sieh ab von der Gegenstindlichkeit der Ge-
schehnisse (fa), dann siehst du, was geschieht (fa) .»

(Das 10.Gesprich:) [Am ersten Tage des 9.Mondmonats sagte Hsi-
yiin zu Hsiu:] Seit seiner Ankunft in China predigte der groe Meister
Bodhidharma nur von einem Wesen (i hsing)® und von einem Schicksal



22 WALTER LIEBENTHAL

(ifa). Er hatte den Buddha (in sich selbst erlebt) und gab (dies Erlebnis)
weiter; von anderen Buddhas sprach er nicht. Er hatte (sein) Schicksal
(dharma) erlebt; von anderen (einzelnen) Schicksalen (dharmdh) sprach
er nicht3, Mit «Schicksal» sind nicht einzelne beschreibbare Gescheh-
nisse (‘dharmah) gemeint, mit «Buddha» sind nicht die Buddhas (in den
Tempeln), an die man sich um Hilfe wendet, gemeint. (Buddha) ist die
zeitlose, von keiner Gegenstindlichkeit verdunkelte Gegenwart?®; in
ihm ist beides eins: die (irdische) Geschiftigkeit und die (unirdische)
Wirklichkeit. Die anderen beiden (die Geschehnisse und die Buddhas in
den Tempeln) sind nicht wirklich da?,

(Auf eine Frage:) Prajiia. Dies Wort wird iibersetzt mit «Einsicht».
Einsicht in die Eigenschaftslosigkeit (des Absoluten).

(Das 11.Gesprich:) Die Leute verfolgen nicht den Weg (ta0). Sie
lassen sich von den 6 Sinnen verlocken und geraten daher auf sechs Ab-
wege®. Haben sie Kenntnis vom Weg erhalten, und machen sie einen
Augenblick Plane fiir ihr irdisches Leben, so kommen sie in die Holle.
Interessieren sie sich einen Augenblick fiir die Ansichten der Philoso-
phen, so verfallen sie der Haresie. Wird ihnen bewuBt, daB sie ent-
stehen, und streben sie nach Vergehen (weil sie sich ein besseres Dasein
nach dem Tod erhoffen), dann geraten sie zu den Sravakas; hoffen sie auf
keine weitere Wiedergeburt und streben nur nach Vergehen, so geraten
sie zu den Pratyekabuddhas. (Wenn ihnen aber klar wird, daB) nichts
entsteht und daher auch nichts, einmal entstanden, wieder vergeht,
wenn sie nicht wihlen zwischen Sein und Nichtsein9’, weder unzufrie-
den sind noch zufrieden, (wenn sie einsehen, daB) alle einzelnen Schick-
sale sich in nur einem allgemeinen Dasein (i hsin) auflésen, dann sind sie
in dem Fahrzeug des Buddha.

(Das 12.Gesprich:) Laien machen sich Gedanken iiber das, was
drauBen vor sich geht, und sind damit zufrieden oder unzufrieden. Wer
sich von dem, was draullen vor sich geht, nicht beeinflussen lassen will,
muBl aufhéren, sich darither Gedanken zu machen. Tut er das, dann
storen ihn die Vorgéinge drauBBen nicht; storen sie nicht, dann hoért er



HUANG-PO HSI-YUN 23

auf, sich Gedanken dariiber zu machen. Solange er aber damit nicht auf-
hort und statt dessen an den Vorgingen drauBen dndert, (wird er mer-
ken, daB) sie sich nicht dndern lassen und ihn nur noch mehr quilen.
Daher (soll er begreifen), daB jedes Einzelschicksal sich im Dasein des
Ganzen abspielt, daB dieses aber nichts Greifbares ist. Was kann er dann
noch wollen?

(Das 13.Gesprich:) Wenn jemand, der sich lernend mit prajid be-
schiftigt®, erkennt, daB es nichts gibt, was lernend anzueignen sich
lohnt, so verliert er alles Interesse an den drei Fahrzeugen. Thm bleibt
nur das eine wahre (Fahrzeug), das sich nicht realisieren und aneignen
laBt. (Wenn aber Leute sagen:) Wir kénnen es realisieren, wir konnen
es uns aneignen, so sind das lauter Prahler. Die Teilnehmer an der Ver-
sammlung im Lotus Satra, die ihre Armel schiittelnd fortgehen, sind
solche Briider. Darum sagt der Buddha : «<Durch meine Befreiung (bodhi)
habe ich in Wahrheit nichts erreicht.» DasmiiBt ihr schweigend bejahen.

(Das 14. Gesprich:) Wenn die Leute fithlen, daB3 der Tod ihren Wiin-
schen ein Ende setzt 9, dann erkennen sie : Die fiinf skandhas% sind nichts
Wirkliches; die vier Elemente 9 enthalten kein Ich. Die zeitlose Ge-
genwart hat keine Eigenschaften. Nichts geht, nichts kommt. Wenn
jemand geboren wird, so kommt zum Ganzen (hsing) nichts hinzu ; wenn
jemand stirbt, so geht vom Ganzen nichts weg. Stille herrscht (inihr) wie
am Grunde eines Teiches, eine sich ewig gleiche Einheit von Aulen und
Innen %.

Wem es gelingt, dies plétzlich zu begreifen, der ist nicht mehr ge-
fangen in den drei Welten?’, er ist jenseitig geworden%. Er weil3, es
gibt iiberhaupt keinen Unterschied im Leben und im Tod. Hat er eine
gliickhafte Vision, sieht er die Buddhas (in ihren Himmeln) kommen,
um ihn zu begriiBen, oder dhnliche Szenen, so begehrt er nicht, daran
teilzunehmen. Sieht er schlimme Szenen aller Art sich vor ihm abspie-
len, so fillt ihm nicht ein, daB er sie fiirchten miisse. Er hat aufgehért,
sich mit solchen Gedanken zu beschiftigen, er ist eins mit dem Ganzen
des Geschehens (dharmadhatu), er ist frei geworden.



24 WALTER LIEBENTHAL

(Das 15.Gesprich:) [Am 8.Tag des 10.Mondmonats fragte P’ei
Hsiu :] Was ist (im Lotus-Sttra) gemeint mit der Stadt der Fata morgana
(die die Karawanentreiber fiir eine wirkliche Stadt halten) ? — [Antwort :]
Die ersten beiden Fahrzeuge und die Unterscheidung von 10 Stufen so-
wie die von sam-bodhi und samyak-sambodhi % (im Dasabhiimika Sitra) —all
das sind Fata morgana-Stidte, Mittel zur Bekehrung (von Wesen, die fiir
die volle Wahrheit noch nicht reif sind).

[Er fragte weiter:] Was ist gemeint mit der Schatzkammer (in dem-
selben Siitra) ? [Antwort:] Den Schatz tragt jeder bei sich, weil er teil-
nimmt an der zeitlosen Gegenwart des Buddha, in Wirklichkeit selbst
Buddha ist. (Der Schatz) hat keinen Handelswert, 1Bt sich nicht sam-
meln, ist nichts von dem, was es (in den Himmeln) der Buddhas oder auf
der Erde gibt, nichts, was niitzen oder schaden kann.

[P’ei Hsiu fragte weiter:] Wo ist die Stadt gelegen? [Antwort:] Wer
so fragt, der ist in der Stadt der Fata morgana.

[Frage:] Wo ist die Schatzkammer? Antwort: Einen Ort kann man
nichtangeben. Welcher Ortauch immer - ist ein Ort, und einen solchen
hat die wirkliche Schatzkammer nicht. Darum heifit es (in dem Siitra):
«Sie ist nahe. Das ist alles.» — «Nahe», das heiBt: Es gibt keinen Ort, wo
sie ist. Tritt ins Ungestaltete, erkenne dich in ihm, dann bist du da*,

[Frage:] Wer sind die icchantika**? Antwort: Die schwach im Glau-
ben sind. Alle Wesen in den 6 Daseinsformen sowie die in den ersten
beiden Fahrzeugen, weil sie nicht daran glauben, daB sie den Keim zum
Buddha in sich tragen, heien icchantika, das heifit solche, die der Wur-
zel zum Guten beraubt sind. Die Bodhisattvas dagegen, die fest sind im
Glauben, daB sie Buddha sind, und zwischen kleinem und groem Fahr-
zeug nicht unterscheiden und wissen, da die Buddhas und die Wesen
dieser Welt dasselbe Schicksal teilen, heiBen icchantika — die die Wurzel
zum Guten besitzen.

(Auf eine Frage :) Ganz allgemein gesagt: Sravakas heiBlen so, weil sie
auf Grund 'der gehorten Lehre (sruta) erwachen. Die, die erwachen,
wenn sie erfahren, daB es karman (‘hetu-pratyaya) gibt, heiBlen Pratyeka-



HUANG-PO HSI-YUN 25

Buddhas. Alle, die nicht durch ein eigenes Erlebnis erwachen, obwohl
sie Buddhas werden, heiBen auch Sravaka-Buddhas™s, Sucher, die da-
durch erwachen, daB ihnen die Lehre vermittelt wird, nicht dadurch,
daB ihnen das Erlebnis vermittelt wird (auf das es ankommt) — wenn sie
auch Weltzeitalter lang sich abmiihen — was sie schlieBlich erreichen, ist
niemals (die GewiBheit, daB) sie selbst der Buddha sind, (densie suchen).
Wenn sie dies nicht erleben, sondern nur im Unterricht erfahren, ver-
achten sie das Erlebnis und schitzen die Lehre. So bereichern sie wohl
stiickweise (ihr Wissen), vergessen aber dabei, daBl es auf das eigene
Erlebnis ankommt. Werdet euch eurer eigenen zeitlosen Gegenwart
bewuBt, und ihr braucht nicht weiter nach Lernbarem zu suchen. Dies
Erlebnis ist alles, was zu lernen ist.

(Das 16. Gesprich:) Die meisten glauben, daB8 die Beschiftigung mit
dem Auflen ihr Erleben behindert, daB Arbeit die Harmonie (ihrer
Seele) stort*4, Sie denken nur daran, wie sie den (Anspriichen des)
AuBlen entflichen kénnten, um die innere Ordnung nicht zu storen ; sie
driicken sich vor der Arbeit**s, um die Ordnung zu erhalten. Sie wissen
nicht, dal dadurch das Innen mit dem AuBlen, die Ordnung mit der Ar-
beit in Konflikt gerit. Sie sollten einsehen, daB, wenn das Innere nicht
als etwas aufgefaBt wird, das AuBen auch seine Gegenstindlichkeit ver-
liert — daB3, wenn die innere Ordnung ungestort ist, sie durch die Arbeit
nicht gestért werden kann. Verfallt nicht in den Irrtum, Erleben auf
seine Leistung hin zu bewerten.

(Das 17.Gesprich:) Die meisten Leute strauben sich dagegen, ihre
Sorgen fahrenzulassen; sie fiirchten sich vor der Leere, in die sie geraten
wiirden ; sie wissen nicht, daB ihr eigenes Dasein kein Gegenstand ihrer
Sorge sein kann. Dumme Menschen ziehen sich von den Aufgaben ihres
tiglichen Lebens zuriick, nur um sich weiter zu sorgen ; kluge Menschen
bleiben titig, ohne sich darum Sorgen zu machen. Der Bodhisattva ist da
wie der leere Raum; er sorgt sich nicht. Errungene Verdienste bedeu-
ten ihm nichts.

(Auf eine Frage :) Es gibt drei Stufen des Verzichts: 1. Auf alles ver-



26 WALTER LIEBENTHAL

zichten, innen und auBen, Leibliches und Geistiges. Werden wie der
leere Raum, der nichts will und an nichts haftet. Dann, je nach den Um-
stinden des Falles, auf die Bediirfnisse der Wesen reagieren's, ohne
selbst handelnd oder leidend daran teilzunehmen. Das ist der groBe Ver-
zicht. — 2. Den vorgeschriebenen Weg zwar verfolgen, gute Werke tun
und, wenn man weggibt, keinen Lohn erwarten. Das ist der mittlere
Verzicht. — 3. In groBem MaBstab Gutes tun und dafiir (Lohn im Jenseits)
erwarten. Dann nach Anhoren der Lehre erkennen, daB alles wesenlos
ist, und aufhoren, etwas zu erwarten. Das ist der kleine Verzicht. Der
groBBe Verzicht gleicht einer vorausgetragenen Fackel, abirren ist nicht
méglich; der mittlere gleicht einer seitlich getragenen Fackel, bald ist
der Weg erhellt, bald dunkel; der kleine Verzicht gleicht einer im
Riicken getragenen Fackel, die Gruben und Brunnenlécher kann man
nicht sehen. Das Dasein des Bodhisattva ist wie der leere Raum, er hat auf
alles verzichtet. Waser in der Vergangenheiterlebt hat, istnicht erreich-
bar, dasist sein Verzicht auf das Vergangene. Was er gegenwirtig erlebt,
ist nicht erreichbar, das ist sein Verzicht auf das Gegenwartige. Was er
in der Zukunft erleben wird, ist nicht erreichbar, das ist sein Verzicht
auf das Zukiinftige. Das nennt man Verzicht auf alles in den drei Zeiten.

Als der Tathagata dem Kasyapa die Lehre iibermittelte, geschah das
durch die Weitergabe eines Erlebnisses, (eines Aktes, in dem dem Emp-
finger seine Berufung zu dem Erlebnis) besiegelt wird. Der Inhalt des
Erlebnisses ist in jedem Fall (von Weitergabe) derselbe?. Wiirde nicht
besiegelt, so finde keine Berufung statt; wiirde etwas besiegelt, so
finde keine Berufung zu dem statt, was hier (als das Ziel) gelehrt wird >3,
Daher ist, wenn das Erlebnis weitergegeben wird, der Inhalt stets der-
selbe. Ob Handeln oder Erleiden besiegelt wird, immer ist es schwer zu
begreifen und zu bejahen. Daher gibt es wenige, die dazu fihig sind. In
der Tat —hat Erleben keinen wahrnehmbaren Inhalt, so hat der Erleben-
de nichts Wahrnehmbares davon (daB er erlebt).

(Das 18.Gesprich; auf eine Frage:) Der Buddha hat drei Leiber:
1. dharmakdya bezeichnet einen Leib, der im Inneren leuchtet, alles



HUANG-PO HSI-YUN , 27

durchdringend™. 2. sambhogakdya bezeichnet einen Leib, der vollkom-
men rein ist. 3. nirmanakdya bezeichnet einen Leib, der die 6 Vollkom-
menheiten und die 10000 Regeln des Verhaltens besitzt. Dharmakdya
besagt, daB dieser dharma sich in Worten und Lauten, in Bild oder
Schrift (nicht schildern 1aBt), daBB er weder diskutiert noch nachgewiesen
werden kann. Er besitzt eine innen leuchtende, alles durchdringende
Helligkeit. Mehr 148t sich nicht sagen. Daher heift es: «Der Dharma
(des Ganzen) ist kein dharma, der sich definieren lieBe.» Sambhogakaya
und nirmdpakdya, beide antworten auf die Gebete der Gliubigen, ent-
sprechend ihrer Reife und sind so definierbar. Sie richten sich nach den
Umstinden und danach, ob eine Wurzel (des Guten) vorhanden ist oder
nicht, und geben Mittel fiir die Bekehrung (‘upaya). Sie sind anders als
der wahre Dharma. Daher heilt es: «Sambhoga- und nirmanakdya sagen
nichts aus iiber den Dharma (das Schicksal des Ganzen).»

(Das 19.Gesprich:) [P’ei Hsiu sagt:] Es gibt eine Gesamtseele
(vijiana-samagri®°, die auf sechs Arten wirkt. Das ist wohl, was du das
zeitlose Dasein (hsin) nennst. Die sechs Gruppen bestehen aus den
sechs Sinnesorganen (indriya), deren jedes seinen eigenen Gegenstands-
bereich (visaya) hat, nimlich: das Auge das Sehbare, das Ohr das Hor-
bare, die Nase das Riechbare, die Zunge das Schmeckbare, die Haut das
Beriihrbare, die Vorstellung (‘manas) das Vorstellbare (dharmah).
Zwischen den Gruppen entstehen die sechs BewuBtseinstypen ('vijidna) .
Achtzehn Glieder (‘dhdtu) bilden (also) eine Seele™*. [Hsi-yiin antwor-
tet:] Genau besehen, sind die achtzehn Glieder Einbildung. (Wenn du
sagst,) daB} die Biindel von dreimal sechs eine Gesamtseele bilden, und
das sei hsin, (so erkldre ich:) Das lernen alle Sucher (in der Schule), und
eben dadurch kénnen sie nicht umhin, sich eine Vorstellung von einer
Gesamtseele aus Sechsergruppen zu machen. Durch diese Belehrung
werden sie (ans Irdische) gefesselt und werden unfahig zu erkennen, da83
sie selbst in der zeitlosen Gegenwart (‘pen-hsin) sich befinden.

Als der Tathagata in der Welt erschien, um die wahre Lehre von dem
einen Fahrzeug zu verkiinden, glaubten ihm die Menschen nicht,



28 WALTER LIEBENTHAL

schmihten ihn und gingen unter in dem Meer des Leidens. Hitte er
iiberhaupt nichts gesagt, dann wire der Buddha des Geizes und der Gier
schuldig geworden. Denn dann hitte er zuriickgehalten mit der Ver-
kiindigung der fiir alle bestimmten unirdischen Wahrheit. Darum
sprach er zunichst von drei Fahrzeugen, um sich (dem Niveau der H6-
rer) anzupassen (‘updyatah). Eigentlich ist es aber nicht richtig, daB es
groBe und kleine Fahrzeuge, tiefes und weniger tiefes (Verstindnis) ge-
ben kann. Darum heilt es: «Er sprach nur von einem Fahrzeug, die
anderen erwihnte er nur nebenbei.» Er konnte eben noch nicht die
Lehre von seiner zeitlosen Gegenwart (i hsin fa) verkiinden. Daher rief
er Kasyapa zu sich auf den erhéhten Sitz und hinterlieB ihm die neue
Lehre von dem einen Erlebnis, das sich nicht in Worte kleiden 1aBt.
Diese Lehre, die keinen Lehrgegenstand hat, wird heute als die neue

weitergegeben. Wer sie sich zu eigen machen kann, hat die Stufe eines
Buddha (‘buddhabhiimi) erreicht.

sa. P’ei Hsiu’s Nachruf auf Hsi-piin
Ching-te ch’uan-teng lu ch. 9, Taishs 2076, Bd. 51, S.266b 5—20.

Vgl. Kao-seng chuan, Taishs 2061, Bd. 50, S.842b, c; Tsou-t’ang tsi S.274/5
Anderen GroBlen folgend, hat er selbst das Siegel (der Berufung zu
bodhi) iiberliefert*2. An der Stirne hatte er eine Perle aus Fleisch. Er
maB sieben FuB.

Zehn Jahre hatte er seinen Kriickstock (khakkhara) aufgehingt und
ausgeruht am Bach Shu*3. Wenn der Weinbecher heute zum Ufer des
(Yii-)chang Baches™ geraten wiirdes, wiirden tausend Wiirdentrager
seinen stolzen Schritten folgen, wiirden zehntausend Meilen weit Weih-
rauch und Blumen von seinen hohen Absichten zeugen.

Ich hitte gewiinscht, dem Meister zu dienen und sein Jiinger werden
zu konnen. Wem mag er seine Lehre hinterlassen haben? 16

Ich halte diese Verse fiir einen Nachruf. So iiberschwengliche Lobre-
rede wie diese auf Lebende, es sei denn der Kaiser, kommen in der chi-



HUANG-PO HSI-YUN 29

nesischen Literatur einfach nicht vor. P’ei Hsiu’s Spezialitit war das
Verfassen von Nachrufen auf gestorbene bekannte Buddhisten, und es
mag sein, da die erste Hilfte des Gedichts zu einem solchen gehérte.
Die zweite Hilfte, nehme ich an, war von einem Kleriker in maiorem
gloriam seiner Kirche zugefiigt. Die erste Hilfte bezieht sich offenbar
auf den Besuch in Chung-ling; vgl. auch die Marginalnote von Sung
Tsan-ming, dem Verfasser des Kao-seng chuan, dort S.266b, off. Nach
Yiian-ling begleitete den Meister wenigstens ein Schiiler, Shih Ch’u-
nan [16], s. Anm. 1o. Nach Chung-ling kam Hsi-yiin, so wie ich mir die
Situation vorstelle, allein.

Ich habe so iibersetzt, als ob P’ei Hsiu das ganze Gedicht verfaBBt
hitte, woran ich aber, wie schon gesagt, nicht glaube. Als historische
Quelle hat es keinen Wert.

6. Hsin und fa — was Hsi-yiin darunter verstand

Was bedeutet hsin in unserem Text? Zunichst ist es eine Ausdehnung,
die alles umfaB3t, was im Himmel und auf Erden ist — ein Universum also,
voll von Einzelheiten, selbst aber nichts Einzelnes. Ein Ganzes. Wir ha-
ben dafiir kein anderes Wort als Dasein™7, das wir auch von der Summe
der einzelnen Gegenstinde in unserer Welt unterscheiden. Dasein hat
nicht Sein oder Nichtsein. Es ist. In ihm werden und vergehen die ein-
zelnen Wesen. Sie sind da in einer Geschichte, einem Gestern, Heute
und Morgen. Hsin aber ist zeitlos. Es ist in aller Geschichte gegenwirtig;
es ist zeitlose Gegenwart. In ihr sind wir aufgehoben, zusammen mit
allen anderen Wesen, den Buddhas in den Himmeln, den gew&hnlichen
Menschen, ja den Tieren und dem kriechenden Gewiirm, frei von dem
Schicksal, unter dem wir leiden, sind wir der eine Buddha, sind wir das
All. Wir wissen es nicht, weil wir unseren Sinnen vertrauen, die das
Ganze in einzelne Dinge zerlegen. Wir sehen uns umgeben von Wesen,
die wie wir nach einem Ausweg aus dem Gewimmel streben. Sie halten
sich dabei an Regeln, die die Religion ihnen vorschreibt, vorgeblich, um
ihre Leiden zu mindern. Sie iiben Tugenden und entgehen so den Stra-



30 WALTER LIEBENTHAL

fen, die Karma den BGsen bestimmt hat. Endgiiltig wirken diese Mittel
jedoch nicht; sie fiihren nicht hinaus aus dem Werden - Vergehen, dem
Samsara, zum ewigen Frieden, dem Nirvana.

Wir planen, bewerten, bauen Hiuser in dem Raumzeitlosen. Stets
ist, was uns dabei beschiftigt, ein Gegenstand, etwas — etwas Konkretes
(fa). Bei dieser Beschiftigung glauben wir zu gewinnen oder zu ver-
lieren. Gliick und Ungliick wechseln ab. Was sonst, fragt der Minister
den Buddhisten, hast du zu bieten? Ein Erlebnis (‘hsin), ist dessen Ant-
wort. Und was enthilt das Erlebnis? Vertrauen (¢’i) in das Unbekannte,
es ist Stille, leuchtendes ruhiges Gliick (4. Gesprich).

Hsin, das Wort hat in der normalen chinesischen Umgangssprache
nicht diese Bedeutung; es bietet sich fiir Hsi-yiin’s Auslegung an durch
seine Betonung des Innen. Der Leser unseres Textes wird es auBerdem
in allen anderen iiblichen Bedeutungen verwendet finden, gelegentlich
sogar in zwei sich widersprechenden im gleichen Satz (‘wu-hsin hsin) . Ich
sehe keine Moglichkeit, den Inhalt solcher Phrasen dem Leser klarzu-
machen ohne Verwendung verschiedener deutscher Worter.

Ubersetze ich hier «Erlebnis», so ist mir bewuBt, daB auch dieses
Wort den Inhalt von hsin nicht vollstindig deckt. Mit Erlebnis ist hier
nimlich stets nur ein Erlebnis gemeint — bodhi, das Erwachen zu dem
oben beschriebenen Standpunkt. Im spéiteren Dhyana-Buddhismus wird
«Erleben» zum «tiglichen Erleben», das heiBlt, es deckt alle moglichen
Inhalte und charakterisiert nur noch eine kontemplative Haltung der
Mannigfaltigkeit des Geschehens gegeniiber. Das ist bei Hsi-yiin noch
nicht der Fall. Er ist nicht nur kontemplativ gestimmt, sondern visionar :
Er glaubt und vertraut, sieht sich als Buddha.

Fiir Hsi-yiin ist fa selbstverstindlich dharma, aber auch hier formt er
sich das Wort — wie sein Weltbild es verlangt —, wenn er es in der em-
phatischen Einzahl gebraucht. Fa ist dann hsin, das Ganze des Daseins
mit dem Akzent auf dem Geschehen. Es entspricht dem dharmadhatu.
Ich brauche, um die einzelnen Inhalte des dharmadhdtu — das Wort ist
mehrdeutig wie hsin — wiederzugeben, das deutsche «Gegenstinde»



HUANG-PO HSI-YUN 31

oder «Lehrgegenstinde». Sanskrit dharma bedeutet Lehrgegenstand.
Gegenstand der Lehre ist aber nie etwas im Sinne westlicher Wissen-
schaft Konkretes — mit dem Gegensatz des Abstrakten™ —, sondern ein
Geschehen, wie zum Beispiel geborenwerden — altern — sterben, oder
wahrnehmen, ein Vorgang zwischen zwei Wesen (nicht Dingen) mit
karmischen, nicht kausalen Folgen. Ich iibersetze daher dharma mit
«Geschehnis» und einen Zusammenhang von Geschehnissen mit «Ge-
schichte». Wir leben in einer Geschichte, die ohne uns geschieht, un-
serem Zugriff nur gelegentlich ausgesetzt. Wir erleben sie leidend als
Samsara, und dies will Hsi-yiin in Nirvana verwandeln, indem er die
Geschichte ihres raumzeitlichen Gewandes entkleidet dadurch, daB3 er
bejaht (ch’i), was geschieht, ohne es zu bewerten, ohne es dndern zu
wollen, ja, ohne es iiberhaupt begrifflich sich anzueignen. Er sieht das
Licht, das im Innern leuchtet, verdunkelt durch die Schatten der Ge-
schehnisse, vertraut ihm und gelangt dadurch zum inneren Frieden.
Spatere Dhyana-Buddhisten brauchten dafiir die Metapher des Puppen-
spiels, dem gegeniiber ich frei bin, wegzusehen oder mit zu erleben™.

7. hsin — die Herkunft des Wortes

Fragen wir nach der Geschichte des Wortes hsin, so miissen wir uns ent-
schlieBen, es stets gleich zu iibersetzen. Wir tun das am besten, indem
wir das chinesische Wort in sein urspriingliches Sanskrit zuriickiiber-
setzen. So hitten wir, auch in unserer I"Ibersetzung, stets citta fiir hsin
sagen kénnen, um die Herkunft zu betonen. Es fragt sich nur, ob sie
Hsi-yiin bewuBt war ; die Gesprache 13—18 lassen eher darauf schlieBen,
daB keiner der Gesprichspartner viel von citta wuBte. In der Tradition,
auf der sie fuBen, aber ist hsin = citta und i hsin (die zeitlose Gegenwart
des Buddha) ist wei-hsin [120], citta- (oder vijiidna-) matra — ein Aus-
druck, der allerdings im Sanskrit etwas ganz anderes bedeutete als hsin
hier, nimlich den immateriellen Stoff, aus dem die Welt gemacht ist.

Im alten Buddhismus ist citta ein Organ, das Eindriicke von auflen
aufnimmt und dadurch den Aufnehmenden in den Strudel des Daseins



32 WALTER LIEBENTHAL

hineinzieht*, Seine Funktion ist gut wiedergegeben durch die engli-
schen Ausdriicke mind und mentation™:, In diesem Sinne ist citta nicht
rein. In einer oft zitierten Stelle des Anguttara Nikaya (1, S. 10, 5.8, ed.
P.T.S.) heiBt es aber: «Leuchtend, ihr Monche, ist dieses citta, durch
aufkommende Regungen manchmal getriibt, manchmal frei von Trii-
bungen durch aufkommende Regungen®:.» Nach Lamotte bedeutet
diese Freiheit jedoch nicht, daB in dem Zitat ein urspriinglich reines
citta angesetzt wird, es wird vielmehr nur die zeitweilige Abwesenheit
(vimuktatd) eines Vorganges behauptet, der seinem Wesen nach unrein,
das heiBt karmisch relevant ist. Oder — citta ist — nicht mehr und nicht
weniger als alles — rein im Sinn von nicht-seiend ( cittabhdva-matra)*s.

Die Frage, ob im Lankadvatara-Sitra™ citta-mdtra (vijiidna-matra,
dlayavijfiana) rein oder unrein ist, kann hier nicht diskutiert werdens,
Uns interessiert nur, ob Ausdriicke wie pen-hsin ch’ing-ching [121]%¢und
dhnliche dort auch vorkommen. Dies ist nicht der Fall®??, Wir haben
statt dessen stets pen-hsing ching-ch’ing [122], was Lamottes Annahme
bestitigt. Auch i-hsin [117] erscheint nur als sva-citta-matra (Index
S. 21 5a). Wirmiissendaher, glaubeich, in eineranderen Richtung suchen.

Der einzige chinesische Ubersetzer, der vijiiapti-matra ( citta-mdtra)
durch i-hsin [117] (statt wei-hsin [120]) wiedergibt®*, und zwar in der
Phrase i-hsin tso [123], ist Bodhiruci, der in der ersten Hilfte des 6. Jahr-
hunderts im Norden iibersetzte und lehrte. I-hsin-tso bedeutet hier «(die
drei Welten) bestehen aus nur einem Stoff, niamlich citta». Dies deckt
sich mit dem Wortlaut im Anfang unseres Textes — worauf es hier
allein ankommt. Vgl.P 270b 21.

Bodhiruci war mehr als nur Ubersetzer; er lehrte die Chinesen
seine Philosophie, die Vijiaptimdtrata, so wie er sie verstand. Sie findet
sich nicht nur in seinen ﬁbersetzungen, sondern auch in mehreren
anonymen Werken gespiegelt, vor allem im Mab&y&na-fraddbotp&da
Sastra™, Ist dies die Quelle, nach der wir suchen? Analog ist vor allem
die Spaltung der Welt in ¢’i und yung, die mit der indischen Unter-
scheidung von nirvdna und samsara gleichgesetzt wird. Diese Spaltung



HUANG-PO HSI-YUN 33

wird dann aufgehoben in einem citta, das da-ist (tathd) . Dies geschieht in

beiden Texten (S) und (P). AuBerdem finden sich in beiden Ausdriicke,

die sonst gar nicht vorkommen oder selten sind, so zum Beispiel :

i hsin [117] Sastra (S) S. 576a 13 und Protokoll (P) 270b 26, c 20 und
passim.

i hsin fa [128] (S) 576a 5 und (P) 273a 6.

ching-ming [115] (S) §76c 28 und (P) 270c g, 271b 1, ein Ausdruck, der
das Licht eines Spiegels beschreibt, das passiv ist, anders als das einer

Kerze, die Dinge beleuchtet und Schatten wirft.
pen-yiian ch’ing-ching hsin [9 5] (S) §79a 13, 15, 17und (P) 2712 17, 26, 28.
chii-tsu wu lou [129] (S) 576a 26, 279a 14 und (P) 2712 21.
chiu-ching [130] (S) 5762 25 und (P) 271a §.
ho-ho shih (p’0 ho-ho shih) [131] (S) 576c 8 (P) 272¢ 26, 29, ein Ausdruck,
der nur im Vijfianavada Sinn hat.

Diese Ahnlichkeiten kénnen nicht zufillig sein. Das sagt aber nicht,
daB Hsi-yiin’s chinesischer Vijfianavada mit dem indischen identisch ist.
Tao-ch’ungs’s und weiter zuriick Bodhiruci’s EinfluB} fiihrte nicht zur
Ubernahme ihrer Philosophie®°. Ein sauberes Aufeinanderlegen der
respektiven Weltbilder wiirde zeigen, ob dies stimmt oder nicht.

Hsi-yiin’s Buddha-Bild wurzelt in anderen, rein chinesischen Vor-
stellungen.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. auch Taishé 2012 A. Uber andere Ausgaben, wichtig vor allem die des Tsu-t’ang chi
[1], 952 verfaBt von einem unbekannten Autor in Ch’iian-chou [2], berichtet P. Demiéville in
Tsou-t’ang tsi S.271, Anm. 1. Da ich gezwungen bin, ohne eine brauchbare Bibliothek mit
Photokopien zu arbeiten, die mir liebenswiirdigerweise von dem Direktor der Deutschen
Bibliothek in Marburg zur Verfiigung gestellt wurden, war es mir nicht méglich, alle Ausga-
ben korrekt zu vergleichen. Wichtig fiir die Problematik der Lin-chi-Schule ist vor allem die
Ubersetzung der Lin-tsi Iu durch P. Demiéville (Paris 1972). Fiir die gerade noch rechtzeitige
ﬁbersendung dieser Arbeit, zugleich mit wertvollen Hinweisen, mdochte ich nicht versiumen,
dem Verfasser zu danken.

2. Vgl. die Marginalnote des Herausgebers unserer Version der Teng-Iu auf S. 270b 20.
Wo einmal Daten waren, sind dort grofie Kreise gedruckt. In meiner Ubersetzung habe ich
diese numeriert.



34 WALTER LIEBENTHAL

3. Zitiert in Tsou-t’ang tsi, S.274 Anm. 1.

4. Fiir eine andere Auslegung vgl. Anm. 6 ibid. «P’ei Hsiu wollte den Meister in seinen
Schutz nehmen.»

5. So spielt der Verfasser des Teils I auf einen berithmten Auspruch von Yiin-men [] an,
der auch in der 39. Geschichte des Wu-men kuan besprochen wird: «Er hat sich durch sein
Reden selbst verdammt (hua-to [6]).» Yiin-men starb 949, also etwa ein Jahrhundert nach
Hsi-yiin. In derselben Geschichte wird ein gewisser Ssu-hsin (Wu-hsin [7]) zitiert, obwohl
dieser Mitte des 12. Jahrhunderts lebte, also noch einmal zwei Jahrhunderte spiter (sic!).

6. Stiicke von Teil Ill sind jetzt iibersetzt worden von L. Wang in Tch’an (Zen), Hermés 7
(1979), S. 35—51, unter dem Titel «De la transmission de I’esprit, extraits du Wan Ling Lou».
Prof.Iriya Yoshitaka war so freundlich, mir seine kommentierte Ausgabe von 1969 zu
schicken. Sie ist unersetzlich fiir weitere Studien.

7. Fiir meine Darstellung entnehme ich meinem Material nur das, was ich fiir authentisch
halte. Hsi-yiin wurde offenbar erst spit berithmt, da selbst das KSCH ch. 20, Taishé 2061,
Bd. 50, S. 842, ihn noch nicht als Dhyana-Meister kennt. War er wirklich der Meister von
Lin-chi I-hsiian? Aus perstnlichen Griinden war es mir nicht maglich, die Literatur, aufge-
zeichnet in dem Tsou-t’ang tsi S. 271—278, vollstindig aufzuarbeiten, Weitere Forschung auf
diesem Gebiet diirfte sich noch lohnen.

8. Dasletzterescheint miram wahrscheinlichstenzusein. Inder spiteren Literatur erscheint
er stets als Huang-po, einen Huang-po ssu auf dem Huang-po shan hat es aber nie gegeben.

9. Seit 759 wurden diese Ausweise nur teils an gelehrte Anwirter, die oo Blitter eines
Sttras rezitieren konnten, teils an reiche gegen 100 Rollen Kupfermiinzen gegeben. Die na-
tiirliche Folge muB gewesen sein, daB die eigentlich Religiosen, die naturgemiB arm waren,
aus den groBen Kléstern, die diese staatliche Abgabe einzogen, ausgeschlossen waren (J. Ger-
net, Biographie, S. 57).

10. Dies wird z.B. von Pai-chang, auch von Shih Ch’u-nan (823-893) behauptet (s. u.
Kap. 5a). Shih Ch’u-nan stammte aus dem Ch’ien-ch’ing yiian [18] des T’ien-mu shan [19].
S. 817c 7ff. registrierte ihn unter den danapati. Er begleitete Hsi-yiin nach Yiian-ling.

11, Die lokale Geographie von Kiangsi, Chiang-hsi ch’iian-sheng yii-t'u [22] (lithographi-
scher Nachdruck des Ch’eng-wen ch’u-pan she, Chung-kuo fang-chih ts’ ung-shu 102, Hsin-ch’ang
[23] S. 304) hat den Namen eines Klosters neben einem Wallfahrtsort.

12. Altar und Wohngebiude wurden auf einer leeren Baustelle (Hai-ch’ang juan-ch’u
[29]) errichtet, die von der Salzverwaltung zur Verfiigung gestellt worden war, Die Teng-Iu,
266a 27, nennt das Kloster Ta-an ssu [30]. Der Name ist sonst unbekannt.

13. Also 5 Jahre vor Wu-tsung. Sein Hellsehen von Wu-tsung’s Tod kann also nur eine
Art Vorahnung gewesen sein. :

14. Buddh. Annalen S. 388b.

15. Dieser Tempel war von Ch’i-an [27] noch zu Wu-tsung’s Zeiten gegriindet worden.
[hm war dafiir ein Hof der Salzverwaltung zur Verfiigung gestellt worden, vgl. Anm. 12).

16. Der Name Lichtkénig bezieht sich auf ein Wunder. Bei der Griindung von Ch’i-feng
ssu hatte es Blumen geregnet, die sich in Schnee verwandelten, der nachts einen fiinffarbigen
Glanz ausstrahlte, Dieses Blumenwunder hatte iible Folgen. Wu-tsung sah darin eine Anspie-
lung auf seinen baldigen Tod. Ch’i-an muBte flichen, versteckte sich zunichst im Lu-shan und
scheint dann spiter heimlich nach Hang-chou zuriickgekommen zu sein. Dazu erzihlen die



HUANG-PO HSI-YUN 35

Annalen: «Eines Morgens sagte Ch’i-an zu Huang-po: Die Zeit ist um, jetzt rollt er (Wu-
tsung) sich im Dreck. Wu-tsung starb unmittelbar darauf.» In Ch’i-an’s Biographie KSCH,
S.776c, wird dieselbe Geschichte in anderer Einkleidung, aber mit denselben Worten
wu-chih ni-p’an [38] berichtet.

17. Ch’i-an hatte sich selbst den Beinamen Yu-kuang (es gab Glanz) gegeben, wohl um zu
betonen, daB das Lichtwunder echt gewesen war.

18. Uber Tsung-mi vgl. Jan Yiin-hua, Tsung-mi — his analysis of Ch’an Buddhism. T’oung Pao,
Vol. 58 (1972), S. 1—54.

19. Den Text in eckigen Klammern halte ich fiir zusitzlich. Die Seitenzahlen am Rande
beziehen sich auf den Text der Teng-lu.

20. hao [10].

21. D.h. in Kiangsi, nicht weit von der heutigen Provinzhauptstadt Nan-ch’ang.

22, Nach heutiger japanischer Zihlung gehért er zur 4.Generation: Nan-yiieh, Ma-tsu,
Pai-chang, Huang-po. Der Stammbaum der alten Meister ist duBerst unsicher.

23. In der Halle (fa-t’ang), die nach Siiden gerichtet ist, sitzen die Monche einander ge-
geniiber. Im Bild einer idealen Versammlung von Patriarchen unter Hui-neng sitzt Ch’ing-
yian im Osten, Nan-yiieh und seine Nachfolger Ma-tsu und Pai-chang im Westen.

24. Ju shen (ming) [55] — «zu meinen Vitern eingehen». P’ei Hsiu war trotz seines In-
teresses fiir Buddhismus Konfuzianer geblieben.

25. Was heiBt das? Eine alte Gemeinde, vielleicht die des Pai-chang, bestand noch, eine
neue, die des Huang-po, hatte sich nach dessen Tode aufgelsst (?). Nach der Biographie des
Pai-chang war «cheng-lao» eine Bezeichnung speziell fiir seine Jiinger.

26. Die Tsou-t’ang tsi hat «Huang-po ho-shang».

27. Hsi-yiin unterscheidet die in den Tempeln verehrten Figuren, die er zusammenfassend
Buddhas nennt, von dem einen Buddha, der identisch ist mit dem zeitlosen Dasein. Ulber
wei i-hsin (citta-mdtra) vgl.unten Kap.7. Ich gebrauche «zeitlose Gegenwart» und «Dasein»
wie Synonyme und wechsle je nach dem Zusammenhang mit den Ausdriicken.

28. Fa ist Sanskrit dharma. Wir haben hier dieselbe Doppelsinnigkeit wie bei Buddha. Es
gibt einzelne schicksalsrelevante Vorginge (dharmdh) und das Gesamtschicksal (dharma oder
dharmadhdtu). In den Bedeutungen «Lehre» und «Lehrgegenstinde» kommt das Wort fa
hier auch vor — nicht aber als «Gesetz». Das einzige Gesetz, um das es sich im Buddhismus
handelt, das des Werdens-Vergehens (karman) ist bei Hsi-yiin nicht fa.

29. Vgl. Shen-hui S. 118, Z. 1.

30. T’i ist der latente Zustand der Welt, bevor sie zeigt, was sie enthilt, Dann heiBt der
Zustand yung. Uber die t’i-yung[;6]-Struktur dieser Weltinterpretation vgl. Chao-Iun
(2. Aufl.), Introduction, S.17.

31. Sie beginnen mit Geben und enden mit Erkennen.

32. Geben ist dadurch erklirt als eine kausal bedingte Handlung innerhalb des karmisch
bedingten Zusammenhangs, der die Welt ist.

33. Der Weg zur Befreiung.

34. Ching-ming [57], ungetriibt durch Gegenstinde, die in ihm erscheinen.

35. «Stufenweise» (chien) [58] im Gegensatz zu «alles auf einmal» (tun [59]), ein Wort,
das gewohnlich nicht genau mit «plotzlich» wiedergegeben wird. «Spontan» kime der Be-
deutung niher.



36 WALTER LIEBENTHAL

36. Die vier Viertel der Welt nach indischer Auffassung, beherrscht von den vier Welt-
beschiitzern (Iokapdla).

37. Ein Jenseits, wie der Weltmensch es sich vorstellt.

38. Ein Diesseits, wie er es sich vorstellt.

39. Vgl. Anm. 3o0.

40. Wu-hsin ist ungefihr dasselbe wie wu-shih in wu-shih jen [60], von Demiéville <homme
sans situation» {ibersetzt, Hier hat es jedoch einen weiteren Sinn. Es gibt das Erlebnis (‘bodhi)
und einzelne von einander verschiedene, gleichsam datierbare, im Jetzt und Hier stattfin-
dende, bewullte Akte. Diese Akte wie Wahrnehmung, Planung, Bewertung usw. sind
karmisch relevant; sie werden im Buddhismus verstanden als ein Sich-Einverleiben (prapti)
von dem Wahrgenommenen usw. Dadurch entsteht Welt (eine Interessensphire), und der
die Akte Vollzichende wird in ihnen fester verhaftet. Wir stossen hier auf dieselbe Doppel-
sinnigkeit des Wortes wie bei buddha und dharma. S. Anm. 28. Vgl.auch VA], S.749a 22:
ying wu so chu er sheng ch’i hsin [61) und Shen-hui S. 5o.§, 102.9. Das folgende pu k’o té [62]
bleibt uniibersetzt.

41. Ta-chih [63]. Vgl. Shen-hui, S.116.6: i chung-hsin ching ku tzu-jan you ta-chih hui-kuang
[64] (korrigiert nach Gernet). Ta-chih ist identisch mit pen-chih [65], s.Shen-hui, S.102.8
und 5o.4. ,

42. Ta P’u-sa [66]. Vielleicht zusammengezogen aus bodhisattva-mahdsattva. Die oben Ge-
nannten sind nicht Bodhisattvas,

43. Der Sand ist gewohnlich ein Beispiel fiir groBe Zahlen, hier fiir Unempfindlichkeit.

44. Vgl. Lin-tsi, § 38, S.161. Hier spricht Hsi-yiin offenbar die Gemeinde an. Auch die
Einteilung in Gespriche scheint nicht immer zu stimmen. Ich lasse sie trotzdem stehen.

45. Hsi-ylin verwirft manchmal zwei Fahrzeuge und lisst das dritte, groBe, gelten;

manchmal verwirft er alle drei. Das Mahayana ist dann das Fahrzeug des Bodhisattva, das
Sregghayéna das des Tathagata. Der Ausdruck stammt aus dem Nirvdna Sitra. Vgl.a. Shen-hui,
S.112.10 bis 113.1. B

46. Dies sind Teile von g2 avasthd, die, aus dem Zusammenhang gerissen, unverstindlich
sind und hier nur als fiir den Verf. sinnlose Bemiihungen. Wahrscheinlich handelt es sich um
die 1o fraddhd, 1o avaivartya (?), 10 $ila und 10 parindmana ; die letztgenannten beziehen sich
auf Moglichkeiten, gewonnenes karman zu verwerten fiir sich selbst oder besser fiir andere —
die leidende Menschheit.

47. Siehe auch das Gleichnis von den drei Tieren im Chao-lun (S. 122): Hase, Pferd und
Elefant, die eine Furt durchschreiten und dabei mehr oder weniger tief einsinken, Ans Ufer
gelangt, sind sie alle am Ziel.

48. I wu wu-hsin [67] also kein Erlebnis, das — im Schlaf oder in Trance — nicht nur sein,
sondern auch nicht sein kann. Wire das moglich, chiang hsin wu hsin [68], so hitte hsin
(bodhi) zwei Seiten (eine seiende und eine nicht-seiende), und mein Erlebnis (bodhi), das
wesentlich seitenfrei ist (dvaya-koti-rahita), verlre seine Wirklichkeit (chen [69], die die
Modi des Seins und Nicht-Seins ausschlieBt). Dies Problem — eigentlich ein Spiel mit der
Doppelsinnigkeit des Wortes «sein» — ist auch in Chao-lun Part II «Sﬁnyatﬁ ist nicht Vernich-
tung» behandelt. Beachte, daB in diesem Titel chen die Bedeutung von ting [70] hat und pu-
chen [71] die Bedeutung von «asat» in «asaddrsti» |

49. Anspielung auf Vimalakirtinirdésa, Taishé 1775, Bd. 38, 3432 162,



HUANG-PO HSI-YUN 37

50. Pen-yiian ch’ing-ching fo [72].

s1. Alle Unterschiede sind karmisch fundiert. Werden sie als Aspekte eines kosmischen
Daseins (hsin oder Buddha) begriffen, so bleibt von ihnen nichts iibrig.

§2. Hsii-t’ung chi-ching ming-miao an-lo [73].

§3. Mo ch’i er i [74].

§4. Der Text hat Sanskrit anuttara-samyak-sambodhi.

§5. Wohl vom Chao-Iun IV, 8 (Entgegnung), vgl. Ubers.S. 118, Anm. 617. Urspriinglich
aus dem Buddhavamsa. Gemeint ist, da Diparnkara die Erleuchtung, die bereits keimhaft da
war, sah und daher wuflte, daB sie kommen muBte. Wire sie nicht schon dagewesen, hitte er
sie nicht versprechen kénnen. Zu streichen wang [75] (S. 2712 25).

56. In seinem Licht erscheinen die vielfiltigen Bilder (chac [76]), meistens mit «Reflexe»
iibersetzt, aus denen die Welt besteht. Diese Vorstellung ist uns fremd, weil wir wissen, da8
nicht der Spiegel die Bilder macht, die in ihm erscheinen, sondern konkrete Gegenstinde
von auBen sich widerspiegeln. Vgl.a. Chao-Iun, S. 78, Anm. 329.

§7. Drsta, $ruta, mata, vijidta. Vgl, Shen-hui 130 (Gernet), SRADDH, S. g82a 18.

§8. Ching-ming pen-t’i [77]. Die ersten zwei Zeichen weisen auf dle Analogie mit dem
Spiegel. Lies pu fiir ta [78].

§9. Wu-hsin, frither mit «aufhoren zu bewerten» iibersetzt.

60. Vgl. oben S. 10. Dies ist die gewShnliche Verwendung der Metapher.

61. Tao-ch’ang [79] ist bodhi-manda, der Ort, wo Gautama Buddha von Mara versucht
wurde und siegte. Symbolisch fiir jede buddhistische Versammlung.

62. Pen-fa [80]. Wir hatten pen-fo [81], pen-t’i [82], pen-hsin [83]. Pen ist Anfang vor der
Zeit, shih [84] Anfang in der Zeit.

63. Der Machtlge (li-shih [85]) ist eine AnsP1elung auf eine Stelle im Mahdparinirvana
Sitra, Ju-lai-hsing p’in.

64. Pen-hsin fo [86]. Der Buddha, der ihr in der zeitlosen Gegenwart seid.

65. Siehe Anm, 5.

66. Das fleischliche Auge, das géttliche Auge, die Augen der beiden niederen Fahrzeuge,
das Auge des Bodhisattva und das des Buddha.

67. Der Ausdruck stammt aus der Vajracchedika Ptajiia-pdramitd.

68. Im Gegensatz zu samvrti-satya: diesseitiges Wissen.

69. Erde, Wasser, Feuer, Luft.

70. Es ist natiirlich unméglich, von einem einzelnen hsin zu sprechen, wenn hsin als zeit-
lose Gegenwart des Universums begriffen wird. Hier hat es die Bedeutung von BewuBtsein
— SinnesbewuBtsein (vijidna). Dieser Absatz — besonders auch die Zusammenstellung von
den Elementen und den BewuBtseinsarten — zeigt, dass P’ei Hsiu, der selbst wenig von dem
indischen Buddhismus wuBte, von Hsi-yiin mehr wissen wollte, als dieser zu lehren hatte.

71. Im Buddhismus ist jeder der fiinf Sinne spezifisch fiir nur eine Art Wahrnehmung. Die
Wiederwahrnehmung des Erinnerten geschieht durch den sechsten Sinn, manas genannt.

72. Shih+ shihz [87], chih shih [88]. Der erstere Ausdruck kommt bereits im Anguttara
Nikdya 10 und spiter im Abhidharma-koia 10 und oft in verschiedenen Bedeutungen vor, wo-
bei unter shih+ die oben erwihnten BewuBtseinsarten verstanden werden. Der zweite Aus-
druck ist ganz ungebriuchlich. — Im Mahdydna-sanigraha (transl. E. Lamotte) werden vier Ar-
ten von Nahrung (dhdra) behandelt.



38 WALTER LIEBENTHAL

73. Genauer: 3 asamkhyeya-kalpa lang.

74. Siehe oben Anm. 45.

75. Sravaka-Buddha und Tathati-Buddha sind ganz ungewohnliche Ausdriicke. Im Hina-
yana heiBt ein Sucher am Ende seiner Laufbahn Arhat, im Mahayana Bodhisattva.

76. Vgl. Lin-chi, Taishé 1985, Bd. 47, S. so2b 18, Lin-tsi, § 36, S. 157.

77. Wei-i chen (fa) chieh [89] identisch mit wei-i-hsin [90].

78. Ling-chiieh hsing [91] im Gegensatz zu chien-chiieh hsing [92]. Es handelt sich dabei um
eine Schau (visio). Das zeitlose Dasein, anders als seine Inhalte, ist fiir unsere Wahrnehmung
transzendent, es ist kein Gegenstand unter anderen. Um diesen Irrtum auszuschlieBen, wird
also eine Person aufgerufen, der Buddha, iiber den nichts ausgesagt wird, als daB er da und
insofern identisch ist mit seiner Gegenwart, seinem — und unserem — Dasein. Beschreiben
148t sich da nichts. Vor allem soll die Vorstellung eines Paradieses ausgeschlossen werden.

79. Dharma ist hier dharmadhatu.

80. Pen-yiian ch’ing-ching Fo [72].

81, Hier kann es sich doch kaum um die citta-mahdbhimika dharma handeln; vgl. Th.
Stcherbatsky, The Central Conception of Buddhism and the Meaning of the Word «Dharma», London
1923, S.99b. Denn in diesem System kann man von einer Lehre nicht sprechen, weil die
citta-mahabhiimika dharma nur ein Teilstiick in dem Gebiude der 75 dharma des Abhidharma-
kosa sind. Die indischen Vijiaptivddins, um die es sich wohl handelt, kannten den Ausdruck
vijiiaptibhimi, soviel wir wissen, nicht. — Die Bedeutung von hsin-ti deckt sich ungefihr mit
der in Lin-tsi § 12b, S.69, T.498a s—10 «ll s’agit d’une Loi qui est terre de 1’esprit. Par
I’esprit on peut accéder 4 la profanité comme 3 la sainteté ...», vgl. unten Kap. 6.

82. Ein Buch? Es erinnert etwas an die in der Schule des Shen-hsiu geiibte Meditation.
Shen-hui S. 81.

83. Li li (ohne die anderen Silben) kommt auch bei Lin-tsi vor; s.§ 13, S.75 «lumiéres
solitaires» (cf. § 11¢c, S. 61: «lumiéres solitaires ne comportant aucune fragmentation physi-
que»; ebd., «I’homme en vous qui joue avec des reflets: c’est lui qui est la source originaire
de tous les Buddha»). Siehe T.1985, S.498b 8. Dies hilft uns allerdings nicht zum Ver-
stindnis der Woérter in unserem Text, der ja ilter ist als Lin-chi.

84. sad-drsti, der Lehre, daB auch vergangene und zukiinftige dharma existieren. Das
kann hier natiirlich nicht gemeint sein. Beachte, dal keiner der beiden Gesprichspartner den
Sinn der Worter kennt, nach denen er fragt.

85. hsing [93] ist, grob gesagt, der angeborene Charakter lebenswerter Wesen, der sich
spiter zeigt (hsiang [94]), oft synonym mit ¢’i und yung [56].

86. i fo chuan fo, usw. Analog zu i hsin chuan hsin («das Erlebnis weitergeben») gebraucht.

87. Pen-yiian ch’ing-ching hsin [95] vgl. Anm. 80. Die chinesische Form des amala-vijiidna
ist semantisch ganz verschieden von der indischen Form.

88. i shih-shin [96] konstruiert wie i neng-so [97]. Dasselbe ist Welt und Nicht-Welt.

89. Das Wort ch’ing [98] steht gewshnlich fiir die sechs Sinnesorgane (indriya), denen die
sechs von den Sinnen erreichten Gegenstandsgebiete (visaya) entsprechen. Mit dem Folgen-
den, der Hélle (einem bhdjana-loka), den beiden Hiresien (‘sad-asad-drsti) und den drei
Fahrzeugen (yana) besteht kein systematischer Zusammenhang, Der Verfasser dieses Ab-
schnitts, ob Hsi-yiin oder ein anderer, war offenbar vollkommen unorientiert in buddhisti-
scher Dogmatik.



HUANG-PO HSI-YUN 39

9o. chien [99] ist drsti, Irrlehre, insbesondere sad-drsti und asad-drsti. Fir das Folgende
vgl. Dharmaksemas Ubersetzung des Nirvana-Siitra (Nordtext), Taishé 374, Band 12, 5242
21-24, und auch das Fragment des Chien-wu-lun [100], abgedruckt im Ming-seng chuan ch’ao
[101], Hsii-tsang ching 2 B 2.1, und Chao-lun (Ubers. 1. Aufl. 1948) S. 184/5.

91. D.h. den beiden Hauptirrlehren.

92. Pan-jo fa [102]}, der dharma prajiia.

93. Ich lese lin yii chung shih [103].

94. ripa, vedand, samjiid, samskdra, vijidna, etwa ein «geistiger Leiby, der nach dem Tod
weiterlebt, um wiedergeboren zu werden.

95. Mahabhiita.

96. i-ju = tzu-jan [104]. Vgl. Chao-lun (Ubers.), S.77/78. Vielleicht wurde damals die
bewegte Unbewegtheit raumzeitlicher Systeme schon gesehen.

97. kdma-, riipa-, aripyadhdtu.

98, vinihsrta,

99. teng-chiieh miao-chiieh [105] auf Grund des miBverstandenen Sanskrit sanyak-sambodhi.

100. Pu neng-so [106). Der Schatz ist weder Ursache noch Wirkung.

101, Siehe oben Anm. j3o.

102. Das Wort ist noch unerklirt, Vielleicht handelt es sich um eine Sekte, der eine an-
dere Ungliubigkeit vorwarf. In dem Text des Mahdparinirvdna-Siitra, den Fa-hsien 417 aus
Indien mitbrachte, sind die icchantika unrettbar Ungliubige; in dem sog. nordlichen Text,
den Dharmaksema iibersetzte, und der zwischen 424 und 430 im Siiden bekannt wurde, wer-
den sie gerettet. Uber Spannungen zwischen den alten Sekten ist noch wenig bekannt.

103. Arhat,

104. li [107] ist die unteilbare innere Ordnung des Weltgeschehens. Vgl. Tao-shen’s li
pu k’o-fen [108] «die Weltordnung ist ein unteilbares Ganzes». Siche auch Wang Pi ad Lao
Tzu 25.

105. Shih [109], ist Titigkeit allgemein, Geschift, besonders das Geschift des tiglichen
Lebens. Ich iibersetze hier «Arbeit» in Gedanken an Hsi-yiins Lehrer, Pai-chang Huai-hai
[24]. In seinem berithmten Ausspruch tzu-wo tso ku [110] «von der eigenen Arbeit hingt ab ...
(was jeder zu essen hat)», steht fiir Arbeit das Zeichen ku, das als ku [111] und dieses als shih
erklirt wird.

106, Ying wu [112], ein Hauptbegriff im iltesten chinesischen Buddhismus. Die Natur,
die allwissende, prajiid oder sheng-jen, greift in das Weltgeschehen nicht ein, und doch
lenkt sie alles, indem sie, uninteressiert, jedem das Seine gibt.

107. Das Daseinserlebnis, mahdbodhi.

108, Die Berufung wird besiegelt ( yin [113]) — was natiirlich nur eine Metapher ist —, und
zwar durch das Erlebnis selbst. Ich ersetze das Wort «Siegel» hier durch «Berufung». Vgl.
Lin-tsi § 17, S.102.

109. Ling-t'ung [114]. Ling ist alles Unirdische, vor allem die Lichterscheinung eines Ver-
storbenen, Seele. Hier beschreibt das Zeichen das Licht (Leben) in der Natur oder dem
Dasein, Vgl. Lin-tsi, § 11b, S. g8f.

110, Ching-ming [115]. Vgl. Lin-tsi (T 497 cb), S.63—64 «rayonnement subtil qui se ré-
partit en six contacts». (Dort auch weitere Literaturangaben.) ]J.Blofeld, On the Trans-
mission of Mind, 1958, S. 51 (eine mir unbekannte Quelle) glaubt, daB Hsi-yiin hier seinen



40 WALTER LIEBENTHAL

Jiinger Lin-chi zitiert, was jedoch kaum wahrscheinlich ist, um so weniger, als P’ei Hsiu,
nicht Hsi-yiin, das Problem aufwirft, wihrend Hsi-yiin es widerlegt. Bei Liang Wu-ti kommt
der Ausdruck, wenn ich mich recht erinnere, auch schon vor und muB da wohl als eine Art
«Seelenlicht» verstanden werden: ching-shen chih ming [116], was etwas ganz anderes ist als
i-hsin [117] in unserem Text. Im Protokoll ist i-hsin stets wei-hsin (272a 27), pen-hsin (b 28).
Erst bei Lin-chi gibt es wieder Seelen oder Geister, die sich beriihren.

111, Dies ist die orthodoxe buddhistische Lehre von dem Wahrnehmungsvorgang. Vgl.
oben S. 19. Beachte, wie Wortlaut und Inhalt dieses Textes sich bei Lin-chi bereits verwischt
haben |

112. Die modernen Ausgaben lesen tseng statt tzu: «Einst hat er ... iiberliefert», was
keinen rechten Sinn gibt.

113. Nach der (Han) ti-li chih floB der Bach in Yii-chang chiin, Chien-ch’eng hsien [118],
d.h. in dem spiteren Kao-an hsien, dem Distrikt, in dem auch Hsi-yiins Gemeinde wohnte.

114. Der Chang-Bach oder (Yii-)chang-Bach entsprang in dem gleichnamigen chiin und
floB nach Nordwesten in den Yangtse-chiang. Chung-ling, wo die «Einvernahme» stattfand,
lag am Ufer dieses Bachs.

115. Bezieht sich auf ein Spiel: Man lieB Weinbecher schwimmen und wettete, wo sie
landen wiirden. Man erwartet hier etwas iiber die Besuche in Chung-ling und Yiian-ling,
iiber seine spitere Titigkeit usw. Hier war eine Schere am Werk, und das Entfernte wurde
spiter anders erginzt.

116, P.Demiéville in Tsou-t’ang tsi, S.274, Anm. 1-6 und S.275, Anm. 1, 2 analysiert
eine etwas abweichende Version. Er iibersetzt den letzten Vers: «On ne sait pas & qui il re-
mettra la Loi.»

117. «Dasein» ist heute ein Modewort, das bei M. Heidegger und anderen nicht dasselbe
bedeutet wie hier. Hsi-yiin kann nicht wie Heidegger fragen: «Warum ist iiberhaupt Seien-
des und nicht vielmehr Nichts?» Weil er Seiendes gar nicht behandelt, sondern nur Ge-
schehenes. Vgl.M. Heidegger, Einfiihrung in die Metaphysik, Tiibingen 1958, S. 1. '

118, Die Zerlegung in Konkretes und Abstraktes ist plantonischen Ursprungs. Schicksals-
freie (sub-biologische) Dinge (Sanskrit vastu, chinesisch wu [119] sind karmisch irrelevant
und werden daher nicht diskutiert (avydkrta) ; sie sind nicht dharmdh.

119. Zwei Jahrhunderte nach Hsi-yiin ist aus dem Visionir bereits der Dichter und Maler
geworden.

120, Es wird verglichen mit dem Affen im Baum, der auf der Suche nach Friichten von
Zweig zu Zweig springt.

121. Eine Wortprigung, die wir D.T.Suzuki verdanken.

122, pabhassaram idarh bhikkhave cittamh tafi ca kho dgantukehi upakkilessehi upakkilittham ...
taii ca kho dgantukehi upakkilessehi vippamuttam. Fiir das Folgende vgl. E. Lamotte, L’Enseigne-
ment de Vimalakirti, S. 52/53.

123. Vgl.E. Lamotte, 1. c., S. 60: «Ainsi donc, pour la Prajfiaparamiti et le Madhyamaka,
la pensée lumineuse est purement et simplement I’inexistence de la pensée (cittabhdvamatra) .»
Eine urspriinglich reine Welt ist nicht im Bild.

124. Ed. Bunyiu Nanjio, Kyoto 1923.

125. Lamotte, 1. c., S. 55, Note 38, sagt uns, daB} im Lankdvatdra Satra dlayavijiidna mit
dem tathdgatagarbha, der hauptsichlich im Nirvdna Sitra propagiert wird, identisch ist.



HUANG-PO HSI-YUN 41

126. «Protokoll», S.271a 17, 21, 28; 271b 27; 272a 9.

127. D.T.Suzuki, An Index to the Lankavatdra Satra. The Sanskrit Buddhist Texts Publish-
ing Society, Ky6to 1934, S.68a—7o0a.

128, Im Dasabhiimika Sitra, Taishé Bd. 26, S. 169a: cittamdtram idam yad idam traidhatukam
durch san-chieh hsii-wang tan-shih i-hsin tso [123] und Zhnlich im Lankdvatdra Satra, Taishs, Bd.
16, S.530a 1.

129, SRADDH, S. 575-583. In einer schon iiber 10 Jahre zuriickliegenden Arbeit (New
Light on the Mahdydnasraddhotpdda Sastra; T’oung Pao, Bd.XLVI, 3—5, 1959, S.155—216)
verteidigte ich die Ansicht, daB Tao-ch’ung [124], der zwischen §34 und 536 unter Bodhiruci
das Dasabhiimika Sitra (Shih-ti ching [125]) studierte, der Autor sei. Von ihm im Anfang des
Sastra benutzte Motive fand ich spiter in der Einleitung eines jetzt verlorenen Unterkommen-
tars des Seng-wei [126] zu der von Kumirajiva iibersetzten Dasabhiimika-vibhdsa (Shih-chu
ching-chu [127]). Die Einleitung ('chu-chieh hsiih) ist von dem Autor des Kommentars selbst
verfaBt worden und wurde von mir unter dem Titel «One-mind-dharma» [128] in Essays on
the History of Buddhism, presented to Prof. Zenryu Tsukamoto, KySto 1961, iibersetzt.

Diese Quelle, wenn man sie als Quelle gelten laBit, firbt auf den Anfang des .§raddbotpc7da
Sdstra ab. Der Rest des Sastra enthilt Informationen iiber cittamatra, die Tao-ch’ung sich
kaum selbst erdacht haben kann, Hat er im SRADDH die ihm von Bodhiruci miindlich iiber-
lieferten Lehren mit dem verarbeitet, was er bereits aus anderen Quellen wuBlte? Dies
scheint mir heute die wahrscheinlichste Antwort auf die Frage nach dem Ursprung des
$astra zu sein.

130. Vgl.(S) 576c 5—9 und (P) 272¢ 25—273a 2. Die Analyse des BewuBtseinsvorgangs als
Akt zwischen zwei Polen, grundlegend fiir alles indisch-buddhistisch-scholastische Denken,
wird in beiden Fillen abgelehnt. Der Gegner scheint aber nicht derselbe zu sein. Anderer-
seits stimmt hsin-ching shuang-wang nai-shih chen-fa [132] (P) 271c 22 genau mit dem im
$astra propagierten Weltbild iiberein.



42

Annalen
Blofeld

Buddh. Annalen
Chao-lun

Dumoulin
Gernet (1)

Gernet (2)

KSCH
Lamotte
Lin-tsi
NS

Pi-yen lu
Shen-hui
SRADDH
Teng-lu
Tsou-t’ang tsi

VA]
Vimalakirti

WALTER LIEBENTHAL

Abkiirzungen

Die 24 Annalen der Dynastien, besonders Hsin T’ ang-shu.

John Blofeld (trsl.), The Huang-po Doctrine of Universal Mind; Bud-
dhist Society, London 1947.

Fo-tsu t’ung-chi; Taish 2035, Bd. 49.

Chao-Iun, The Treatises of Seng-chao, trsl. W. Liebenthal; 2. Aufl.,
Hongkong 1968.

H. Dumoulin, Zen, Geschichte und Gestalt; Bern 1958,

J. Gernet, Biographie du Maitre Chen-houei du Ho-tsé (668-760)
(trsl.); Journ. Asiatique 1951, S.29-68.

Derselbe, Entretiens du Maitre de Dhyana Chen-houei du Ho-ts3;
Hanoi 1949.

Sung Kao-seng chuan; Taishs 2061, Bd. so.

Etienne Lamotte, L’ Enseignement de Vimalakirti (trsl.) Louvain 1962.
Paul Demiéville, Entretiens de Lin-tsi (trsl.); Paris (Fayard) 1972.
Nirvapa Satra (Nordtext), iibersetzt von Dharmaksema; Taishé
374, Bd. 12,

W. Gundert, Bi-ydn-Iu I; Miinchen 1960.

Hu Shih (ed.), Shen-hui ho-shang i-chi; 2. Aufl. Shanghai 1931.
Ta-ch’eng ch’i-hsin lun; Taisho 1666, Bd. 32.

Ching-te ch’uan-teng lu; Taishg 2076, Bd. 1.

Paul Demiéville, Le Recueil de la Salle des Patriarches; T oung Pao
LVI, 4—5 (1970), 262—286.

Vajracchedika Prajiiaparamita; Taishé 235, Bd. 8.
Vimalakirtinirdésa; Taishé 1775, Bd. 38.



Y EES

(1 AR2M RIEW 1R [41gf [s
Z P K144 (7 s (1B (81 4 3
(9133 %4 [10] 35 [li% [2lfs T (a3%
A% (51528, (Mg d X
# 0 [1814%8 P [] 4@ 4 [2adpk i
[204F 7% Wl [22]50®5 % $1g (25134 9
[24) 4 A ¥ 4 [s)dde [4) % [2717% 32
L2175 88 21 (2034 D 2% o [3a) 7o 4 [od)
% ok ()54t ()t [saB¥ 9%
A% DOAE [, [x1E ¥ 7L v (=)
%% a0 GA [nlda 4] [l A% (e
ik Twals k. okl OE S G
AT el Ay (1% 3TARET [ssl R ¥
Z P17 [s0FA [AAA (517 (s
W [l A4 @A) [s61% A [57):4 9
[x]1% [sld KelBFA 6B E 7ML
Hide [LIAF4E [BA%S [N K
re SR B R A BE (AR TUIA
¥ #% [GlAe BC (WM RC Kk
E 704 R A KA $F G215 R
B A% B MR LHE 1% 8



44 WALTER LIEBENTHAL

1A A M GGaA 2 [51% 3% B4
v, (B4 [2)4 §f 84/ [s4144 [65)
A DA 78 A (22148 A [s9) %
— & B 9%k —r< [ VE 5 s A%,
8 [os144. [9u148 [95]4- 4 ¥ 484 [96) —
4 o7l — Ho/ [98134 [9p1% ool 6
Y2445 T101] BANE /8 4y [102)R%7 i [103]
B Gk ¥-0h [l — 4o Q¥ [1515 B4
%, (1067 4 ff [10713L [og] B %4 %
[1o91# [110]1 @ K4 [11013k (11204 49
[123] 6P [11418 {1 [115144 9 [1161% A4
2 90 [17] -~ [11e] g S A 4 Ak
[11914h (120196 <= [12] A< 34 38 [122] 4
t94 8 1202 RS A8k kb [124
4R [125] -+ 20 85 T120048 4] (22714 /4
% i [198]— 234 T129] A 2.8 i [1314
;, [131] (k) A2 A%, 1320 34, M5 %5 2
L 1% .



	Huang-po Hsi-yün : Protokoll seiner Einvernahme durch P'ei Hsiu

