Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 29 (1975)

Heft: 1

Artikel: Uber das Vorhandensein und die Entdeckung von Schénheit
Autor: Kawabata, Yasunari

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146416

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DAS VORHANDENSEIN
UND DIE ENTDECKUNG VON SCHONHEIT:

\
YASUNARI KAWABATA

I

Ich bin nun bald zwei Monate im Kahala Hilton Hotel und frage mich,
wie oft ich morgens im Restaurant auf der gegen den Strand vorsprin-
genden Terrasse gesehen habe, wie schon eine Gruppe von Glisern, die
in einer Ecke auf einer langen Tafel aufgereiht sind, in der Morgenson-
ne glinzt. DaBl Glaser derart glitzern und funkeln, habe ich noch nir-
gends gesehen. Selbst nicht an der Siidkiiste Frankreichs, in Nizza oder
Cannes und nicht am Meer der Halbinsel von Sorrent, in Siiditalien, wo
das Licht der Sonne doch auch hell und die Farbe des Meeres leuchtend
ist. Ich denke, das morgendliche Funkeln der Gliser im Terrassenre-
staurant des Kahala Hilton Hotels wird wohl fiir immer in meinem
Herzen bleiben als ein klares Symbol fiir Hawaii, das man ein Paradies
des ewigen Sommers nennt, oder fiir den Glanz der Sonne, das Licht
des Himmels, die Farbe des Meeres und das Griin der Biume von Hono-
lulu.

Die Glser sind ordentlich in Reih und Glied gestellt, sozusagen zum
Abmarsch bereit, aber alle umgedreht mit dem Boden nach oben; eini-
ge sind auch zwei- oder dreifach aufeinandergetiirmt, es gibt gro8e und
kleine, und sie sind so dicht beisammen, daB sich ihre Glashaut leicht
zu beriihren scheint. Doch nicht der ganze Kérper dieser Glaser glinzt
in der Morgensonne. Nur die runden Rinder an den nach oben gekehr-

‘ten Glasboden strahlen an einer Stelle ein glitzerndes weilles Licht aus

1. Die unter diesem Titel zusammengefaBiten Gastvorlesungen wurden im Rahmen des
POP-(«Professor Of Professors»—)Programms der Universitit von Hawaii, die Kawabata bei
dieser Gelegenheit auch die Wiirde eines Ehrendoktors verlieh, gehalten.

Die erste Vorlesung (I) fand am 1. Mai 1969 in der groBen Spalding Hall der Universitit
statt, die zweite (I[) am 16.Mai 1969 auf dem Hilo-Campus (Insel Hawaii). Die Ubersetzung
erfolgte nach dem ebenfalls 1969 vom Mainichi Shimbunsha-Verlag herausgebrachten
japanischen Originaltext: Bi no sonzai to hakken.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 3

und funkeln wie Diamanten. Wieviel Gliser mégen es wohl sein —
zwei-, dreihundert vielleicht? Es ist nicht so, daB} alle an derselben Stel-
le in gleicher Weise glinzen, aber bei einer recht groBen Glisergruppe
sitzen an dhnlichen Stellen der Bodenrinder funkelnde Sterne. So bildet
die Gliserprozession eine zierliche Linie von glitzernd leuchtenden
Piinktchen.

Waihrend sich mein Auge noch im Gefunkel der Glasrinder verlor,
fiel mir plétzlich auf, wie das Licht der Morgensonne auch an einer
Stelle des Glaskrpers verweilte. Dies war nicht ein starkes Leuchten,
wie an den Rindern, sondern ein mattes, mildes Licht. Es mag sein,
daB ein japanisches Wort wie «honoka» (matt) nicht auf Hawaii mit sei-
nem prallen Licht anwendbar ist, aber anders als das vor einzelnen
Punkten ausstrahlende Licht an den Rindern, breitet sich das Licht des
Glaskorpers weich iiber die Oberfliche, iiber die Glashaut aus. Beide
waren in ihrer Art von einer seltsam reinen Schonheit. Es lag wohl an
der verschwenderisch hellen Sonne, an der erfrischend klaren Atmo-
sphire von Hawaii. Nachdem ich solches Morgensonnenlicht an den auf
der Tafel in der Ecke bereitstehenden Glisergruppen entdeckt und in
mich aufgenommen hatte, lieB ich meine Augen auf dem Terrassenre-
staurant verweilen. Und auch da, auf den fiir die Géste schon bereitge-
stellten, mit Wasser und Eis gefiillten Glisern spiegelte sich Morgen-

licht. Es spiegelte sich sowohl auf der Glashaut, wie am Wasser und
Eis, es durchdrang sie und lieB mannigfaltig zarte Lichtfunken aufflim-
mern. Und auch dieses Licht, das man kaum bemerkte, wenn man
nicht darauf achtete, war von einer reinen Schonheit.

Man kénnte meinen, daB3 Gliser nicht nur an der Kiiste von Honolulu
auf Hawaii im Licht der Morgensonne schon aufglinzen. Auch am Meer
in Siidfrankreich, in Siiditalien oder selbst an den Kiisten Siidjapans
spiegelt sich das verschwenderische Sonnenlicht wahrscheinlich genau
so hell auf der Haut von Glisern wie im Terrassenrestaurant des Kahala
Hilton Hotels. Und iiberdies, statt ein klares Sinnbild fiir den Glanz der
Sonne, das Licht des Himmels, die Farbe des Meeres und fiir das Griin



4 YASUNARI KAWABATA

der Biume von Honolulu in so etwas Alltiglichem und Nichtigem wie
Glasern zu entdecken, hitte man natiirlich auch viele andere, auffallen-
de, sonst nirgends vorhandene Dinge auffinden kénnen, die die Schon-
heit von Hawaii symbolisieren. Etwa die farbenprichtigen Blumen, die
voll ausgewachsenen Baume und beispielsweise, was mir noch nicht zu
sehen vergonnt war : merkwiirdige Naturerscheinungen wie ein Regen-
bogen, der sich senkrecht erhebt, wenn nur an einer einzigen Stelle des
Meeres Regen fillt, oder ein runder Regenbogen, der den Mond wie
ein Hof umgibt. |

Jedoch war es das Morgenlicht im Terrassenrestaurant, das mich die
Schonheit von Glisern entdecken lieB. Ganz sicher habe ich sie gese-
hen. Dieser Schonheit bin ich zum ersten Mal begegnet. Es schien mir,
daB ich sie bis dahin noch nirgends gesehen hatte. Gibt es in der Litera-
tur oder im Menschenleben nicht gerade auch solche zufillige Begeg-
nungen? Ist es etwa allzu sprunghaft, allzu iibertrieben, wenn ich das sa-
ge? Vielleicht — und doch wohl auch nicht. In meinem bisherigen, sieb-
zig Jahre langen Leben habe ich Licht von dieser Art hier zum ersten
Mal an Glisern entdeckt und in mich aufgenommen.

Es ist kaum anzunehmen, daB die Leute vom Hotel die Gliser dort-
~ hin stellten, um sie aufglinzen zu lassen und diesen asthetischen Effekt
zu bewirken. Und daB ich dies schon fand, hat man wohl ebenfalls nicht
gewuBt. Auch bin ich mir jener Schonheit zusehr bewuBt geworden,
und wenn ich nun — der inneren Gewohnheit verfallen, mich zu fragen,
wie es heute morgen wohl sei — die Gliser betrachte, ist die Wirkung
schon dahin. Natiirlich sehe ich dann viel mehr Einzelheiten. Ich er-
wihnte schon, wie am runden Boden der umgekehrten Gliser an einer
Stelle ein funkelnder Stern saB, aber spiter, als ich sie mehrere Male
angeschaut hatte, bemerkte ich, daf8 es je nach Zeit und Blickwinkel
nicht nur einen Lichtstern, sondern viele gab. Und es kam sogar vor, dai3
solcheSterne nichtnuramBodenrand, sondern auch am Glaskdrperselbst
hafteten. Als miram Bodenrand nur ein Stern aufgefallen war, hatteich da
vielleicht falsch beobachtet, oder mich getiuscht? Nein, zuzeiten hatte



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 5

es tatsichlich nur einen gegeben. Das Funkeln vieler Sterne scheint zwar
schoner zu sein als das eines einzigen, aber als ich am Anfang nur einen
Stern sah, fand ich das am allerschonsten. Solches diirfte sowohl in der
Literatur als auch im Menschenleben vorkommen.

Eigentlich hétte ich in meiner Vorlesung vom Genji Monogatari ausge-
hen sollen, stattdessen habe ich iiber Glaser in einem Restaurant zu
sprechen begonnen. Doch auch wihrend ich tiber Gliser sprach, hatte
ich immerfort das Genji Monogatari im Kopf. Selbst wenn man mich
nicht begreifen und mir keinen Glauben schenken sollte — es ist den-
noch so! Ich habe auch viel zu lange und weitschweifig iiber Glaser ge-
sprochen. Das ist nun eben eine Ungeschicklichkeit meines Werkes
und Lebens, es ist bezeichnend fiir mich. Es wire besser gewesen, mit
dem Genji Monogatari anzufangen, besser, das Funkeln von Glisern mit
wenigen kurzen Worten einzufangen, in einem haiku oder waka? festzu-
halten. Andrerseits entsprach es wohl auch einem Zug meines Herzens,
daB mich danach verlangte, die Schonheit, wie ich sie beim Funkeln
von Glisern in der Morgensonne entdeckt und empfunden hatte, hier
und jetzt in meine eigenen Worte zu fassen. Natiirlich wird es eine dhn-
liche Schonheit von Glisern auch sonst irgendwo und irgendwann, an
anderen Orten und zu anderer Zeit geben. Und doch, sollte es nicht
unter Umstinden moglich sein, daB es eine vollig gleichartige Schon-
heit an keinem anderen Ort und zu keiner anderen Zeit gibt? Weil ich
sie wenigstens bisher nie gesehen habe, darf ich wohl den Ausdruck
«ichigo ichi-e» (einmalig)? verwenden.

2. Das waka («japanisches Gedicht») im eigentlichen Sinn ist das tanka («Kurzgedicht»),
die geliufigste Form der japanischen Poesie. Es besteht aus fiinf Zeilen und wird aufgeteilt in
eine Oberstrophe von g—7—5 Silben und eine Unterstrophe von 7-7 Silben. Das haiku hat
sich als Verselbstindigung der Anfangsstrophe (hai/kai no hok] ku, 5—7—g Silben) des haikai
(no renga) entwickelt, das eine populire und humoristische Variante der renga war. Die renga
oder Kettendichtung wire kurz zu umschreiben als eine von zwei oder mehr Dichtern verfafite,
abwechselnd aneinandergereihte lyrische Sequenz von Ober- und Unterstrophe des tanka.

3. Der Ausdruck weist auf das Einmalige jeder einzelnen Teezeremonie (chanoyu) hin
und wird seit dem 16. Jahrhundert im Schrifttum iiber den Tee-Weg ( chado) immer wieder
als eines der wichtigsten Prinzipien hervorgehoben.



6 YASUNARI KAWABATA

Von Japanern, die in Hawaii haiku schreiben, hérte ich sprechen
iiber die Schonheit von Regenbogen, die sich an einer Stelle im offenen
Meer senkrecht erheben, von runden Regenbogen, die den Mond wie
ein Hof umgeben. Es scheint, da8 auch auf Hawaii davon die Rede war,
ein saijiki (Sammlung von Haikuthemen nach Jahreszeiten) zusammen-
zustellen, und daB diese beiden seltsamen Regenbogen zu den Sommer-
themen gehoren sollten. Sie wiirden vorlaufig als «<Regen im Meer» (‘oki
no ame) oder «Nachtregenbogen» (yoru no niji) bezeichnet, aber es gibe
vielleicht noch passendere Benennungen. Ich horte, daBl es auf Hawaii
auch ein Thema «Winterliches Griin» (fuyu midori) gebe. Als ich dies
erfuhr, erinnerte ich mich an mein eigenes Haikuspiel :

Griin ist alles - Midori subete
griin geht das alte Jahr midori no mama ni
ins neue iiber. kozo kotoshi.

Es konnte wohl auch als ein haiku auf das «winterliche Griin» von Ha-
waii betrachtet werden, wurde aber zum Neujahrstag dieses Jahres in |
Sorrent, in Italien, geschrieben. Bei fallenden Blittern und Winterdiir-
re reiste ich aus Japan ab, durchflog den nérdlichen Polarhimmel, blieb
etwa zehn Tage in Schweden, wo der Tag kurz war und die Sonne nur
tief tiber den Horizont kroch, um dann zu versinken, durchreiste dar-
auf das ebenfalls kalte England und Frankreich und erreichte die Halb-
insel von Sorrent in Siiditalien. DaB die Blitter der Biume und das Gras
mitten im Winter hier {iberall griin waren, fast iiberall griin geblieben
waren, kam mir ganz merkwiirdig vor und hinterlieB mir einen lebhaf-
ten Eindruck. Die Friichte der Orangenbiume, die die StraBen der
Stadt siumten, waren tieforange gefirbt. Es scheint aber, daB in diesem
Winter das Wetter auch fiir Italien auBergewohnlich war:

Am Neujahrsmorgen Ganjitsu no
rieselte der Regen, ashita shigurete
und der Schnee Besubio no _
auf dem Gipfel des Vesuv itadaki no yuki wa

war nicht mehr zu sehen. miezu narikeri.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 7

Regen auf dem Meer, Umi shigure

in den Bergen fillt Schnee, yama wa yuki furu
doch in Amalfi Sorento no

iiber der Straf3e von Sorrent michi Amarufui nite
klirte es auf - Helle! hareshi akarusa.

Am Neujahrstag Ganjitsu no

auf einer Autofahrt kuruma no tabi ni
dimmert der Abend. yigurete

Bei der Riickkehr nach Sorrent Sorento ni kaeru
sehen wir die Lichter Neapels. Napori no hi mitsutsu.

Auch das zweite waka entstand wihrend einer Fahrt in die Berge; als
wir das Gebirge erreichten, fiel schwer der Schnee in groBen Flocken.
Fiir Sorrent ein seltenes Ereignis.

Bedauerlicherweise bringe ich weder haiku noch waka, ja nicht ein-
mal moderne Gedichte zustande. Wohl mitgerissen von der Freude und
Unbeschwertheit des Reisens im fernen Land, habe ich mich in diesem
nachahmenden Spiel versucht. Aber indem ich solche Tindeleien in
meinem Notizbuch eintrage, dienen sie mir als Gedichtnisstiitze fiir
spiter und rufen Erinnerungen hervor.

Das «kozo kotoshi» aus dem haiku iiber das winterliche Griin ist ein
Neujahrsthema und bezeichnet einfach das Vergehen des alten und Be-
griilBen des neuen Jahres, ein nachdenkliches Verweilen beim verge-
henden und beim kommenden Jahr. Ich verwendete aber diese Worte
deshalb, weil ich das folgende haiku von Takahama Kyoshi (1874—1959)
im Kopf hatte:

Altes, neues Jahr - Kozo kotoshi
als ob sie von einem Stock tsuranuku bé no
durchstochen wiren. gotoki mono.

Das Haus dieses groBen Haikudichters lag in der Nihe meines Hauses.in
Kamakura. Nach dem Krieg schrieb ich lobend iiber Kyoshis Kurzge-
schichte «Regenbogen»+, und ich war vollig bestiirzt, als der alte Mei-

4. Niji (Regenbogen) ist Kyoshis reprisentativste Prosa-Arbeit und wurde erstmals in der
Zeitschrift Kuraku, Januar 1947, verdffentlicht.



8 YASUNARI KAWABATA

ster allein vor meiner Tiir erschien, um mir zu danken. Selbstverstind-
lich trug er hakamas iiber seinem Kimono, dazu hohe geta, und was am
meisten ins Auge spfang, war, da3 er hinten am Nacken ein tanzaku®
ziemlich schrig aufstehend in den Kragen gesteckt hatte. Es war ein mit
einem eigenen haiku beschriebenes tanzaku als Geschenk fiir mich. Zum
ersten Mal erfuhr ich, daf3 es unter Haikudichtern eine solche Gewohn-
heit gebe. g |

Im Bahnhof von Kamakura werden jeweils zum Jahreswechsel eigen-
hindig geschriebene waka und haiku der in der Stadt wohnenden Litera-
ten aufgehdngt. So sah ich einmal an einem Jahresende auch Kyoshis
haiku «kozo kotoshi» und war betroffen. Dieses «tsuranuku b no gotoki mo-
nox iiberraschte mich, ich war erschiittert. Es ist groBartig gesagt. Mir
war, als ob ein Zenmeister mich angedonnert hitte. Aus Kyoshis Zeit-
tafel geht hervor, daB er dieses haiku 19 5o schrieb?.

Kyoshi, der Herausgeber des Hototogisus, scheint ganz frei und miihe-
los, als ob er ein normales Gesprich fiihrte oder die Worter ihm wie
ein Monolog aus dem Mund strémten, unzihlige anspruchslose haiku ge-
macht zu haben. Doch gibt es darunter auch unvergleichlich grof3e, er-
schreckende, zarte und tiefe:

WeilBle Pionie Hakubotan
nennt man sie — und doch ' to iu to iedomo
ein Hauch von Rot. beni honoka.

5. Eine weite Rockhose, in den meisten Fillen formelle Tracht des japanischen Mannes.

6. Schmales, langes (etwa 6 x 36 cm) und steifes Papier, speziell hergestellt fir die
schéne Niederschrift von traditionellen japanischen Gedichten.

7. Mit dem ungewdhnlichen Bild des Stockes, der das alte und das neue Jahr durchsncht
verleiht der Dichter seiner gereiften Uberzeugung Ausdruck, daB er in seinem Alter den
festen Lebensrhythmus gefunden hat. Unbeirrt vom Wechsel der Zeiten, vom Gehen und
Kommen der Jahre, verfolgt er nur noch diesen einen, «stockgeraden» Weg.

Siehe auch: Kiyozaki Toshird, Takahama Kyoshi, 1965, S.248; Kawabata Yasunari,
Rakka tyisui (Fallende Bliiten — fliefendes Wasser), 1966, S.181.

. Die mafigebende Haiku-Zeitschrift Hototogisu (Der Kuckuck) wurde 1897 gegriindet.
Unter der Obhut von Takahama Kyoshi wihrend Jahrzehnten das Forum einer neuen
Haikukunst, wird die Zeitschrift seit 1951 von Kyoshis iltestem Sohn, Takahama Toshio,
weitergefithrt.



Lo o @ gl e SV TG AR

e (oodh AR g MY
Zha. ¥ ¥,Q D rsv- Pooleng ..ma\

.).,.,. 2\ .
o} vwab,ﬂ.fa@%ﬁﬂ% Pl el =2

a. N
~
= | Mo

5

, 10)

2
v
o]
=
n,
v @
=
[5)
4
&.,C.
‘© B0
= =
£ =
2 E
© =
— B
<
nl’S
< .
£ oo
o O
RQ}
»l”
<= 5
ma
e
M=
2
< 7
& M
w2
= §
h‘
-
g =
I
L S
Lk
= .80
T
= =
0O M



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 9

Haftet an der Karegiku ni
welken Chrysantheme nao aru mono o
nicht_noch etwas? todomezu ya.
Ein schwacher Duft Honoka naru
im Himmel - sora no nioi ya
Klarheit des Herbstes. aki no hare.
Das ]ahr Tosbi W& tada

- geht ganz still voriiber, mokumoku to shite
nUr so ... - yuku nomi zo.

Das letzte haiku hat eine gewisse Ahnlichkeit mit dem des «kozo koto-
shi». Ich zitierte einst in einem Neujahrsessay Rankés:

Neujahrstag - " Ganjitsu ya
mit diesem Gefiihl méchte ich kono kokoro nite
in der Welt leben. yo ni itashi.9

‘Da bat mich ein Freund, er méchte es auf ein Neujahrshangebild ge-
schrieben haben. Nun wirkt dieses haiku, je nachdem man es auffat,
niedrig oder erhaben, gewohnlich oder rein. Und weil ich fiirchtete,
daB es in einer alltiglich-belehrenden Weise verstanden werden konn-
te, zogerte ich, nur dieses eine haiku zu geben, und fiigte drei andere
hinzu:;

Wie schén! Utsukushi ya

der Nachthimmel, wenn das Jahr toshi kurekitta

endgiiltig vorbei. yoru na sord. (Issa)
Altes, neues Jahr — Kozo kotoshi

als ob sie von einem Stock tsuranuku bG no

durchstochen wiren. gotoki mono. (Kyoshi)
Neujahrstag — ‘ | Ganjitsu ya

mit diesem Gefiihl méchte ich kono kokoro nite

in der Welt leben. yo ni itashi. (Rank3)

9. Takakuwa Tadayasu (RankG), 1726-1798, Haiku-Dichter in der Bashé-Tradition,
Das hier zitierte haiku steht in der von Shagai (gest. 1795), Rankds bekanntestem Schiiler,
1787 zusammengestellten Sammlung Hankabé hokku-shi.



I0 . YASUNARI KAWABATA

Am Neujahrshimmel Hatsuzora ni
tanzen tausend Kraniche — tsuru semba mau
ein Traumbild. maboroshi no. (Yasunari)

Mein eigenes haiku war natiirlich nur ein Freundschaftsgeschenk und
nichts weiter als ein Scherzs*.

Ich erinnerte mich an Kobayashi Issas haiku, weil ich es auf einem
Rollbild mit Issas eigener Handschrift bei einem Antiquititenhindler in
Kamakura entdeckt hatte. Ich habe noch nicht nachgeschaut, wann und
wo es geschrieben wurde. Wenn es aber nach Issas Riickkehr in das un-
weit vom Nojirisee, an der Grenze zum verschneiten Echigo gelegene
Heimatdorf Kashiwabara in Shinano geschrieben wurde, von wo es

hei3t:

Soll dies nun Kore ga ma
meine letzte Wohnung sein? tsui no sumika ka
finf FuBl Schnee! - yuki goshaku,

dann kann man sich wohl vorstellen — weil der Ort im Hochland, am
FuBB der Berge Togakushi, lizuna und Myoko liegt —, wie der winterli-
che Nachthimmel, gleichsam zu Eis erstarrt, so hoch und klar war; wie
er eine grofe Zahl von Sternen sichtbar werden lieB, die glitzerten, als
ob sie herunterfielen. Uberdies war es mitten in der Nacht des letzten
Tages im Jahr. Und so wurde Schonheit entdeckt und hervorgebracht
in den alltiglichen Worten «utsukushi ya» (wie schon!)mo,

Doch liegt nicht auch Tiefe, GréBe und Kraft in Kyoshis kiihnem,
gewagtem Ausdruck «tsuranuku bé no gotoki monox» (als ob sie von einem
Stock durchstochen wiren), auf den ein Durchschnittsmensch niemals
kommen wiirde? Selbst im Fall von «toshi wa tada» (Das Jahr ...) scheint

9a. Siehe dazu das Nachwort in Kawabata zenshii, Bd. 15, 1953, S. 428, 429, wo Kawabata
dieses haiku erwihnt. Es soll Neujahr 1953 geschrieben worden sein.

10. Kobayashi Issa, 1763-1827, Erneuerer der Haiku-Dichtkunst. Das haiku «Utsukushi
ya» wurde tatsichlich in Kashiwabara geschrieben, Sammlung: Bunsei (‘hachi nen) kujs, 1825.
«Kore ga ma» wurde im 11.Monat des Jahres 1812 verfaBt, Sammlung: Shichiban nikki, 1812.
Siehe auch: Maruyama Kazuhiko, Kobayashi Issa, 1966, S. 165 und 213,



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT II

ein Ausdruck wie «mokumoku to shite» (ganz still) nicht sehr gut ver-
wendbar zu sein. Aber im Makura no soshi (Das Kopfkissenbuch) von Sei
Shonagon'* gibt es die Stelle:

«Dinge, die nur so voriibergehen ... ein Boot mit gehilten Segeln. Die Jahre eines
Menschenlebens, Friihling, Sommer, Herbst, und Winter.»

Kyoshis «tada... yuku nomi zo» (... geht voriiber, nur so) erinnerte mich
an «tada sugi no suguru» (Dinge, die nur so voriibergehen) aus dem Kopf-
kissenbuch. Sei Shonagon und Takahama Kyoshi haben dieses eine japani-
sche Wort «tada» zum Leben erweckt. Vielleicht hat sich bei einem
Abstand von mehrals 950 Jahren das Gefiihl, die Bedeutung des Wortes
einweniggeindert : aberich denke, dafl der Unterschied gering ist, Natiir-
lich wird Kyoshi das Kopfkissenbuch gelesen haben. Ich weil} aber nicht, ob -
er,als er dieses haiku machte, an die erwihnte Stelleaus dem Kopfkissenbuch
dachte und ob er sie wie ein sogenanntes «honkadori»'> anwendete. Selbst
wenn er dies getan haben sollte, gereicht es dem Gedicht nicht zum
Nachteil. Uberdies diirfte man vielleicht sagen, daB Kyoshi das Wort
«tada» (nur) noch stirker zum Leben brachte als Sei Shonagon.

Da nun das Kopfkissenbuch im Laufe meines Vortrags aufgetaucht ist,
so macht sich natiirlich auch allméhlich der Duft des Genji Monogatari
bemerkbar. DalBB diese beiden Werke Seite an Seite stehen, ist unum-
gangliches Schicksal. Es war Schicksal, daB diese beiden uniibertroffe-
nen Genies, Murasaki Shikibu, die Verfasserin des Genji Monogatari®s,
und Sei Shonagon zur selben Zeit lebten. Wie es auch ihr gliickliches
Geschick war, in einer begnadeten Zeit gelebt zu haben, die ihre Bega-

11. Die genauen Lebensdaten der Hofdame Sei Shonagon sind unbekannt. Thr Makura no
soshi, entstanden um die Wende vom 10. zum 11. Jh., ist das klassische Meisterwerk der
japanischen Zuihitsu-(Miszellen-)Literatur.

12. Das erneute Aufgreifen und kunstvolle Verwenden einer oder mehrerer Zeilen eines
ilteren, wohlbekannten Gedichtes (hier: eines Prosawerkes). Stilmittel der klassischen
japanischen Poetik.

13. Das Genji Monogatari (Die Erzihlung vom Prinzen Genji) wurde von der Hofdame Mura-
- saki Shikibu (978-10157?) verfaBt und um 1010 vollendet. Es ist das hervorragendste Werk
der klassischen japanischen Monogatari-(Erzahlungs-)Literatur. Siehe die vollstindige deutsche
Ubersetzung von Oscar Benl, Corona-Reihe der Manesse Bibliothek, 2 Binde, Ziirich 1966.



12 YASUNARI KAWABATA

bungen forderte und entfaltete. Wiren sie achtzig Jahre frither oder
spater geboren,' so hitten sie wahrscheinlich weder das Genji Monogatari
noch das Makura no soshi schreiben kénnen. Ihr literarisches Talent wire
wohl kaum auf einen so hohen Stand gekommen, es hitte wohl kaum
solche Bliiten getrieben. Das steht fest — und es ist eine erschreckende
Tatsache. Dies ist es, woran ich beim Genji Monogatari wie auch beim
Makura no sashi immer zuerst mit Beklemmung denke.

Die japanische Monogatari-Literatur erreicht im Genji ihren hoch-
sten Punkt, die Gunki-Literatur im Heike Monogatari (zwischen 1201

und 1221 entstanden), die Ukiyozoshi bei Thara Saikaku (1642-1693), P
die Haikaikunst bei Matsuo Bashd (1644—1694). Die Tuschmalerei

gipfelt in Sesshii (1420—1506) und die Malerei der S6tatsu-Korin-Schu-
le in Tawaraya Sotatsu (Monoyama-Zeit : zweite Hilfte des 16. und er-
ste Hilfte des 17. Jh.) und Ogata Korin (Genroku-Zeit: zweite Hailfte
des 17. Jh.) oder vielleicht auch in Sotatsu allein.

Spielt es denn iiberhaupt eine Rolle, ob ihre Anhinger und Nachah-
mer geboren wurden oder nicht, existierten oder nicht, selbst wenn es
sich nicht um ferne Epigonen, sondern um ihre unmittelbaren Erben
und Nachfahren handelte? Das mag ein zu strenges, zu hartes Urteil
sein, es bleibt dennoch eine Tatsache, daB ich, der ich als Schriftsteller
mein Leben verbringe, seit Jahr und Tag von solchen Gedanken heim-
gesucht werde. Ich frage mich, ob die Gegenwart, in der ich selbst le-
be, fiir Kiinstler und Schriftsteller wohl eine besonders gesegnete Zeit
sei, und so denke ich unter dem Vorwand der zeitlichen Bestimmung
gelegentlich auch iiber mein eigenes Schicksal nach.

Ich schreibe hauptsichlich Erzihlungen!s. Aber ist die Erzihlung
noch immer die literarische Kunstform, die unserer Zeit am ehesten

14. Gunki-Literatur — die Kriegshistorien des japanischen Mittelalters als Gattung der
Erzihlungskunst; Ukiyozdshi — realistische Unterhaltungsprosa der Edo-Zeit, beschreibt
hauptsichlich den LebensgenuB, die «Welt der Sinnenfreuden» (ukipo) der damaligen
stidtischen Biirgerklasse.

15. Kawabata verwendet hier das Wort «shdsetsu». Man miiBte zumindest unterscheiden
zwischen «chihen-, chithen- und tampen-shésetsu», Prosa von lingerem Atem (entspricht etwa
unserem «Roman», wobei die Frage bleibt, ob Kawabata je solche «Romane» schrieb),



\

DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 13

entspricht? Und wenn sie es ist, so bleibt doch der Zweifel, ob nicht
das Zeitalter der Erzihlung oder gér der Literatur iiberhaupt im
Schwinden ist. Selbst wenn ich die westliche erzihlende Literatur der
Gegenwart betrachte, hege ich einen solchen Zweifel. Ist es nicht so,
daf} in Japan, nahezu hundert Jahre nachdem die moderne europiische
Literatur iibernommen wurde, die japanische Literatur immer mehr in
Verfall gerit und schwicher wird, ohne je die Hohe des literarischen
Stils einer Murasaki Shikibu in der Heian-Zeit oder eines Basho in der
Genroku-Ara erreicht zu haben? Falls sich jedoch die japanische Litera-
tur im Aufstieg befindet, wodurch eine neue Murasaki Shikibu oder
ein neuer Bashé hervorgebracht werden konnten, so wire das wirklich
ein Grund zur Freude. Zwar sind auch in der Meiji-Zeit und spiter im
Gefolge des kulturellen Aufschwungs im Lande groBe Schriftsteller
hervorgetreten. Doch neige ich zur Ansicht, daB viele davon ihre jun-
gen Jahre und Krifte im Erlernen und in der Weitergabe der westli-
chen Literatur verbrauchten, daB sie wihrend des halben Lebens von
der Aufklirung umgetrieberi wurden und nicht dazu kamen, eigene
Schopfungen auf 6stlicher, japanischer Grundlage zur Reife zu bringen.
Sie sind Opfer ihrer Zeit. Sie waren anders als Basho, der sagte : «Es ist
schwer, eine Grundlage zu bilden, wenn man das Unverinderliche
nicht kennt, und es kommt nicht zu einem neuen Stil, wenn man nicht
um die Zeitstromungen weil}.»

lhm, Basho, war in seinem Leben das Schicksal einer gesegneten Zeit
beschieden, durch welche sein Talent ans Licht gebracht und kultiviert
wurde. Viele treffliche Schiiler verehrten und liebten ihn, und auch die
Welt anerkannte und achtete ihn. Trotzdem schrieb er manchmal
Worte nieder wie dasjenige beim Aufbruch zur Reise, im Oku no hoso-
michi: «Sollte ich am Wegrand sterben, so ist es die Fiigung des Him-
mels6.» Und auf seiner letzten Wanderung schrieb er haiku wie :

Prosa von mittlerer Linge und kurze bis sehr kurze Novellen oder Skizzen. Hier umfaft
«Erzihlungen» (als Aquivalent fiir «shisetsu») alle diese Kategorien.
16. Der schmale Pfad des Hinterlandes, Aufzeichnungen einer Wanderung durch die abge-



14 YASUNARI KAWABATA

Dieser Weg hier Kono michi ya
niemand geht ihn ' yuku hito nashi ni
ein Herbstabend. ’ aki no kure.
Tiefer Herbst Aki fukaki

und mein Nachbar tonari wa nani o
was macht er? suru hito zo,

und sein Todesgedicht, geschrieben wahrend dieser Wanderung, lau-
tet: '

Krank auf der Reise, . Tabi ni yande
meine Triume irren iiber yume wa areno o
ode Felder. , kakemeguru.17

Auf Hawaii las ich hauptsichlich das Genji Monogatari und daneben auch
das Kopfkissenbuch. Es war dies das erste Mal, daB ich den Unterschied
zwischen beiden Werken, zwischen Murasaki Shikibu und Sei Shonagon
so deutlich gespiirt habe. Ich war selber erstaunt. Auch hegte ich den
Zweifel, ob es gar an meinem Alter liege. Doch meine neue Einsicht,
daB Sei Shonagon Murasaki Shikibu in ihrer Tiefe, Fiille, Breite, GroBe
wie auch in ihrer Strenge bei weitem nicht erreicht, scheint mir nun-
mehr unerschiitterlich. Dies alles mag zwar seit jeher selbstverstind-
lich gewesen und von den Leuten auch ausgesprochen worden sein,
aber fiir mich bedeutete es eine neue Entdeckung oder Bestitigung.
Worin also besteht der Unterschied zwischen Murasaki Shikibu und Sei
Shonagon, mit einem Wort gesagt? In Murasaki Shikibu pocht dasselbe
japanische Herz wie in Bash6. Gibt es in Sei Shonagon dagegen nichtei-
nen anderen Pulsschlag dieses japanischen Herzens? Mit einem Wort ist
das zwar allzu schnell erledigt, und natiirlich werden die Leute meine

legenen Gebiete von Nord:-Honshii, die vom 27. des dritten bis zum 6. des neunten Monats
1689 dauerte. Es gilt als Meisterwerk der sogenannten Haibun-Literatur, das ist aphoristische
Prosa, gipfelnd in haiku, «welche die Reiseskizzen in Bildern von epigrammatischer Prignanz
zusammenfassen» (Bruno Lewin, Japanische Chrestomathie, 1965, S.271). Fiir das Zitat siche
Oku no hosomichi XVII, Abschnitt lizuka.

17. Die drei haiku entstanden im 9. und 10.Monat des Jahres 1694, und angeblich erst,
nachdem Bashd krank aus Ise in Osaka eingetroffen war.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 1

Aussage in Zweifel ziechen, miBverstehen oder Widerspruch erheben,
aber nun denn — das iiberlasse ich ihrem Gutdiinken.

Ich weiB aus Erfahrung, daB mit der Zeit ein Wandel in der Wiirdi-
gung und Bewertung, sowohl meiner eigenen Werke wie derjenigen
anderer Schriftsteller der- Gegenwart und Vergangenheit eintritt. Es
gibt groBe Wandlungen wie auch leichte Verschiebungen. Ein Litera-
turkritiker, der beharrlich beim selben Urteil bleibt, mu3 wohl ein
ganz hervorragender oder dann ein v6llig stumpfer Mensch sein. Es ist
nicht ausgeschlossen, daB auch ich einmal Sei Shonagon auf die selbe
Stufe wie Murasaki Shikibu erheben werde. Ich habe in meiner Jugend-
zeit — warum weiB ich nicht, wohl einfach weil sie vorhanden waren —
den Genji und das Kopfkissenbuch gelesen. Als ich den Genji zur Seite leg-
te und zum Kopjfkissenbuch iiberging, da wurde mein Herz freudig er-
regt, als wire ich erwacht. Das Kopfkissenbuch ist anmutig und klar, es
funkelt, es ist geistreich und lebendig. Der Schonheitssinn, die Empfin-
dung ist frisch, scharf, flieBend. Der Flug der Gedanken versetzt mich
in héchstes Entziicken. Kommt es daher, dal es Kritiker gibt, die sa-
gen, daB mein Stil eher dem Kopfkissenbuch als dem Genji Monogatari et-
was zu verdanken hat? Es mag sein, daB die renga und haikai spiterer
Zeiten mit dem sprachlichen Ausdruck im Kopfkissenbuch mehr gemein-
sam haben als mit dem des Genji. Trotzdem gibt es keinen Zweifel, daB3
die spitere Literatur nicht das Kopfkissenbuch, sondern das Genji Monoga-
tari verehrte und zum Vorbild nahm.

Motoori Norinaga (1730—1801) erwies sich als groBer Entdecker der
Schonheit des Genji Monogatari. In seinem Genji Monogatari Tama no
Ogushi (Der feine Juwelenkamm des Genji Monogatari)18 schrieb er: «Unter
den vielen monogatari ist es dies eine, welches besonders hervorragt und
gegliickt ist; im ganzen gesehen hat es weder vorher noch nachher sei-
nesgleichen. Zunichst ist bei den vorangehenden ilteren monogatari si-

18, Motoori Norinaga, bedeutendster Japanologe seiner Zeit, Eiferer fiir die Shints-
Wiederbelebung und Verkiinder des «Wegs des Tennd-Reiches». Sein Kommentarwerk
Genji Monogatari Tama no Ogushi wurde 1796 in 9 maki vollendet.



16  YASUNARI KAWABATA

cherlich keines zu entdecken, das mit so tiefer innerer Beteiligung ge-
schrieben wurde. ... In keinem dieser monogatari ist der Begriff von
,mono no aware‘!® so delikat und tief zum Ausdruck gebracht worden.
Die spiteren dagegen ... haben alle die Art des Genji Monogatari ginz-
lich nachgeahmt ... und stehen weit hinter ihm zuriick. Nur dieses mo-
nogatari ist von einer Tiefe ohnegleithen und wurde in allen Dingen mit
innerer Teilnahme geschrieben. Ganz abgesehen von einer iiberall
gliicklichen Wortwahl, ist nicht nur der mit den vier Jahreszeiten
wechselnde Anblick des Himmels, die Eigenart der Biume und Pflan-
zen und dergleichen treffend beschrieben, sondern vor allem werden
auch Minner und Frauen, ihr Aussehen, ihre Gemiitsart in allen Einzel-
heiten genau auseinandergehalten, ... und daB man sie sich vorstellt, als
sei man wirklichen Menschen begegnet, wird einem weniger klaren
Pinsel nie erreichbar sein. Im allgemeinen glaube ich wirklich, daB es
weder in Japan noch in China, weder in vergangenen noch in kiinftigen
Zeiten ein Werk gab oder geben wird, das sich in der Beschreibung der
menschlichen Gefiihlswelt mit dem Genji Monogatari messen konnte.»

«Weder in vergangenen noch in kiinftigen Zeiten», schrieb Norina-
ga; in der Vergangenheit, das war ja selbstverstindlich, aber auch in
der Zukunft? Man kann annehmen, daB sein UbermaB an Begeisterung
ihn zu diesen Worten veranlaBt hat. Leider jedoch hat Norinaga mit
seiner Vorauséage ins Schwarze getroffen, denn bis auf den heutigen
Tag ist in Japan noch kein Prosawerk erschienen, das dem Genji Mono-
gatari gleichkime. «Leider» — ist es wohl recht, mit solchen Wortern
leichthin zu spielen? Doch stehe ich darin nicht allein. Als Angehériger
eines Volkes, das seit 950 oder 1000 Jahren ein Genji Monogatari be-
sitzt, warte und hoffe ich darauf, daB ein Murasaki Shikibu ebenbiirti-
ger Schriftsteller erscheinen mége.

19. Der Begriff des «mono no aware», die Asthetik der duBersten Empﬁndsamkelt der
zarten Verwunderung iiber einen heiteren Friihlingsmorgen oder auch iiber einen triiben
Herbstabend, machte fiir Motoori die Essenz des Genji Monogatari aus. Siehe vor allem die
Einfithrung in O. Benl, Tsurezuregusa oder Aufzeichnungen aus Mufestunden, 1940, S.19-29.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 17

Rabindranath Tagorez, den man den Dichterheiligen aus Indien
nennt, sagte in einem Vortrag, als er Japan besuchte: «Alle Vélker ha-
ben die Pflicht, sich selbst der Welt zu offenbaren. Nichts hervorzu-
bringen kann man als nationale Siinde bezeichnen, es ist schlimmer als
der Tod und wird nie von der Menschheitsgeschichte verziehen. V&l-
ker sollten das Hochste, was in ihnen liegt, der Menschheit darbieten.
Und dieses Hochste umfaBt auch die Fiille, mit welcher die edle Seele,
die den Reichtum eines Volkes ausmacht, die unmittelbaren Teilbe-
diirfnisse {ibersteigt und von sich aus die Verantwortung anerkennt, die
tibrige Welt zur Teilnahme am kulturellen Geist des eigenen Landes
einzuladen.» Er sagte auch: «Japan brachte eine Kultur von vollendeter
Form hervor und entwickelte die Fihigkeit, in der Schonheit die
Wahrheit und in der Wahrheit die Schonheit zu schauen.»

Das Genji Monogatari erfiillt auch heute noch die Pflicht des Volkes,
von der Tagore hier spricht, in viel vollkommenerer Weise, als wir das
tun, und wird sie wohl auch in Zukunft weiterhin erfiillen. Das darf uns
freuen, aber muB es uns nicht zugleich auch traurig stimmen?

1I

Japan «... entwickelte die Fa'ihigkeft, in der Schonheit die Wahrheit

und in der Wahrheit die Schénheit zu schauen, und ich denke, es ist die
Aufgabe eines von auBen Kommenden, wie ich es bin, Japan dies wie-
der in Erinnerung zu rufen. Japan hat zweifelsohne etwas klar Umrisse-
nes und Vollkommenes zustande gebracht. Was es ist, kann ein Auslin-
der leichter verstehen als die Japaner selbst. Es ist unverkennbar etwas
fiir die ganze Menschheit Wertvolles. Und es ist etwas, das unter vielen
Vélkern allein Japan, nicht etwa nur aus einfacher Anpassungsfihigkeit,
sondern aus den innersten Tiefen der Seele hervorgebracht hatr.»

20. Rabindranith Thakiir (Tagore), Dichter, Dramatiker und Philosoph, 1861-1941.
Er erhielt 1913 als erster Asiat den Nobelpreis fiir Literatur.

21. Unser Text folgt hier der japanischen Ubersetzu.ng aus dem Englischen von Frl.
Kora Tomiko. '



18 YASUNARI KAWABATA

Diese Worte stammen aus einem Vortrag mit dem Titel: «Der Geist
Japans», den Rabindranath Tagore wihrend seines ersten Besuches
1916 an der Kei6-Universitit gehalten hat. In jenem Jahr war ich noch
ein Mittelschiiler unter dem alten Schulsystem, aber ich erinnere mich
auch heute noch, daB ich in der Zeitung das Bildnis des Dichters in gro-
Ber Aufmachung sah: eine Gestalt wie die eines Heiligen, mit dem bu-
schigen langen Haar, dem langen Schnurrbart und Kinnbart, hoch auf-
ragend in seinem frei herabfallenden indischen Gewand, und dem star-
ken und durchdringenden Leuchten seiner Augen. Das weile Haar
wallte beidseits der Stirne breit und weich herab, die Schlifenhaare wa-
ren so lang wie die Barthaare und setzten sich iiber die Wangen bis in
den Kinnbart fort. Dieses Antlitz glich demjenigen eines &stlichen
Weisen alter Zeiten und prigte sich dem Knaben, der ich damals war,
tief ein. Und da sich unter Tagores Schriften Sachen finden, die in ei-
nem leichten, auch einem Mittelschiiler zuganglichen Englisch geschrie-
ben sind, las ich einiges davon.

Tagores Reisegruppe ging in K6be an Land und bestieg dann den Zug
nach Tokio. Tagore soll dariiber spiter seinen Freunden erzihlt haben:
«Als wir im Bahnhof von Shizuoka ankamen, empfing mich dort eine
Priestergruppe mit Weihrauch und Handefalten. Da hatte ich erstmals
das Gefiihl: das ist Japan! und wire beinahe in Freudentrinen ausge-
brochen.» Es scheint sich dabei um die BegriiBung von ungefihr zwan-
zig Mitgliedern des buddhistischen Shisei-(«Vier Geliibde»-)Vereins aus
Shizuoka gehandelt zu haben. Tagore besuchte Japan spiter noch zwei-
mal, zusammen also dreimal. Auch im Jahr nach dem groBen Kants-
Erdbeben kam er wieder nach Japan (1924). «Die ewige Freiheit der
Seele findet sich in der Liebe, das GroBe im Kleinen, das Unbegrenzte
in den Fesseln der Form.» Das waren Tagores Grundgedanken.

Wenn ich von Shizuoka rede, so kommt mir in den Sinn, daB ich
jetzt gerade dabei bin, in meinem Hotel auf Hawaii den «neuen Tee»
aus der Shizuoka-Prifektur zu kosten. Es ist neuer Tee, gepfliickt in der
- 88.Nacht. Der 88. Tag nach Friihlingsanfang fiel dieses Jahr (1969) auf



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 19

den zweiten Mai, und in Japan wird von altersher dieser wihrend der
«88.Nacht» gepfliickte Tee fiir so gliickverheiBend und késtlich gehal-
ten, daB3 man sagt, er sei ein Wundermittel fiir ewige Jugend und langes
Leben, gegen Krankheit und Unheil.

In der 88. Nacht, wenn der Sommer naht,

sprieBen auf Feldern und Bergen die jungen Blitter hervor.
Sind das nicht Teepfliickerinnen, die man da sieht? —

Uber krapproten Armelbindern Schilfgrashiite.

So lautet das sehnsuchtsvolle Lied der Teepfliickerinnen, das iiberall ge-
sungen wird und einen die Jahreszeit empfinden lit. In den Drfern mit
Teepflanzungen ziehen vom Morgengrauen des 89. Tages an alleMéidchen
zusammen hinaus und pfliicken die neuen Teesprossen. Sie tragen die dun-
kelblaue Kasuri-Tracht mit den roten Bindern und Schilfgrashiitezz,
Ein Freund, dessen Heimatort in der Shizuoka-Prifektur liegt, lieB
mir den Tee durch ein Geschift in Shizuoka mit Luftpost zuschicken.
So kam der am 2.Mai gepfliickte neue Tee am neunten in Honolulu an.
Sogleich bereitete ich mir sorgfiltig ein bichen davon zu und geno83
den Duft des japanischen Maianfangs. Es war dies nicht der beim Teeweg
verwendete gemahlene Pulvertee, sondern der griine Blittertee. Auch
jetzt noch wihlt man bei der Teezeremonie fiir usu- und koicha?s den
Pulvertee je nach Zeitpunkt und persénlichem Geschmack aus; es ge-
hort zur Tee-Etikette, daBB der erste Gast den Gastgeber nach dem Na-
men des Tees fragt, denn die Hindler, die den Tee verarbeiten, verse-
hen ihn mit allerhand eleganten Namen. Und dann — das mag wohl auch
fiir Kaffee und Schwarztee zutreffen —, kommt im Duft und Geschmack
des aufgegossenen griinen Tees die Personlichkeit und Gesinnung des-
sen zum Ausdruck, der ihn zubereitet hat. Der Sencha-Teewegzs, der

22. Kasuri («gesprenkeltes Muster») entsteht durch ein kompliziertes technisches Ver-
fahren («Ikattechnik»), wobei das Muster in der Kette, im Einschlag oder auch in beiden
abgebunden wird. Mit den roten, auf dem Riicken gekreuzten Bindern werden die Kimono-
irmel bei der Arbeit aufgebunden.

23. Usucha und koicha, der «diinne» und der «dicke» Tee, finden beide in der Form von
Pulvertee Verwendung, Usucha wird aber von den Blittern jiingerer, koicha von denjenigen
dlterer, mit Strohmatten iiberdeckter Teestriucher hergestellt. Auch die Art des Zubereitens



20 YASUNARI KAWABATA

wihrend der Edo- und Meijizeit als Literaten-Liebhaberei Anklang ge-
funden hatte, wird zwar heutzutage vernachlissigt; aber abgesehen von
der zeremoniellen Pflege selbst, sind fiir die richtige Zubereitung des
griinen Tees noch immer eine bestimmte Geschicklichkeit, tlbung und
die rechte Gesinnung nétig.

Da ich den neuen Tee freudigen Herzens zubereitet hatte, entfaltete
er einen milden Duft wie von einer runden Lieblichkeit. Auch ist das
Wasser von Honolulu sehr gut: So tauchten, wihrend ich auf Hawaii
den neuen Tee kostete, vor meinen Augen die Teefelder von Shizuoka
auf, die sich iiber viele Hiigel hinziehen. Zwar bin ich durch jene Ge-
gend des Tokaid62#4 gewandert, aber die Teefelder, die mir jetzt vor
Augen stehen, habe ich von den Ziigen der Tokaid6-Linie aus gesehen.
Es sind die Teefelder morgens und abends, wenn das schrig einfallende
Licht der Morgen- oder Abendsonne tiefe Schattentiler zwischen die
Reihen der Teestriucher wirft. Die niedrigen Gestalten der Teestriu-
cher reihen sich aneinander, ihr Blitterwuchs ist iippig, und die Farbe —
die der jungen Blitter ausgenommen — ist von einem tiefen Griin, das
fast bis zum Schwarz zu reichen scheint. Deshalb sind auch die Schatten
zwischen den Straucherreihen sehr dunkel weggekrochen. Am Morgen
scheint das Griin leise zu erwachen und am Abend leise zu entschlafen.
Einst schienen mir, als ich abends aus dem Zugfenster schaute, die Tee-

‘felder auf den Hiigeln wie eine Herde blaugriiner Schafe sanft zu
schlummern. Das war die alte Tokaid6-Linie, bevor man mit der neuen
(Shinkansen) in drei Stunden von T6ky6 nach Kyato raste.

Die neue Tokaid6-Linie mag zwar die schnellsten Ziige der Welt ha-

ben, doch ist der zauberhafte Ausblick vom Fenister bei dieser Schnel-

und Trinkens sind bei usucha und koicha verschieden. Fiir das Trinken von sencha werden
junge Blitter der ersten Ernte von nicht mit Strohmatten {iberdeckten Teestrauchern mit
heiBem Wasser iibergossen. Diese Art des Teetrinkens kam erst wihrend der Edo-Zeit auf
und entwickelte sich ebenfalls zu einem eigenen «Teewegy.

24. Urspriinglich einer der sieben Bezirke der altjapanischen Territorialverwaltung,
wurde der Tokaido seit dem Mittelalter auch Name fiir die wichtige LandstraBe lings der
pazifischen Kiiste, die Ky6to mit dem Osten (Tokyd) verbindet.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 21

ligkeit weitgehend verlorengegangen. Von den Fenstern der alten
Tokaido-Linie aus und bei der fritheren Geschwindigkeit gab es zahlrei-
che Szenerien, die, wie die Teefelder von Shizuoka, meine Augen auf
sich zogen und zum Nachsinnen verlockten. Darunter war es die Land-
schaft von Omi — wenn der Zug von Tokyd her in die Shiga-Prifektur
einfihrt —, die mir den lebhaftesten Eindruck machte und mich am tief-
sten riihrte.

Es ist dieses Omi, wovon Bashé schrieb:

Scheidender Friihling | Yuku haru o
mit den Leuten von Omi Omi no hito to
trauerte ich ihm nach. oshimikeru.

Jedesmal, wenn ich im Friihling in die Gegend von Omi komme, erin-
nere ich mich sicher an dieses haiku und bin erstaunt iiber Bashés Ent-
deckung von Schonheit, als wiren meine eigenen Gefiihle in diesem ei-
nen Gedicht enthalten. |
Und doch habe ich es auf meine eigene, eigenwillige Weise auSge-
legt. Es kommt &fters vor, dafl man Gedichte oder gar Erzihlungen, die
man bewundert, an sich zieht, ganz in sich aufnimmt und nach eigenem
Belieben wiirdigt. Ja, es ist sogar die Regel, daB man sich um die Ab-
sichten des Autors, um das Wesen des Werkes sowie um Forschungen
und Rezensionen von Gelehrten und Kritikern nicht kiimmert, son-
dern sich vielmehr davon entfernt und das Werk ohne Kenntnis dieser
Dinge aufnimmt. Das gilt auch fiir die Klassiker. Wenn der Autor ein-
mal den Pinsel hingelegt hat, dringt das Werk mit seinem Eigenleben in
den Leser ein. Wie er es zum Leben erweckt oder umbringt, ist dem
jeweiligen Leser iiberlassen, und der Autor kann ihn nicht zur Verant-
wortung ziehen. «Was man vom Schreibtisch weglegt, ist Altpapier!»
Auch bei diesem Ausspruch Bashds liegen die Bedeutung, als er ihn nie-
derschrieb, und die Bedeutung, in der ich ihn hier zitiert habe, schon

weit auseinander.



22 YASUNARI KAWABATA

Selbst beim haiku «Yuku haru o Omi ...» hatte ich vergessen, daB} es in
der Sammlung Sarumino?s enthalten ist. Ich fiihle darin einfach nur
«Omi im Friihling» oder «Friihling in Omi». Es vermittelt mir diese
Empfindungen. In meinem Omi im Frithling, meinem Friihling in Omi
breiten sich die warmgelben Rapsbliitenfelder aus und reihen sich die
Rengeso26-Felder in zartem Violettrot aneinander. Und der Biwasee ist
da unter den Dunstschleiern des Friihlings. In Omi gab es viele Raps-
und Rengefelder. Aber was mich mehr noch als dies riihrt, ist die Tat-
sache, daBl mit der Einfahrt in Omi sich die Landschaft vom Fenster aus
zu derjenigen meiner Heimat verwandelt. Die Umrisse der Berge wer-
den weicher und die Gestalten der Biume zierlicher. Die ganze Land-
schaft wird zarter, anmutiger. Wir erreichen die Schwelle von Kyéto,
da liegt Kydto schon; man ist in die Kinki-, in die Kinai-Region?7 ein-
gefahren. Hier sind Literatur und Kunst der Heian- oder Fujiwara-Zeit
(794—1192), das Kokinshii?8, das Genji Monogatari, das Makura no soshi be-
heimatet. Mein eigener Heimatort liegt in der Nihe des Akutaflusses,
der im Ise Monogatariz® besungen wird, aber da es nur ein unansehnli-
ches Bauerndorf ist, halte ich auch das nur eine halbe oder ganze Stunde
entfernte Kyoto ein biBchen fiir meine Heimat,

Im Kahala Hilton Hotel in Honolulu kam ich erstmals dazu, den
Kommentar, den Yamamoto Kenkichi in seinem Buch Bashé (1956)

25. Sarumino (Der Affenmantel), die wichtigste Haikai-Sammlung der Bash-Schule, 1691
erstmals in Kydto herausgegeben. Das haikai «yuku haru o» steht am Ende des 4. Kapitels und
ist wahrscheinlich im Frithling 1690 entstanden.

Siehe Bruno Lewin, op. cit., S.265ff. Auch Horst Hammitzsch: «Das Sarumino, eine
Haikai-Sammlung der Bashd-Schule. Ein Beitrag zur Poetik des Renku», Nachrichten der
Gesellschaft fiir Natur- und Vélkerkunde Ostasiens, Nr.77/78 (1955), S.22-37, 44—60.

26. Rengess, Astragalus Sinicus L.

27. Die fritheren Provinzen (Yamashiro, Yamato, Kawachi, Izmm Settsu) rund um die
kaiserliche Hauptstadt Kyéto.

28, Kokin(waka)shii, Sammlung (japanischer Gedichte) aus alter und neuer Zeit, die erste der
21 offiziellen, «auf kaiserlichen Befehl ausgewihlten» Gedichtsammlungen, 90§ (—914?)
kompiliert.

29. Erzihlungen aus Ise, die fritheste der sogenannten «Verserzihlungen», Verfasser unbe-
kannt, Mitte des 10. Jh.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 23

zum haiku «Yuku haru o Omi no hito to oshimikeruy» gibt, genau zu studie-
ren. Als Basho dieses haiku schrieb, scheint er nicht auf der Tokaido-
StraBBe gewandert, sondern von Igas her nach Otsu in Omi gekommen
zu sein. Im Sarumino stehen bei diesem haiku die einfilhrenden Worte :
«Auf die Wasser des Sees schauend und dem Friihling nachtrauernd.»
Und es soll auch noch eine von Bashd selbst geschriebene Einleitung ge-
geben haben : «Als wir bei Karasaki in Shiga3! ein Boot zu Wasser lieBen
und die Leute [da] vom Abschied des Friihlings sprachen.» Wie die Zei-
le «mit den Leuten von Omi» andeutet, scheint Basho auch hier irgend-
welche personliche Beziehungen gehabt zu haben. Doch sei es mir er-
laubt, allein den passenden Abschnitt aus dem Kommentar von Yama-
moto Kenkichi zu zitieren:

«Im Kyorai-sh32 findet man zu diesem Gedicht die folgende Uberlie-
ferung. ,Der Meister [Bashd] sprach: Shohaku3s hat als Kritik geduBert,
daB «Omi> auch Tamba3+ und ¢uku haru» ebensogut quku toshi> sein
konnte. Was hiltst du davon? Kyorai antwortete : Shohakus Kritik trifft
nicht zu. Wenn die Wasser des Sees neblig sind, so paBt es, um den
Friihling [in Omi] zu trauern. Und besonders an diesem Tag [als das Ge-
dicht geschrieben wurde]. Der Meister sprach: Genau so ist es. Auch
die Alten haben in dieser Provinz [Omi] den Friihling kaum weniger ge-
liebt als in der Hauptstadt [Ky6to] selbst. Und Kyorai erwiderte: Die-
ses ]hr Wort dringt mir ins Herz. Falls Ihr am Jahresende in Omi gewe-
sen wiret, hittet Ihr etwa dieses Gefiihl gehabt? Oder falls Ihr Ab-
schied vom Friihling in Tamba stattgefunden hitte, so wire es von vorn-
herein ausgeschlossen gewesen, daB diese Empfindung entstehen konn-

30. Die alte Provinz Iga, siidlich der Omi-Region. Iga war die Heimatprovinz Bashés.

31. Karasaki liegt wenige Kilometer nérdlich von Otsu im fritheren Distrikt Shiga.

32. Kyorai-shé (Die Analekten des Kyorai), bedeutende Poetikschrift der Bashs-Schule,
vermutlich um 1700 von Bash6s Schiiler Mukai Kyorai (1651-1704) verfaBt.

Siehe Bruno Lewin, op. cit., S.275ff.; Donald Keene, «Conversations with Kyorai», in:
Anthology of Japanese literature, Penguin Edition 1968, S. 361ff.

33. Esa Shohaku (1650-1722), Dichter-Arzt aus Otsu in Omi, gehérte ebenfalls der

Bash3-Schule an.
34. Frithere Provinz nordwestlich von KyGto.



24 . YASUNARI KAWABATA

te. Wie wahr ist es, daB eine [bestimmte] Landschaft [zu bestimm-
ter Zeit] die Menschen zu rithren vermag! Der Meister sprach: Du,
Kyorai, du bist einer, mit dem man iiber figa3s reden kann.¢ Und er
[Basho] war besonders erfreut.»

«Weiterhin — so schreibt Yamamoto Kenkichi — findet man im Ab-
schnitt Nachterzihlungen im Pionienpavillon des Fukurs nikkis6, unter
dem Datum 1698, 7. Monat, 12.Tag, die gleiche Stelle, und als Ab-
schluB sind da die folgenden Worte Kyorais hinzugefiigt : , Faryiss ist ei-
ne Sache, die sich an ihrem Ort von selbst ergibt.< Und Shiké fiigt bei:
,Dieser Ort ist etwas, das man kennen muB.‘»

Sowohl bei der Entdeckung von «fiiryii», das heift von vorhandener
Schonheit, wiebeim Empfindendieser entdecktenSchénheit, wieauch bei
der schopferischen Verarbeitung der empfundenen Schénheit, ist «ihr
Ort» (wie Kyorai sich oben ausdriickt) von wirklich groler Bedeutung.
Man darf wohl sagen, eshandle sich um eine Himmelsgabe ; und wenn man
diesen «Ort» auch tatsichlich als solchenzu «erkennen» vermag, so diirfte
man wohl von einem Geschenk des Schonheitsgottes sprechen.

Esscheintnur ein ganz schlichtes haiku zu sein, dasmit den Leuten von
Omi dem scheidenden Friihling nachtrauert, aber die Tatsache, daB} der
Ort «Omi» heiBt nud dieZeit «der scheidende Friihling» ist, darin liegt
BashosEntdeckungund Empfindung von Schonheit. Setzt man einen ande-
renOrt, zumBeispiel Tamba, oder eineandere Zeit,zumBeispiel dasschei-
dende Jahr, ein, dann hat das haikunicht mehr dasselbe Leben wie jetzt.

35. «Fiiga» und «faryd» sind dsthetische Begriffe, die man nur in ihrer historisch bedingten,
+ inhaltlichen Entwicklung mittels Umschreibung und Erliuterung geniigsam erkliren kénnte.
In der Poetik der Bashd-Schule gewannen sie — ofters in nahezu gleicher Bedeutung — erst-
mals an Prignanz. Gemeint ist die besondere Verkniipfung von Zeit- und Ortslosem mit
Zeit- und Ortsbedingtem durch das gestaltende Wirken des Dichters, Das sprachliche Er-
gebnis dieses «fiiga/fiiryii»-Ideals, wobei Natur und dichterische Erfassung der Natur zur
hoheren Einheit gelangen, konnte man schlechthin mit «Haikai-Dichtung» identifizieren.
Siehe z.B. lino Tetsuji, Bashs jiten, 1959, S.321—328; auch Onishi Yoshinori, Fdga-ron,
~ 1940 (4. Druck 1970).

36. Fukurs nikki (Das EuIen-Tagebuch) Reiseaufzeichnungen im Haikai-Stil des Kagami
Shikd (1665—1731), entstanden auf einer Reise nach Kyushi (1698).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 27

Scheidender Friihling _
mit den Leuten von Tamba

trauerte ich ihm nach,
oder

Scheidendes Jahr

mit den Leuten von Omi
trauerte ich ihm nach,

besitzen nicht_denselben Klang wie :

Scheidender Friihling
mit den Leuten von Omi
trauerte ich ihm nach.

Uberdies wich ich wihrend vieler ]ahre etwas ab vom Sinne, den Bashé
diesem haiku gab, als er es schrieb, und interpretierte es in meiner eige-
nen, eigenwilligen Weise. Trotzdem glaube ich in meiner Auffassung
vom «scheidenden Friihling» und von «Omi» der Spur von Bashés Ge-
sinnung gefolgt zu sein. Auch wenn sich dies als Spitzfindigkeit oder
Unterstellung anhort, soll es mir recht sein.

Wihrend ich iiber «diesen Ort», und vorher noch iiber die Teefelder
von Shizuoka sprach, hatte ich immerzu die zehn «Uji-Kapitel» des
Genji Monogatari im Sinn, Da Uji und Shizuoka die zwei wichtigsten Tee-
anbaugebiete Japans sind, scheint es eine selbstverstindliche Assoziation
und etwas einfiltig zu sein, daB ich an Uji denke, wenn ich von den
Teefeldern Shizuokas rede. Aber fiir mich, der ich in meinem Hotel in
Honolulu den Genji lese, ist dieses eine Wort Uji nicht nur ein Ortsna-
me. Es ist das Uji der zehn «Uji-Kapitel». Mit anderen Worten, ich
glaube, daB} «der Ort» des dritten Genji-Teiles, die letzten zehn der 54
Genji-Kapitel, kein anderer als «Uji» sein kann. Und daB der Name Uji
auch noch mit meinem Heimatgefiihl verbunden ist, fiigt eine delikate
T6nung hinzu. Murasaki Shikibu beschrieb Uji als «den Ort». Und eben
die Tatsache, daB sie auch bei Lesern spiterer Generationen den Ein-
druck zu erwecken vermag, es konne kein anderer Ort als Uji sein,
zeugt von ihrer Stirke als Schriftstellerin.



26 YASUNARI KAWABATA

Diese reiBenden =~ Mi o nageshi
Schnellen des Trinenflusses, namida no kawa no
in die ich mich stiirzte, hayaki se o

wer hat ihren Lauf denn shigarami kakete
mit einem Pfahlwerk gehemmt? tare ka todomeshi.
Weder mich selbst Naki mono ni
noch andere Menschen-hielt mi o mo hito o mo
ich fiir lebendig, omoitsutsu

der schon verworfenen Welt suteteshi yo o zo
hab ich noch einmal entsagt. sara ni sutetsuru.

Das sind waka der Ukifune aus dem Kapitel «Schreibiibungen»3.

«Damals lebte in Yokawa ein besonders heiliger Mann, ein gewisser
S6zu8 soundso.» Dieser wundertitige Monch aus Yokawa macht auf dem
Riickweg von Hatsuse, wohin er mit einem'Adepten gewallfahrtet ist,
einen Abstecher nach Uji und rettet am Ufer des Ujiflusses der Ukifune
das Leben. Die waka entstehen nach ihrer Rettung, als sie sich ein wenig
erholt hat und sich mit Schreibiibungen und dergleichen beschiftigt.

Der Adept, der nach Hatsuse mitgekommen war, und ein zweiter
Monch lieBen abends einen Monch niedrigen Ranges «... eine Fackel
anziinden und begaben sich nach hinten, wo nie eine Menschenseele
hinkam. (Welch unheimlicher Ort), dachten sie, als sie zwischen die
Biume hineinspahten, die wie ein Wald aussahen. Da schien etwas
WeiBes am Boden zu liegen. '

«Was ist das dort? Sie blieben stehen, fachten die Fackel heller an,
und als sie genauer hinsahen, war es eine menschenihnliche Gestalt.

dst das ein Fuchsgespenst? Wie widerlich! Wir werden es ausfindig
machen.»

... als sie niher traten und das Wesen betrachteten, war es eine Frau
mit langen glinzenden Haaren, die sich an die wild wuchernden Wur-
zeln eines michtigen Baumes lehnte und bitterlich weinte —.»

37. Das g3.Kapitel (Tenarai — «Schreibiibungen») des Genji Monogatari. Im zweiten waka
wird angedeutet, daB Ukifune nach ihrer Rettung vom Selbstmordversuch durch Ertrinken,
der Welt «noch einmal» entsagt, indem sie Nonne geworden ist.

38. Hoher Rang des buddhistischen Klerus, direkt unter dem $5j6 («Bischof»).



~

DAS VORHANDENSEIN VON_SCH(.:-)NHEIT 27

Wie seltsam, wie unangenehm ! Ist sie von einem Fuchs verzaubert?
Sie rufen den S6zu aus Yokawa und zeigen sie ihm. Auch der Hauswir-
ter wird gerufen.

~ «<Seid Thr ein Dimon, ein Gott, ein Fuchs, oder ein Baumgeist? Da
ein solcher Wundertiter zugegen ist, konnt Ihr Euch wohl nicht ver-
bergen. Offenbart Euch, offenbart Euch.

Doch als er sie am Gewand faBte und zog, verbarg sie das Gesicht nur
noch tiefer und weinte heftiger.» “

Ist es ein Baumgeist ? Ist es gar das augen- und nasenlose Gespenst, das
frither hier hauste? Er versucht ihr das Gewand vom Leib zu ziehen. Da
sinkt sie vorniiber und weint laut heraus.

«Es sieht danach aus, als ob es ausgiebig regnen wollte. Wenn wir sie
so liegen lassen, wird ihr Leben bald zu Ende sein.» Und so entschlieBt
man sich, sie bis zur Umziunung zu bringen.

Da bemerkt der S6zu: «Sie hat wahrhaftig menschliche Gestalt. Und
da wir alle sehen, daB noch Leben in ihr ist, wire es grausam, sie ihrem
Schicksal zu iiberlassen. Ist es doch schon h6chst betriiblich zuzuschau-
en, wie ein im Teich schwimmender Fisch oder ein in den Bergen roh-
render Hirsch von Menschen gefangen wird und sterben soll, ohne da83
man ihm helfen kann. Das menschliche Leben aber, obwohl es nicht
lange dauern diirfte, miissen wir wertschitzen, auch wenn nur wenige
Tage verbleiben. Ob dieses Wesen nun von einem Dimon oder Gott
besessen ist, ob es von den Leuten verjagt oder von jemandem betrogen
worden ist, es ist jedenfalls ein Mensch, dem offenbar ein gewaltsamer
Tod bevorsteht. Es ist auf dem Punkt, wo Buddha es sicher retten wird.
Also wollen wir ihm sogleich einen Heiltrank eingeben und ihm zu hel-
fen suchen. Sollte es trotzdem sterben, so 1if3t sich nichts weiter tun.»

Nun wird die gerettete Ukifune «an einem verborgenen Ort, wo der
Larm der Menschen nicht hindringt, niedergelegt». Von ihrem Ausse-
hen heift es: «Es war eine ungewdhnlich schéne junge Frau. Sie trug
ein Gewand aus weissem Damast und scharlachrote Hakama-Hosen. Ein
beriickender Raucherduft ging von ihren Gewindern aus, und ihre gan-



28 YASUNARI KAWABATA

ze Erscheinung war von unaussprechlicher Vornehmheit.» Die jiingere
Schwester des S6zu, eine Nonne, kommt beinahe dahin, Ukifune fiir
die eigene verstorbene Tochter zu halten, die aus dem Jenseits in diese
Welt zuriickgekehrt sei; sie trostet und pflegt sie. Sie glaubt «einen
Menschen wie aus einem Traum zu schauen». «Sie kimmte eigenhindig
Ukifunes Haar.» Es kam ihr vor, «als sihe sie ein auf die Erde herabge-
stiegenes wunderschones himmlisches Wesen». «lhr war noch seltsa-
" mer zumute als jenem alten Bambusfiller, der die Kaguyahime aufge-
funden hatte.»

Doch genug damit! Wenn man auf diese Weise das Kapitel «Schreib-
iibungen» nachvollzieht, so kénnte man bis zum Tagesanbruch fortfah-
ren. Und ein fortlaufender Kommentar zu den zehn Uji-Kapiteln diirfte
wohl zwei, drei Jahre in Anspruch nehmen. Es bleibt mir also nichts
anderes iibrig, als hier abzubrechen. Aber mich der kunstvollen Prosa
von Murasaki Shikibu iiberlassend, fillt mir der Name «Kaguyahime» in
die Augen. Damit mochte ich sagen, dal immer, wenn in spiteren Zei-
ten das Taketori Monogatari®® zur Sprache kommt, die Stelle aus dem
Genji-Kapitel «Bilderwettstreity (E-awase) zitiert wird: «der alte Bam-
busfiller, der Urahn der Monogatari ...». Und Murasaki Shikibu
schreibt im selben Kapitel+ auch: «Oftmals blitterte sie zum Vergnii-
gen in der bebilderten Geschichte von Kaguyahime.» Und: «... ohne
vom Schmutz dieser Welt befleckt zu sein, ist das von Kaguyahime er-
sehnte Schicksal, in die fernen Himmel emporzusteigen, wahrlich gross-
artig.» «Der Himmel, zu dem Kaguyahime aufsteigen diirfte, ist fiir uns
in der Tat unfaBbar, und niemand kann etwas dariiber wissen.» In die-
sem Zusammenhang steht die erwihnte Stelle im Kapitel «Schreib-
iibungen» : «Ihr war noch seltsamer zumute als jenem alten Bambusfal-

ler, der die Kaguyahime aufgefunden hatte.»

39. Die Erzihlung vom Bambusfiller, altestes erhaltenes monogatari. Autor unbekannt, um

900 entstanden.
4o. Dieses Zitat steht nicht, wie Kawabata meinte, im 17.Kapitel des «Bilderwett-

streites», sondern im 1 g, Kapitel: Yomogyu («Das Yomogi-Haus»).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 29

«Es war einmal ein Mann, den nannte man den alten Bambusfiller. Er
bahnte sich einen Weg durch Felder und Berge, trug Bambus zusam-
men und brauchte ihn fiir allerlei Gerite. Mit Namen hieB er Sanuki no
Miyatsukomaro. Eines Tages entdeckte er unter dem Bambus einen ein-
zelnen Stamm, der an der Wurzel glinzte. Als er mit Befremden niher-
trat und hinschaute, da glinzte es mitten im Bambusrohr. Und wie er
dies genauer ansah, befand sich darin ein nur drei Zoll groBes Men-
-schenkind von auBergewGShnlicher Schonheit. Der Alte sprach: dhr be-
findet Euch im Bambus, den ich morgens und abends immer vor Augen
habe ; darum habe ich Euch erkannt. Es ist wohl so bestimmt, daB Thr
zu meinem Kind werden sollt.> Er nahm es in seine Hinde und trug es
nach Hause. Dort vertraute er es der Alten, seiner Frau, an und lieB3 es
aufziehen. Seine Schonheit war ohne Grenzen. Da es winzig klein war,
legten sie es in einen Korb und zogen es darin auf.»

Als ich diesen Anfang des Taketori Monogatari als Mittelschiiler zum
ersten Male las, fand ich ihn wirklich schén. Da ich die Bambushaine in
Saga bei Ky6to oder auch die zur Zucht von Bambussprossen angelegten
Haine in der Gegend von Yamazaki und Mukomachi, die noch niher bei
meinem Heimatdorf liegen als Ky6to, gesehen hatte, dachte ich mir,
daB es eben in diesen Hainen aus einem schénen Bambusrohr geglinzt
habe und daB darin Kaguyahime gewesen sei. Als Mittelschiiler hatte
ich keine Ahnung davon, daB8 das Taketori Monogatari sich auf eine da-
mals geldufige oder noch friihere ﬁberlieferung und Erzihlung stiitzte.
Ich glaubte vielmehr, alles sei dem Verfasser des Taketori, seiner Ent-
deckung, Empfindung und schépferischen Verarbeitung von Schonheit
zuzuschreiben, und ich zitterte beinahe vor Freude dariiber, daB3 der
. Einfall des Urahns der japanischen Erzihlung, der ich mich auch wid-
men wollte, so unsaglich schon war. Zudem faBte ich als Knabe das Ta-
ketori auf als Anbetung der heiligen Jungfraulichkeit, als Preisung des
Ewig-Weiblichen und verfiel fast in ekstatische Verziickung. Liegt es an
einem Uberrest dieses jugendlichen Gemiits? Jedenfalls wenn ich im
Genji Monogatari lese von «der Kaguyahime, die — unbefleckt vom



30 YASUNARI KAWABATA

Schmutz dieser Welt —in die fernen Himmel emporsteigt», oder davon,
daB3 «der Himmel, zu dem Kaguyahime aufsteigen diirfte, fiir uns in der
Tat unfaBbar ist», so kommt es mir vor, als ob ich auch jetzt noch die-
sen Worten der Murasaki Shikibu etwas Eigenes beifiige, das iiber bloBe
Rhetorik hinausgeht. Auch habe ich in Honolulu erneut die Deutung
von zeitgenOssischen japanischen Literaturwissenschaftlern gelesen,
wonach die Menschen jener Epoche, als das Taketori Monogatari entstand,
darin ihre Sehnsucht, ihr Verlangen nach dem Unendlichen, Ewigen
und Reinen zum Ausdruck gebracht haben. Als Knabe fand ich es eben-
falls besonders schon, wie die «nur drei Zoll groBe», winzige Kaguyahi-
me in einen aus Bambus geflochtenen Korb gelegt und darin aufgezogen

wird. Dies erinnerte mich an das vom Kaiser Yaryaku personlich ver-
faBte Lied, das erste Gedicht des Manyashi+: :

Oh, einen Korb,

einen hiibschen Korb trigst du —
Oh, einen Spaten,

einen hiibschen Spaten hiltst du,
Maidchen, und sammelst Krauter
auf diesem Hiigel.

LaB mich wissen wo du wohnst,
sag mir deinen Namen !

Der das Land Yamato,

das vom Himmel erspihte,

ganz unterwarf,

ich bin es!

Der da herrscht,

ich bin es!
‘Mir allein nenne sie,

dein Haus und deinen Namen.

Und ich pflegte mir die Kérbe vorzustellen, welche die auf den Hiigeln
KriutersammelndenMédchen inden Hinden trugen. So ergab essich wohl

41. Sammlung von zehntausend Blittern («von zehntausend Worten, aus zehntausend
Generationen») ; élteste japanische Gedichtsammlung, vermutlich zusammengestellt in der
2. Hilfte des 8. Jh. Sie besteht aus 20 Biichern (maki) und enthilt etwa 4500 Gedichte: vor-
wiegend Liebeslyrik, aber auch Naturlyrik und epische Dichtung. Kaiser Yiiryaku regierte
angeblich von 456 bis 479.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 31

von selbst, daB die als heilige Jungfrau zum Mondpalast emporgestiegene
Kaguyahime mir auch die Tekona aus Mama in Erinnerung rief, das Mad-
chen, das von vielen Minnern umworben wurde, aber keinen erwihlte,
sich in einen Brunnen+ warf und starb. Es ist die Tekona aus Mama in
Katsushika, die im folgenden Lied aus dem Manysshii+: weiterlebt :
Hier sei das Grab
. der Tekona aus Mama

in Katsushika,
so horte ich zwar

rd

doch das Griin der Zypressen
wird wohl dicht gewachsen sein,
und die Wurzeln der Kiefern
strecken sich weit aus

in der langen Zeit.

Ihre Geschichte aber

und ihren Namen

kann ich nicht vergessen.

Auch ich hab sie gesehen,
und will anderen davon sagen,
die Grabstitte

der Tekona aus Mama
in Katsushika.

Ich stelle sie mir vor,

die Tekona, wie sie es schnitt,
das wellengewiegte Meergras
in der Bucht von Mama

in Katsushika.

Und auch: .
' Im Ostland,

wo die Hihne krihen,
wird eine Geschichte

42. Der Legende nach soll das Madchen Tekona im Meer und nicht, wie Kawabata hier
schreibt, in einem Brunnen ertrunken sein.

43. Die Gedichte (Manyashd, Buch 3, Nr.431-433) sind von Yamabe no Akahito (erste
Hilfte 8.]Jh.); Mama lag im Distrikt Katsushika der fritheren Provinz Shimdsa (heute
Ichikawa-shi, Chiba-Prafektur).



32 YASUNARI KAWABATA

aus alten Zeiten

ununterbrochen bis heute
weitergegeben :

Tekona aus Mama

in Katsushika

trug am Hanfkleid

einen blauen Kragen,

trug einen Rock

aus reinem Hanf gewoben;

sie lief herum

barfull und ungekimmten Haares,
und doch konnte keine
wohlerzogene Tochter,

in Brokat und Damast gehiillt,
neben diesem Midchen bestehen.
Wenn sie dastand,

das Antlitz wie Vollmond,
lichelnd wie eine Blume,

eilten die Freier herbei

wie Sommerinsekten

angezogen vom Feuer,

oder Boote, hinrudernd zum Hafen.
«Nicht lange wihrt das Leben,
was soll ich tun?» -

Ih‘r eigenes Los erwigend,

legte sich das Madchen ins Grab
des wellenrauschenden Meeres.
Das war vor langer Zeit,

doch ist mir, als hitt’ich es
gestern erst gesehen,

Wenn ich den Brunnen

von Mama in Katsushika

betrachte, so mul} ich

an Tekona denken,

die oft hier stand, Wasser zu schopfen.4

Das Midchen Tekona aus Mama scheint eine der idealen Frauengestal-

ten der ManyG-Zeit gewesen zu sein. Und Mushimaro schrieb noch ein

'4.4.. Manysshii, Buch 9, Nr.1807-1808, Gedichte von Takahashi no Mushimaro (erste
Hilfte 8.Jh.).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 33

anderes L\anggedicht, diesmal {iber die Sage vom Midchen aus Unai, um
das sich zwei junge Méanner heftig strittenss:

als sie sich wetteifernd
gegeniiberstanden, bereit,

sich selbst ins Wasser

oder auch ins Feuer zu stiirzen,
sprach das Kind zur Mutter:
«Wenn ich die Minner
kimpfen sehe um meinetwillen,
die ich so jung bin,

wie koénnte ich,

auch wenn ich am Leben bliebe,
je einem gehdren?

Im Land der Toten

werde ich warten»,

so klagt sie und gibt sich selbst den Tod.

als die Geliebte

in groBem Jammer verschied,
erschien sie in derselben Nacht
dem Jiingling aus Chinu

im Traum, und er folgte ihrer Spur.
Zuriickgeblieben,

hob der Jiingling aus Unai

den Blick zum Himmel

und schrie laut auf;

er warf sich zur Erde,
zihneknirschend vor Wut.

dann griﬂ' er zum Schwert ...

und so eilen beide Jiinglinge ebenfalls in den Tod.

Da traten ihre Sippen zusammen,
und als Zeichen fiir die Ewigkeit,

45. Manysshi, Buch 9, Nr.1809-1811; Unai gehort heute zum Gebiet von Ashiya,
HyGgo-Prifektur.



34 YASUNARI KAWABATA

um es der fernen Nachwelt kundzutun,
errichteten sie

das Grab des Midchens in der Mitte
und beidseiten

die Jiinglingsgriber.

Zwar hab ich sie nicht gekannt,

doch als ich dies horte,

war es mir, als seien sie

soeben verstorben,

und weinend schluchzte ich auf.

In meiner Jugend zogen mich in der klassischen japanischen' Literatur
zunichst solche Prosawerke wie das Genji Monogatari und das Makura no
soshi aus der Heian-Zeit an. Erst hinterher las ich Werke wie das voran-
gehende Kojiki (712) oder das nachfolgende Heike Monoéatan‘ (Anfang
13.]Jh.) und weiter auch die Werke des Saikaku (1642—1693) und Chi-
kamatsu (165 3—i724). So sollte man meinen, ich hitte auch bei der
Poesie zum Beispiel das Kokinshii aus der Heian-Zeit gelesen. Aber nein,
ich las zuerst das Manyéshii aus der Nara-Zeit. Das lag wohl weniger dar-
an, daB ich es selbst gewihlt hatte, es entsprach vielmehr der damaligen
Zeitstromung. Die Sprache des Kokinshi ist sicher weniger schwierig als
die des Manydshii, aber das letztere Werk ist fiir junge Leute verstindli-
cher als das Kokinshii oder das Shinkokinshi+6, und es wirkt lebendiger.
Wenn ich heute dariiber nachdenke, scheint es eine ziemlich grobe
Anniherung, aber es bringt mich auf die nicht uninteressante Frage, ob
ich etwa bei der Prosa weiblichen Stil (taoyameburi) und bei der Poesie
minnlichen Stil (masuraoburi) bevorzugt habe. Jedenfalls, da ich so mit
dem Besten in Beriithrung kam, wird es richtig gewesen sein. Vom Man-
yoshii zum Kokinshii — dieser ﬁbergang birgt wohl sehr verschiedene
- Aspekte insich. Es mag zwar wieder eine grobe Anniherung sein,
aber bei dieser Formel dringt sich mir oft als Gedankenverbindung
der Wandel von der Jomon- zur Yayoi-Kultur auf. Es ist die Zeit der

46. Shinkokin(waka)shi, Neue Sammlung (japanischer Gedichte) aus alter und neuer Zeit, die
achte offizielle Gedichtsammlung, im Jahre 1205 kompiliert.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 35

irdenen GefiBe und der Tonfiguren. Wenn die Jomon-Gefifie und
-Figuren den minnlichen Stil vergegenwirtigen, so vertreten diejeni-
gen der Yayoi-Zeit den weiblichen Stil. Indessen soll dabei auch er-
wihnt werden, daB3 die Jomon-Kultur sich iiber einen Zeitraum von
nicht weniger als fiinftausend Jahren erstreckt hat.

Der Grund, warum ich hier so unvermittelt die Jomon-Kultur hervor-
hebe, ist der, daB3 ich mich frag;e, ob nicht gerade die Schonheit dieser
Epoche zur gréBten und neusten Entdeckung und Empfindung japanischer
Schonheit nach dem Krieg gefithrt hat. Fast alle diese Tongefisse und
-figuren lagen unter der Erde und wurden ausgegraben. Es handelt sich
also um die Entdeckung von Schonheit, die vorhanden war, obwohl sie
unter der Erde vergraben lag. Natiirlich wuBte man auch vor dem Krieg
von dieser Schénheit der Jomon-Kultur ; aber es ist doch erst die gegen-
- wirtige Nachkriegsperiode, in der diese Schonheit im Begriff ist, voll
bestitigt und weit herum verbreitet zu werden. Eine fast fremde, ja un-
heimliche Schénheit, entsprungen aus den vitalen Lebenskriften des
urspriinglichen japanischen Volkes, wird erneut ins Blickfeld geriickt. -

Ich bin auf den Seitenwegen der Assoziation vom Genji-Kapitel
«Schreibiibungen» abgekommen, und es scheint kaum méglich zu sein,
zum - Genji zuriickzukehren. Und doch mdochte ich noch einmal die
Worte des S6zu aus Yokawa, als er Ukifune retten wollte, zitieren:

«Es ist schon hochst betriiblich zuzuschauen, wie ein im Teich
schwimmender Fisch oder ein in den Bergen réhrender Hirsch von
Menschen gefangen wird und sterben soll, ohne dal man ihm helfen
kann. Das menschliche Leben aber, obwohl es nicht lange dauern diirf-
te, miissen wir wertschitzen, auch wenn nur wenige Tage verbleiben.
Ob dieses Wesen nun von einem Dimon oder Gott besessen ist, ob es
von den Leuten verjagt oder von jemandem betrogen worden ist, es
ist jedenfalls ein Mensch, dem offenbar ein gewaltsamer Tod bevor-
steht. Es ist auf dem Punkt, wo Buddha es sicher retten wird. ... also
wollen wir ihm zu helfen versuchen. Sollte es trotzdem sterben, so i3t
sich nichts weiter tun.»



36 YASUNARI KAWABATA

Umehara Takeshi interpretierte diese Stelle wie folgt+#7: «Ukifune
war sicherlich ein Wesen, das von einem Dimon oder Gott besessen,
von den Menschen verworfen oder von jemandem betrogen wurde und
keinen Ausweg wullte; sie war ein Mensch, der den Weg des Lebens
nicht mehr gehen konnte, sondern dem nur noch ein gewaltsamer Tod
iibrigblieb. Aber Buddha rettet gerade solche Menschen. Dies ist in der
Tat der Kern des Mahayana-Buddhismus. Von einem Dimon oder Gott
besessene, in unentrinnbare irdische Begierden verstrickte Menschen,
die den Weg zum Leben verloren haben und ihr Selbst dem Tod anheim-
geben miissen, gerade solche Hoffnungslose werden durch Buddha ge-
rettet. Das ist nicht nur der Kern des Mahayana-Buddhismus, sondern
scheint auch der feste Glauben der Murasaki Shikibu gewesen zu sein.»
Und in der Annahme, daB der Prototyp des S6zu von Yokawa der Sozu
Eshin von Yokawa, das heiBit Genshin, der Verfasser des 0jo yasha48® sei,
geht Umehara so weit, zu fragen, ob «Murasaki Shikibu in den zehn
Uji-Kapiteln diesen Genshin, den hervorragendsten Intellektuellen sei-
ner Zeit, nicht herausforderte», ob «sie nicht ganz scharf den Wider-
spruch zwischen Genshins Lehre und seinem Leben witterte und die
Pfeile ihrer Kritik darauf richtete». Und was den Menschen, der von
Buddha erlést werden kann, anbetrifft, so «scheint Murasaki Shikibu
deutlich sagen zu wollen, daB8 dieser Mensch nicht ein wunderkriftiger
Priester wie Genshin, sondern viel eher eine siindige, torichte Frau wie
Ukifune sein diirftex.

Das Genji Monogatari endet damit, da8 Murasaki Shikibu Ukifune be-
mitleidet, sie ruhig in reine Bereiche hiniiberleitet und so einen zarten
Nachklang hinterlat. An diesem Punkt fiihle ich, daB ich noch nicht
einmal angefangen habe, von der Schénheit des Genji Monogatari zu
sprechen. Ich méchte aber nicht vergessen zu erwihnen, da3 ich an vie-

47. In seinem Jigoku no shiss (Gedanken iiber die Holle), F1967, S.126-128.

48. Genshin, 942-1017; sein 0jo yoshi (Sammlung wichtiger Aussagen zur Erlssung) aus
dem Jahre 985 gehort zu den grundlegenden Schriften der Sekte des «Reinen Landes»
(Jodo-shi).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHONHEIT 37

len Stellen auch durch die ausgezeichneten Genji-Studien von amerikani-
schen Gelehrten auf dem Gebiete der japanischen Literatur, wie Ed-
ward Seidensticker, Donald Keene und Ivan Morris, aufgeklirt worden
‘bin. Vor zehn Jahren wurde mir an einem Bankett des britischen PEN-
Clubs der Platz neben Arthur Waley (1889—1966) zugewiesen, dem
Ubersetzer, der den Genji in die Klasse der Weltliteratur emporgeho-
ben hat. Es ist mir unvergeBlich geblieben, wie es uns irgendwie ge-
lang, miteinander zu reden, zuerst durch gebrochenes Japanisch und
Englisch, und dann durch Austauschen von geschriebenen japanischen
und englischen Sitzen. Als ich ihm sagte, wie sehr ich hoffte, daB er
nach Japan komme, antwortete Waley, er gehe nicht hin, weil es ihn
enttiuschen wiirde.

«Ich glaube, daB Auslinder den Reiz des Genji Monogatari besser ver-
stehen als die Japaner selbst.» Es war Donald Keene, der mich iiber-
raschte mit diesen Worten#. «Der tiefe Eindruck, den die Lektiire der
englischen I"Ibersetzung des Genji Monogatari auf mich machte, war der
Grund, warum ich das Gebiet der japanischen Literatur betrat. Ich
glaube, da8 Auslinder den Reiz des Genji Monogatari besser verstehen
als die Japaner selbst. Die Sprache des Originals ist schwierig und nicht
leicht zu verstehen. Es gibi: zwar mehrere ﬁbertragungen ins moderne
Japanische, wie diejenige von Tanizakis®, Weil sie aber versuchen,
moglichst das Kolorit des Originals beizubehalten, verwenden sie
zwangsweise viele Worter, die in der modernen Sprache nicht vorkom-
men. Die englische Ubersetzung braucht sich nicht um solches zu kiim-
mern. Liest man das Genji Monogatari auf Englisch, so ist es wirklich von
einer iiberzeugenden Aussagekraft. Ich bin der Meinung, da3 dem
Amerikaner des 20. Jahrhunderts der Genji-Roman psychologisch ni-
her steht als die europdische Literatur des 19. Jahrhunderts. Und das

49. In der Spalte «Sanroku seidan» («Gelehrtengespriche am FuBe des Berges») des
Shinano Mainichi Shimbun, 16.8.1966.

50. Tanizaki Jun’ichir, 1886-1965; die dritte und letzte Fassung seiner Genji-Ubertra-
gung erschien 1965. '



38 . YASUNARI KAWABATA

kommt daher, weil die Personen so duBlerst lebendig beschrieben sind.

.. Fragt man, welches dlter sein konnte, das Genji Monogatari oder das
Konjiki yashas!, so wire man geneigt, den letzteren Roman bei weitem
als den ilteren zu betrachten. Dadurch, da8 im Genji die Menschen
wirklich leben, ist es ewig frisch, und sein Wert bleibt unverindert.
Obwohl Zeitalter und Lebensweise im Genji verschieden sind vom
Amerika des 20. Jahrhunderts, ist das Buch doch keineswegs schwer zu '
verstehen. Es gibt sogar in New York Madchen-Colleges, die das Genji
Monogatari in die Kurse fiir Literatur des 20. Jahrhunderts aufgenom-
men habensz,» :

Ich verspiire in Keenes Worten, wonach «Auslinder [den Reiz des
Genji] besser verstehen [als die Japaner]», ein Echo von Tagores Aussa-
ge: «Was Japan zustande gebracht hat, kann ein Auslinder leichter ver-
stehen als die Japaner selbst», und ich denke daran, welch ein Gliick im
Vorhandensein und in der Entdeckung von Schonheit liegt.

'd

1. Der goldene Yaksha, Roman von Ozaki K6y6 (1867-1903), 1897 erschienen.

52. Bei dieser Aussage von Keene (man sehe dazu auch seinen Waley-Aufsatz in Landscapes
and portraits, appreciations of Japanese culture, 1971, S.330—337) bleibt indessen die Frage, ob
Waleys unbestrittene Meisterschaft im Bereich des Englischen den eigentlichen Genji nicht
allzusehr und allzulang iiberschattet hat.



	Über das Vorhandensein und die Entdeckung von Schönheit

