
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 29 (1975)

Heft: 1

Artikel: Über das Vorhandensein und die Entdeckung von Schönheit

Autor: Kawabata, Yasunari

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DAS VORHANDENSEIN
UND DIE ENTDECKUNG VON SCHÖNHEIT«

YASUNARI KAWABATA

I

Ich bin nun bald zwei Monate im Kahala Hilton Hotel und frage mich,
wie oft ich morgens im Restaurant auf der gegen den Strand vorspringenden

Terrasse gesehen habe, wie schön eine Gruppe von Gläsern, die

in einer Ecke auf einer langen Tafel aufgereiht sind, in der Morgensonne

glänzt. Daß Gläser derart glitzern und funkeln, habe ich noch
nirgends gesehen. Selbst nicht an der Südküste Frankreichs, in Nizza oder
Cannes und nicht am Meer der Halbinsel von Sorrent, in Süditalien, wo
das Licht der Sonne doch auch hell und die Farbe des Meeres leuchtend

ist. Ich denke, das morgendliche Funkeln der Gläser im Terrassenrestaurant

des Kahala Hilton Hotels wird wohl für immer in meinem
Herzen bleiben als ein klares Symbol für Hawaii, das man ein Paradies

des ewigen Sommers nennt, oder für den Glanz der Sonne, das Licht
des Himmels, die Farbe des Meeres und das Grün der Bäume von Honolulu.

Die Gläser sind ordentlich in Reih und Glied gestellt, sozusagen zum
Abmarsch bereit, aber alle umgedreht mit dem Boden nach oben ; einige

sind auch zwei- oder dreifach aufeinandergetürmt, es gibt große und

kleine, und sie sind so dicht beisammen, daß sich ihre Glashaut leicht
zu berühren scheint. Doch nicht der ganze Körper dieser Gläser glänzt
in der Morgensonne. Nur die runden Ränder an den nach oben gekehrten

Glasböden strahlen an einer Stelle ein glitzerndes weißes Licht aus

i. Die unter diesem Titel zusammengefaßten Gastvorlesungen wurden im Rahmen des

POP-(«Professor Of Professors»-)Programms der Universität von Hawaii, die Kawabata bei
dieser Gelegenheit auch die Würde eines Ehrendoktors verlieh, gehalten.

Die erste Vorlesung (I) fand am î. Mai 1969 in der großen Spalding Hall der Universität
statt, die zweite (II) am 16.Mai 1969 auf dem Hilo-Campus (Insel Hawaii). Die Übersetzung

erfolgte nach dem ebenfalls 1969 vom Mainichi Shimbunsha-Verlag herausgebrachten
japanischen Originaltext: Bi no sonzai to hakken.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 3

und funkeln wie Diamanten. Wieviel Gläser mögen es wohl sein -
zwei-, dreihundert vielleicht? Es ist nicht so, daß alle an derselben Stelle

in gleicher Weise glänzen, aber bei einer recht großen Gläsergruppe
sitzen an ähnlichen Stellen der Bodenränder funkelnde Sterne. So bildet
die Gläserprozession eine zierliche Linie von glitzernd leuchtenden
Pünktchen.

Während sich mein Auge noch im Gefunkel der Glasränder verlor,
fiel mir plötzlich auf, wie das Licht der Morgensonne auch an einer
Stelle des Glaskörpers verweilte. Dies war nicht ein starkes Leuchten,
wie an den Rändern, sondern ein mattes, mildes Licht. Es mag sein,
daß ein japanisches Wort wie «honoka» (matt) nicht auf Hawaii mit
seinem prallen Licht anwendbar ist, aber anders als das vort einzelnen
Punkten ausstrahlende Licht an den Rändern, breitet sich das Licht des

Glaskörpers weich über die Oberfläche, über die Glashaut aus. Beide

waren in ihrer Art von einer seltsam reinen Schönheit. Es lag wohl an
der verschwenderisch hellen Sonne, an der erfrischend klaren Atmosphäre

von Hawaii. Nachdem ich solches Morgensonnenlicht an den auf
der Tafel in der Ecke bereitstehenden Gläsergruppen entdeckt und in
mich aufgenommen hatte, ließ ich meine Augen auf dem Terrassenrestaurant

verweilen. Und auch da, auf den für die Gäste schon bereitgestellten,

mit Wasser und Eis gefüllten Gläsern spiegelte sich Morgenlicht.

Es spiegelte sich sowohl auf der Glashaut, wie am Wasser und
Eis, es durchdrang sie und ließ mannigfaltig zarte Lichtfunken aufflimmern.

Und auch dieses Licht, das man kaum bemerkte, wenn man
nicht darauf achtete, war von einer reinen Schönheit.

Man könnte meinen, daß Gläser nicht nur an der Küste von Honolulu
auf Hawaii im Licht der Morgensonne schön aufglänzen. Auch am Meer
in Südfrankreich, in Süditalien oder selbst an den Küsten Südjapans

spiegelt sich das verschwenderische Sonnenlicht wahrscheinlich genau
so hell auf der Haut von Gläsern wie im Terrassenrestaurant des Kahala

Hilton Hotels. Und überdies, statt ein klares Sinnbild für den Glanz der
Sonne, das Licht des Himmels, die Farbe des Meeres und für das Grün



4 YASUNARI KAWABATA

der Bäume von Honolulu in so etwas Alltäglichem und Nichtigem wie
Gläsern zu entdecken, hätte man natürlich auch viele andere, auffallende,

sonst nirgends vorhandene Dinge auffinden können, die die Schönheit

von Hawaii symbolisieren. Etwa die farbenprächtigen Blumen, die
voll ausgewachsenen Bäume und beispielsweise, was mir noch nicht zu
sehen vergönnt war : merkwürdige Naturerscheinungen wie ein Regenbogen,

der sich senkrecht erhebt, wenn nur an einer einzigen Stelle des

Meeres Regen fällt, oder ein runder Regenbogen, der den Mond wie
ein Hof umgibt.

Jedoch war es das Morgenlicht im Terrassenrestaurant, das mich die
Schönheit von Gläsern entdecken ließ. Ganz sicher habe ich sie gesehen.

Dieser Schönheit bin ich zum ersten Mal begegnet. Es schien mir,
daß ich sie bis dahin noch nirgends gesehen hatte. Gibt es in der Literatur

oder im Menschenleben nicht gerade auch solche zufällige
Begegnungen? Ist es etwa allzu sprunghaft, allzu übertrieben, wenn ich das

sage? Vielleicht - und doch wohl auch nicht. In meinem bisherigen, siebzig

Jahre langen Leben habe ich Licht von dieser Art hier zum ersten
Mal an Gläsern entdeckt und in mich aufgenommen.

Es ist kaum anzunehmen, daß die Leute vom Hotel die Gläser dorthin

stellten, um sie aufglänzen zu lassen und diesen ästhetischen Effekt

zu bewirken. Und daß ich dies schön fand, hat man wohl ebenfalls nicht
gewußt. Auch bin ich mir jener Schönheit zusehr bewußt geworden,
und wenn ich nun - der inneren Gewohnheit verfallen, mich zu fragen,
wie es heute morgen wohl sei - die Gläser betrachte, ist die Wirkung
schon dahin. Natürlich sehe ich dann viel mehr Einzelheiten. Ich
erwähnte schon, wie am runden Boden der umgekehrten Gläser an einer
Stelle ein funkelnder Stern saß, aber später, als ich sie mehrere Male

angeschaut hatte, bemerkte ich, daß es je nach Zeit und Blickwinkel
nicht nur einen Lichtstern, sondernviele gab. Und es kam sogarvor, daß

solche Sternenichtnur am Bodenrand, sondern auch am Glaskörper selbst

hafteten. Als miram BodenrandnureinStern aufgefallenwar, hatte ich da

vielleicht falsch beobachtet, oder mich getäuscht? Nein, zuzeiten hatte



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT S

es tatsächlich nur einen gegeben. Das Funkelnvieler Sterne scheint zwar
schöner zu sein als das eines einzigen, aber als ich am Anfang nur einen
Stern sah, fand ich das am allerschönsten. Solches dürfte sowohl in der
Literatur als auch im Menschenleben vorkommen.

Eigentlich hätte ich in meiner Vorlesung vom Genji Monogatari ausgehen

sollen, stattdessen habe ich über Gläser in einem Restaurant zu

sprechen begonnen. Doch auch während ich über Gläser sprach, hatte
ich immerfort das Genji Monogatari im Kopf. Selbst wenn man mich
nicht begreifen und mir keinen Glauben schenken sollte - es ist
dennoch so Ich habe auch viel zu lange und weitschweifig über Gläser

gesprochen. Das ist nun eben eine Ungeschicklichkeit meines Werkes
und Lebens, es ist bezeichnend für mich. Es wäre besser gewesen, mit
dem Genji Monogatari anzufangen, besser, das Funkeln von Gläsern mit
wenigen kurzen Worten einzufangen, in einem haiku oder waka1

festzuhalten. Andrerseits entsprach es wohl auch einem Zug meines Herzens,
daß mich danach verlangte, die Schönheit, wie ich sie beim Funkeln

von Gläsern in der Morgensonne entdeckt und empfunden hatte, hier
und jetzt in meine eigenen Worte zu fassen. Natürlich wird es eine
ähnliche Schönheit von Gläsern auch sonst irgendwo und irgendwann, an

anderen Orten und zu anderer Zeit geben. Und doch, sollte es nicht
unter Umständen möglich sein, daß es eine völlig gleichartige Schönheit

an keinem anderen Ort und zu keiner anderen Zeit gibt? Weil ich
sie wenigstens bisher nie gesehen habe, darf ich wohl den Ausdruck

«ichigo ichi-e» (einmalige verwenden.

2. Das waka («japanisches Gedicht») im eigentlichen Sinn ist das tanka («Kurzgedicht»),
die geläufigste Form der japanischen Poesie. Es besteht aus fünf Zeilen und wird aufgeteilt in
eine Oberstrophe von £—j-c Silben und eine Unterstrophe von 7-7 Silben. Das haiku hat
sich als Verselbständigung der Anfangsstrophe (haifkai no hokj ku, j-7—c Silben) des haikai

(no renga) entwickelt, das eine populäre und humoristische Variante der renga war. Die renga
oderKettendichtung wäre kurz zu umschreiben als eine von zwei odermehrDichternverfaßte,
abwechselnd aneinandergereihte lyrische Sequenz von Ober- und Unterstrophe des tanka.

3. Der Ausdruck weist auf das Einmalige jeder einzelnen Teezeremonie (chanoyu) hin
und wird seit dem 16. Jahrhundert im Schrifttum über den Tee-Weg (chadö) immer wieder
als eines der wichtigsten Prinzipien hervorgehoben.



6 YASUNARI KAWABATA

Von Japanern, die in Hawaii haiku schreiben, hörte ich sprechen
über die Schönheit von Regenbogen, die sich an einer Stelle im offenen

Meer senkrecht erheben, von runden Regenbogen, die den Mond wie
ein Hof umgeben. Es scheint, daß auch auf Hawaii davon die Rede war,
ein saijiki (Sammlung von Haikuthemen nach Jahreszeiten) zusammenzustellen,

und daß diese beiden seltsamen Regenbogen zu den Sommerthemen

gehören sollten. Sie würden vorläufig als «Regen im Meer» (oki
no ame) oder «Nachtregenbogen» (yoru no niji) bezeichnet, aber es gäbe

vielleicht noch passendere Benennungen. Ich hörte, daß es auf Hawaii
auch ein Thema «Winterliches Grün» (fuyu midori) gebe. Als ich dies

erfuhr, erinnerte ich mich an mein eigenes Haikuspiel :

Grün ist alles - Midori subete

grün geht das alte Jahr midori no mama ni
ins neue über. kozo kotoshi.

Es könnte wohl auch als ein haiku auf das «winterliche Grün» von
Hawaii betrachtet werden, wurde aber zum Neujahrstag dieses Jahres in
Sorrent, in Italien, geschrieben. Bei fallenden Blättern und Winterdürre

reiste ich aus Japan ab, durchflog den nördlichen Polarhimmel, blieb
etwa zehn Tage in Schweden, wo der Tag kurz war und die Sonne nur
tief über den Horizont kroch, um dann zu versinken, durchreiste darauf

das ebenfalls kalte England und Frankreich und erreichte die Halbinsel

von Sorrent in Süditalien. Daß die Blätter der Bäume und das Gras

mitten im Winter hier überall grün waren, fast überall grün geblieben

waren, kam mir ganz merkwürdig vor und hinterließ mir einen lebhaften

Eindruck., Die Früchte der Orangenbäume, die die Straßen der
Stadt säumten, waren tieforange gefärbt. Es scheint aber, daß in diesem

Winter das Wetter auch für Italien außergewöhnlich war :

Am Neujahrsmorgen Ganjitsu no
rieselte der Regen, ashita shigurete
und der Schnee Besubio no
auf dem Gipfel des Vesuv itadaki noyuki wa

war nicht mehr zu sehen. miezu narikeri.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT ^

Regen auf dem Meer, Umi shigure
in den Bergen fällt Schnee, yama wayukifuru
doch in Amalfi Sorento no
über der Straße von Sorrent michi Amarufui nite
klärte es auf - Helle hareshi akarusa.

Am Neujahrstag Ganjitsu no
auf einer Autofahrt kuruma no tabi ni
dämmert der Abend. yügurete
Bei der Rückkehr nach Sorrent Sorento ni kaeru

sehen wir die Lichter Neapels. Napori no hi mitsutsu.

Auch das zweite waka entstand während einer Fahrt in die Berge; als

wir das Gebirge erreichten, fiel schwer der Schnee in großen Flocken.
Für Sorrent ein seltenes Ereignis.

Bedauerlicherweise bringe ich weder haiku noch waka, ja nicht einmal

moderne Gedichte zustande. Wohl mitgerissen von der Freude und
Unbeschwertheit des Reisens im fernen Land, habe ich mich in diesem

nachahmenden Spiel versucht. Aber indem ich solche Tändeleien in
meinem Notizbuch eintrage, dienen sie mir als Gedächtnisstütze für
später und rufen Erinnerungen hervor.

Das «kozo kotoshi» aus dem haiku über das winterliche Grün ist ein

Neujahrsthema und bezeichnet einfach das Vergehen des alten und

Begrüßen des neuen Jahres, ein nachdenkliches Verweilen beim
vergehenden und beim kommenden Jahr. Ich verwendete aber diese Worte
deshalb, weil ich das folgende haiku von Takahama Kyoshi (i 874-19 £9)
im Kopf hatte:

Altes, neues Jahr — Kozo kotoshi

als ob sie von einem Stock tsuranuku bö no
durchstochen wären. gotoki mono.

Das Haus dieses großen Haikudichters lag in der Nähe meines Hauses in
Kamakura. Nach dem Krieg schrieb ich lobend über Kyoshis
Kurzgeschichte «Regenbogen»*, und ich war völlig bestürzt, als der alte Mei-

4. Niji (Regenbogen) ist Kyoshis repräsentativste Prosa-Arbeit und wurde erstmals in der
Zeitschrift Kuraku, Januar 1947, veröffentlicht.



8 YASUNARI KAWABATA

ster allein vor meiner Tür erschien, um mir zu danken. Selbstverständlich

trug er hakama* über seinem Kimono, dazu hohe geta, und was am

meisten ins Auge sprang, war, daß er hinten am Nacken ein tanzaku6

ziemlich schräg aufstehend in den Kragen gesteckt hatte. Es war ein mit
einem eigenen haiku beschriebenes tanzaku als Geschenk für mich. Zum
ersten Mal erfuhr ich, daß es unter Haikudichtern eine solche Gewohnheit

gebe. x

Im Bahnhof von Kamakura werden jeweils zum Jahreswechsel
eigenhändig geschriebene waka und haiku der in der Stadt wohnenden Literaten

aufgehängt. So sah ich einmal an einem Jahresende auch Kyoshis
haiku «kozo kotoshi» und war betroffen. Dieses «tsuranuku hö no gotoki mono»

überraschte mich, ich war erschüttert. Es ist großartig gesagt. Mir
war, als ob ein Zenmeister mich angedonnert hätte. Aus Kyoshis Zeittafel

geht hervor, daß er dieses haiku 19 ro schrieb?.

Kyoshi, der Herausgeber des Hototogisu8, scheint ganz frei und mühelos,

als ob er ein normales Gespräch führte oder die Wörter ihm wie
ein Monolog aus dem Mund strömten, unzählige anspruchslose haiku

gemacht zu haben. Doch gibt es darunter auch unvergleichlich große,
erschreckende, zarte und tiefe :

Weiße Päonie Hakubotan

nennt man sie — und doch to iu to iedomo

ein Hauch von Rot. beni honoka.

c. Eine weite Rockhose, in den meisten Fällen formelle Tracht des japanischen Mannes.
6. Schmales, langes (etwa 6x36 cm) und steifes Papier, speziell hergestellt für die

schöne Niederschrift von traditionellen japanischen Gedichten.

7. Mit dem ungewöhnlichen Bild des Stockes, der das alte und das neue Jahr durchsticht,
verleiht der Dichter seiner gereiften Überzeugung Ausdruck, daß er in seinem Alter den
festen Lebensrhythmus gefunden hat. Unbeirrt vom Wechsel der Zeiten, vom Gehen und
Kommen der Jahre, verfolgt er nur noch diesen einen, «stockgeraden» Weg.

Siehe auch: Kiyozaki Toshirö, Takahama Kyoshi, 196J, S. 248; Kawabata Yasunari,
Rakka ryüsui (Fallende Blüten —fließendes Wasser), 1966, S. 181.

8. Die maßgebende Haiku-Zeitschrift Hototogisu (Der Kuckuck) wurde 1897 gegründet.
Unter der Obhut von Takahama Kyoshi während Jahrzehnten das Forum einer neuen
Haikukunst, wird die Zeitschrift seit 19ri von Kyoshis ältestem Sohn, Takahama Toshio,
weitergeführt.



ii
M

m
I«VI1 \

f 1

i

k a m

'c

Die vier haiku (Issa, Kyoshi, Ransai, Yasunari, s. Seiten 9, 1 o)

Kalligraphie von Kawabata, 1968. Sammlung C. Kano, Tokio



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 9

Haftet an der Karegiku ni
welken Chrysantheme nao aru mono o

nicht noch etwas todomezuya.

Ein schwacher Duft Honoka naru
im Himmel — sora no nioiya
Klarheit des Herbstes. aki no hare.

Das Jahr Toshi wa tada

geht ganz still vorüber, mokumoku to shite

nur so yuku nomi zo.

Das letzte haiku hat eine gewisse Ähnlichkeit mit dem des «kozo kotoshi».

Ich zitierte einst in einem Neujahrsessay Rankös :

Neujahrstag- Ganjitsuya
mit diesem Gefühl möchte ich kono kokoro nite
in der Welt leben. yo ni itashi.9

Da bat mich ein Freund, er möchte es auf ein Neujahrshängebild
geschrieben haben. Nun wirkt dieses haiku, je nachdem man es auffaßt,

niedrig oder erhaben, gewöhnlich oder rein. Und weil ich fürchtete,
daß es in einer alltäglich-belehrenden Weise verstanden werden könnte,

zögerte ich, nur dieses eine haiku zu geben, und fügte drei andere

hinzu:

Wie schön Utsukushi ya
der Nachthimmel, wenn das Jahr toshi kurekitta

endgültig vorbei. yoru na sora. (Issa)

Altes, neues Jahr — Kozo kotoshi

als ob sie von einem Stock tsuranuku bö no
durchstochen wären. gotoki mono. (Kyoshi)

Neujahrstag — Ganjitsuya
mit diesem Gefühl möchte ich kono kokoro nite
in der Welt leben. yo ni itashi. (Rankö)

9. Takakuwa Tadayasu (Rankö), 1726-1798, Haiku-Dichter in der Bashö-TraditJon,
Das hier zitierte haiku steht in der von Shagai (gest. 1791), Rankös bekanntestem Schüler,
1787 zusammengestellten Sammlung Hankabò hokku-shü.



IO v YASUNARI KAWABATA

Am Neujahrshimmel Hatsuzora ni
tanzen tausend Kraniche — tsuru semba mau
ein Traumbild. maboroshi no. (Yasunari)

Mein eigenes haiku war natürlich nur ein Freundschaftsgeschenk und
nichts weiter als ein Scherz9*.

Ich erinnerte mich an Kobayashi Issas haiku, weil ich es auf einem
Rollbild mit Issas eigener Handschrift bei einem Antiquitätenhändler in
Kamakura entdeckt hatte. Ich habe noch nicht nachgeschaut, wann und

wo es geschrieben wurde. Wenn es aber nach Issas Rückkehr in das

unweit vom Nojirisee, an der Grenze zum verschneiten Echigo gelegene
Heimatdorf Kashiwabara in Shinano geschrieben wurde, von wo es

heißt:

Soll dies nun Kore ga mä
meine letzte Wohnung sein? tsui no sumika ka

fünf Fuß Schnee - yuki goshaku,

dann kann man sich wohl vorstellen - weil der Ort im Hochland, am
Fuß der Berge Togakushi, Iizuna und Myökö liegt -, wie der winterliche

Nachthimmel, gleichsam zu Eis erstarrt, so hoch und klar war; wie
er eine große Zahl von Sternen sichtbar werden ließ, die glitzerten, als

ob sie herunterfielen. Überdies war es mitten in der Nacht des letzten

Tages im Jahr. Und so wurde Schönheit entdeckt und hervorgebracht
in den alltäglichen Worten «utsukushiya» (wie schön !)10.

Doch liegt nicht auch Tiefe, Größe und Kraft in Kyoshis kühnem,

gewagtem Ausdruck «tsuranuku bö no gotoki mono» (als ob sie von einem
Stock durchstochen wären), auf den ein Durchschnittsmensch niemals

kommen würde Selbst im Fall von «toshi wa tada» (Das Jahr scheint

9a. Siehe dazu das Nachwort in Kawabata zenshü, Bd. ir, 1953, S.428, 429, wo Kawabata
dieses haiku erwähnt. Es soll Neujahr 19S3 geschrieben worden sein.

10. Kobayashi Issa, 1763-1827, Erneuerer der Haiku-Dichtkunst. Das haiku «Utsukushi

/o» wurde tatsächlich in Kashiwabara geschrieben, Sammlung: Bunsei (hachi nen) kujô, 182y.
«Kore ga mä» wurde im 11 .Monat des Jahres 1812 verfaßt, Sammlung : Shichiban nikki, 1812.
Siehe auch: Maruyama Kazuhiko, Kobayashi Issa, 1966, S. 16; und 213.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT II
ein Ausdruck wie «mokumoku to shite» (ganz still) nicht sehr gut
verwendbar zu sein. Aber im Makura no söshi (Das Kopfkissenbuch) von Sei

Shônagon" gibt es die Stelle:

«Dinge, die nur so vorübergehen ein Boot mit gehißten Segeln. Die Jahre eines

Menschenlebens, Frühling, Sommer, Herbst, und Winter.»

Kyoshis «tada...yuku nomi zo» (...geht vorüber, nur so) erinnerte mich
an «tada sugi no suguru» (Dinge, die nur so vorübergehen) aus dem
Kopfkissenbuch. Sei Shônagon und Takahama Kyoshi haben dieses eine japanische

Wort «tada» zum Leben erweckt. Vielleicht hat sich bei einem
Abstand von mehr als 950 Jahren das Gefühl, die Bedeutung des Wortes
einweniggeändert : aberich denke, daß derUnterschiedgering ist. Natürlich

wird Kyoshi das Kopfkissenbuch gelesen haben. Ich weiß aber nicht, ob

er, als er dieses haiku machte, an dieerwähnte Stelleaus dem Kopfkissenbuch

dachte und ob er sie wie ein sogenanntes «honkadori»12 anwendete. Selbst

wenn er dies getan haben sollte, gereicht es dem Gedicht nicht zum
Nachteil. Überdies dürfte man vielleicht sagen, daß Kyoshi das Wort
«tada» (nur) noch stärker zum Leben brachte als Sei Shônagon.

Da nun das Kopfkissenbuch im Laufe meines Vortrags aufgetaucht ist,
so macht sich natürlich auch allmählich der Duft des Genji Monogatari
bemerkbar. Daß diese beiden Werke Seite an Seite stehen, ist
unumgängliches Schicksal. Es war Schicksal, daß diese beiden unübertroffenen

Genies, Murasaki Shikibu, die Verfasserin des Genji Monogatari13,
und Sei Shônagon zur selben Zeit lebten. Wie es auch ihr glückliches
Geschick war, in einer begnadeten Zeit gelebt zu haben, die ihre Bega-

11. Die genauen Lebensdaten der Hofdame Sei Shônagon sind unbekannt. Ihr Makura no

söshi, entstanden um die Wende vom io. zum ii. Jh., ist das klassische Meisterwerk der
japanischen Zuinitiu-(Miszellen-)Literatur.

12. Das erneute Aufgreifen und kunstvolle Verwenden einer oder mehrerer Zeilen eines

älteren, wohlbekannten Gedichtes (hier: eines Prosawerkes). Stilmittel der klassischen

japanischen Poetik.
13. Das Genji Monogatari (Die Erzählung vom Prinzen Genji) wurde von der Hofdame Murasaki

Shikibu (978-101 ç verfaßt und um loio vollendet. Es ist das hervorragendste Werk
der klassischen japanischen /Wono^atari-(Erzählungs-)Literatur. Siehe die vollständige deutsche

Übersetzung von Oscar Beni, Corona-Reihe der Manesse Bibliothek, 2 Bände, Zürich 1966.



12 YASUNARI KAWABATA

bungen förderte und entfaltete. Wären sie achtzig Jahre früher oder

später geboren, so hätten sie wahrscheinlich weder das Genji Monogatari
noch das Makura no söshi schreiben können. Ihr literarisches Talent wäre
wohl kaum auf einen so hohen Stand gekommen, es hätte wohl kaum
solche Blüten getrieben. Das steht fest - und es ist eine erschreckende
Tatsache. Dies ist es, woran ich beim Genji Monogatari wie auch beim
Makura no söshi immer zuerst mit Beklemmung denke.

Die japanische Monogatari-Literatur erreicht im Genji ihren höchsten

Punkt, die Gunki-Literatur im Heike Monogatari (zwischen 1201

und 1221 entstanden), die Ukiyozôshi bei Ihara Saikaku (1642-1693),
die Haikaikunst bei Matsuo Bashô (1644-1694)1*. Die Tuschmalerei

gipfelt in Sesshü (1420-1 ro6) und die Malerei der Sötatsu-Körin-Schu-
le in Tawaraya Sôtatsu (Monoyama-Zeit : zweite Hälfte des 16. und
erste Hälfte des 17. Jh.) und Ogata Kôrin (Genroku-Zeit: zweite Hälfte
des 17. Jh.) oder vielleicht auch in Sôtatsu allein.

Spielt es denn überhaupt eine Rolle, ob ihre Anhänger und Nachahmer

geboren wurden oder nicht, existierten oder nicht, selbst wenn es

sich nicht um ferne Epigonen, sondern um ihre unmittelbaren Erben

und Nachfahren handelte? Das mag ein zu strenges, zu hartes Urteil
sein, es bleibt dennoch eine Tatsache, daß ich, der ich als Schriftsteller
mein Leben verbringe, seit Jahr und Tag von solchen Gedanken

heimgesucht werde. Ich frage mich, ob die Gegenwart, in der ich selbst

lebe, für Künstler und Schriftsteller wohl eine besonders gesegnete Zeit
sei, und so denke ich unter dem Vorwand der zeitlichen Bestimmung

gelegentlich auch über mein eigenes Schicksal nach.

Ich schreibe hauptsächlich Erzählungen». Aber ist die Erzählung
noch immer die literarische Kunstform, die unserer Zeit am ehesten

14. Gunfa'-Literatur - die Kriegshistorien des japanischen Mittelalters als Gattung der
Erzählungskunst; Ukiyozôshi - realistische Unterhaltungsprosa der Edo-Zeit, beschreibt

hauptsächlich den Lebensgenuß, die «Welt der Sinnenfreuden» (ukiyo) der damaligen
städtischen Bürgerklasse.

ic. Kawabata verwendet hier das Wort «shösetsu». Man müßte zumindest unterscheiden
zwischen «.chöhen-, chühen- und tampen-shösetsu», Prosa von längerem Atem (entspricht etwa

unserem «Roman», wobei die Frage bleibt, ob Kawabata je solche «Romane» schrieb),



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT I3

entspricht? Und wenn sie es ist, so bleibt doch der Zweifel, ob nicht
das Zeitalter der Erzählung oder gar der Literatur überhaupt im
Schwinden ist. Selbst wenn ich die westliche erzählende Literatur der

Gegenwart betrachte, hege ich einen solchen Zweifel. Ist es nicht so,
daß in Japan, nahezu hundert Jahre nachdem die moderne europäische
Literatur übernommen wurde, die japanische Literatur immer mehr in
Verfall gerät und schwächer wird, ohne je die Höhe des literarischen
Stils einer Murasaki Shikibu in der Heian-Zeit oder eines Bashö in der
Genroku-Ära erreicht zu haben? Falls sich jedoch die japanische Literatur

im Aufstieg befindet, wodurch eine neue Murasaki Shikibu oder
ein neuer Bashö hervorgebracht werden könnten, so wäre das wirklich
ein Grund zur Freude. Zwar sind auch in der Meiji-Zeit und später im

Gefolge des kulturellen Aufschwungs im Lande große Schriftsteller

hervorgetreten. Doch neige ich zur Ansicht, daß viele davon ihre jungen

Jahre und Kräfte im Erlernen und in der Weitergabe der westlichen

Literatur verbrauchten, daß sie während des halben Lebens von
der Aufklärung umgetrieben wurden und nicht dazu kamen, eigene
Schöpfungen auf östlicher, japanischer Grundlage zur Reife zu bringen.
Sie sind Opfer ihrer Zeit. Sie waren anders als Bashö, der sagte : «Es ist
schwer, eine Grundlage zu bilden, wenn man das Unveränderliche
nicht kennt, und es kommt nicht zu einem neuen Stil, wenn man nicht
um die Zeitströmungen weiß.»

Ihm, Bashö, war in seinem Leben das Schicksal einer gesegneten Zeit
beschieden, durch welche sein Talent ans Licht gebracht und kultiviert
wurde. Viele treffliche Schüler verehrten und liebten ihn, und auch die

Welt anerkannte und achtete ihn. Trotzdem schrieb er manchmal

Worte nieder wie dasjenige beim Aufbruch zur Reise, im Oku no hoso-

michi : «Sollte ich am Wegrand sterben, so ist es die Fügung des

Himmels16.» Und auf seiner letzten Wanderung schrieb er haiku wie :

Prosa von mittlerer Länge und kurze bis sehr kurze Novellen oder Skizzen. Hier umfaßt
«Erzählungen» (als Äquivalent für «shösetsu») alle diese Kategorien.

16. Der schmale Pfad des Hinterlandes, Aufzeichnungen einer Wanderung durch die abge-



14 YASUNARI KAWABATA

Dieser Weg hier Kono michiya
niemand geht ihn yuku hito nashi ni
ein Herbstabend. aki no hire.

Tiefer Herbst Akifukaki
und mein Nachbar tonari wa nani o

was macht er? suru hito zo,

und sein Todesgedicht, geschrieben während dieser Wanderung,
lautet:

Krank auf der Reise, Tabi niyande
meine Träume irren über yume wa areno o

öde Felder. kakemeguruy

Auf Hawaii las ich hauptsächlich das Genji Monogatari und daneben auch

das Kopfkissenbuch. Es war dies das erste Mal, daß ich den Unterschied
zwischen beiden Werken, zwischen Murasaki Shikibu und Sei Shônagon

so deutlich gespürt habe. Ich war selber erstaunt. Auch hegte ich den

Zweifel, ob es gar an meinem Alter liege. Doch meine neue Einsicht,
daß Sei Shônagon Murasaki Shikibu in ihrer Tiefe, Fülle, Breite, Größe

wie auch in ihrer Strenge bei weitem nicht erreicht, scheint mir
nunmehr unerschütterlich. Dies alles mag zwar seit jeher selbstverständlich

gewesen und von den Leuten auch ausgesprochen worden sein,
aber für mich bedeutete es eine neue Entdeckung oder Bestätigung.
Worin also besteht der Unterschied zwischen Murasaki Shikibu und Sei

Shônagon, mit einem Wort gesagt? In Murasaki Shikibu pocht dasselbe

japanische Herz wie in Bashö. Gibt es in Sei Shônagon dagegen nicht-ei-

nen anderen Pulsschlag dieses japanischen Herzens? Mit einem Wort ist
das zwar allzu schnell erledigt, und natürlich werden die Leute meine

legenen Gebiete von Nord-Honshü, die vom 27. des dritten bis zum 6. des neunten Monats

1689 dauerte. Es gilt als Meisterwerk der sogenannten Haifcun-Literatur, das ist aphoristische
Prosa, gipfelnd in haiku, «welche die Reiseskizzen in Bildern von epigrammatischer Prägnanz
zusammenfassen» (Bruno Lewin, Japanische Chrestomathie, 196$, S. 271). Für das Zitat siehe

Oku no hosomichi XVTI, Abschnitt Iizuka.

17. Die drei haiku entstanden im 9. und 10.Monat des Jahres 1694, und angeblich erst,
nachdem Bashö krank aus Ise in Osaka eingetroffen war.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT IJ

Aussage in Zweifel ziehen, mißverstehen oder Widerspruch erheben,
aber nun denn — das überlasse ich ihrem Gutdünken.

Ich weiß aus Erfahrung, daß mit der Zeit ein Wandel in der Würdigung

und Bewertung, sowohl meiner eigenen Werke wie derjenigen
anderer Schriftsteller der Gegenwart und Vergangenheit eintritt. Es

gibt große Wandlungen wie auch leichte Verschiebungen. Ein
Literaturkritiker, der beharrlich beim selben Urteil bleibt, muß wohl ein

ganz hervorragender oder dann ein völlig stumpfer Mensch sein. Es ist
nicht ausgeschlossen, daß auch ich einmal Sei Shônagon auf die selbe

Stufe wie Murasaki Shikibu erheben werde. Ich habe in meiner Jugendzeit

- warum weiß ich nicht, wohl einfach weil sie vorhanden waren -
den Genji und das Kopfkissenbuch gelesen. Als ich den Genji zur Seite legte

und zum Kopfkissenbuch überging, da wurde mein Herz freudig
erregt, als wäre ich erwacht. Das Kopfkissenbuch ist anmutig und klar, es

funkelt, es ist geistreich und lebendig. Der Schönheitssinn, die Empfindung

ist frisch, scharf, fließend. Der Flug der Gedanken versetzt mich
in höchstes Entzücken. Kommt es daher, daß es Kritiker gibt, die

sagen, daß mein Stil eher dem Kopfkissenbuch als dem Genji Monogatari
etwas zu verdanken hat? Es mag sein, daß die renga und haikai späterer
Zeiten mit dem sprachlichen Ausdruck im Kopfkissenbuch mehr gemeinsam

haben als mit dem des Genji. Trotzdem gibt es keinen Zweifel, daß

die spätere Literatur nicht das Kopfkissenbuch, sondern das Genji Monogatari

verehrte und zum Vorbild nahm.

Motoori Norinaga (1730-1801) erwies sich als großer Entdecker der
Schönheit des Genji Monogatari. In seinem Genji Monogatari lama no

Ogushi (Derfeine Juwelenkamm des Genji Monogatari)18 schrieb er: «Unter
den vielen monogatari ist es dies eine, welches besonders hervorragt und

geglückt ist ; im ganzen gesehen hat es weder vorher noch nachher

seinesgleichen. Zunächst ist bei den vorangehenden älteren monogatari si-

18. Motoori Norinaga, bedeutendster Japanologe seiner Zeit, Eiferer für die Shintö-

Wiederbelebung und Verkünder des «Wegs des Tennö-Reiches». Sein Kommentarwerk
Genji Monogatari Tama no Ogushi wurde 1796 in 9 maki vollendet.



l6 YASUNARI KAWABATA

cherlich keines zu entdecken, das mit so tiefer innerer Beteiligung
geschrieben wurde. In keinem dieser monogatari ist der Begriff von
,mono no aware'19 so delikat und tief zum Ausdruck gebracht worden.
Die späteren dagegen haben alle die Art des Genji Monogatari gänzlich

nachgeahmt... und stehen weit hinter ihm zurück. Nur dieses

monogatari ist von einer Tiefe ohnegleichen und wurde in allen Dingen mit
innerer Teilnahme geschrieben. Ganz abgesehen von einer überall

glücklichen Wortwahl, ist nicht nur der mit den vier Jahreszeiten
wechselnde Anblick des Himmels, die Eigenart der Bäume und Pflanzen

und dergleichen treffend beschrieben, sondern vor allem werden
auch Männer und Frauen, ihr Aussehen, ihre Gemütsart in allen Einzelheiten

genau auseinandergehalten, und daß man sie sich vorstellt, als

sei man wirklichen Menschen begegnet, wird einem weniger klaren
Pinsel nie erreichbar sein. Im allgemeinen glaube ich wirklich, daß es

weder in Japan noch in China, weder in vergangenen noch in künftigen
Zeiten ein Werk gab oder geben wird, das sich in der Beschreibung der
menschlichen Gefühlswelt mit dem Genji Monogatari messen könnte.»

«Weder in vergangenen noch in künftigen Zeiten», schrieb Norinaga

; in der Vergangenheit, das war ja selbstverständlich, aber auch in
der Zukunft? Man kann annehmen, daß sein Übermaß an Begeisterung
ihn zu diesen Worten veranlaßt hat. Leider jedoch hat Norinaga mit
seiner Voraussage ins Schwarze getroffen, denn bis auf den heutigen

Tag ist in Japan noch kein Prosawerk erschienen, das dem Genji

Monogatari gleichkäme. «Leider» - ist es wohl recht, mit solchen Wörtern
leichthin zu spielen? Doch stehe ich darin nicht allein. Als Angehöriger
eines Volkes, das seit 950 oder iooo Jahren ein Genji Monogatari
besitzt, warte und hoffe ich darauf, daß ein Murasaki Shikibu ebenbürtiger

Schriftsteller erscheinen möge.

19. Der Begriff des «mono no aware», die Ästhetik der äußersten Empfindsamkeit, der

zarten Verwunderung über einen heiteren Frühlingsmorgen oder auch über einen trüben

Herbstabend, machte für Motoori die Essenz des Genji Monogatari aus. Siehe vor allem die

Einfuhrung in O.Benl, Tsurezuregusa oder Aufzeichnungen aus Mußestunden, 1940, S. 19—29.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT I7

Rabindranath Tagore*0, den man den Dichterheiligen aus Indien

nennt, sagte in einem Vortrag, als er Japan besuchte : «Alle Völker
haben die Pflicht, sich selbst der Welt zu offenbaren. Nichts hervorzubringen

kann man als nationale Sünde bezeichnen, es ist schlimmer als

der Tod und wird nie von der Menschheitsgeschichte verziehen. Völker

sollten das Höchste, was in ihnen liegt, der Menschheit darbieten.
Und dieses Höchste umfaßt auch die Fülle, mit welcher die edle Seele,

die den Reichtum eines Volkes ausmacht, die unmittelbaren Teilbe-
dürfnisse übersteigt und von sich aus die Verantwortung anerkennt, die

übrige Welt zur Teilnahme am kulturellen Geist des eigenen Landes

einzuladen.» Er sagte auch : «Japan brachte eine Kultur von vollendeter
Form hervor und entwickelte die Fähigkeit, in der Schönheit die

Wahrheit und in der Wahrheit die Schönheit zu schauen.»

Das Genji Monogatari erfüllt auch heute noch die Pflicht des Volkes,

von der Tagore hier spricht, in viel vollkommenerer Weise, als wir das

tun, und wird sie wohl auch in Zukunft weiterhin erfüllen. Das darfuns

freuen, aber muß es uns nicht zugleich auch traurig stimmen?

II

Japan «... entwickelte die Fähigkeit, in der Schönheit die Wahrheit
und in der Wahrheit die Schönheit zu schauen, und ich denke, es ist die

Aufgabe eines von außen Kommenden, wie ich es bin, Japan dies wieder

in Erinnerung zu rufen. Japan hat zweifelsohne etwas klar Umrisse-

nes und Vollkommenes zustande gebracht. Was es ist, kann ein Ausländer

leichter verstehen als die Japaner selbst. Es ist unverkennbar etwas
für die ganze Menschheit Wertvolles. Und es ist etwas, das unter vielen
Völkern allein Japan, nicht etwa nur aus einfacher Anpassungsfähigkeit,
sondern aus den innersten Tiefen der Seele hervorgebracht hat21.»

20. Rabindranath Thakür (Tagore), Dichter, Dramatiker und Philosoph, 1861-1941.
Er erhielt 1913 als erster Asiat den Nobelpreis für Literatur.

21. Unser Text folgt hier der japanischen Übersetzung aus dem Englischen von Frl.
Köra Tomiko.



l8 YASUNARI KAWABATA

Diese Worte stammen aus einem Vortrag mit dem Titel : «Der Geist

Japans», den Rabindranath Tagore während seines ersten Besuches

1916 an der Keiö-Universität gehalten hat. In jenem Jahr war ich noch

ein Mittelschüler unter dem alten Schulsystem, aber ich erinnere mich
auch heute noch, daß ich in der Zeitung das Bildnis des Dichters in großer

Aufmachung sah : eine Gestalt wie die eines Heiligen, mit dem

buschigen langen Haar, dem langen Schnurrbart und Kinnbart, hoch

aufragend in seinem frei herabfallenden indischen Gewand, und dem starken

und durchdringenden Leuchten seiner Augen. Das weiße Haar

wallte beidseits der Stime breit und weich herab, die Schläfenhaare waren

so lang wie die Barthaare und setzten sich über die Wangen bis in
den Kinnbart fort. Dieses Antlitz glich demjenigen eines östlichen
Weisen alter Zeiten und prägte sich dem Knaben, der ich damals war,
tief ein. Und da sich unter Tagores Schriften Sachen finden, die in
einem leichten, auch einem Mittelschüler zugänglichen Englisch geschrieben

sind, las ich einiges davon.

Tagores Reisegruppe ging in Köbe an Land und bestieg dann den Zug
nach Tokio. Tagore soll darüber später seinen Freunden erzählt haben :

«Als wir im Bahnhof von Shizuoka ankamen, empfing mich dort eine

Priestergruppe mit Weihrauch und Händefalten. Da hatte ich erstmals

das Gefühl : das ist Japan und wäre beinahe in Freudentränen
ausgebrochen.» Es scheint sich dabei um die Begrüßung von ungefähr zwanzig

Mitgliedern des buddhistischen Shisei-(«Vier Gelübde»-)Vereins aus

Shizuoka gehandelt zu haben. Tagore besuchte Japan später noch zweimal,

zusammen also dreimal. Auch im Jahr nach dem großen Kantö-
Erdbeben kam er wieder nach Japan (1924). «Die ewige Freiheit der
Seele findet sich in der Liebe, das Große im Kiemen, das Unbegrenzte
in den Fesseln der Form.» Das waren Tagores Grundgedanken.

Wenn ich von Shizuoka rede, so kommt mir in den Sinn, daß ich

jetzt gerade dabei bin, in meinem Hotel auf Hawaii den «neuen Tee»

aus der Shizuoka-Präfektur zu kosten. Es ist neuer Tee, gepflückt in der
88.Nacht. Der 88.Tag nach Frühlingsanfang fiel dieses Jahr (1969) auf



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT I9

den zweiten Mai, und in Japan wird von altersher dieser während der
«88.Nacht» gepflückte Tee für so glückverheißend und köstlich gehalten,

daß man sagt, er sei ein Wundermittel für ewige Jugend und langes

Leben, gegen Krankheit und Unheil.

In der 88. Nacht, wenn der Sommer naht,
sprießen auf Feldern und Bergen die jungen Blätter hervor.
Sind das nicht Teepflückerinnen, die man da sieht? -
Über krapproten Ärmelbändern Schilfgrashüte.

So lautet das sehnsuchtsvolle Lied der Teepflückerinnen, das überall

gesungen wird und einen die Jahreszeit empfinden läßt. In den Dörfern mit
Teepflanzungen ziehen vomMorgengrauen des 89. Tages an alleMädchen

zusammenhinaus undpflücken die neuen Teesprossen. Sie tragen die
dunkelblaue Kasuri-Tracht mit den roten Bändern und Schilfgrashüte22.

Ein Freund, dessen Heimatort in der Shizuoka-Präfektur liegt, ließ

mir den Tee durch ein Geschäft in Shizuoka mit Luftpost zuschicken.
So kam der am 2 .Mai gepflückte neue Tee am neunten in Honolulu an.

Sogleich bereitete ich mir sorgfältig ein bißchen davon zu und genoß
den Duft des japanischen Maianfangs. Es war dies nicht der beim Teeweg
verwendete gemahlene Pulvertee, sondern der grüne Blättertee. Auch

jetzt noch wählt man bei der Teezeremonie für usu- und koicha23 den

Pulvertee je nach Zeitpunkt und persönlichem Geschmack aus; es

gehört zur Tee-Etikette, daß der erste Gast den Gastgeber nach dem

Namen des Tees fragt, denn die Händler, die den Tee verarbeiten, versehen

ihn mit allerhand eleganten Namen. Und dann - das mag wohl auch

für Kaffee und Schwarztee zutreffen —, kommt im Duft und Geschmack
des aufgegossenen grünen Tees die Persönlichkeit und Gesinnung dessen

zum Ausdruck, der ihn zubereitet hat. Der Sencha-Teeweg23, der

22. Kasuri («gesprenkeltes Muster») entsteht durch ein kompliziertes technisches
Verfahren («Ikattechnik»), wobei das Muster in der Kette, im Einschlag oder auch in beiden
abgebunden wird. Mit den roten, auf dem Rücken gekreuzten Bändern werden die Kimonoärmel

bei der Arbeit aufgebunden.
23. Usucha und koicha, der «dünne» und der «dicke» Tee, finden beide in der Form von

Pulvertee Verwendung. Usucha wird aber von den Blättern jüngerer, koicha von denjenigen
älterer, mit Strohmatten überdeckter Teesträucher hergestellt. Auch die Art des Zubereitens



20 YASUNARI KAWABATA

während der Edo- und Meijizeit als Literaten-Liebhaberei Anklang
gefunden hatte, wird zwar heutzutage vernachlässigt; aber abgesehen von
der zeremoniellen Pflege selbst, sind für die richtige Zubereitung des

grünen Tees nochimmer eine bestimmte Geschicklichkeit, Übung und
die rechte Gesinnung nötig.

Da ich den neuen Tee freudigen Herzens zubereitet hatte, entfaltete

er einen milden Duft wie von einer runden Lieblichkeit. Auch ist das

Wasser von Honolulu sehr gut. So tauchten, während ich auf Hawaii
den neuen Tee kostete, vor meinen Augen die Teefelder von Shizuoka

auf, die sich über viele Hügel hinziehen. Zwar bin ich durch jene
Gegend des Tökaidö2* gewandert, aber die Teefelder, die mir jetzt vor
Augen stehen, habe ich von den Zügen der Tökaidö-Linie aus gesehen.
Es sind die Teefelder morgens und abends, wenn das schräg einfallende

Licht der Morgen- oder Abendsonne tiefe Schattentäler zwischen die
Reihen der Teesträucher wirft. Die niedrigen Gestalten der Teesträucher

reihen sich aneinander, ihr Blätterwuchs ist üppig, und die Farbe -
die der jungen Blätter ausgenommen — ist von einem tiefen Grün, das

fast bis zum Schwarz zu reichen scheint. Deshalb sind auch die Schatten

zwischen den Sträucherreihen sehr dunkel weggekrochen. Am Morgen
scheint das Grün leise zu erwachen und am Abend leise zu entschlafen.

Einst schienen mir, als ich abends aus dem Zugfenster schaute, die Tee-
felder auf den Hügeln wie eine Herde blaugrüner Schafe sanft zu
schlummern. Das war die alte Tökaidö-Linie, bevor man mit der neuen
(Shinkansen) in drei Stunden von Tokyo nach Kyoto raste.

Die neue Tökaidö-Linie mag zwar die schnellsten Züge der Welt
haben, doch ist der zauberhafte Ausblick vom Fenster bei dieser Schnel-

und Trinkens sind bei usucha und koicha verschieden. Für das Trinken von sencha werden

junge Blätter der ersten Ernte von nicht mit Strohmatten überdeckten Teesträuchern mit
heißem Wasser übergössen. Diese Art des Teetrinkens kam erst während der Edo-Zeit auf
und entwickelte sich ebenfalls zu einem eigenen «Teeweg».

24. Ursprünglich einer der sieben Bezirke der altjapanischen Territorialverwaltung,
wurde der Tökaidö seit dem Mittelalter auch Name für die wichtige Landstraße längs der
pazifischen Küste, die Kyoto mit dem Osten (Tokyo) verbindet.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 21

ligkeit weitgehend verlorengegangen. Von den Fenstern der alten
Tökaidö-Linie aus und bei der früheren Geschwindigkeit gab es zahlreiche

Szenerien, die, wie die Teefelder von Shizuoka, meine Augen auf
sich zogen und zum Nachsinnen verlockten. Darunter war es die
Landschaft von Orni - wenn der Zug von Tokyo her in die Shiga-Präfektur
einfährt -, die mir den lebhaftesten Eindruck machte und mich am
tiefsten rührte.

Es ist dieses Orni, wovon Bashö schrieb :

Scheidender Frühling i Yuku haru o

mit den Leuten von Orni Orni no hito to

trauerte ich ihm nach. oshimikeru.

Jedesmal, wenn ich im Frühling in die Gegend von Omi komme, erinnere

ich mich sicher an dieses haiku und bin erstaunt über Bashös

Entdeckung von Schönheit, als wären meine eigenen Gefühle in diesem

einen Gedicht enthalten.
Und doch habe ich es auf meine eigene, eigenwillige Weise ausgelegt.

Es kommt öfters vor, daß man Gedichte oder gar Erzählungen, die

man bewundert, an sich zieht, ganz in sich aufnimmt und nach eigenem
Belieben würdigt. Ja, es ist sogar die Regel, daß man sich um die
Absichten des Autors, um das Wesen des Werkes sowie um Forschungen
und Rezensionen von Gelehrten und Kritikern nicht kümmert,
sondern sich vielmehr davon entfernt und das Werk ohne Kenntnis dieser

Dinge aufnimmt. Das gilt auch für die Klassiker. Wenn der Autor einmal

den Pinsel hingelegt hat, dringt das Werk mit seinem Eigenleben in
den Leser ein. Wie er es zum Leben erweckt oder umbringt, ist dem

jeweiligen Leser überlassen, und der Autor kann ihn nicht zur
Verantwortung ziehen. «Was man vom Schreibtisch weglegt, ist Altpapier!»
Auch bei diesem Ausspruch Bashös liegen die Bedeutung, als er ihn
niederschrieb, und die Bedeutung, in der ich ihn hier zitiert habe, schon

weit auseinander.



22 YASUNARI KAWABATA

Selbst beim haiku «Yuku haru o Orni ...» hatte ich vergessen, daß es in
der Sammlung Sarumino2* enthalten ist. Ich fühle darin einfach nur
«Ömi im Frühling» oder «Frühling in Ömi». Es vermittelt mir diese

Empfindungen. In meinem Ömi im Frühling, meinem Frühling in Ömi
breiten sich die warmgelben Rapsblütenfelder aus und reihen sich die

Rengesö26-¥e\cler in zartem Violettrot aneinander. Und der Biwasee ist
da unter den Dunstschleiern des Frühlings. In Ömi gab es viele Raps-
und Rengefelder. Aber was mich mehr noch als dies rührt, ist die
Tatsache, daß mit der Einfahrt in Ömi sich die Landschaft vom Fenster aus

zu derjenigen meiner Heimat verwandelt. Die Umrisse der Berge werden

weicher und die Gestalten der Bäume zierlicher. Die ganze
Landschaft wird zarter, anmutiger. Wir erreichen die Schwelle von Kyoto,
da liegt Kyoto schon; man ist in die Kinki-, in die Kinai-Region2?
eingefahren. Hier sind Literatur und Kunst der Heian- oder Fujiwara-Zeit
(794—1192), das Kokinshû28, das Genji Monogatari, das Makura no söshi

beheimatet. Mein eigener Heimatort liegt in der Nähe des Akutaflusses,
der im Ise Monogatari29 besungen wird, aber da es nur ein unansehnliches

Bauerndorf ist, halte ich auch das nur eine halbe oder ganze Stunde

entfernte Kyoto ein bißchen für meine Heimat.
Im Kahala Hilton Hotel in Honolulu kam ich erstmals dazu, den

Kommentar, den Yamamoto Kenkichi in seinem Buch Bashö (195^6)

2 c. Sarumino (Der Affenmantel), die wichtigste Haikai-Sammlung der Bashö-Schule, 1691
erstmals in Kyoto herausgegeben. Das haikai «yuku haru 0» steht am Ende des 4. Kapitels und
ist wahrscheinlich im Frühling 1690 entstanden.

Siehe Bruno Lewin, op. cit., S. 26rjf. Auch Horst Hammitzsch: «Das Sarumino, eine

Haikai-Sammlung der Bashö-Schule. Ein Beitrag zur Poetik des Renku», Nachrichten der

Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens, Nr. 77/78 (19 ce), S. 22-37, 44-60.
26. Rengesö, Astragalus Sinicus L.
27. Die früheren Provinzen (Yamashiro, Yamato, Kawachi, Izumi, Settsu) rund um die

kaiserliche Hauptstadt Kyoto.
28. Kokin(waka)shü, Sammlung (japanischer Gedichte) aus alter und neuer Zeit, die erste der

21 offiziellen, «auf kaiserlichen Befehl ausgewählten» Gedichtsammlungen, 905 (—914?)

kompiliert.
29. Erzählungen aus Ise, die früheste der sogenannten «Verserzählungen», Verfasser

unbekannt, Mitte des 10. Jh.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 23

zum haiku «Yuku haru o Orni no hito to oshimikeru» gibt, genau zu studieren.

Als Bashö dieses haiku schrieb, scheint er nicht auf der Tökaidö-
Straße gewandert, sondern von Iga^o her nach Ötsu in Ömi gekommen
zu sein. Im Sarumino stehen bei diesem haiku die einführenden Worte :

«Auf die Wasser des Sees schauend und dem Frühling nachtrauernd.»
Und es soll auch noch eine von Bashö selbst geschriebene Einleitung
gegeben haben : «Als wir bei Karasaki in Shiga« ein Boot zu Wasser ließen
und die Leute [da] vom Abschied des Frühlings sprachen.» Wie die Zeile

«mit den Leuten von Ömi» andeutet, scheint Bashö auch hier irgendwelche

persönliche Beziehungen gehabt zu haben. Doch sei es mir
erlaubt, allein den passenden Abschnitt aus dem Kommentar von Yamamoto

Kenkichi zu zitieren :

«Im Kyorai-shö32 findet man zu diesem Gedicht die folgende Überlieferung.

,Der Meister [Bashö] sprach: Shöhaku33 hat als Kritik geäußert,
daß <Ömi> auch <Tamba>3+ und <yuku harm ebensogut <yuku toshb sein

könnte. Was hältst du davon? Kyorai antwortete : Shöhakus Kritik trifft
nicht zu. Wenn die Wasser des Sees neblig sind, so paßt es, um den

Frühling [in Ömi] zu trauern. Und besonders an diesem Tag [als das

Gedicht geschrieben wurde]. Der Meister sprach: Genau so ist es. Auch
die Alten haben in dieser Provinz [Ömi] den Frühling kaum weniger
geliebt als in der Hauptstadt [Kyoto] selbst. Und Kyorai erwiderte : Dieses

Ihr Wort dringt mir ins Herz. Falls Ihr am Jahresende in Ömi gewesen

wäret, hättet Ihr etwa dieses Gefühl gehabt? Oder falls Ihr
Abschied vom Frühling in Tamba stattgefunden hätte, so wäre es von
vornherein ausgeschlossen gewesen, daß diese Empfindung entstehen konn-

30. Die alte Provinz Iga, südlich der Ömi-Region. Iga war die Heimatprovinz Bashös.

31. Karasaki liegt wenige Kilometer nördlich von ötsu im früheren Distrikt Shiga.

32. Kyorai-shö (Die Analekten des Kyorai), bedeutende Poetikschrift der Bashö-Schule,
vermutlich um 1700 von Bashös Schüler Mukai Kyorai (16CI-1704) verfaßt.

Siehe Bruno Lewin, op. cit., S. 27rff. ; Donald Keene, «Conversations with Kyorai», in:
Anthology ofJapanese literature, Penguin Edition 1968, S. 36iff.

33. Esa Shöhaku (16J0-1722), Dichter-Arzt aus ötsu in Ömi, gehörte ebenfalls der
Bashö-Schule an.

34. Frühere Provinz nordwesdich von Kyoto.



24 YASUNARI KAWABATA

te. Wie wahr ist es, daß eine [bestimmte] Landschaft [zu bestimmter

Zeit] die Menschen zu rühren vermag Der Meister sprach : Du,
Kyorai, du bist einer, mit dem man überfuga3* reden kann/ Und er
[Bashö] war besonders erfreut.»

«Weiterhin - so schreibt Yamamoto Kenkichi - findet man im
Abschnitt Nachterzählungen im Päonienpavillon des Fukurö nikki36, unter
dem Datum 1698, 7. Monat, 12.Tag, die gleiche Stelle, und als

Abschluß sind da die folgenden Worte Kyorais hinzugefügt : ,Füryü3* ist eine

Sache, die sich an ihrem Ort von selbst ergibt/ Und Shikö fügt bei:
,Dieser <Ort> ist etwas, das man kennen muß/»

Sowohl bei der Entdeckung von «füryü», das heißt von vorhandener

Schönheit,wiebeimEmpfindendieserentdecktenSchönheit,wieauchbei
der schöpferischen Verarbeitung der empfundenen Schönheit, ist «ihr
Ort» (wie Kyorai sich oben ausdrückt) von wirklich großer Bedeutung.
Man darfwohl sagen, es handle sichum eine Himmelsgabe ; undwennman
diesen «Ort» auch tatsächlich als solchen zu «erkennen» vermag, so dürfte

man wohl von einem Geschenk des Schönheitsgottes sprechen.
Es scheint nur ein ganz schlichtes haiku zu sein, dasmit den Leuten von

Ömi dem scheidenden Frühling nachtrauert, aber die Tatsache, daß der

Ort «Ömi» heißt nud die Zeit «der scheidende Frühling» ist, darin liegt
Bashös EntdeckungundEmpfindungvon Schönheit. Setzt man einen ande-

renOrt, zumBeispielTamba, odereineandereZeit, zumBeispiel das

scheidende Jahr, ein, dann hat das haikunicht mehr dasselbe Lebenwie jetzt.

3 j. «Fuga» und «füryü» sind ästhetische Begriffe, die man nur in ihrer historisch bedingten,
inhaltlichen Entwicklung mittels Umschreibung und Erläuterung genügsam erklären könnte.
In der Poetik der Bashö-Schule gewannen sie — öfters in nahezu gleicher Bedeutung — erstmals

an Prägnanz. Gemeint ist die besondere Verknüpfung von Zeit- und Ortslosem mit
Zeit- und Ortsbedingtem durch das gestaltende Wirken des Dichters. Das sprachliche
Ergebnis dieses «füga/füryü»-ldeals, wobei Natur und dichterische Erfassung der Natur zur
höheren Einheit gelangen, könnte man schlechthin mit «Haikai-Dichtung» identifizieren.
Siehe z.B. lino Tetsuji, Bashö jiten, 19Ç9, S. 321-328; auch Önishi Yoshinori, Füga-ron,

1940 (4. Druck 1970).
36. Fukurö nikki (Das Eulen-Tagebuch), Reiseaufzeichnungen im Haikai-Stil des Kagami

Shikö (166J-1731), entstanden auf einer Reise nach Kyüshü (1698).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 2r

Scheidender Frühling
mit den Leuten von Tamba

trauerte ich ihm nach,
oder

Scheidendes Jahr
mit den Leuten von Ömi
trauerte ich ihm nach,

besitzen nicht denselben Klang wie :

Scheidender Frühling
mit den Leuten von Ömi
trauerte ich ihm nach.

Überdies wich ich während vieler Jahre etwas ab vom Sinne, den Bashö

diesem haiku gab, als er es schrieb, und interpretierte es in meiner eigenen,

eigenwilligen Weise. Trotzdem glaube ich in meiner Auffassung

vom «scheidenden Frühling» und von «Ömi» der Spur von Bashös

Gesinnung gefolgt zu sein. Auch wenn sich dies als Spitzfindigkeit oder

Unterstellung anhört, soll es mir recht sein.

Während ich über «diesen Ort», und vorher noch über die Teefelder

von Shizuoka sprach, hatte ich immerzu die zehn «Uji-Kapitel» des

Genji Monogatari im Sinn. Da Uj i und Shizuoka die zwei wichtigsten
Teeanbaugebiete Japans sind, scheint es eine selbstverständliche Assoziation
und etwas einfältig zu sein, daß ich an Uji denke, wenn ich von den

Teefeldern Shizuokas rede. Aber für mich, der ich in meinem Hotel in
Honolulu den Genji lese, ist dieses eine Wort Uji nicht nur ein Ortsname.

Es ist das Uji der zehn «Uji-Kapitel». Mit anderen Worten, ich

glaube, daß «der Ort» des dritten Geryi-Teiles, die letzten zehn der 54
Gery'i-Kapitel, kein anderer als «Uji» sein kann. Und daß der Name Uji
auch noch mit meinem Heimatgefühl verbunden ist, fügt eine delikate

Tönung hinzu. Murasaki Shikibu beschrieb Uji als «den Ort». Und eben

die Tatsache, daß sie auch bei Lesern späterer Generationen den
Eindruck zu erwecken vermag, es könne kein anderer Ort als Uji sein,

zeugt von ihrer Stärke als Schriftstellerin.



26 YASUNARI KAWABATA

Diese reißenden Mi o nageshi
Schnellen des Tränenflusses, namida no kawa no
in die ich mich stürzte, hayaki se o

wer hat ihren Lauf denn shigarami kakete

mit einem Pfahlwerk gehemmt? tare ka todomeshi.

Weder mich selbst Naki mono ni
noch andere Menschen hielt mi o mo hito o mo

ich für lebendig, omoitsutsu

der schon verworfenen Welt suteteshiyo o zo
hab ich noch einmal entsagt. sarà ni sutetsuru.

Das sind waka der Ukifune aus dem Kapitel «Schreibübungen»".
«Damals lebte in Yokawa ein besonders heiliger Mann, ein gewisser

Sozius soundso.» Dieser wundertätige Mönch aus Yokawa macht aufdem

Rückweg von Hatsuse, wohin er mit einem Adepten gewallfahrtet ist,
einen Abstecher nach Uji und rettet am Ufer des Ujiflusses der Ukifune
das Leben. Die waka entstehen nach ihrer Rettung, als sie sich ein wenig
erholt hat und sich mit Schreibübungen und dergleichen beschäftigt.

Der Adept, der nach Hatsuse mitgekommen war, und ein zweiter
Mönch ließen abends einen Mönch niedrigen Ranges «... eine Fackel
anzünden und begaben sich nach hinten, wo nie eine Menschenseele

hinkam. <Welch unheimlicher Ort>, dachten sie, als sie zwischen die
Bäume hineinspähten, die wie ein Wald aussahen. Da schien etwas
Weißes am Boden zu liegen.

<Was ist das dort?> Sie blieben stehen, fachten die Fackel heller an,
und als sie genauer hinsahen, war es eine menschenähnliche Gestalt.

<Ist das ein Fuchsgespenst? Wie widerlich! Wir werden es ausfindig
machen.)

als sie näher traten und das Wesen betrachteten, war es eine Frau

mit langen glänzenden Haaren, die sich an die wild wuchernden Wurzeln

eines mächtigen Baumes lehnte und bitterlich weinte -.»
37. Das 53.Kapitel (Tenarai — «Schreibübungen») des Genji Monogatari. Im zweiten waka

wird angedeutet, daß Ukifune nach ihrer Rettung vom Selbstmordversuch durch Ertrinken,
der Welt «noch einmal» entsagt, indem sie Nonne geworden ist.

38. Hoher Rang des buddhistischen Klerus, direkt unter dem Söjö («Bischof»).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 27

Wie seltsam, wie unangenehm! Ist sie von einem Fuchs verzaubert?
Sie rufen den Sözu aus Yokawa und zeigen sie ihm. Auch der Hauswärter

wird gerufen.
«<Seid Ihr ein Dämon, ein Gott, ein Fuchs, oder ein Baumgeist? Da

ein solcher Wundertäter zugegen ist, könnt Ihr Euch wohl nicht
verbergen. Offenbart Euch, offenbart Euch.)

Doch als er sie am Gewand faßte und zog, verbarg sie das Gesicht nur
noch tiefer und weinte heftiger.»

Ist es ein Baumgeist? Ist es gar das äugen- und nasenlose Gespenst, das

früher hier hauste? Er versucht ihr das Gewand vom Leib zu ziehen. Da

sinkt sie vornüber und weint laut heraus.

«Es sieht danach aus, als ob es ausgiebig regnen wollte. Wenn wir sie

so liegen lassen, wird ihr Leben bald zu Ende sein.» Und so entschließt

man sich, sie bis zur Umzäunung zu bringen.
Da bemerkt der Sözu : «Sie hat wahrhaftig menschliche Gestalt. Und

da wir alle sehen, daß noch Leben in ihr ist, wäre es grausam, sie ihrem
Schicksal zu überlassen. Ist es doch schon höchst betrüblich zuzuschauen,

wie ein im Teich schwimmender Fisch oder ein in den Bergen
röhrender Hirsch von Menschen gefangen wird und sterben soll, ohne daß

man ihm helfen kann. Das menschliche Leben aber, obwohl es nicht
lange dauern dürfte, müssen wir wertschätzen, auch wenn nur wenige
Tage verbleiben. Ob dieses Wesen nun von einem Dämon oder Gott
besessen ist, ob es von den Leuten verjagt oder von jemandem betrogen
worden ist, es ist jedenfalls ein Mensch, dem offenbar ein gewaltsamer
Tod bevorsteht. Es ist auf dem Punkt, wo Buddha es sicher retten wird.
Also wollen wir ihm sogleich einen Heiltrank eingeben und ihm zu helfen

suchen. Sollte es trotzdem sterben, so läßt sich nichts weiter tun.»
Nun wird die gerettete Ukifune «an einem verborgenen Ort, wo der

Lärm der Menschen nicht hindringt,, niedergelegt». Von ihrem Aussehen

heißt es: «Es war eine ungewöhnlich schöne junge Frau. Sie trug
ein Gewand aus weissem Damast und scharlachrote Hakama-Hosen. Ein
berückender Räucherduft ging von ihren Gewändern aus, und ihre gan-



28 YASUNARI KAWABATA

ze Erscheinung war von unaussprechlicher Vornehmheit.» Die jüngere
Schwester des Sözu, eine Nonne, kommt beinahe dahin, Ukifune für
die eigene verstorbene Tochter zu halten, die aus dem Jenseits in diese

Welt zurückgekehrt sei; sie tröstet und pflegt sie. Sie glaubt «einen
Menschen wie aus einem Traum zu schauen». «Sie kämmte eigenhändig
Ukifunes Haar.» Es kam ihr vor, «als sähe sie ein auf die Erde

herabgestiegenes wunderschönes himmlisches Wesen». «Ihr war noch seltsamer

zumute als jenem alten Bambusfäller, der die Kaguyahime
aufgefunden hatte.»

Doch genug damit Wenn man auf diese Weise das Kapitel
«Schreibübungen» nachvollzieht, so könnte man bis zum Tagesanbruch fortfahren.

Und ein fortlaufender Kommentar zu den zehn Uji-Kapiteln dürfte
wohl zwei, drei Jahre in Anspruch nehmen. Es bleibt mir also nichts
anderes übrig, als hier abzubrechen. Aber mich der kunstvollen Prosa

von Murasaki Shikibu überlassend, fallt mir der Name «Kaguyahime» in
die Augen. Damit möchte ich sagen, daß immer, wenn in späteren Zeiten

das Taketori Monogatari39 zur Sprache kommt, die Stelle aus dem

Genji -Kapitel «Bilderwettstreit» (E-awase) zitiert wird : «der alte

Bambusfäller, der Urahn der Monogatari ...». Und Murasaki Shikibu

schreibt im selben Kapitel*0 auch : «Oftmals blätterte sie zum Vergnügen

in der bebilderten Geschichte von Kaguyahime.» Und: «... ohne

vom Schmutz dieser Welt befleckt zu sein, ist das von Kaguyahime
ersehnte Schicksal, in die fernen Himmel emporzusteigen, wahrlich
grossartig.» «Der Himmel, zu dem Kaguyahime aufsteigen dürfte, ist für uns

in der Tat unfaßbar, und niemand kann etwas darüber wissen.» In
diesem Zusammenhang steht die erwähnte Stelle im Kapitel
«Schreibübungen» : «Ihr war noch seltsamer zumute als jenem alten Bambusfäller,

der die Kaguyahime aufgefunden hatte.»

39. Die Erzählung vom Bambusfäller, ältestes erhaltenes monogatari. Autor unbekannt, um

900 entstanden.

40. Dieses Zitat steht nicht, wie Kawabata meinte, im 17.Kapitel des «Bilderwettstreites»,

sondern im ic.Kapitel: Yomogvu («Das Yomogi-Haus»).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 29

«Es war einmal ein Mann, den nannte man den alten Bambusfäller. Er
bahnte sich einen Weg durch Felder und Berge, trug Bambus zusammen

und brauchte ihn für allerlei Geräte. Mit Namen hieß er Sanuki no

Miyatsukomaro. Eines Tages entdeckte er unter dem Bambus einen
einzelnen Stamm, der an der Wurzel glänzte. Als er mit Befremden nähertrat

und hinschaute, da glänzte es mitten im Bambusrohr. Und wie er
dies genauer ansah, befand sich darin ein nur drei Zoll großes
Menschenkind von außergewöhnlicher Schönheit. Der Alte sprach : <Ihr

befindet Euch im Bambus, den ich morgens und abends immer vor Augen
habe ; darum habe ich Euch erkannt. Es ist wohl so bestimmt, daß Ihr
zu meinem Kind werden sollt.) Er nahm es in seine Hände und trug es

nach Hause. Dort vertraute er es der Alten, seiner Frau, an und ließ es

aufziehen. Seine Schönheit war ohne Grenzen. Da es winzig klein war,
legten sie es in einen Korb und zogen es darin auf.»

Als ich diesen Anfang des Taketori Monogatari als Mittelschüler zum
ersten Male las, fand ich ihn wirklich schön. Da ich die Bambushaine in
Saga bei Kyoto oder auch die zur Zucht von Bambussprossen angelegten
Haine in der Gegend von Yamazaki und Mukömachi, die noch näher bei
meinem Heimatdorf liegen als Kyoto, gesehen hatte, dachte ich mir,
daß es eben in diesen Hainen aus einem schönen Bambusrohr geglänzt
habe und daß darin Kaguyahime gewesen sei. Als Mittelschüler hatte
ich keine Ahnung davon, daß das Taketori Monogatari sich auf eine
damals geläufige oder noch frühere Überlieferung und Erzählung stützte.
Ich glaubte vielmehr, alles sei dem Verfasser des Taketori, seiner

Entdeckung, Empfindung und schöpferischen Verarbeitung von Schönheit

zuzuschreiben, und ich zitterte beinahe vor Freude darüber, daß der
Einfall des Urahns der japanischen Erzählung, der ich mich auch widmen

wollte, so unsäglich schön war. Zudem faßte ich als Knabe das

Taketori auf als Anbetung der heiligen Jungfräulichkeit, als Preisung des

Ewig-Weiblichen und verfiel fast in ekstatische Verzückung. Liegt es an

einem Überrest dieses jugendlichen Gemüts? Jedenfalls wenn ich im
Genji Monogatari lese von «der Kaguyahime, die - unbefleckt vom



30 YASUNARI KAWABATA

Schmutz dieser Welt- in die fernen Himmel emporsteigt», oder davon,
daß «der Himmel, zu dem Kaguyahime aufsteigen dürfte, für uns in der
Tat unfaßbar ist», so kommt es mir vor, als ob ich auch jetzt noch diesen

Worten der Murasaki Shikibu etwas Eigenes beifüge, das über bloße
Rhetorik hinausgeht. Auch habe ich in Honolulu erneut die Deutung
von zeitgenössischen japanischen Literaturwissenschaftlern gelesen,
wonach die Menschen jener Epoche, als das Taketori Monogatari entstand,
darin ihre Sehnsucht, ihr Verlangen nach dem Unendlichen, Ewigen
und Reinen zum Ausdruck gebracht haben. Als Knabe fand ich es ebenfalls

besonders schön, wie die «nur drei Zoll große», winzige Kaguyahime

in einen aus Bambus geflochtenen Korb gelegt und darin aufgezogen
wird. Dies erinnerte mich an das vom Kaiser Yüryaku persönlich
verfaßte Lied, das erste Gedicht des Manyöshü*1 :

Oh, einen Korb,
einen hübschen Korb trägst du —

Oh, einen Spaten,
einen hübschen Spaten hältst du,
Mädchen, und sammelst Kräuter
auf diesem Hügel.
Laß mich wissen wo du wohnst,
sag mir deinen Namen
Der das Land Yamato,
das vom Himmel erspähte,

ganz unterwarf,
ich bin es

Der da herrscht,
ich bin es

Mir allein nenne sie,
dein Haus und deinen Namen.

Und ich pflegte mir die Körbe vorzustellen, welche die auf den Hügeln
KräutersammelndenMädchen in den Händen trugen. So ergab es sichwohl

41. Sammlung von zehntausend Blättern («von zehntausend Worten, aus zehntausend

Generationen») ; älteste japanische Gedichtsammlung, vermutlich zusammengestellt in der
2. Hälfte des 8. Jh. Sie besteht aus 20 Büchern (maki) und enthält etwa 4joo Gedichte :

vorwiegend Liebeslyrik, aber auch Naturlyrik und epische Dichtung. Kaiser Yüryaku regierte
angeblich von 4$6 bis 479.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 3I

von selbst, daß die als heilige Jungfrau zumMondpalast emporgestiegene
Kaguyahime mir auch die Tekona aus Mama in Erinnerung rief, das

Mädchen, das von vielen Männern umworben wurde, aber keinen erwählte,
sich in einen Brunnen*2 warf und starb. Es ist die Tekona aus Mama in
Katsushika, die im folgenden Lied aus dem Manyöshü*3 weiterlebt :

Hier sei das Grab rder Tekona aus Mama
in Katsushika,
so hörte ich zwar

doch das Grün der Zypressen
wird wohl dicht gewachsen sein,
und die Wurzeln der Kiefern
strecken sich weit aus

in der langen Zeit.
Ihre Geschichte aber
und ihren Namen
kann ich nicht vergessen.

Auch ich hab sie gesehen,
und will anderen davon sagen,
die Grabstätte
der Tekona aus Mama

in Katsushika.

Ich stelle sie mir vor,
die Tekona, wie sie es schnitt,
das wellengewiçgte Meergras
in der Bucht von Mama

in Katsushika.

Und auch:
Im Ostland,
wo die Hähne krähen,
wird eine Geschichte

42. Der Legende nach soll das Mädchen Tekona im Meer und nicht, wie Kawabata hier
schreibt, in einem Brunnen ertrunken sein.

43. Die Gedichte (Manyöshü, Buch 3, Nr.431-433) sind von Yamabe no Akahito (erste
Hälfte 8.Jh.); Mama lag im Distrikt Katsushika der früheren Provinz Shimösa (heute
Ichikawa-shi, Chiba-Präfektur).



32 YASUNARI KAWABATA

aus alten Zeiten
ununterbrochen bis heute

weitergegeben :

Tekona aus Mama
in Katsushika

trug am Hanfkleid
einen blauen Kragen,
trug einen Rock
aus reinem Hanf gewoben;
sie lief herum
barfuß und ungekämmten Haares,
und doch konnte keine
wohlerzogene Tochter,
in Brokat und Damast gehüllt,
neben diesem Mädchen bestehen.
Wenn sie dastand,
das Antlitz wie Vollmond,
lächelnd wie eine Blume,
eilten die Freier herbei
wie Sommerinsekten

angezogen vom Feuer,
oder Boote, hinrudernd zum Hafen.
«Nicht lange währt das Leben,
was soll ich tun?» —

Dir eigenes Los erwägend,
legte sich das Mädchen ins Grab
des wellenrauschenden Meeres.
Das war vor langer Zeit,
doch ist mir, als hätt'ich es

gestern erst gesehen.

Wenn ich den Brunnen

von Mama in Katsushika

betrachte, so muß ich
an Tekona denken,
die oft hier stand, Wasser zu schöpfen.**

Das Mädchen Tekona aus Mama scheint eine der idealen Frauengestalten

der Manyö-Zeit gewesen zu sein. Und Mushimaro schrieb noch ein

44. Manyöshü, Buch 9, Nr. 1807-1808, Gedichte von Takahashi no Mushimaro (erste
Hälfte 8. Jh.).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 33

anderes Langgedicht, diesmal über die Sage vom Mädchen aus Unai, um
das sich zwei junge Männer heftig stritten« :

als sie sich wetteifernd
gegenüberstanden, bereit,
sich selbst ins Wasser
oder auch ins Feuer zu stürzen,
sprach das Kind zur Mutter :

«Wenn ich die Männer
kämpfen sehe um meinetwillen,
die ich so jung bin,
wie könnte ich,
auch wenn ich am Leben bliebe,
je einem gehören?
Im Land der Toten
werde ich warten»,

so klagt sie und gibt sich selbst den Tod.

als die Geliebte
in großem Jammer verschied,
erschien sie in derselben Nacht
dem Jüngling aus Chinu
im Traum, und er folgte ihrer Spur.
Zurückgeblieben,
hob der Jüngling aus Unai
den Blick zum Himmel
und schrie laut auf;
er warf sich zur Erde,
zähneknirschend vor Wut.

dann griff er zum Schwert...

und so eilen beide Jünglinge ebenfalls in den Tod.

Da traten ihre Sippen zusammen,
und als Zeichen für die Ewigkeit,

4$. Manyöshü, Buch 9, Nr. 1809-1811 ; Unai gehört heute zum Gebiet von Ashiya,
Hyögo-Präfektur.



34 YASUNARI KAWABATA

um es der fernen Nachwelt kundzutun,
errichteten sie
das Grab des Mädchens in der Mitte
und beidseiten
die Jünglingsgräber.
Zwar hab ich sie nicht gekannt,
doch als ich dies hörte,
war es mir, als seien sie
soeben verstorben,
und weinend schluchzte ich auf.

In meiner Jugend zogen mich in der klassischen japanischen Literatur
zunächst solche Prosawerke wie das Genji Monogatari und das Makura no

söshi aus der Heian-Zeit an. Erst hinterher las ich Werke wie das

vorangehende Kojiki (712) oder das nachfolgende Heike Monogatari (Anfang

13. Jh.) und weiter auch die Werke des Saikaku (1642-1693) und Chi-
kamatsu (1653-1724). So sollte man meinen, ich hätte auch bei der
Poesie zum Beispiel das Kokinshû aus der Heian-Zeit gelesen. Aber nein,
ich las zuerst das Manyöshü aus der Nara-Zeit. Das lag wohl weniger daran,

daß ich es selbst gewählt hatte, es entsprach vielmehr der damaligen

Zeitströmung. Die Sprache des Kokinshû ist sicher weniger schwierig als

die des Manyöshü, aber das letztere Werk ist für junge Leute verständlicher

als das Kokinshû oder das Shinkokinshü*6, und es wirkt lebendiger.
Wenn ich heute darüber nachdenke, scheint es eine ziemlich grobe

Annäherung, aber es bringt mich auf die nicht uninteressante Frage, ob

ich etwa bei der Prosa weiblichen Stil (taoyameburi) und bei der Poesie

männlichen Stil (masuraoburi) bevorzugt habe. Jedenfalls, da ich so mit
dem Besten in Berührung kam, wird es richtig gewesen sein. Vom

Manyöshü zum Kokinshû — dieser Übergang birgt wohl sehr verschiedene

Aspekte in'sich. Es mag zwar wieder eine grobe Annäherung sein,
aber bei dieser Formel drängt sich mir oft als Gedankenverbindung
der Wandel von der Jömon- zur Yayoi-Kultur auf. Es ist die Zeit der

46. Shinkokin(waka)shü, Neue Sammlung (japanischer Gedichte) aus alter und neuer Zeit, die
achte offizielle Gedichtsammlung, im Jahre i2or kompiliert.



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 3c

irdenen Gefäße und der Tonfiguren. Wenn die Jömon-Gefäße und

-Figuren den männlichen Stil vergegenwärtigen, so vertreten diejenigen

der Yayoi-Zeit den weiblichen Stil. Indessen soll dabei auch
erwähnt werden, daß die Jömon-Kultur sich über einen Zeitraum von
nicht weniger als fünftausend Jahren erstreckt hat.

Der Grund, warum ich hier so unvermittelt die Jömon-Kultur hervorhebe,

ist der, daß ich mich frage, ob nicht gerade die Schönheit dieser

Epoche zurgrößten undneustenEntdeckungundEmpfindung japanischer
Schönheit nach dem Krieg geführt hat. Fast alle diese Tongefasse und

-figuren lagen unter der Erde und wurden ausgegraben. Es handelt sich
also um die Entdeckung von Schönheit, die vorhanden war, obwohl sie

unter der Erde vergraben lag. Natürlich wußte man auch vor dem Krieg
von dieser Schönheit der Jömon-Kultur ; aber es ist doch erst die
gegenwärtige Nachkriegsperiode, in der diese Schönheit im Begriff ist, voll
bestätigt und weit herum verbreitet zu werden. Eine fast fremde, ja
unheimliche Schönheit, entsprungen aus den vitalen Lebenskräften des

ursprünglichen japanischen Volkes, wird erneut ins Blickfeld gerückt. -

Ich bin auf den Seitenwegen der Assoziation vom Genji-Kapitel
«Schreibübungen» abgekommen, und es scheint kaum möglich zu sein,

zum Genji zurückzukehren. Und doch möchte ich noch einmal die
Worte des Sözu aus Yokawa, als er Ukifune retten wollte, zitieren :

«Es ist schon höchst betrüblich zuzuschauen, wie ein im Teich
schwimmender Fisch oder ein in den Bergen röhrender Hirsch von
Menschen gefangen wird und sterben soll, ohne daß man ihm helfen
kann. Das menschliche Leben aber, obwohl es nicht lange dauern dürfte,

müssen wir wertschätzen, auch wenn nur wenige Tage verbleiben.
Ob dieses Wesen nun von einem Dämon oder Gott besessen ist, ob es

von den Leuten verjagt oder von jemandem betrogen worden ist, es

ist jedenfalls ein Mensch, dem offenbar ein gewaltsamer Tod bevorsteht.

Es ist auf dem Punkt, wo Buddha es sicher retten wird. also

wollen wir ihm zu helfen versuchen. Sollte es trotzdem sterben, so läßt
sich nichts weiter tun.»



36 YASUNARI KAWABATA

Umehara Takeshi interpretierte diese Stelle wie folgt*7: «Ukifune

war sicherlich ein Wesen, das von einem Dämon oder Gott besessen,

von den Menschen verworfen oder von jemandem betrogen wurde und

keinen Ausweg wußte ; sie war ein Mensch, der den Weg des Lebens

nicht mehr gehen konnte, sondern dem nur noch ein gewaltsamer Tod

übrigblieb. Aber Buddha rettet gerade solche Menschen. Dies ist in der

Tat der Kern des Mahäyäna-Buddhismus. Von einem Dämon oder Gott
besessene, in unentrinnbare irdische Begierden verstrickte Menschen,
die den Weg zum Leben verloren haben und ihr Selbst demTod anheimgeben

müssen, gerade solche Hoffnungslose werden durch Buddha

gerettet. Das ist nicht nur der Kern des Mahäyäna-Buddhismus, sondern

scheint auch der feste Glauben der Murasaki Shikibu gewesen zu sein.»

Und in der Annahme, daß der Prototyp des Sözu von Yokawa der Sözu

Eshin von Yokawa, das heißt Genshin, der Verfasser des Ojöyöshü*8 sei,

geht Umehara so weit, zu fragen, ob «Murasaki Shikibu in den zehn

Uji-Kapiteln diesen Genshin, den hervorragendsten Intellektuellen
seiner Zeit, nicht herausforderte», ob «sie nicht ganz scharf den Widerspruch

zwischen Genshins Lehre und seinem Leben witterte und die

Pfeile ihrer Kritik darauf richtete». Und was den Menschen, der von
Buddha erlöst werden kann, anbetrifft, so «scheint Murasaki Shikibu
deutlich sagen zu wollen, daß dieser Mensch nicht ein wunderkräftiger
Priester wie Genshin, sondern viel eher eine sündige, törichte Frau wie
Ukifune sein dürfte».

Das Genji Monogatari endet damit, daß Murasaki Shikibu Ukifune
bemitleidet, sie ruhig in reine Bereiche hinüberleitet und so einen zarten

Nachklang hinterläßt. An diesem Punkt fühle ich, daß ich noch nicht
einmal angefangen habe, von der Schönheit des Genji Monogatari zu

sprechen. Ich möchte aber nicht vergessen zu erwähnen, daß ich an vie-

47. In seinem Jigoku no shisö (Gedanken über die Hölle), 1967, S. 126—128.

48. Genshin, 942-1017; sein öjö yöshü (Sammlung wichtiger Aussagen zur Erlösung) aus

dem Jahre 98 c gehört zu den grundlegenden Schriften der Sekte des «Reinen Landes»

(Jödo-shü).



DAS VORHANDENSEIN VON SCHÖNHEIT 37

len Stellen auch durch die ausgezeichneten Genji-Studien von amerikanischen

Gelehrten auf dem Gebiete der japanischen Literatur, wie
Edward Seidensticker, Donald Keene und Ivan Morris, aufgeklärt worden
bin. Vor zehn Jahren wurde mir an einem Bankett des britischen PEN-
Clubs der Platz neben Arthur Waley (i889-1966) zugewiesen, dem

Übersetzer, der den Genji in die Klasse der Weltliteratur emporgehoben

hat. Es ist mir unvergeßlich geblieben, wie es uns irgendwie
gelang, miteinander zu reden, zuerst durch gebrochenes Japanisch und
Englisch, und dann durch Austauschen von geschriebenen japanischen
und englischen Sätzen. Als ich ihm sagte, wie sehr ich hoffte, daß er
nach Japan komme, antwortete Waley, er gehe nicht hin, weil es ihn
enttäuschen würde.

«Ich glaube, daß Ausländer den Reiz des Genji Monogatari besser
verstehen als die Japaner selbst.» Es war Donald Keene, der mich
überraschte mit diesen Worten*». «Der tiefe Eindruck, den die Lektüre der

englischen Übersetzung des Genji Monogatari auf mich machte, war der
Grund, warum ich das Gebiet der japanischen Literatur betrat. Ich
glaube, daß Ausländer den Reiz des Genji Monogatari besser verstehen
als die Japaner selbst. Die Sprache des Originals ist schwierig und nicht
leicht zu verstehen. Es gibt zwar mehrere Übertragungen ins moderne

Japanische, wie diejenige von Tanizaki«0. Weil sie aber versuchen,

möglichst das Kolorit des Originals beizubehalten, verwenden sie

zwangsweise viele Wörter, die in der modernen Sprache nicht vorkommen.

Die englische Übersetzung braucht sich nicht um solches zu
kümmern. Liest man das Genji Monogatari auf Englisch, so ist es wirklich von
einer überzeugenden Aussagekraft. Ich bin der Meinung, daß dem

Amerikaner des 20. Jahrhunderts der Genji-Roman psychologisch
näher steht als die europäische Literatur des 19.Jahrhunderts. Und das

49. In der Spalte «Sanroku seidan» («Gelehrtengespräche am Fuße des Berges») des
Shinano Mainichi Shimbun, 16. 8.1966.

ro. Tanizaki Jun'ichirô, 1886-1965; die dritte und letzte Fassung seiner Genji-Übertra-
gung erschien 196 c.



38 YASUNARI KAWABATA

kommt daher, weil die Personen so äußerst lebendig beschrieben sind.

Fragt man, welches älter sein könnte, das Genji Monogatari oder das

Konjiki yasha*1, so wäre man geneigt, den letzteren Roman bei weitem
als den älteren zu betrachten. Dadurch, daß im Genji die Menschen

wirklich leben, ist es ewig frisch, und sein Wert bleibt unverändert.
Obwohl Zeitalter und Lebensweise im Genji verschieden sind vom
Amerika des 20. Jahrhunderts, ist das Buch doch keineswegs schwer zu
verstehen. Es gibt sogar in New York Mädchen-Colleges, die das Genji

Monogatari in die Kurse für Literatur des 2o. Jahrhunderts aufgenommen

haben*2.»

Ich verspüre in Keenes Worten, wonach «Ausländer [den Reiz des

Genji] besser verstehen [als die Japaner]», ein Echo von Tagores Aussage

: «Was Japan zustande gebracht hat, kann ein Ausländer leichter
verstehen als die Japaner selbst», und ich denke daran, welch ein Glück im
Vorhandensein und in der Entdeckung von Schönheit liegt.

f
Ci. Der goldene Yaksha, Roman von Ozaki Köyö (1867-1903), 1897 erschienen.

cl. Bei dieser Aussage von Keene (man sehe dazu auch seinen Waley-Aufsatz in Landscapes

and portraits, appreciations ofJapanese culture, 1971, S. 330—337) bleibt indessen die Frage, ob

Waleys unbestrittene Meisterschaft im Bereich des Englischen den eigentlichen Genji nicht
allzusehr und allzulang überschattet hat.


	Über das Vorhandensein und die Entdeckung von Schönheit

