Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 28 (1974)

Heft: 2

Artikel: Symbolik des Buddhismus

Autor: Zimmermann, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146394

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SYMBOLIK DES BUDDHISMUS

HEINZ ZIMMERMANN*

Wer iiber die Symbolik des Buddhismus sprechen soll und dafiir die
Zeit eines einzigen Vortrages zur Verfiigung hat, muB zunichst den Mut
verlieren. Denn erstens hat diese Religion im Verlaufe von zirka 2500
Jahren eine iiberaus reichhaltige Symbolik hervorgebracht, und zwei-
tens stehen die buddhistischen Sinnbilder fiir Vorstellungsinhalte, die
dem Nichtbuddhisten oder dem nicht buddhismuswissenschaftlich Ge-
bildeten nicht vertraut sind. Was aber ware mit einem diirftig erklir-
ten Symbol fiir einen noch diirftiger erklarten Sachverhalt anzufangen?
So wire Thnen denn mit einer bloB aufreihenden Gegeniiberstellung
von Sinnbild und versinnbildlichtem Gegenstand in den weitaus mei-
sten Fillen kaum sonderlich gedient, zumal die einschlifernde Wirkung
eines solchen Vorgehens kaum zu vermeiden ist.

Es wird von groferem Nutzen sein, wenn Sie und ich die Miihe von
lingeren Ausfithrungen auch iiber den versinnbildlichten Gegenstand
jeweilen auf uns nehmen, wenn von einem bestimmten Symbolwert die
Rede ist; dies wird uns leichter die Moglichkeit geben, eins aus dem
anderen heraus zu verstehen. Das heiBt allerdings, daB die Anzahl der
Sinnbilder, iiber die wir heute abend sprechen kénnen, sehr beschrinkt
ist. Ich hatte, damit nicht alles in einem Zuviel untergehe, eine Aus-
wahl zu treffen. Dabei ist mir nun der Umstand zu Hilfe gekommen,
daB sich das Thema des nichsten Vortrags dieser Reihe mit dem Thema
des heutigen doch in weiten Teilen deckt. Er wird die Symbolik des
Lamaismus behandeln. Ich halte es daher fiir angebracht, die sehr spe-
zielle Symbolik der buddhistischen Spitzeit der Referentin des nich-
sten Vortragsabends zu iiberlassen, und mich auf die Besprechung eini-
ger der wichtigsten Sinnbilder der frithen und mittleren Zeit, sowie

* Wortlaut eines Vortrages, den der Autor, Lehrbeauftragter firr Indologie an der

Universitit Ziirich, am 7. Dezember 1972 im Rahmen eines Vortragszyklus iiber die
Symbolik der &stlichen Religionen gehalten hat. Red.



86 HEINZ ZIMMERMANN

von deren Herkunft und Bedeutung zu beschrinken. Dies scheint mir
um so mehr gerechtfertigt, als einerseits die Verhiltnisse in der Friih-
zeit trotz aller Schwierigkeiten noch einigermaBen iiberblickbar sind,
andrerseits aber die Kenntnis der friihbuddhistischen Symbole fiir die-
jenigen der buddhistischen Spitzeit eine unabdingbare Voraussetzung
bilden.

Symbole sind Zeichen, die fiir denjenigen, der sie kennt, in knapper
und einprigsamer Weise auf einen ihm ebenfalls bekannten Sinnzusam-
menhang hindeuten; dabei bietet die duBere Beschaffenheit des Zei-
chens im allgemeinen keinen direkten oder miihelos erkennbaren Hin-
weis auf die Natur des im Zeichen reprisentierten Sinnzusammenhan-
ges. Symbole stehen fiir alle erdenklichen Gegebenheiten, fiir erhabene
so gut wie fiir triviale; sie helfen uns zum Beispiel im Alltag, banale,
wenn auch oft komplizierte Fakten rasch und irrtumslos zu erfassen;
ich erinnere Sie nur an die Rolle der Symbole im StraBenverkehr. Wir
haben uns aber mit religiésen Sinnbildern zu befassen, und da sind es
zur Hauptsache die entriickten, die erhabensten Gegebenheiten, wel-
che in den Menschen das Bediirfnis nach Veranschaulichung und den
Wunsch nach einer Art von Besitz in Form eines greifbaren Gebildes
entstehen lassen.

Im Weltbild des frithen Buddhismus ist eine Anzahl von Fakten zu
verzeichnen, die fiir das Denken, Empfinden und Streben der dama-
ligen Buddhisten von iiberragender Bedeutung waren. Sie waren fiir
eine symbolhafte und damit wenigstens im Gebilde faBbaren Darstel-
lung geradezu ausersehen, und zwar eben deshalb, weil sie dem ver-
niinftigen Nachdenken und Forschen nicht zuginglich, weil sie ungreif-
bar waren, und weil es somit dem geistig wenig oder gar nicht Trai-
nierten iiberaus schwer fallen muBte, sie in ihrer alles durchdringenden
und kultwiirdigen Erhabenheit als etwas selbstverstindlich Vorhande-
nes hinzunehmen. Es wire aber falsch, in den Symbolen, das heiBt in
der Erschaffung von UnfaBbarem aus irdischem Material, nur den Hap-
pen zu sehen, den eine unter sich einige Elite dem religiosen FuBvolk



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 87

hinwirft: Auch der geistig Hochstehende glaubte an die den Symbolen
innewohnende Macht, Abwesendes in verschliisselter Form zu verge-
genwirtigen., Man wird fiir die Friihzeit des Buddhismus, das heif,
grob gesagt, fiir die spitere Halfte des ersten vorchristlichen Jahrtau-
sends, vor allem drei dieser erwihnten Fakten herausgreifen diirfen: 1.
Das Nirvana, als das unvorstellbare, allen Worten entzogene letzte Ziel
eines jeden Anhingers der buddhistischen Religion; 2. Der Tathagata
(Tathagata ist eine schwer zu verstehende und noch schwerer zu iiber-
setzende Ehrenbezeichnung, deren sich der Buddha stets bediente, wenn
er von sich selber sprach. Im Deutschen wird sie nicht unzutreffend mit
«Vollendeter» wiedergegeben), also der Buddha, als Stifter der Religion,
als Aufzeiger des einzig méglichen Weges zum Nirvana, und als Verkiin-
der jenes Weltgesetzes, das in unabwendbarer Weise alles weltliche und
auBlerweltliche Geschehen bestimmt; und schlieBlich 3. eben jenes
Weltgesetz selbst, namlich der allesbeherrschende Dharma, zu dessen
Erkenntnis der Tathagata «aufgewacht» (sanskrit: buddha-) war, und
der in seinem Munde Wortgestalt angenommen hatte. Es ist dabei als
merkwiirdig hervorzuheben, da8 beim Dharma schon in iltesten Teilen
der buddhistischen Texte die seltsame Tendenz festzustellen ist, mit
der Gestalt des Tathagata zu verschmelzen.

Es ist uns nun, aus den verhiltnismaBig friihen Zeiten des Bestehens
der buddhistischen Religion, hauptsichlich ein Objekt bekannt, das
wir, in unserer abendlindischen Ausdrucksweise, das frithbuddhisti-
sche Symbol schlechthin nennen diirfen. Seine Wirkkraft war so mach-
tig, daB sie auch spiterhin, wahrend der ganzen langen Entwicklung der
buddhistischen Religion, nie erloschen ist. Hinsichtlich seiner dufleren
Form hat es allerdings betrichtliche Verinderungen erfahren, aber es
ist immer, und zwar bis in die neueste Zeit hinein, einer der bedeu-
tendsten buddhistischen Symboltriger geblieben. Sie werden erraten
haben, wovon ich spreche: von einer ganz bestimmten Art von Bau-
werken, deren ilteste noch erhaltene Exemplare, wenigstens in ihrem
Kern, noch auf die Zeit des Kaisers Asoka, das heit auf die Zeit des



88 HEINZ ZIMMERMANN

dritten vorchristlichen Jahrhunderts, zuriickgehen. Solchen Bauwer-
ken sind Sie sicher alle schon begegnet, und wire es nur beim Durch-
blittern der Bildtafeln eines der zahlreichen Binde, die von Indiens
Kunst und Architektur handeln. Auch die indische Bezeichnung dafiir
werden Sie kennen: Ich meine den Stipa. In ihm haben die drei Ele-
mente, die ich eben genannt habe, eindrucksvoll Gestalt angenommen.
Der Stiipa vertrat den auf unsagbare Weise ins Nirvana entschwunde-
nen Meister ; er kann somit als Materialisation sowohl des Tathagata als
auch des Nirvana gelten. Gleichzeitig ist aber, wie wir noch sehen wer-
den, auch der Dharma, das buddhistische Weltgesetz, in ihm vergegen-
wartigt,

Mit der duBeren Form des Stiipa werden wir uns nicht lange aufzu-
halten haben. Es handelt sich dabei im Prinzip um eine massive, oben
etwas abgeplattete Halbkugel. Der Terminus dafiir lautet auf Sanskrit
anda, «Ei»; moglicherweise ist damit auf das Welten-Ei angespielt,
welches in den Vorstellungen der Inder seit alters her eine Rolle ge-
spielt hat. Auf dem obersten Punkt der Halbkugel erhebt sich, inmitten
eines quadratischen Steingitters (der Vedikd), ein kurzer Pfosten mit
drei flachen Schirmen (‘Chatra). Das Gitterviereck nimmt auch-haufig
die Form eines Kastens an, der die Bezeichnung Harmika trigt, und der
von drei oder mehr iibereinander vorkragenden Platten iiberdacht ist.
Die Schirme haben die Funktion eines Wiirdezeichens; Ehrenschirme
sind in Indien bekannte Insignien der Konigswiirde. Auch im Falle des
Stiipa ist die Ehrenschirmreihe durchaus als Baldachin fiir einen Triger
hoher Wiirden zu verstehen, was deutlich auf den Umstand hinweist,
daB die Buddhisten im Stiipa nicht einfach ein symboltrichtiges Bau-
werk, — zwar symboltrichtig, aber eben nur Bauwerk —, sondern (unter
anderem) eine Person gesehen haben, nimlich eben diejenige des im
Nirvana erloschenen, in keiner Gestalt mehr existierenden Tathagata.

Die Herkunft des Stipa ist noch immer nicht ganz sicher geklart.
Immerhin wird mit einiger Zuversicht angenommen, daf3 er den in pra-
historische Zeiten zuriickgehenden Typus des Tumulusgrabes und des-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 89

sen monumentale Form, das mit einem groBen halbkugeligen Hiigel ge-
kennzeichnete Fiirstengrab, fortsetzt. Dieses Grabmal hitte sich, so
nimmt man an, schon frith zu einem allgemeinen Gedenkmonument
entwickelt, welches die Buddhisten ihren Zwecken angepaB3t und als
Hauptsymbol sowie als Mittelpunkt sakraler Bauten iibernommen hit-
ten. Andrerseits ist auch erwogen worden, ob man sich am Anfang der
Stiipaentwicklung eine runde Hiitte zu denken habe, ob er vielleicht
urspriinglich die Grabhohle der arischen Chefs gewesen sei, oder ob
man die Weiterentwicklung einer Hiitte fir den vedischen Feuerritus
vor sich habe. Zu dieser Idee hat hauptsichlich die Harmika, der vierek-
kige Kasten auf dem Gipfel der Stiipahalbkugel, die Anregung gegeben;
man hat sich gefragt, ob die Harmika anfinglich eine Art von Kamin ge-
wesen sei. Wie dem auch sei, am wahrscheinlichsten tont doch die An-
sicht, der Stiipa habe sich aus einem Grabtumulus entwickelt; Fou-
cher, Finot, Burnouf und andere Autoren dachten sich dabei den vedi-
schen Typ des Grabtumulus als Ausgangspunkt der Entwicklung. Dafiir
spricht in erster Linie der Umstand, daB der Stipa tatsichlich auch ein
Grabmal iiber den sterblichen Resten heiliger Manner ist, sei es nun des
historischen Buddha, sonstiger buddhistischer Heiliger oder legendirer
Buddhas der Vergangenheit. In einem solchen Falle wurde der Stiipa
sariraka, «Gebein»-(Stiipa) genannt. Ein anderer Funktionstyp konnte
dagegen Gebrauchsgegenstinde, wie etwa eine Almosenschale, eines
Heiligen von der eben genannten Art in sich bergen. Dann lautete das
ihn qualifizierende Beiwort paribhogika, «Gebrauchsgegenstands»-
(Sttpa).

Das Bauwerk, von dem wir reden, war und ist in allen Verbreitungs-
gebieten des Buddhismus fast allgegenwirtig. Von seiner Haufigkeit
schon in frither Zeit kann man sich ein Bild machen, wenn man be-
denkt, daB vom indischen Herrscher Asoka berichtet wird, er habe
84 000 Stipas errichtet. Diese auerordentliche Hiufigkeit wire nur
schlecht zu erkliren, wenn man den Stiipa bloss als «<symbolischen» Ge-
denkbau mit hinweisendem Charakter gelten lieBe. Er war, wie schon



90 HEINZ ZIMMERMANN

angedeutet wurde, viel mehr. In der Tat trugen diese Gebilde aus Back-
stein und Mértel so viel Bedeutung in sich, daB sie wichtige Zentren
kultischer Verehrung bildeten.

Es fehlt in den heiligen Schriften des Buddhismus nicht an Hinweisen
auf eine eifrig betriebene Stiipaverehrung; in groBer Zahl sind sie zu
finden in den Texten, die dem groBen Fahrzeug zuzurechnen sind, und
die somit einer Zeit entstammen, die um einige Jahrhunderte spiter als
die uns im Augenblick interessierende Epoche anzusetzen ist. Es gibt
jedoch auch Hinweise darauf in denjenigen Texten, die allgemein als
die iltesten iiberlieferten kanonischen Schriften des Buddhismus gel-
ten, nimlich im Pilikanon. Einen der interessantesten Aufschliisse tiber
die Stpaverehrung, sowie auch iiber den Wert, der ihr in zustindigen
buddhistischen Kreisen beigemessen wurde, finden wir in einem der 34
Lehrtexte, die zum Dighanikdya, der «Sammlung der langen (Lehr-
texte)» zusammengestellt worden sind. Es handelt sich um das Mahapa-
rinibbanasutta, das «Grosse Lehrstiick vom endgiiltigen Nirvana (: des
historischen Buddha Sékyamuni)», das 16.Sutta der Sammlung. Der
Passus hat die Form eines Dialoges zwischen dem als Fragesteller auf-
tretenden Jiinger Ananda und dem Buddha, welcher in seinen Antwor-
ten die gewiinschte Aufklarung gibt; er lautet folgendermafen:

(Frage:) «Wie, Ehrwiirdiger, sollen wir (Mdnche und Jiinger) mit

den Gebeinen des Tathagata verfahren?» (Antwort:) «Lasset doch,

Ananda, den Kult fiir die Gebeine des Tathagata nicht euer Anliegen

sein! Ihr sollt doch fiirwahr, Ananda, um das wesentlichste Ziel be-

miiht und bestrebt sein. So sollt ihr leben und trachten, daf3 ihr dem
wesentlichsten Ziele mit Ernsthaftigkeit, Eifer und aufmerksamem

Geiste ergeben seid! Es gibt, Ananda, gelehrte Adlige, Brahmanen

und Privatleute, welche den Glauben an den Tathagata haben. Die

werden den Kult fiir die Gebeine des Tathagata besorgen.» (Frage:)

«Wie aber, Ehrwiirdiger, sollen denn (die Leute, die es angeht) mit

1. Dighanikaya, Ausg. der Pali Text Society, London 1908-11, Bd. II, S. 141ff. Nalanda-
Devanagari-Pali-Series (1948), Bd. II, S. 109ff.



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 91

den Gebeinen des Tathagata verfahren?» (Antwort:) «Genau so, wie

man mit den Gebeinen eines Weltenherrschers verfihrt, so ist mit

den Gebeinen des Tathagata zu verfahren.»

Auf Anandas neuerliche Frage, wie man denn mit den Gebeinen eines
Weltenherrschers verfahre, folgt als Antwort des Meisters eine bemer-
kenswert genaue Anweisung dariiber, wie die Leiche in verschiedene
Tiicher zu hiillen, in verschiedene Sirge zu legen, und schlieBlich auf
einem Scheiterhaufen aus wohlriechenden Hélzern zu verbrennen sei.
Wortlich fihrt der Buddha fort:

«An einer Kreuzung von vier groflen StraBen errichtet man dem

Weltenherrscher einen Stiipa. So, Ananda, verfihrt man mit den Ge-

beinen eines Weltenherrschers, (...) und genau so ist mit den Gebei-

nen des Tathagata zu verfahren. An einer Kreuzung von vier groen

StraBBen ist dem Tathagata ein Stiipa zu errichten. Diejenigen, welche

dort (als Kultgabe) eine Girlande oder wohlriechende Essenzen,

oder eine Einreibung mit Farbe anbringen, oder (sonstwie) ihre Ehr-
erbietung bezeugen, oder einen glaubenslauteren Sinn annehmen,
denen wird dies lange Zeit zum Wohl und zum Gliick gereichen.»

Der Text legt im Folgenden dem Buddha die Aussage in den Mund,
daB es vier Arten von Personlichkeiten gebe, die eines Stipa wiirdig
seien, namlich (die Reihenfolge ist diejenige, die der Text gibt): 1.
Der Tathagata, als das am hochsten stehende aller Wesen. Um seine
Position gegeniiber allen anderen, insbesondere aber gegeniiber der
nichstunteren, klar abzuheben, heilt er, gemiB einer iiberaus hiufig
anzutreffenden clichéhaften Formel, der «Heilige, vollkommen und
richtig Erwachte». 2. Der Pratyekabuddha, womit der Vertreter einer
speziellen Klasse von Buddhas gemeint ist, die wohl die Erleuchtung er-
langt haben, die aber nicht willens oder nicht in der Lage sind, ihre Er-
kenntnisse den Menschen zu verkiinden. Die eben genannte technische
Bezeichnung fiir diese Art von Erleuchteten 1aBt sich am ehesten mit
«Buddha fiir sich selbst» iibersetzen. 3. Der Jiinger (‘savaka) des Tatha-
gata, das heif3t ein Mann (von Frauen ist nicht die Rede), der sein Leben



92 HEINZ ZIMMERMANN

ausschlieBlich der Erreichung des vom Buddha gewiesenen Zieles ge-
widmet und in seinem Streben einen sehr hohen, wenn auch nicht den
hochsten Grad von Vollkommenbheit erreicht hat. Im Unterschied zu
den unter 1. und 2. genannten bendtigt der Jiinger auf seinem Weg zur
Heiligkeit allerdings die Unterweisung durch andere, die ihm voraus
sind. Als vierte Gruppe von stipawiirdigen Wesen wird schlieBlich der
Weltenherrscher genannt.

Der folgende kurze Abschnitt verdient ebenfalls noch mitgeteilt zu
werden, gibt er doch Auskunft iiber eine im Zusammenhang mit der
Stiipaverehrung wichtige Frage. Er ist wiederum dem Buddha in den
Mund gelegt und lautet :

«Welches aber, Ananda, ist der Grund dafiir, daB der Tathagata (...)

eines Stipa wiirdig ist? Viele Menschen, Ananda, nehmen einen

glaubenslauteren Sinn an, indem sie sich sagen: ,Dies ist des Erhabe-
nen Stiipa.‘ Diese (Menschen) gelangen, nachdem sie dort einen
glaubenslauteren Sinn angenommen haben, nach dem Zerfall des Lei-
bes, nach dem Sterben, in eine gliickliche Wiedergeburtssphire, in
die himmlische Welt. Dies ist der Grund dafiir, Ananda, daB der

Tathagata (...) eines Stiipa wiirdig ist.»

Genau dasselbe wird nun noch — in glelchlautenden Worten — mit
Bezug auf den Pratyekabuddha, vom Jiinger und vom Weltenherrscher
ausgesagt.

Fiir den uns interessierenden Zusammenhang kénnen wir dem Text-
stiick folgendes entnehmen: Kulthandlungen, die den Uberresten des
Tathagata oder eines anderen Verehrungswiirdigen, bzw. den dariiber
errichteten Stiipas gelten, sind nicht die Sache derer, die geistig am
hochsten stehen. Sie haben, so ist man versucht zu sagen, «besseres zu
tun». Andrerseits laBt das Textzeugnis doch keinen Zweifel daran,
daB schon in frither Zeit das Errichten von Stupas iiber Reliquien des
Buddha und anderer heiliger Manner nicht etwa fiir eine zu vernachlas-
sigende, wenn nicht gar belichelnswerte Spielerei, sondern fiir ein
durchaus einzuhaltendes Gebot gehalten wurde. Ferner: Stipavereh-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 93

rung bringt zwar den Kultausiibenden nicht dem letzten Ziel, dem Nir-
vana, niher; aber sie trigt doch einen nicht zu verachtenden vorliufi-
gen Heilsgewinn ein. GemaB dem auch im Buddhismus voll giiltigen
Karmagesetz ist die Kulthandlung eine heilbringende Tat, und wenn es
auch stimmt, daB der nach dem Letzten Strebende selbst noch die heil-
bringende Tat vermeiden muB, so hat der nicht so hoch Stehende doch
keinen AnlaB8, den Lohn einer leicht zu vollbringenden verdienstvollen
Tat zu verschmihen. Aus dem Text ist schlieBlich noch herauszulesen,
daB die Notwendigkeit der Errichtung von Stiipas mit deren Funktion
als zum Glauben anregende Mahnzeichen in Zusammenhang gebracht
wird. Unser Abschnitt aus dem Mahaparinibbanasutta verweist also den
Stipakult in die niedrigeren Schichten der Religionsgemeinschaft,
iiberlaBt ihn gewissermaBen der religiosen Verbraucherebene, aber er
billigt ihm doch unmiBiverstindlich eine verhiltnismiBig sehr hohe
Wirksamkeit zu.

Nun ist oft die Ansicht vertreten worden — und sie wird auch heute
noch gelegentlich geteilt —, der friihere Buddhismus, das heiBt derje-
nige der Jahrhunderte vor dem Aufkommen des Mahayana, etwa um die
Zeitwende, sei eine «Religion der Vernunft» gewesen, ausschlieBlich
auf Verinnerlichung gerichtet und allen AuBerlichkeiten, wie Kult-
handlungen, sowie auch jeder Art von magischer Haltung, abhold. In
der Tat sind im Palikanon Hinweise auf eine gegenteilige Mentalitit viel
seltener als selbst in den frithesten Schriften des Mahayana, und wenn es
sie auch unleugbar gibt, so gehen sie doch in der groBen Schriftmasse
leicht unter ; und wer einzig den Palikanon als letztgiiltigen Zeugen des
friihen Buddhismus gelten liBt, muB fast notwendigerweise zu der oben
genannten Ansicht kommen.

Wir haben aber, nicht zuletzt in Anbetracht der Stipabauten, die in
Indien aus noch vormahayanistischer Zeit iibriggeblieben sind, allen
Grund anzunehmen, daf3 das buddhistische religiGse Leben jener Epo-
che sich nicht darin erschopfte, daB weltfliichtige Monche in strengem
Eifer heilige Schriften studierten und in der Abgeschiedenheit sich den



94 HEINZ ZIMMERMANN

Versenkungsiibungen widmeten. Religise Betitigung wird sich viel-
mehr, in Indien wie iiberall sonst, und im Buddhismus genau wie in
jeder anderen Religion, auf verschiedenen Ebenen abgespielt haben;
eine ansehnliche Zahl von Verehrungshandlungen und Pilgerfahrten,
sowohl von offizieller wie auch von privater Seite veranstaltet, diirfte
den buddhistischen Alltag geprigt haben ; und ihre Ebene ist vielleicht
nicht einmal die niedrigste gewesen. Es stellt sich eben ganz allgemein
die Frage, inwieweit die Texte des Palikanons fiir die Vorstellungen
breitester Schichten von Buddhisten — die den Buddhismus als epoche-
machende Religion immerhin getragen haben — reprisentativ sind. Es
ist durchaus denkbar, und franzésische Indologen haben die Moglich-
keit ernsthaft und mit viel Scharfsinn erwogen, daB der Palikanon die
unnachgiebig orthodoxen Ansichten eines relativ kleinen, ménchisch-
puristischen Kreises widerspiegelt. Man hilt es auch nicht fiir ausge-
schlossen, daBB er der Niederschlag einer Art von monastischer Reak-
tion sei, einer Bewegung, die sich gegen Tendenzen gewendet habe,
welche innerhalb des Buddhismus lange vor der Zeit, da die heiligen
Schriften gesammelt und redigiert wurden, in Richtung auf das erst
spiter 6ffentlich hervortretende Mahayana hin gesteuert hitten. Indes,
die Erorterung dieser Probleme wiirde uns auf ein Gebiet fithren, iiber
welches in der Buddhismuswissenschaft die Meinungen noch immer ge-
teilt sind, ndmlich die Frage, wie man sich den sogenannten «urspriing-
lichen Buddhismus» vorzustellen habe ; ob und in welchem Malle das im
Pialikanon gebotene Bild einseitig und verfélscht sei, und inwiefern sich
der frithe Buddhismus von seinen spiteren Entwicklungsformen abge-
hoben habe. Fiir uns, die wir uns mit der theoretischen und prakti-
schen Bedeutung gewisser Symbole zu beschiftigen haben, ist nur die
eine Tatsache wichtig, daB sie spatestens zur Zeit des Kaisers Asoka,
also im dritten vorchristlichen Jahrhundert, einen sehr beachtlichen
Platz in den religisen Betitigungen der Buddhisten eingenommen
haben. Zwar gibt uns der offizielle Kanon des Theravadabuddhismus
dariiber nur sehr sparlichen AufschluB, doch wissen wir es auf Grund



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 9§

von archédologischen Fakten. Dariiber hinaus geben uns aber auch die
Inschriften und Edikte, die eben jener Kaiser A$oka an vielen Orten In-
diens hat anbringen lassen, mit aller wiinschbaren Zuverlissigkeit die
lebhafteste Kunde von den damaligen Gepflogenheiten religiéser Pra-
xis. Sie bringen uns einen Buddhismus nahe, der einen merkwiirdig
«volkstiimlichen» Gegensatz zu demjenigen bildet, der uns aus der un-
nahbar kiihlen Leidenschaftslosigkeit der Texte des Pilikanons entge-
gentritt.

Die Kult- und Verehrungshandlungen galten nun in jener frithen
Zeit, wie Sie vielleicht wissen, nicht den Kultstatuen irgendwelcher
Buddhas oder Gottheiten, wie dies in spiteren Epochen, nach dem Auf-
kommen des Mahayana, durchwegs der Fall war. Sie galten vielmehr
dem Stiipa, dem bedeutsamsten Symboltriger, den der damalige Bud-
dhismus geschaffen hatte. Es wurde schon angedeutet, daB3 im Stiipa
eine ganze Anzahl von Elementen, die in den Vorstellungen der dama-
ligen Buddhisten eine eminente Rolle gespielt haben, sichtbar und
greifbar in dieser Welt vergegenwirtigt sind; wir miissen uns davor
hiiten, in ihm ein Symbol, stehend fiir eine GréBe, zu sehen. Die Bedeu-
tung, welche ihm die Buddhisten aller Epochen beigemessen haben,
kénnen wir nur dann begreifen, wenn wir ihn als umfassenden Symbol-
triger mit pluralistischem Bedeutungswert verstehen.

Die Frage der Herkunft des Bauwerkes haben wir nun kurz gestreift,
und auch seine Wichtigkeit fiir die alltigliche buddhistische Praxis her-
vorgehoben; wir wollen uns im Folgenden den verschiedenen iiber-
weltlichen Werten zuwenden, die im Stiipa symbolhaft verwirklicht
sind.

Zunichst — und in erster Linie — ist der Stipa der mit Hilfe von Kon-
struktionsmagie und verbalmagischen Weihepraktiken vergegenwir-
tigte Tathagata; die Gebeine, die der Stiipakorper birgt, heilen dessen
Leben ; der Fachausdruck lautet dafiir auf Sanskrit jivita. Aber da wiren
wir schon bei einem Punkt angelangt, dessen Verstindnis uns eigentlich
Miihe macht. Es mutet doch seltsam an, da3 die Anhianger des Buddha



96 HEINZ ZIMMERMANN

einerseits ihrem nicht mehr in der Welt weilenden Meister ganz offen-
sichtlich Kulthandlungen entgegenbrachten, da3 sie aber andrerseits
ebenso offensichtlich darauf verzichtet haben, den zu Verehrenden
figiirlich darzustellen; dies jedenfalls fiir eine lange Zeitspanne. Sollte
dieser merkwiirdige Umstand einfach auf einen kuriosen Zufall zuriick-
zufithren sein, oder gar auf eine exotische Schrulle der Inder, hinter
welcher man gar nicht erst tieferliegende Griinde zu suchen braucht,
und die mit einem Achselzucken zu quittieren wire? Man hat verschie-
dene Erklirungen beildufigen Charakters fiir den Fall vorgebracht, und
die Indologie hat sich, obwohl gescheite, allerdings weniger einfache
Deutungen versucht worden waren, im allgemeinen damit begniigt. So
laBt zum Beispiel Etienne Lamotte noch in seinem 1958 erschienenen
Meisterwerk iiber die Geschichte des indischen Buddhismus die 1928
von Foucher vorgebrachte Ansicht als die einleuchtendste gelten.
Danach sei es seit den friihesten Pilgerfahrten iiblich gewesen, den
Wallfahrern kleine und billige Modelle zu verkaufen, welche die ent-
sprechenden heiligen Ortlichkeiten schematisch wiedergaben. Dabei
sei es aus rein praktischen Griinden viel leichter gewesen, den Buddha
durch irgendein Symbol darzustellen, das auf die mit dem Ort verbun-
denen denkwiirdigen Ereignisse der Vergangenheit hinwies. So sei es
eben die Gewohnheit gewesen, die, halb aus religiésen, halb aus indu-
striellen Griinden, fiir lange Zeit die korperliche Darstellung der
Hauptfigur als etwas Verbotenes habe erscheinen lassen. Es sei schlieB3-
lich — «contre toute vraisemblance», wie Foucher immerhin selbst sagt
— den indo-griechischen Kiinstlern vorbehalten gewesen, den plasti-
schen Prototyp des Buddha zu schaffen. Soweit Fouchers Erklirungs-
versuch; er ist geschickt, und vor allem besticht er durch seine Ein-
fachheit. Freilich, bei Lichte betrachtet, liuft er eigentlich auf eine
Reihe von elegant umschriebenen Vorwiirfen hinaus, nimlich — in
harte Worte iibersetzt — auf die Vorwiirfe der Bequemlichkeit und des
ideenlosen Festhaltens an einer mehr durch Zufall zustandegekomme-
nen unzulinglichen Tradition. Fouchers Meinung ist entgegengehalten



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 97

worden, da3 die Inder in jener frithen Zeit bereits Yaksa-Bildnisse ge-
habt hitten, die als Vorbilder fiir die figiirliche Darstellung des Buddha
hitten dienen kénnen ; die Yaksa-Bildnisse hitten spater ja auch tatsich-
lich als Vorbilder gedient, als die Zeit fiir die Schaffung der Buddhasta-
tue einmal reif gewesen sei.

In Darstellungen von Szenen aus fritheren Existenzen gékyamunis er-
scheint der kiinftige Buddha in den Fillen, da er als Mensch verkérpert
war, durchaus in menschlicher Gestalt, und unser Problem wire leicht
zu 16sen, wenn bei Darstellungen von Ereignissen aus der letzten Exi-
stenz des Meisters erst vom Momente von dessen Erleuchtung an, oder
wenn iiberhaupt erst im Falle des im Nirvana erloschenen Tathagata auf
eine figiirliche Darstellung verzichtet worden wire. Als Grund fiir die-
sen Verzicht kénnte man dann sehr wohl eine Art von heiliger Scheu
gelten lassen, ein Zuriickschrecken vor dem Versuch, den iiber alles
Verstehen, ja iiber das Nennen hinaus Wunderbaren abzubilden. Leider
miissen wir auch diese Erklarungsmaglichkeit fallen lassen, denn Sa‘tky-
amuni wird in allen Szenen, die seine letzte Existenz betreffen — so zum
Beispiel auch als neugeborener Bodhisattva —, nur mit Symbolen darge-
stellt.

In seinem 1935 erschienenen Werk Barabudur hat sich der franzési-
sche Indologe Paul Mus sehr eingehend mit dem seltsamen Fall auseinan-
dergesetzt, und wenn seine Ausfithrungen von der Indologie auch gele-
gentlich tibergangen oder als zu wenig einginglich beiseitegeschoben
worden sind, so macht es doch den Anschein, daB3 er das Problem
wenigstens im richtigen Lichte gesehen hat; und sein Erklirungsver-
such scheint mir vorldufig noch immer der Zutreffendste, jedenfalls der
am wenigsten Anfechtbare. Mus erhob gegeniiber der Denkweise Fou-
chers den Vorwurf, sie sihe die Bildlosigkeit des frithen Buddhismus als
Anomalie an; wer so argumentiere, bemiihe sich eigentlich die ganze
Zeit, eine Antwort zu finden auf die Frage: «Warum haben die indi-
schen Bildhauer nicht geschaffen, was sie doch erwartungsgemal hitten
schaffen sollen? Was hielt sie ab ?» — statt ernsthaft nach dem Grund zu



98 HEINZ ZIMMERMANN

suchen, der die Inder dazu bewog, ihren merkwiirdigen Symbolen den
Vorzug zu geben.

Mus hat sich unter anderem auf Werke von Silvain Lévi und der
Autoren Hubert und Mauss iiber Theorie und Funktion des brahmani-
schen Opfers berufen und geltend gemacht, daB3 es im alten Indien als
zweitrangig gegolten habe, iibermenschliche Potenzen, auch wenn man
ihnen den Anthropomorphismus nicht absprach, in menschlicher Ge-
stalt darzustellen. Eine Herbeibeschw6rung im magischen Modell sei
als viel hoher stehend und wirksamer angesehen worden. Das Fehlen
des Buddhabildes finde seine Erklirung nicht darin, da8 man aus irgend-
einem Grunde auf eine Darstellung verzichtet und sich mit Geringerem
begniigt hitte, sondern vielmehr in dem Umstand, daB die Buddhisten
— die ja trotz ihrer Zugehéorigkeit zu einer nichtorthodoxen indischen
Religion doch immer Inder waren — an einem Abbild zunachst gar nicht
interessiert gewesen seien; sie hitten, ganz im Gegenteil, eine Repri-
sentation ihres Meisters angestrebt, die hinsichtlich ihrer Wirksamkeit
einem gewohnlichen Bildnis weit iiberlegen gewesen sei. Nach Paul
Mus haben wir es also nicht so sehr mit einem Versagen der Phantasie
oder gar der Bildhauerkunst zu tun, als mit dem Sieg einer symbolisch-
magischen Denkweise und deren Kunst. So gesehen, wire die frithbud-
dhistische Bildlosigkeit — besser gesagt: das frithbuddhistische Bestre-
ben, Abwesendes in Symbole zu bannen — keineswegs eine isoliertes
Faktum. Ich nenne Thnen das Beispiel der FuBspur, die im vedischen
Ritualismus als magisch-symbolisches Mittel belegt ist; ein Kénig zum
Beispiel kann vernichtet werden, indem man seine FuBlspuren in alle
Winde zerstreut; die Liebe eines Midchens kann gewonnen werden,
indem man seine FuBspur wirksam behandelt. Das heilt: Wenigstens
fiir die Zeitspanne eines Zeremoniells steht die Spur fiir das Ganze. Sie
ist der Mensch; wer auf sie einwirkt, wirkt auf die Person ein, die
damit gemeint und vergegenwirtigt ist. Und wenn der neugeborene
Bodhisattva durch eine FuBspur dargestellt wurde, so hatte das nicht
nur hinweisenden, «symbolischen» Wert, sondern es wurde damit der



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 99

Buddha in einer ganz bestimmten Situation, namlich derjenigen des Ab-
schreitens der Himmelsrichtungen, was der Inbesitznahme des Alls
gleichkommt, gewissermaBen in die Welt geholt. Fiir die Inder war die
FuBlspur die auf einer zuginglichen Ebene behandelbare Spur eines
Wesens, das sich auf einer unzuginglichen Ebene bewegt und somit
direkt nicht behandelbar ist. Sie beschwort eine Gegenwart herbei,
aber es handelt sich dabei um eine iibernatiirliche Gegenwart, die den
normalen Existenzbedingungen nicht unterworfen ist.

Analog dazu verhilt es sich mit dem Stiipakorper; er vergegenwir-
tigt den Leib des Tathagata auf der Ebene der Menschen und macht ihn
damit zuginglich. Wie beim Ritus des Agnicayana mit Hilfe von in ganz
bestimmter Anzahl und nach strengsten Vorschriften geschichteten
Ziegeln der Leib des Prajapati in der Form des Feueraltars auf magi-
schem Wege recht eigentlich konstruiert wurde, ohne daf3 dabei im Ge-
ringsten die korperlichen Aspekte der Gottheit Wiedergegeben worden
wiren, so wurde — wie Paul Mus vermutet — im StGpakorper der Leib
des Tathagata in Form eines magischen Modells zusammengefiigt.

Nun gab es ja neben dem Stiipa noch eine Reihe von anderen symbo-
lischen Gebilden, welche die Kraft besa3en, den Buddhisten ihren Mei-
ster zu vergegenwartigen : Der leere Thron, das Rad, der Ehrenschirm,
das reiterlose Pferd, der heilige Feigenbaum und die FuBspur, von der
wir schon kurz gesprochen haben, hatten dieselbe Aufgabe zu erfiillen.
Allerdings, jedes dieser Gebilde, den Stiipa nicht ausgenommen, war in
seiner Vergegenwirtigungskraft beschrinkt; sie alle reprisentierten
den Buddha jeweilen nur in einer speziellen, besonders ausschlaggeben-
den Situation seiner Laufbahn. Daf} jedoch der Stiipa in der Gruppe der
genannten Symbole den obersten Platz einnimmt, kommt nicht nur in
der Wucht seiner duBleren Erscheinung zum Ausdruck, sondern auch
im Umstand, daB es unter ihnen das «abstrakteste» Gebilde ist; denn
alle iibrigen geben durch ihr Aussehen einen mehr oder weniger direk-
ten Hinweis auf die je besondere Szenerie, als deren Hauptfiguranten
sie den Buddha zu vertreten haben. Freilich, die Lage des speziell im



I00 HEINZ ZIMMERMANN

Stiipakorper verwirklichten Tathagata wire schwerlich durch irgend-
einen duBeren Formhinweis anzudeuten; denn es ist die Lage des im
Nirvana erloschenen Tathagata. Das Nirvana aber hat keine Gestalt, auf
die hinzuweisen wire, und auch der im Nirvana entschwundene Mei-
ster ist nicht mehr mit adiquaten Formen aufzuzeigen. So waren die
Buddhisten gezwungen, auf ein schon vorhandenes Formgebilde — eben
die Halbkugel — zuriickzugreifen und es mit den neuen Symbolwerten
zu fiillen. Mit dem Wert des im Nirvana Erloschenen ist aber derjenige
des Nirvana als eigene GréBe untrennbar verbunden : der Erloschene ist
von seinem Zustand nicht zu trennen. So mag der Stiipa, jedenfalls fiir
das einfachere Denken der Kultausiibenden, auch die Méglichkeit er-
offnet haben, dem unendlich fernliegenden Ziel des Nirvana wenigstens
im Ritual nahezukommen. Er wird fiir die Buddhisten in bezug auf
ihren entriickten Meister und das Nirvana grundsitzlich dasselbe gewe-
sen sein, was der Agnialtar fiir die Brahmanen in bezug auf das gleicher-
weise unzugingliche Brahman gewesen ist, nimlich eine mit magischen
Mitteln bewerkstelligte Konkretisierung, eine in dieser Welt durch
Wissende zustandegebrachte Kontaktstelle; ein Ort, welcher einen
temporiren Durchgang zu sonst nicht erreichbaren Ebenen gewihren
konnte. Das momentane Hiniiberwechseln auf die héhere Ebene wird
durch Ritualpraxis erwirkt; im Falle des Stipa durch den auch sonst
aus indischen religiosen Praktiken bekannten Ritus der Pradaksind, der
«Rechtsumwandlung».

Es laBt sich vermuten, daf3 der Stiipa neben den beiden genannten
GroBen Tathagata und Nirvana auch den Dharma, das vom Buddha ver-
kiindete Weltgesetz, vertrat. Allerdings sind diesbeziiglich nur indi-
rekte Schliisse moglich. Auszugehen ist dabei von der Moglichkeit, daB3
schon in den Vorstellungen frithbuddhistischer Zeit der Buddha und
der Dharma als identifizierbare Grofen angesehen wurden. Gewisse
Stellen im Palikanon lassen an eine solche Moglichkeit denken; beson-
ders aufschluBreich ist im Zusammenhang mit den hier behandelten
Fragen die allerdings selten gemachte Aussage, der Tathagata besitze



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS I01

einen Dhammakdya, einen Dharmaleib. Es wiirde uns viel zu weit fiih-
ren, den angedeuteten Problemkreis hier ausfiihrlich zu behandeln?;
zudem wiare damit ja die Richtigkeit der vorhin genannten Vermutung
nicht unmittelbar bewiesen. Aber wenn die Annahme stimmt — und es
gibt gute Griinde, sie fiir richtig zu halten —, da8 schon in den als alt
geltenden Palitexten die Gestalt des Tathagata dahin tendierte, mit
dem Dharma eine merkwiirdige Art von Einheit zu bilden, dann darf
immerhin die Moglichkeit in Betracht gezogen werden, daB der Stapa
als Reprisentant des entschwundenen Tathagataleibes gleichzeitig auch
dessen Dharmaleib verkdrpert hat. Was das nicht leicht zu interpretie-
rende Wort «Dharmaleib» betrifft, so wird es am verniinftigsten zu er-
kliren sein, wenn man es als Ausdruck einer ganz eigentiimlichen An-
schauungsweise versteht: fiir die Buddhisten schon der friihen Zeit galt
der nicht mehr faBbare Kérper (‘kdya) des Buddha als identisch mit dem
Gesamtbestand, mit dem «Haufen» (‘kdya) aller die Welt konstituieren-
den Einzelfaktoren (‘dharma), wozu natiirlich vor allem auch die Ge-
setzmiBigkeiten (‘dharma) zu rechnen sind, welche in ihrer Gesamtheit
das buddhistische Weltgesetz (dharma) ausmachen. Man hat fiir den Be-
griff Dharmakdya auch den Ausdruck «Verballeib» gebraucht, was
durchaus berechtigt ist, denn die vom Buddha erkannten GesetzmiBig-
keiten sind von ihm in Worte gefaBBt und verkiindigt worden. Doch
darf, wenn vom Verballeib gesprochen wird, nicht vergessen werden,
daB3 unter dem Begriff Dharmakdya grundsitzlich das Corpus der nicht
verbalisierten Dharmas zu verstehen ist; denn der Dharmaleib des
Tathagata besteht unabhingig davon, ob der Dharma verkiindet wird
oder nicht.

Die Vermutung, der Stiipa habe auch den Dharma vergegenwirtigt,
wird auBerdem gestiitzt durch die Tatsache, dal zur Belebung eines
Stipakorpers anstelle einer leiblichen Reliquie auch Teile des Dharma-
leibes, das heiBt heilige Texte oder Stiicke davon, eingelegt wurden.

2. Er gehort zu den Gegenstinden einer besonderen Untersuchung, die der Verfasser
in Arbeit hat.



102 HEINZ ZIMMERMANN

Ein weiteres Indiz fiir die Richtigkeit der Annahme liefern Berichte,
wonach der Kaiser Asoka nicht weniger als 84 000 Stiipas erbaut habe.
Wenn wir in Betracht ziehen, daB der Pilikanon, wie es hei3t, 84 000
Dharmaabschnitte (Dhamma-kkhandha) umfaBt, so diirfen wir uns Aso-
kas unerhorten Baueifer durch seinen Willen erkliren, die Prisenz des
Dharma in seinem Reiche auf rituellem Wege auch materiell verwirk-
licht zu sehen,

DaB3 noch ein weiterer Aspekt des Tathagata im Stiipakorper verehrt
wurde, lehren uns die eingangs erwihnten Ehrenschirme: Als Konigs-
insignien deuten sie darauf hin, daBB man im Tathagata auch den Cakra-
vartin sah, den Universalherrscher, allerdings nicht iiber die Welt, son-
dern iiber den Kosmos. Aber damit nicht genug; auch der Kosmos
selbst hat in den Stiipabauten, wiederum in Form eines magischen
Modells, irdische und damit besitzbare Gestalt bekommen. Die massiv
gebauten Korper enthalten in ihrem Innern ein System von Stiitz-
mauern, welche teils konzentrisch, teils radial verlaufen. Ihre Anord-
nung ist keineswegs bloB technisch bedingt ; sie folgt den Himmelsrich-
tungen und bildet im AufriB ein zwar von auBBen unsichtbares, fiir die
sakrale Wirksamkeit jedoch entscheidend wichtiges Diagramm, das uns
stark an die ausgekliigelten Mandalas der spiteren Zeit erinnert. In ihm
haben wir eine schematische Wiedergabe des Kosmos zu sehen, in wel-
cher die vier Himmelsrichtungen zur vollkommenen Figur des Kreises
geschlossen sind. Die dritte Dimension wird durch eine fiinfte Him-
melsrichtung angedeutet. Es ist diejenige, die vom Mittelpunkt des
Kreises aus nach oben weist; sie ist im Stiipa durch dessen Mittelachse
vertreten und représentiert im kosmischen Modell die Weltachse oder
den Weltberg Meru.

Damit hitten wir die hauptsichlichen Symbolwerte des altbuddhisti-
schen Stiipa in groben Ziigen besprochen. Meine Ausfithrungen verfolg-
ten dabei in erster Linie das Ziel, Ihnen darzulegen, daB3 der wohlbe-
kannte Kultbau fiir die Buddhisten nicht irgendein mehr oder weniger
belangloses Sinnbild fiir das oder jenes gewesen ist; da3 er ihnen viel-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 103

mehr, im Sinne einer magisch-symbolischen Gegenwart, alles war: der
Buddha, das Nirvana, der Dharma, der Kosmos und dessen Herrscher
in einem. Und wenn sie ihren Meister im Gedenken an eine der beson-
deren Situationen seiner irdischen Laufbahn zu verehren wiinschten, so
besaBen sie zu diesem Zweck eine Reihe von anderen, weniger umfas-
senden Symbolgebilden. Diese Gepflogenheit sollte sich erst indern
mit dem Aufkommen des figiirlichen Buddhabildes.

Damit ist das Stichwort fiir eine Erscheinung genannt, die, streng ge-
nommen, ebenfalls ins Gebiet der Symbolik gehort: das figiirliche Bud-
dhabild. Wir haben uns bemiiht, die Beweggriinde zu verstehen, wel-
che die Buddhisten veranlat haben mogen, den Stifter ihrer Religion
nicht in menschlicher Gestalt nachzubilden; jetzt mul} es uns zunichst
schwerfallen, verniinftige Griinde dafiir zu finden, dal um die Zeit des
ersten nachchristlichen Jahrhunderts das Buddhabild in ziemlich unver-
mittelter Weise auftaucht. Bis vor wenigen Jahrzehnten hat man, da
keine ilteren Darstellungen als diejenigen aus Gandhara bekannt
waren, die graeco-indischen Kiinstler jener Gegend als die einzigen
rechtmiBigen Urheber der Buddhastatue angesehen. Alle indischen,
und mit ihnen iiberhaupt sémtliche siid- und siidostasiatischen Buddha-
bildnisse gingen jedoch auf jene gandharischen zuriick; und da die
Gandhara-Kunst ein Erzeugnis der spithellenistischen Bildhauerkunst
ist, seien mithin die Buddhadarstellungen ganz Asiens letzten Endes
griechischen Ursprungs. Es ist zu verstehen, da} diese Meinung dazu
angetan war, hauptsichlich in Indien, aber nicht nur dort, heftige
Reaktionen auszulGsen; man wollte es nicht gelten lassen, da} es die
Griechen gebraucht habe, um die Inder auf die Idee zu bringen, den
Buddha in menschlicher Gestalt zu bilden, und sprach gelegentlich
sogar von Hellenomanie. Es bereitet nun in der Tat auch einige Miihe,
zu glauben, die Inder hitten irgend jemanden nétig gehabt, um von ihm
zu lernen, wie man menschliche Gestalten bildet; denn die ersten Bud-
dhafiguren waren durchaus «normale» menschliche Gestalten, und sol-
che hatten die Inder in Stein gehauen, lingst bevor sie daran dachten,



104 HEINZ ZIMMERMANN

den Buddha darzustellen. Dazu kommt, daB3 der Palikanon einen sehr
ausfiihrlichen und detaillierten Katalog der kérperlichen Merkmale des
Tathagata enthilt. Man kann also sagen, das Buddhabild existierte —
allerdings in sprachlicher Fixierung — lange Zeit bevor es in irgend-
einem Material nachgebildet wurde.

In den letzten Jahren kam ein weiteres Faktum denjenigen zu Hilfe,
die sich mit dem griechischen Ursprung der Buddhastatue nicht abfin-
den wollten: Es erwies sich, dal ungefihr gleichzeitig mit dem Er-
scheinen des gandharischen Buddhabildes — aufs Jahr genau lassen sich
die Statuen verstindlicherweise nicht datieren — in Mathura, im nord-
lichen Indien, ein Buddhabildnis geschaffen worden war, welches sich
stilistisch von demjenigen aus Gandhara so stark unterscheidet, daf3 an
eine direkte Abhingigkeit nicht gedacht werden kann. Damit fiel die
hellenistische Bildhauerkunst als einzige Urheberin dahin, Es miissen
also Griinde im Spiel gewesen sein, die in Indien und in Gandhira
gleichzeitig das Bediirfnis nach einer Buddhadarstellung in mensch-
licher Gestalt hervorgerufen haben. Aber was mochte denn fiir ein sol-
ches Bediirfnis verantwortlich sein? Denn bislang war ja nur die tran-
szendente bzw. transzendierte Gestalt des Meisters von Bedeutung ge-
wesen ; die Menschengestalt wollte man nicht, man wollte die Dharma-
gestalt, und die hatte man, wie wir gesehen haben, im Sttipa mit magi-
schen Mitteln verwirklicht gehabt. Ein «sentiment populaire», wie es
Etienne Lamotte in Anschlag bringt, kann nicht wohl allein fiir diese
Wendung verantwortlich sein. Es war zum vornherein zu vermuten,
daf3 das Auftauchen des Buddhabildes mit dem Aufkommen einer neuen
Form der buddhistischen Religion zusammenhingen muBlte; denn in
der Tat war zu eben jener Zeit das Mahayana in voller Entwicklung be-
griffen. Es brachte, neben einer Anzahl von anderen Neuerungen, auch
eine Wandlung in den Vorstellungen, die man sich iiber die Person des
Tathagata machte. Besonders deutlich kommen diese Vorstellungs-
wandlungen in einem der alten M-Y-Texte zum Ausdruck. Im Saddhar-
mapundarikasiitra, im Sttra vom «Lotus des guten Dharma», spielt



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 10§

offensichtlich noch immer der historische Buddha éékyamuni die
Hauptrolle. Er ist es, der seiner Gemeinde den Dharma verkiindet;
aber gikyamuni sagt dort von sich selbst, daB} er in unzihligen Verkor-
perungen zu unzihligen Malen den Dharma in zahllosen Welten ver-
kiindet habe und weiterhin verkiinden werde. Das will besagen, daf3 er
nur eine von unendlich vielen menschengestaltigen Manifestationen des
eigentlichen Tathagata sei.

Es ist in diesem Zusammenhang zu bemerken, daB auch der Palika-
non Vorginger des historischen Sékyamuni nennt; aber aus Griinden,
die wir im Vorigen kennengelernt haben, kommt die somit schon frii-
her im Keime angelegte Ansicht, da8 der irdische Buddha nur eine von
vielen menschlichen Manifestationen einer unverganglichen Instanz sei,
erst jetzt wirksam zum Durchbruch. Eine solche menschliche Verkor-
perung des ewigen Tathagata heiBt Nirmdnakdya, «Leib der Erschaf-
fung; Formungs-Leib», im Gegensatz zum héochsten und keinerlei
Formgesetzen unterworfenen Dharmakaya. Die Person Sékyamunis be-
sal also im Grunde gar keine menschliche Wirklichkeit; sie war ja
selbst nur eine Art Abbild gewesen, versehen mit den aus dem Kanon
bekannten spezifischen Merkmalen, den 32 «Merkmalen eines grossen
Mannes» (Mahdpurusalaksana). Jenes durchaus nicht menschliche,
jedoch in menschlicher Gestalt auftretende Abbild hatte den Dharma
eroffnet, hatte gewissermaflen zum Dharmakaya den Zugang ermdog-
licht. Was also sollte davon abhalten, aus irdischem Material ein solches
Bildnis, ebenfalls versehen mit den 32 Kennzeichen, kiinstlich herzu-
stellen? Wenn das Scheinbild des historischen Buddha einst den Dhar-
makaya reprisentiert hatte, so mochte auch das kiinstlich hergestellte
Scheinbild dasselbe tun, sofern man es nur mit dem nétigen Ritual ver-
lebendigte.

Es waren sicher diese neu konzipierten, immerhin im Verlaufe eines
langen Zeitabschnittes langsam herangereiften Ideen iiber die Natur des
auf Erden wandelnden éékyamuni, welche den HauptanlaB3, oder zu-
mindest die gewichtigste Rechtfertigung dafiir geliefert haben, daf3 es



106 HEINZ ZIMMERMANN

die Buddhisten ungefihr vom r1.nachchristlichen Jahrhundert an fiir
vertretbar, ja fiir empfehlenswert und fiir ebenso wirksam gehalten
haben, den Buddha in menschlicher Gestalt nachzubilden. Der in der
Welt erschienene Buddha war nichts weiter als eine Art von beliebig
wiederholbarem Scheinbild, man kann sagen, ein Symbol mit Repri-
sentationswert ; und der Nachbildung dieses menschengestaltigen Sym-
bols in irdischem Material stand von da an nichts mehr im Wege. Das
heiBt nun nicht, daB der Stiipa als Kultobjekt von jetzt an aufgegeben
worden wire; im Gegenteil, Stlipas wurden auch jetzt noch in grofBler
Zahl errichtet; und diese Art von Heiligtum hat, allerdings unter man-
nigfachen Verinderungen seiner duleren Form, seine Bedeutung wih-
rend der ganzen, langen Zeit des Bestehens der buddhistischen Religion
stets behalten. Da3 man vom Stiipa als Hauptkultobjekt eigentlich gar
nicht abkommen wollte, beweist der Umstand, daB einzelne Teile der
Buddhafigur mit einzelnen Teilen des Stiipa gleichgesetzt wurden ; eine
Buddhastatue war im Grunde ein Stiipa, und der Unterschied zwischen
den beiden doch sehr verschiedenen Formen galt als rein duBerlich.
Ausgehend von dieser neuen Interpretation fingen die Buddhisten in
jener genannten Epoche an, den historischen Buddha §5kyamuni in
einigen der wichtigsten Situationen seiner irdischen Laufbahn kérper-
lich darzustellen, und zwar handelt es sich dabei immer um dessen Nir-
manakaya, um den Leib seiner irdischen Erscheinungsform. Die haufig-
sten Vorlagen fiir figiirliche Darstellungen lieferten vorerst drei ent-
scheidend wichtige Szenerien aus dem Erdenleben gﬁkyamunis. Es sind
dies: erstens die Szene des Maravijaya, des Sieges iiber den Teufel der
Buddhisten ; zweitens die Szene, wihrend welcher der Buddha, nach
Erlangung der Erleuchtung, in Meditation verharrt, und drittens die
Szene der ersten Predigt von Benares, die Episode des sogenannten
Dharmacakrapravartana. Was die erstgenannte Szene, den Sieg iiber
Mara, angeht, so stellt sie, vom buddhistischen Standpunkt aus, eines
der ausschlaggebenden heilsgeschichtlichen Ereignisse dar. Die Situa-
tion ist, kurz gesagt, die folgende: Nach jahrelangen, zum Teil auBer-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 107

ordentlich peinvollen, aber immer fehlgeschlagenen Bemiihungen um
Erleuchtung, hatte der zukiinftige Buddha — wir haben es also noch mit
dem Bodhisattva Siddharta vor der endgiiltigen Erwachung, zu tun — be-
schlossen, alle iibertriebenen asketischen Ubungen beiseite zu lassen
und die Erleuchtung mit Hilfe der Versenkungsiibungen zu erringen.
Er suchte den FuB} eines Pippalbaumes auf, setzt sich dort, nach Osten
gerichtet, auf einen Thron, der wunderbarerweise aus der Erde aufge-
stiegen war, und ist entschlossen, sich von dort nicht mehr zu erheben,
bis er die Erleuchtung gewonnen hat. Nun wird es Mara ungemiitlich;
er fiihlt sein Reich, nimlich den Samsara, das Reich von Geburt und
Tod, aufs duBerste bedroht. Denn ihm ist nicht entgangen, daB} ein
Heilsereignis von héchstem Range unmittelbar bevorsteht. Alle Mittel
sind ihm nun gut genug, um der fiir ihn tédlichen Gefahr zu begegnen.
Er 1aBt zunichst eine entsetzenerregende Armee von Damonen auf den
Bodhisattva los. Der aber bleibt unangreifbar und vollkommen uner-
schiitterlich, denn er ist beschiitzt durch seine friiher geleisteten ver-
dienstvollen Taten, sowie durch seine liebevolle Gesinnung (‘maitri).
Das Damonenheer muB3 unverrichteter Dinge abziehen. Nun versucht
es Mara anders. Er beruft sich auf seine eigenen Verdienste und bean-
sprucht selbst den Thron, auf welchem Siddhartha sitzt. Er verweist auf
seine Heerscharen als Zeugen seiner verdienstvollen Taten. Der Bodhi-
sattva dagegen ist ja allein; er hat, wie er sich selber ausdriickt, keinen
mit BewuBtsein begabten Zeugen. Es moge jedoch die Erde, wenn sie
auch kein sinnbegabtes Wesen sei, als Zeugin fiir die von ihm geleiste-
ten Taten auftreten. Und er streckte, wie es in der Nidanakatha heif3t3,
seine rechte Hand in Richtung auf die groBBe Erde vor. Dies ist genau
der Augenblick, der die Ikonographie der Buddhadarstellung in der
Situation des Sieges iiber Mara bestimmt hat: Die Figuren zeigen den
Meister sitzend, im Monchsgewand, und mit den Fingerspitzen der
rechten Hand den Rand seines Thrones berithrend. Zur Szene bleibt

3. Der Passus steht im zweitletzten Paragraphen (Maraparijayo) des Avidirenidina zur
Jatakatthakatha.



108 HEINZ ZIMMERMANN

noch nachzutragen, daB die Erde personifiziert erscheint und das ge-
wiinschte Zeugnis leistet. Nach diesem neuerlichen MiBerfolg sendet
Mara schlieBlich seine Tochter zu Siddhartha, ob nicht vielleicht deren
verfiihrerische Reize den Bodhisattva um seine Unerschiitterlichkeit zu
bringen verméchten. Jedoch auch das schligt fehl, und der groBmach-
tige Mara muB abziehen, ohne das geringste erreicht zu haben.

Wir konnen also sagen, der im Monchsgewand mit untergeschla-
genen Beinen dasitzende, und mit den Fingern der rechten Hand den
Rand seines Thronsitzes beriihrende Siddhartha «symbolisiere» die
l"Iberwindung des letzten, dafiir aber gewichtigsten Hindernisses auf
dem Weg zur Erleuchtung. Es bleibt zunichst schwer zu erkliren,
warum die betreffenden Darstellungen den sﬁkyamuni, wie aus gewis-
sen ikonographischen Kennzeichen zu ersehen ist, schon als Erwachten,
als Buddha, zeigen, obwohl doch die im Bilde zum Ausdruck gebrachte
Situation dem eigentlichen Moment der Erleuchtung vorausging.

Das diirfte damit zusammenhangen, daB die eben besprochene ikono-
graphische Art der Darstellung zu einem Typus erstarrte. Sie wurde zu
einem bestimmten Buddha aus einer festen Gruppe von fiinf Tathégatas
oder Jinas, «Siegern», welche als Fiinfergruppe in allen Verbreitungsge-
bieten des Buddhismus eine enorm wichtige Rolle gespielt haben, in-
dem sie als Triger der verschiedensten Symbolwerte fungierten. Ich
habe vorhin, bei der Erlduterung der Episode vom Sieg iiber Mara, die
Unerschiitterlichkeit des Bodhisattva erwihnt; es ist denn auch diese
besondere Eigenschaft, die dem Typus innerhalb der Gruppe der s
Jinas seinen besonderen Namen geliefert hat: er heilt Aksobhya, «Der
Unerschiitterliche».

Wenden wir uns nun der zweiten der oben erwihnten Szenen zu.
Die Uberlieferung (ich halte mich wieder an die Nidanakatha) berich-
tet, daB3 Siddharta, nachdem er die Erleuchtung erlangf hatte, wihrend
sieben Tagen auf dem Sitz der Erleuchtung in Meditation versunken
verharrte. Das Buddhabild, welches diese Epoche versinnbildlicht, ist
wiederum entsprechend gekennzeichnet: Die mit uhtergeschlagenen



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 109

Beinen im Md&nchsgewand dasitzende Gestalt hat beide Hande in der
Geste der Meditation, (‘dhydnamudrd) im SchoBe liegen. Dabei liegt die
Rechte iiber der Linken, und die beiden Handflichen sind nach oben
gerichtet. Auch dieser ikonographische Typ, und mit ihm natiirlich die
Versinnbildlichung der damit in Zusammenhang stehenden Szene, hat
Aufnahme gefunden in jenem Kreis der fiinf Tathagatas, die fiir die bud-
dhistische Symbolik so wichtig geworden sind. Was seinen Namen an-
geht, so ist er nicht mit derselben Sicherheit zu erkliren wie der Name
Aksobhya. Er lautet Amitabha, «von unendlichem Lichtglanz». Man hat,
um eine Erklirung dafiir zu finden, vor allem an iranische Einfliisse ge-
dacht. Sie mogen mitgespielt haben, doch ist es nicht ausgeschlossen,
daB auch fiir diesen Fall die Losung in der Nidanakatha zu finden ist. Es
wird dort+ berichtet, daB in der ersten Zeit, nachdem der Bodhisattva
die Erleuchtung gewonnen hatte, in der Welt allerlei Wunderereig-
nisse aufgetreten seien. Unter anderem heift es, die Unterwelten, wel-
che bis anhin selbst vom Lichte der sieben Sonnen nie erhellt gewesen
seien, hitten sich im Zustand eines einzigen Strahlens befunden. Daf3
man sich das Erleuchtungsgeschehen mit einer unermeBlichen Lichter-
scheinung verbunden dachte, kann wohl nicht augenfilliger ausge-
driickt werden. Der Name Amitabha konnte also ebenfalls durchaus in-
dischen Ursprungs sein.

Die dritte Szene von Bedeutung ist diejenige der ersten Predigt von
Benares. Die Buddhisten haben das Begebnis dieser ersten Dharmaver-
kiindung Dharmacakrapravartana genannt; fiir sie war es das «In-Dre-
hung-Versetzen des als Rad betrachteten Dharma». Auch der durch
diese Episode geprigte ikonographische Typ von Buddha hat seinen
Platz in der schon genannten Gruppe von fiinf Jinas gefunden, und auch
er ist durch die Besonderheit seiner Handhaltung gekennzeichnet. Sie
veranschaulicht die mit der Titigkeit des Predigens verbundene Vor-
stellung vom Drehen eines Rades und wird mit dem Fachausdruck
Dharmacakrapravartana-mudra bezeichnet. Die Geste existiert in mehre-

4. Im letzten Paragraphen (Sambodhiya patti) des Avidirenidana; v. Anm. 3.



I10 HEINZ ZIMMERMANN

ren, zum Teil schwer interpretierbaren Formen. Allen gemeinsam ist
der Umstand, daB3 beide Hinde sich vor der Brust des wiederum mit
untergeschlagenen Beinen und im Mdnchsgewand dasitzenden Buddha
befinden. Zumeist sind die Hinde so gehalten, da3 die Finger leicht ge-
bogen sind und daB sich Daumen und Zeigfinger beriihren, wobei der
Handriicken der Linken und die Handfliche der Rechten nach vorne
gerichtet sind. Der Name des so charakterisierten ikonographischen
Typus lautet Vairocana, «der Strahlende»; er veranschaulicht den von
Glanz umgebenen Prediger. Eine in seinem Namen zum Ausdruck
kommende Anspielung auf die Sonne ist allerdings nicht auszuschlie-
Ben.

Damit hitten wir drei Gestalten der symbolisch so bedeutsamen
Gruppe von fiinf Jinas beisammen, und es ist merkwiirdig, daB sich die
tibrigen zwei nicht mit so bedeutsamen Ereignissen zusammenbringen
lassen, wie dies bei den eben besprochenen der Fall ist. Die beiden
seien zunichst genannt: Beim einen handelt es sich um Amoghasiddhi,
«von unfehlbarer Vervollkommnung». Er ist durch die Mudra der Ge-
fahrlosigkeit (abhayamudra) gekennzeichnet. Dabei ist die rechte Hand
auf Brusthohe erhoben, mit der Handfliche nach vorne und aufwartsge-
richteten Fingern, wihrend die linke im SchoB liegt. Der zweite ist
Ratnasambhava, «der Juwelengeborene». Er ist an der Geste der
Wunschgewahrung (varadamundra) zu erkennen, wobei die rechte
Hand der sitzenden Figur auf dem rechten Knie liegt, aber mit der
Handfliche nach vorne, im Gegensatz zur «Erdberiihrungsgeste» ("bhi-
misparsamudra) des Aksobhya, bei welcher der Handriicken nach vorne
gerichtet ist.

Aber warum umfaBt die so oft schon genannte Gruppe gerade fiinf
Jinas? Warum nicht drei, oder vier, oder acht? Fiir jede dieser Zahlen
lieBen sich beste, durch wichtige buddhistische Glaubens- und Vorstel-
lungsinhalte zu erhirtende Griinde beibringen. Die eben gestellte Frage
hat von verschiedenen Seiten ungleiche Antworten gefunden. So wurde
zum Beispiel der Einflu} der manichdischen Pentaden dahinter vermu-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS ITI

tet, oder man berief sich auf gemeingiiltige zentralasiatische Vorstel-
lungen. Wir miissen uns jedoch auch hier fragen, ob es das verbissene
und ohnehin stets vom unausweichlichen Fund belohnte Suchen nach
fremden Einfliissen iiberhaupt braucht. Es ist nimlich nicht zu iiberse-
hen, daB die Zahl Fiinf schon im vorbuddhistischen Indien eine erheb-
liche Rolle gespielt hat. Ich will Sie nicht beldstigen mit dem Aufstellen
einer lingeren Liste von auf die Fiinfzahl anspielenden Beispielen aus
der altindischen Literatur; es sei nur beiliufig erwihnt, daB} etwa von
der Fiinffachheit des Opfers die Rede ist, daB die Brhadaranyaka-Upa-
nisat von «allem, was da ist» sagt, es sei «fiinffach»; daB in vedischen
Texten fiinf Arten von Lebenshauch gezihlt werden, und da3 die
Samkhyaphilosophie fiinf Hauptelemente kennt. Dariiber hinaus sei
aber auf die Wichtigkeit hingewiesen, die der Zahl Fiinf ganz allgemein
in ihrer Eigenschaft als Primzahl zukommt, ganz zu schweigen davon,
daB sie ja auch anthropologische Signifikanz besitzt : ich erinnere nur an
die Anzahl der Finger. Die niedrigen Primzahlen sind Zahlen mit gro-
Ber geheimnisvoller Anziehungskraft; die Beispiele der Eins, der Drei
und der Sieben sind weitere eindriickliche Belege fiir diese Tatsache.
Das hervorstechende Kennzeichen der Primzahlen, ihre Unteilbarkeit,
macht sie dazu geeignet, unaufbrechbare Einheiten zu symbolisieren.
Doch kommen wir auf die fiinf Jinas der Buddhisten zuriick. Nach
dem oben Gesagten diirfen wir vermuten, daB die Zahl Fiinf gewisser-
mallen zuerst da war, da3 die in Frage stehenden Jinas ganz einfach in
der Fiinfzahl zu existieren hatten, und daB3 die Gruppe mit zwei weni-
ger prignanten Gestalten zur Fiinfergruppe aufgerundet worden ist. So
konnte Ratnasambhava sehr wohl eine Doublette des Aksobhya sein. In
Ajanta findet sich beispielsweise eine Darstellung der Szene von der Be-
siegung Maras; aber die betreffende Buddhafigur hilt die Rechte in
einem Gestus, der sonst dem Ratnasambhava eigen ist: Die Handfliche
weist nach auBen und oben. Andrerseits konnte es sich bei Amoghasiddhi
um die Kristallisation einer besonders populiren Pose des sék)/amum'

handeln.



112 HEINZ ZIMMERMANN

Zum AbschluB méchte ich die bedeutendsten Symbolwerte der fiinf
Jinas wenigstens noch erwihnen. Wir wissen, daf} ihnen unter anderem
auch kosmische Werte beigemessen wurden. Auch dies 1iBt sich, ausge-
hendvonrein indischem Gedankengut, mit ihrer Fiinfzahl zusammenbrin-
gen. Wir haben im Zusammenhang mit der Stiipasymbolik bereits von
den fiinf Himmelsrichtungen der Inder gesprochen. Deren Gesamtheit
bedeutet die Gesamtheit des Raumes, sie bedeutet das All. Da die Inder
aber seit jeher kosmische Grof8en mit solchen aus menschlichem Be-
reich gleichgesetzt haben, kann es nicht verwundern, daB fiir die Bud-
dhisten die fiinf Jinas auch mikrokosmische Bedeutungs- und Vertre-
tungswerte in sich trugen. Die Gruppe stellt — so diirfen wir vielleicht
zusammenfassend sagen — einerseits ein Résumé des Universums in fiinf
Aspekten des Dharmakdya dar, und steht andrerseits, im mikrokosmi-
schen Bereich, fiir eine Anzahl physiologischer, psychischer und anato-
mischer Gegebenheiten des Menschen.

Literaturangaben_

BEN1sTI, MIREILLE: Etude sur le stipa dans I’Inde ancienne. Bulletin de 1’école francaise de
I’Extréme-Orient, Vol. 5o (1960); pp. 37-116.

Coomaraswamy, A.K.: Geschichte der indischen und indonesischen Kunst. Leipzig 1927.

FOucHER, A.: Etudes sur I’art bouddhique de I’Inde, Tokyd 1928.

HuserT, H. et Mauss, M. : Essai sur la nature et la fonction du sacrifice. In: Annee sociologique
II, 1897—98; sowie in: Mélanges d’histoire des religions 1909, # 1929.

Llf:VI, S.: La doctrine du sacrifice dans les Brahmanas, Bibl. de ’Ecole des Hautes Etudes,
sc. rel., Paris 1898.

KirreL, W.: Symbolik des Buddhismus. Stuttgart 1959.

LamoTTE, E.: Histoire du bouddhisme indien. Louvain 1958,

Mus, P.: Barabudur. Hanoi 1935.

— Le Buddha paré, Bulletin de 1’école francaise de I’Extréme-Orient, Vol. 28 (1928).

SEckEL, D.: Kunst des Buddhismus. Baden-Baden 1962, :



	Symbolik des Buddhismus

