
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 28 (1974)

Heft: 2

Artikel: Symbolik des Buddhismus

Autor: Zimmermann, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146394

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146394
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SYMBOLIK DES BUDDHISMUS

HEINZ ZIMMERMANN*

Wer über die Symbolik des Buddhismus sprechen soll und dafür die

Zeit eines einzigen Vortrages zur Verfügung hat, muß zunächst den Mut
verlieren. Denn erstens hat diese Religion im Verlaufe von zirka 2 eoo

Jahren eine überaus reichhaltige Symbolik hervorgebracht, und zweitens

stehen die buddhistischen Sinnbilder für Vorstellungsinhalte, die
dem Nichtbuddhisten oder dem nicht buddhismuswissenschaftlich
Gebildeten nicht vertraut sind. Was aber wäre mit einem dürftig erklärten

Symbol für einen noch dürftiger erklärten Sachverhalt anzufangen
So wäre Ihnen denn mit einer bloß aufreihenden Gegenüberstellung
von Sinnbild und versinnbildlichtem Gegenstand in den weitaus meisten

Fällen kaum sonderlich gedient, zumal die einschläfernde Wirkung
eines solchen Vorgehens kaum zu vermeiden ist.

Es wird von größerem Nutzen sein, wenn Sie und ich die Mühe von
längeren Ausführungen auch über den versinnbildlichten Gegenstand

jeweilen auf uns nehmen, wenn von einem bestimmten Symbolwert die
Rede ist ; dies wird uns leichter die Möglichkeit geben, eins aus dem

anderen heraus zu verstehen. Das heißt allerdings, daß die Anzahl der
Sinnbilder, über die wir heute abend sprechen können, sehr beschränkt

ist. Ich hatte, damit nicht alles in einem Zuviel untergehe, eine
Auswahl zu treffen. Dabei ist mir nun der Umstand zu Hilfe gekommen,
daß sich das Thema des nächsten Vortrags dieser Reihe mit dem Thema
des heutigen doch in weiten Teilen deckt. Er wird die Symbolik des

Lamaismus behandeln. Ich halte es daher für angebracht, die sehr
spezielle Symbolik der buddhistischen Spätzeit der Referentin des nächsten

Vortragsabends zu überlassen, und mich auf die Besprechung einiger

der wichtigsten Sinnbilder der frühen und mittleren Zeit, sowie

* Wortlaut eines Vortrages, den der Autor, Lehrbeauftragter für Indologie an der
Universität Zürich, am 7. Dezember 1972 im Rahmen eines Vortragszyklus über die
Symbolik der östlichen Religionen gehalten hat. Red.



86 HEINZ ZIMMERMANN

von deren Herkunft und Bedeutung zu beschränken. Dies scheint mir
um so mehr gerechtfertigt, als einerseits die Verhältnisse in der Frühzeit

trotz aller Schwierigkeiten noch einigermaßen überblickbar sind,
andrerseits aber die Kenntnis der frühbuddhistischen Symbole für
diejenigen der buddhistischen Spätzeit eine unabdingbare Voraussetzung
bilden.

Symbole sind Zeichen, die für denjenigen, der sie kennt, in knapper
und einprägsamer Weise auf einen ihm ebenfalls bekannten Sinnzusammenhang

hindeuten; dabei bietet die äußere Beschaffenheit des

Zeichens im allgemeinen keinen direkten oder mühelos erkennbaren
Hinweis auf die Natur des im Zeichen repräsentierten Sinnzusammenhanges.

Symbole stehen für alle erdenklichen Gegebenheiten, für erhabene

so gut wie für triviale; sie helfen uns zum Beispiel im Alltag, banale,

wenn auch oft komplizierte Fakten rasch und irrtumslos zu erfassen;
ich erinnere Sie nur an die Rolle der Symbole im Straßenverkehr. Wir
haben uns aber mit religiösen Sinnbildern zu befassen, und da sind es

zur Hauptsache die entrückten, die erhabensten Gegebenheiten, welche

in den Menschen das Bedürfnis nach Veranschaulichung und den

Wunsch nach einer Art von Besitz in Form eines greifbaren Gebildes

entstehen lassen.

Im Weltbild des frühen Buddhismus ist eine Anzahl von Fakten zu
verzeichnen, die für das Denken, Empfinden und Streben der damaligen

Buddhisten von überragender Bedeutung waren. Sie waren für
eine symbolhafte und damit wenigstens im Gebilde faßbaren Darstellung

geradezu ausersehen, und zwar eben deshalb, weil sie dem

vernünftigen Nachdenken und Forschen nicht zugänglich, weil sie ungreifbar

waren, und weil es somit dem geistig wenig oder gar nicht
Trainierten überaus schwer fallen mußte, sie in ihrer alles durchdringenden
und kultwürdigen Erhabenheit als etwas selbstverständlich Vorhandenes

hinzunehmen. Es wäre aber falsch, in den Symbolen, das heißt in
der Erschaffung von Unfaßbarem aus irdischem Material, nur den Happen

zu sehen, den eine unter sich einige Elite dem religiösen Fußvolk



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 87

hinwirft : Auch der geistig Hochstehende glaubte an die den Symbolen
innewohnende Macht, Abwesendes in verschlüsselter Form zu
vergegenwärtigen. Man wird für die Frühzeit des Buddhismus, das heißt,
grob gesagt, für die spätere Hälfte des ersten vorchristlichen Jahrtausends,

vor allem drei dieser erwähnten Fakten herausgreifen dürfen : i.
Das Nirväna, als das unvorstellbare, allen Worten entzogene letzte Ziel
eines jeden Anhängers der buddhistischen Religion; 2. Der Tathâgata

(Tathâgata ist eine schwer zu verstehende und noch schwerer zu
übersetzende Ehrenbezeichnung, deren sich der Buddha stets bediente, wenn
er von sich selber sprach. Im Deutschen wird sie nicht unzutreffend mit
«Vollendeter» wiedergegeben), also der Buddha, als Stifter der Religion,
als Aufzeiger des einzig möglichen Weges zum Nirväna, und als Verkünder

jenes Weltgesetzes, das in unabwendbarer Weise alles weltliche und
außerweltliche Geschehen bestimmt; und schließlich 3. eben jenes
Weltgesetz selbst, nämlich der allesbeherrschende Dharma, zu dessen

Erkenntnis der Tathâgata «aufgewacht» (sanskrit: buddha-) war, und
der in seinem Munde Wortgestalt angenommen hatte. Es ist dabei als

merkwürdig hervorzuheben, daß beim Dharma schon in ältesten Teilen
der buddhistischen Texte die seltsame Tendenz festzustellen ist, mit
der Gestalt des Tathâgata zu verschmelzen.

Es ist uns nun, aus den verhältnismäßig frühen Zeiten des Bestehens

der buddhistischen Religion, hauptsächlich ein Objekt bekannt, das

wir, in unserer abendländischen Ausdrucksweise, das frühbuddhistische

Symbol schlechthin nennen dürfen. Seine Wirkkraft war so mächtig,

daß sie auch späterhin, während der ganzen langen Entwicklung der
buddhistischen Religion, nie erloschen ist. Hinsichtlich seiner äußeren

Form hat es allerdings beträchtliche Veränderungen erfahren, aber es

ist immer, und zwar bis in die neueste Zeit hinein, einer der
bedeutendsten buddhistischen Symbolträger geblieben. Sie werden erraten
haben, wovon ich spreche : von einer ganz bestimmten Art von
Bauwerken, deren älteste noch erhaltene Exemplare, wenigstens in ihrem

Kern, noch auf die Zeit des Kaisers Asoka, das heißt auf die Zeit des



88 HEINZ ZIMMERMANN

dritten vorchristlichen Jahrhunderts, zurückgehen. Solchen Bauwerken

sind Sie sicher alle schon begegnet, und wäre es nur beim
Durchblättern der Bildtafeln eines der zahlreichen Bände, die von Indiens

Kunst und Architektur handeln. Auch die indische Bezeichnung dafür
werden Sie kennen: Ich meine den Stüpa. In ihm haben die drei
Elemente, die ich eben genannt habe, eindrucksvoll Gestalt angenommen.
Der Stüpa vertrat den auf unsagbare Weise ins Nirväna entschwundenen

Meister ; er kann somit als Materialisation sowohl des Tathâgata als

auch des Nirväna gelten. Gleichzeitig ist aber, wie wir noch sehen werden,

auch der Dharma, das buddhistische Weltgesetz, in ihm vergegenwärtigt.

Mit der äußeren Form des Stüpa werden wir uns nicht lange
aufzuhalten haben. Es handelt sich dabei im Prinzip um eine massive, oben

etwas abgeplattete Halbkugel. Der Terminus dafür lautet auf Sanskrit

anda, «Ei»; möglicherweise ist damit auf das Welten-Ei angespielt,
welches in den Vorstellungen der Inder seit alters her eine Rolle
gespielt hat. Auf dem obersten Punkt der Halbkugel erhebt sich, inmitten
eines quadratischen Steingitters (der Vedikä), ein kurzer Pfosten mit
drei flachen Schirmen (Châtra). Das Gitterviereck nimmt auch häufig
die Form eines Kastens an, der die Bezeichnung Harmikä trägt, und der

von drei oder mehr übereinander vorkragenden Platten überdacht ist.
Die Schirme haben die Funktion eines Würdezeichens ; Ehrenschirme
sind in Indien bekannte Insignien der Königswürde. Auch im Falle des

Stüpa ist die Ehrenschirmreihe durchaus als Baldachin für einen Träger
hoher Würden zu verstehen, was deutlich auf den Umstand hinweist,
daß die Buddhisten im Stüpa nicht einfach ein symbolträchtiges
Bauwerk, - zwar symbolträchtig, aber eben nur Bauwerk -, sondern (unter
anderem) eine Person gesehen haben, nämlich eben diejenige des im
Nirväna erloschenen, in keiner Gestalt mehr existierenden Tathâgata.

Die Herkunft des Stüpa ist noch immer nicht ganz sicher geklärt.
Immerhin wird mit einiger Zuversicht angenommen, daß er den in
prähistorische Zeiten zurückgehenden Typus des Tumulusgrabes und des-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 89

sen monumentale Form, das mit einem großen halbkugeligen Hügel
gekennzeichnete Fürstengrab, fortsetzt. Dieses Grabmal hätte sich, so

nimmt man an, schon früh zu einem allgemeinen Gedenkmonument

entwickelt, welches die Buddhisten ihren Zwecken angepaßt und als

Hauptsymbol sowie als Mittelpunkt sakraler Bauten übernommen
hätten. Andrerseits ist auch erwogen worden, ob man sich am Anfang der

Stüpaentwicklung eine runde Hütte zu denken habe, ob er vielleicht

ursprünglich die Grabhöhle der arischen Chefs gewesen sei, oder ob

man die Weiterentwicklung einer Hütte für den vedischen Feuerritus

vor sich habe. Zu dieser Idee hat hauptsächlich die Harmikä, der vierek-

kige Kasten auf dem Gipfel der Stüpahalbkugel, die Anregung gegeben ;

man hat sich gefragt, ob die Harmikä anfänglich eine Art von Kamin
gewesen sei. Wie dem auch sei, am wahrscheinlichsten tönt doch die
Ansicht, der Stüpa habe sich aus einem Grabtumulus entwickelt;
Foucher, Finot, Burnouf und andere Autoren dachten sich dabei den
vedischen Typ des Grabtumulus als Ausgangspunkt der Entwicklung. Dafür

spricht in erster Linie der Umstand, daß der Stüpa tatsächlich auch ein
Grabmal über den sterblichen Resten heiliger Männer ist, sei es nun des

historischen Buddha, sonstiger buddhistischer Heiliger oder legendärer
Buddhas der Vergangenheit. In einem solchen Falle wurde der Stüpa
sariraka, «Gebein»-(Stüpa) genannt. Ein anderer Funktionstyp konnte

dagegen Gebrauchsgegenstände, wie etwa eine Almosenschale, eines

Heiligen von der eben genannten Art in sich bergen. Dann lautete das

ihn qualifizierende Beiwort päribhogika, «Gebrauchsgegenstands»-

(Stüpa).
Das Bauwerk, von dem wir reden, war und ist in allen Verbreitungsgebieten

des Buddhismus fast allgegenwärtig. Von seiner Häufigkeit
schon in früher Zeit kann man sich ein Bild machen, wenn man
bedenkt, daß vom indischen Herrscher Asoka berichtet wird, er habe

84000 Stüpas errichtet. Diese außerordentliche Häufigkeit wäre nur
schlecht zu erklären, wenn man den Stüpa bloss als «symbolischen»
Gedenkbau mit hinweisendem Charakter gelten ließe. Er war, wie schon



90 HEINZ ZIMMERMANN

angedeutet wurde, viel mehr. In der Tat trugen diese Gebilde aus Backstein

und Mörtel so viel Bedeutung in sich, daß sie wichtige Zentren
kultischer Verehrung bildeten.

Es fehlt in den heiligen Schriften des Buddhismus nicht an Hinweisen
auf eine eifrig betriebene Stüpaverehrung ; in großer Zahl sind sie zu
finden in den Texten, die dem großen Fahrzeug zuzurechnen sind, und
die somit einer Zeit entstammen, die um einige Jahrhunderte später als

die uns im Augenblick interessierende Epoche anzusetzen ist. Es gibt
jedoch auch Hinweise darauf in denjenigen Texten, die allgemein als

die ältesten überlieferten kanonischen Schriften des Buddhismus

gelten, nämlich im Pälikanon. Einen der interessantesten Aufschlüsse über
die Stüpaverehrung, sowie auch über den Wert, der ihr in zuständigen
buddhistischen Kreisen beigemessen wurde, finden wir in einem der 34
Lehrtexte, die zum Dighanikäya, der «Sammlung der langen
(Lehrtexte)» zusammengestellt worden sind. Es handelt sich um das Mahäpa-

rinibbänasutta, das «Grosse Lehrstück vom endgültigen Nirväna : des

historischen Buddha Sâkyamuni)», das 16. Sutta der Sammlung. Der
Passus hat die Form eines Dialoges zwischen dem als Fragesteller
auftretenden Jünger Ananda und dem Buddha, welcher in seinen Antworten

die gewünschte Aufklärung gibt ; er lautet folgendermaßenI :

(Frage :) «Wie, Ehrwürdiger, sollen wir (Mönche und Jünger) mit
den Gebeinen des Tathâgata verfahren?» (Antwort:) «Lasset doch,
Ananda, den Kult für die Gebeine des Tathâgata nicht euer Anliegen
sein Ihr sollt doch fürwahr, Ananda, um das wesentlichste Ziel
bemüht und bestrebt sein. So sollt ihr leben und trachten, daß ihr dem

wesentlichsten Ziele mit Ernsthaftigkeit, Eifer und aufmerksamem

Geiste ergeben seid! Es gibt, Ananda, gelehrte Adlige, Brahmanen

und Privatleute, welche den Glauben an den Tathâgata haben. Die
werden den Kult für die Gebeine des Tathâgata besorgen.» (Frage :)
«Wie aber, Ehrwürdiger, sollen denn (die Leute, die es angeht) mit

1. Dighanikäya, Ausg. der Pali Text Society, London i908-11, Bd. II, S. 141fr. Nälandä-

Devanägari-Päli-Series (1958), Bd. II, S. 109fr.



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 9I

den Gebeinen des Tathâgata verfahren?» (Antwort:) «Genau so, wie
man mit den Gebeinen eines Weltenherrschers verfährt, so ist mit
den Gebeinen des Tathâgata zu verfahren.»
AufAnandas neuerliche Frage, wie man denn mit den Gebeinen eines

Weltenherrschers verfahre, folgt als Antwort des Meisters eine
bemerkenswert genaue Anweisung darüber, wie die Leiche in verschiedene

Tücher zu hüllen, in verschiedene Särge zu legen, und schließlich auf

einem Scheiterhaufen aus wohlriechenden Hölzern zu verbrennen sei.

Wörtlich fährt der Buddha fort :

«An einer Kreuzung von vier großen Straßen errichtet man dem

Weltenherrscher einen Stüpa. So, Ananda, verfährt man mit den
Gebeinen eines Weltenherrschers, und genau so ist mit den Gebeinen

des Tathâgata zu verfahren. An einer Kreuzung von vier großen
Straßen ist dem Tathâgata ein Stüpa zu errichten. Diejenigen, welche
dort (als Kultgabe) eine Girlande oder wohlriechende Essenzen,

oder eine Einreibung mit Farbe anbringen, oder (sonstwie) ihre
Ehrerbietung bezeugen, oder einen glaubenslauteren Sinn annehmen,
denen wird dies lange Zeit zum Wohl und zum Glück gereichen.»
Der Text legt im Folgenden dem Buddha die Aussage in den Mund,

daß es vier Arten von Persönlichkeiten gebe, die eines Stüpa würdig
seien, nämlich (die Reihenfolge ist diejenige, die der Text gibt): i.
Der Tathâgata, als das am höchsten stehende aller Wesen. Um seine

Position gegenüber allen anderen, insbesondere aber gegenüber der

nächstunteren, klar abzuheben, heißt er, gemäß einer überaus häufig
anzutreffenden clichéhaften Formel, der «Heilige, vollkommen und

richtig Erwachte». 2. Der Pratyekabuddha, womit der Vertreter einer

speziellen Klasse von Buddhas gemeint ist, die wohl die Erleuchtung
erlangt haben, die aber nicht willens oder nicht in der Lage sind, ihre
Erkenntnisse den Menschen zu verkünden. Die eben genannte technische

Bezeichnung für diese Art von Erleuchteten läßt sich am ehesten mit
«Buddha für sich selbst» übersetzen. 3. Der Jünger (sävaka) des Tathâgata,

das heißt ein Mann (von Frauen ist nicht die Rede), der sein Leben



92 HEINZ ZIMMERMANN

ausschließlich der Erreichung des vom Buddha gewiesenen Zieles
gewidmet und in seinem Streben einen sehr hohen, wenn auch nicht den

höchsten Grad von Vollkommenheit erreicht hat. Im Unterschied zu
den unter i. und 2. genannten benötigt der Jünger auf seinem Weg zur
Heiligkeit allerdings die Unterweisung durch andere, die ihm voraus
sind. Als vierte Gruppe von stüpawürdigen Wesen wird schließlich der
Weltenherrscher genannt.

Der folgende kurze Abschnitt verdient ebenfalls noch mitgeteilt zu

werden, gibt er doch Auskunft über eine im Zusammenhang mit der

Stüpaverehrung wichtige Frage. Er ist wiederum dem Buddha in den

Mund gelegt und lautet :

«Welches aber, Ananda, ist der Grund dafür, daß der Tathâgata
eines Stüpa würdig ist? Viele Menschen, Ananda, nehmen einen

glaubenslauteren Sinn an, indem sie sich sagen : ,Dies ist des Erhabenen

Stüpa.' Diese (Menschen) gelangen, nachdem sie dort einen

glaubenslauteren Sinn angenommen haben, nach dem Zerfall des

Leibes, nach dem Sterben, in eine glückliche Wiedergeburtssphäre, in
die himmlische Welt. Dies ist der Grund dafür, Ananda, daß der

Tathâgata eines Stüpa würdig ist.»
Genau dasselbe wird nun noch - in gleichlautenden Worten — mit

Bezug auf den Pratyekabuddha, vom Jünger und vom Weltenherrscher

ausgesagt.
Für den uns interessierenden Zusammenhang können wir dem Textstück

folgendes entnehmen : Kulthandlungen, die den Überresten des

Tathâgata oder eines anderen Verehrungswürdigen, bzw. den darüber

errichteten Stüpas gelten, sind nicht die Sache derer, die geistig am

höchsten stehen. Sie haben, so ist man versucht zu sagen, «besseres zu

tun». Andrerseits läßt das Textzeugnis doch keinen Zweifel daran,
daß schon in früher Zeit das Errichten von Stüpas über Reliquien des

Buddha und anderer heiliger Männer nicht etwa für eine zu vernachlässigende,

wenn nicht gar belächelnswerte Spielerei, sondern für ein

durchaus einzuhaltendes Gebot gehalten wurde. Ferner: Stüpavereh-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 93

rung bringt zwar den Kultausübenden nicht dem letzten Ziel, dem

Nirväna, näher ; aber sie trägt doch einen nicht zu verachtenden vorläufigen

Heilsgewinn ein. Gemäß dem auch im Buddhismus voll gültigen
Karmagesetz ist die Kulthandlung eine heilbringende Tat, und wenn es

auch stimmt, daß der nach dem Letzten Strebende selbst noch die

heilbringende Tat vermeiden muß, so hat der nicht so hoch Stehende doch
keinen Anlaß, den Lohn einer leicht zu vollbringenden verdienstvollen
Tat zu verschmähen. Aus dem Text ist schließlich noch herauszulesen,
daß die Notwendigkeit der Errichtung von Stüpas mit deren Funktion
als zum Glauben anregende Mahnzeichen in Zusammenhang gebracht
wird. Unser Abschnitt aus dem Mahäparinibbänasutta verweist also den

Stüpakult in die niedrigeren Schichten der Religionsgemeinschaft,
überläßt ihn gewissermaßen der religiösen Verbraucherebene, aber er
billigt ihm doch unmißverständlich eine verhältnismäßig sehr hohe
Wirksamkeit zu.

Nun ist oft die Ansicht vertreten worden — und sie wird auch heute
noch gelegentlich geteilt —, der frühere Buddhismus, das heißt derjenige

der Jahrhunderte vor dem Aufkommen des Mahâyâna, etwa um die

Zeitwende, sei eine «Religion der Vernunft» gewesen, ausschließlich
auf Verinnerlichung gerichtet und allen Äußerlichkeiten, wie
Kulthandlungen, sowie auch jeder Art von magischer Haltung, abhold. In
der Tat sind im Pälikanon Hinweise auf eine gegenteilige Mentalität viel
seltener als selbst in den frühesten Schriften des Mahâyâna, und wenn es

sie auch unleugbar gibt, so gehen sie doch in der großen Schriftmasse

leicht unter ; und wer einzig den Pälikanon als letztgültigen Zeugen des

frühen Buddhismus gelten läßt, muß fast notwendigerweise zu der oben

genannten Ansicht kommen.

Wir haben aber, nicht zuletzt in Anbetracht der Stüpabauten, die in
Indien aus noch vormahäyänistischer Zeit übriggeblieben sind, allen
Grund anzunehmen, daß das buddhistische religiöse Leben jener Epoche

sich nicht darin erschöpfte, daß weltflüchtige Mönche in strengem
Eifer heilige Schriften studierten und in der Abgeschiedenheit sich den



94 HEINZ ZIMMERMANN

Versenkungsübungen widmeten. Religiöse Betätigung wird sich

vielmehr, in Indien wie überall sonst, und im Buddhismus genau wie in
jeder anderen Religion, auf verschiedenen Ebenen abgespielt haben;
eine ansehnliche Zahl von Verehrungshandlungen und Pilgerfahrten,
sowohl von offizieller wie auch von privater Seite veranstaltet, dürfte
den buddhistischen Alltag geprägt haben ; und ihre Ebene ist vielleicht
nicht einmal die niedrigste gewesen. Es stellt sich eben ganz allgemein
die Frage, inwieweit die Texte des Pälikanons für die Vorstellungen
breitester Schichten von Buddhisten — die den Buddhismus als

epochemachende Religion immerhin getragen haben — repräsentativ sind. Es

ist durchaus denkbar, und französische Indologen haben die Möglichkeit

ernsthaft und mit viel Scharfsinn erwogen, daß der Pälikanon die

unnachgiebig orthodoxen Ansichten eines relativ kleinen,
mönchischpuristischen Kreises widerspiegelt. Man hält es auch nicht für
ausgeschlossen, daß er der Niederschlag einer Art von monastischer Reaktion

sei, einer Bewegung, die sich gegen Tendenzen gewendet habe,

welche innerhalb des Buddhismus lange vor der Zeit, da die heiligen
Schriften gesammelt und redigiert wurden, in Richtung auf das erst

später öffentlich hervortretende Mahâyâna hin gesteuert hätten. Indes,

die Erörterung dieser Probleme würde uns auf ein Gebiet führen, über
welches in der Buddhismuswissenschaft die Meinungen noch immer
geteilt sind, nämlich die Frage, wie man sich den sogenannten «ursprünglichen

Buddhismus» vorzustellen habe ; ob und in welchem Maße das im
Pälikanon gebotene Bild einseitig und verfälscht sei, und inwiefern sich

der frühe Buddhismus von seinen späteren Entwicklungsformen
abgehoben habe. Für uns, die wir uns mit der theoretischen und praktischen

Bedeutung gewisser Symbole zu beschäftigen haben, ist nur die

eine Tatsache wichtig, daß sie spätestens zur Zeit des Kaisers Asoka,
also im dritten vorchristlichen Jahrhundert, einen sehr beachtlichen
Platz in den religiösen Betätigungen der Buddhisten eingenommen
haben. Zwar gibt uns der offizielle Kanon des Theravädabuddhismus

darüber nur sehr spärlichen Aufschluß, doch wissen wir es auf Grund



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 9C

von archäologischen Fakten. Darüber hinaus geben uns aber auch die
Inschriften und Edikte, die eben jener Kaiser Asoka an vielen Orten
Indiens hat anbringen lassen, mit aller wünschbaren Zuverlässigkeit die
lebhafteste Kunde von den damaligen Gepflogenheiten religiöser Praxis.

Sie bringen uns einen Buddhismus nahe, der einen merkwürdig
«volkstümlichen» Gegensatz zu demjenigen bildet, der uns aus der
unnahbar kühlen Leidenschaftslosigkeit der Texte des Pälikanons

entgegentritt.

Die Kult- und Verehrungshandlungen galten nun in jener frühen

Zeit, wie Sie vielleicht wissen, nicht den Kultstatuen irgendwelcher
Buddhas oder Gottheiten, wie dies in späteren Epochen, nach dem
Aufkommen des Mahâyâna, durchwegs der Fall war. Sie galten vielmehr
dem Stüpa, dem bedeutsamsten Symbolträger, den der damalige
Buddhismus geschaffen hatte. Es wurde schon angedeutet, daß im Stüpa
eine ganze Anzahl von Elementen, die in den Vorstellungen der damaligen

Buddhisten eine eminente Rolle gespielt haben, sichtbar und

greifbar in dieser Welt vergegenwärtigt sind; wir müssen uns davor

hüten, in ihm ein Symbol, stehend für eine Größe, zu sehen. Die Bedeutung,

welche ihm die Buddhisten aller Epochen beigemessen haben,
können wir nur dann begreifen, wenn wir ihn als umfassenden Symbolträger

mit pluralistischem Bedeutungswert verstehen.

Die Frage der Herkunft des Bauwerkes haben wir nun kurz gestreift,
und auch seine Wichtigkeit für die alltägliche buddhistische Praxis

hervorgehoben; wir wollen uns im Folgenden den verschiedenen
überweltlichen Werten zuwenden, die im Stüpa symbolhaft verwirklicht
sind.

Zunächst - und in erster Linie — ist der Stüpa der mit Hilfe von
Konstruktionsmagie und verbalmagischen Weihepraktiken vergegenwärtigte

Tathâgata; die Gebeine, die der Stüpakörper birgt, heißen dessen

Leben ; der Fachausdruck lautet dafür auf Sanskrit jïvita. Aber da wären

wir schon bei einem Punkt angelangt, dessen Verständnis uns eigentlich
Mühe macht. Es mutet doch seltsam an, daß die Anhänger des Buddha



96 HEINZ ZIMMERMANN

einerseits ihrem nicht mehr in der Welt weilenden Meister ganz
offensichtlich Kulthandlungen entgegenbrachten, daß sie aber andrerseits
ebenso offensichtlich darauf verzichtet haben, den zu Verehrenden

figürlich darzustellen; dies jedenfalls für eine lange Zeitspanne. Sollte
dieser merkwürdige Umstand einfach auf einen kuriosen Zufall
zurückzuführen sein, oder gar auf eine exotische Schrulle der Inder, hinter
welcher man gar nicht erst tieferliegende Gründe zu suchen braucht,
und die mit einem Achselzucken zu quittieren wäre Man hat verschiedene

Erklärungen beiläufigen Charakters für den Fall vorgebracht, und

die Indologie hat sich, obwohl gescheite, allerdings weniger einfache

Deutungen versucht worden waren, im allgemeinen damit begnügt. So

läßt zum Beispiel Etienne Lamotte noch in seinem 1958 erschienenen

Meisterwerk über die Geschichte des indischen Buddhismus die 1928

von Foucher vorgebrachte Ansicht als die einleuchtendste gelten.
Danach sei es seit den frühesten Pilgerfahrten üblich gewesen, den

Wallfahrern kleine und billige Modelle zu verkaufen, welche die

entsprechenden heiligen Örtlichkeiten schematisch wiedergaben. Dabei

sei es aus rein praktischen Gründen viel leichter gewesen, den Buddha

durch irgendein Symbol darzustellen, das auf die mit dem Ort verbundenen

denkwürdigen Ereignisse der Vergangenheit hinwies. So sei es

eben die Gewohnheit gewesen, die, halb aus religiösen, halb aus

industriellen Gründen, für lange Zeit die körperliche Darstellung der

Hauptfigur als etwas Verbotenes habe erscheinen lassen. Es sei schließlich

— «contre toute vraisemblance», wie Foucher immerhin selbst sagt
— den indo-griechischen Künstlern vorbehalten gewesen, den plastischen

Prototyp des Buddha zu schaffen. Soweit Fouchers Erklärungsversuch

; er ist geschickt, und vor allem besticht er durch seine

Einfachheit. Freilich, bei Lichte betrachtet, läuft er eigentlich auf eine
Reihe von elegant umschriebenen Vorwürfen hinaus, nämlich — in
harte Worte übersetzt — auf die Vorwürfe der Bequemlichkeit und des

ideenlosen Festhaltens an einer mehr durch Zufall zustandegekommenen

unzulänglichen Tradition. Fouchers Meinung ist entgegengehalten



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 97

worden, daß die Inder in jener frühen Zeit bereits Yaksa-Bildnisse
gehabt hätten, die als Vorbilder für die figürliche Darstellung des Buddha

hätten dienen können ; die Yaksa-Bildnisse hätten später ja auch tatsächlich

als Vorbilder gedient, als die Zeit für die Schaffung der Buddhastatue

einmal reif gewesen sei.

In Darstellungen von Szenen aus früheren Existenzen Säkyamunis
erscheint der künftige Buddha in den Fällen, da er als Mensch verkörpert
war, durchaus in menschlicher Gestalt, und unser Problem wäre leicht
zu lösen, wenn bei Darstellungen von Ereignissen aus der letzten
Existenz des Meisters erst vom Momente von dessen Erleuchtung an, oder

wenn überhaupt erst im Falle des im Nirväna erloschenen Tathâgata auf
eine figürliche Darstellung verzichtet worden wäre. Als Grund für diesen

Verzicht könnte man dann sehr wohl eine Art von heiliger Scheu

gelten lassen, ein Zurückschrecken vor dem Versuch, den über alles

Verstehen, ja über das Nennen hinaus Wunderbaren abzubilden. Leider
müssen wir auch diese Erklärungsmöglichkeit fallen lassen, denn
Sâkyamuni wird in allen Szenen, die seine letzte Existenz betreffen — so zum
Beispiel auch als neugeborener Bodhisattva -, nur mit Symbolen dargestellt.

In seinem 19 3 r erschienenen Werk Barabudur hat sich der französische

Indologe Paul Mus sehr eingehend mit dem seltsamen Fall
auseinandergesetzt, und wenn seine Ausführungen von der Indologie auch

gelegentlich übergangen oder als zu wenig eingänglich beiseitegeschoben
worden sind, so macht es doch den Anschein, daß er das Problem

wenigstens im richtigen Lichte gesehen hat; und sein Erklärungsversuch

scheint mir vorläufig noch immer der Zutreffendste, jedenfalls der

am wenigsten Anfechtbare. Mus erhob gegenüber der Denkweise
Fouchers den Vorwurf, sie sähe die Bildlosigkeit des frühen Buddhismus als

Anomalie an; wer so argumentiere, bemühe sich eigentlich die ganze

Zeit, eine Antwort zu finden auf die Frage : «Warum haben die
indischen Bildhauer nicht geschaffen, was sie doch erwartungsgemäß hätten
schaffen sollen Was hielt sie ab ?» — statt ernsthaft nach dem Grund zu



98 HEINZ ZIMMERMANN

suchen, der die Inder dazu bewog, ihren merkwürdigen Symbolen den

Vorzug zu geben.
Mus hat sich unter anderem auf Werke von Silvain Lévi und der

Autoren Hubert und Mauss über Theorie und Funktion des brahmanischen

Opfers berufen und geltend gemacht, daß es im alten Indien als

zweitrangig gegolten habe, übermenschliche Potenzen, auch wenn man
ihnen den Anthropomorphismus nicht absprach, in menschlicher
Gestalt darzustellen. Eine Herbeibeschwörung im magischen Modell sei

als viel höher stehend und wirksamer angesehen worden. Das Fehlen
des Buddhabildes finde seine Erklärung nicht darin, daß man aus irgendeinem

Grunde auf eine Darstellung verzichtet und sich mit Geringerem
begnügt hätte, sondern vielmehr in dem Umstand, daß die Buddhisten

- die ja trotz ihrer Zugehörigkeit zu einer nichtorthodoxen indischen

Religion doch immer Inder waren — an einem Abbild zunächst gar nicht
interessiert gewesen seien ; sie hätten, ganz im Gegenteil, eine
Repräsentation ihres Meisters angestrebt, die hinsichtlich ihrer Wirksamkeit
einem gewöhnlichen Bildnis weit überlegen gewesen sei. Nach Paul

Mus haben wir es also nicht so sehr mit einem Versagen der Phantasie

oder gar der Bildhauerkunst zu tun, als mit dem Sieg einer symbolischmagischen

Denkweise und deren Kunst. So gesehen, wäre die
frühbuddhistische Bildlosigkeit — besser gesagt : das frühbuddhistische Bestreben,

Abwesendes in Symbole zu bannen - keineswegs eine isoliertes
Faktum. Ich nenne Ihnen das Beispiel der Fußspur, die im vedischen

Ritualismus als magisch-symbolisches Mittel belegt ist ; ein König zum

Beispiel kann vernichtet werden, indem man seine Fußspuren in alle

Winde zerstreut; die Liebe eines Mädchens kann gewonnen werden,
indem man seine Fußspur wirksam behandelt. Das heißt : Wenigstens
für die Zeitspanne eines Zeremoniells steht die Spur für das Ganze. Sie

ist der Mensch; wer auf sie einwirkt, wirkt auf die Person ein, die

damit gemeint und vergegenwärtigt ist. Und wenn der neugeborene
Bodhisattva durch eine Fußspur dargestellt wurde, so hatte das nicht

nur hinweisenden, «symbolischen» Wert, sondern es wurde damit der



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS 99

Buddha in einer ganz bestimmten Situation, nämlich derjenigen des Ab-
schreitens der Himmelsrichtungen, was der Inbesitznahme des Alls

gleichkommt, gewissermaßen in die Welt geholt. Für die Inder war die

Fußspur die auf einer zugänglichen Ebene behandelbare Spur eines

Wesens, das sich auf einer unzugänglichen Ebene bewegt und somit
direkt nicht behandelbar ist. Sie beschwört eine Gegenwart herbei,
aber es handelt sich dabei um eine übernatürliche Gegenwart, die den

normalen Existenzbedingungen nicht unterworfen ist.

Analog dazu verhält es sich mit dem Stüpakörper ; er vergegenwärtigt
den Leib des Tathâgata auf der Ebene der Menschen und macht ihn

damit zugänglich. Wie beim Ritus des Agnicayana mit Hilfe von in ganz
bestimmter Anzahl und nach strengsten Vorschriften geschichteten
Ziegeln der Leib des Präjapati in der Form des Feueraltars auf
magischem Wege recht eigentlich konstruiert wurde, ohne daß dabei im
Geringsten die körperlichen Aspekte der Gottheit wiedergegeben worden

wären, so wurde — wie Paul Mus vermutet — im Stüpakörper der Leib
des Tathâgata in Form eines magischen Modells zusammengefügt.

Nun gab es ja neben dem Stüpa noch eine Reihe von anderen symbolischen

Gebilden, welche die Kraft besaßen, den Buddhisten ihren Meister

zu vergegenwärtigen : Der leere Thron, das Rad, der Ehrenschirm,
das reiterlose Pferd, der heilige Feigenbaum und die Fußspur, von der

wir schon kurz gesprochen haben, hatten dieselbe Aufgabe zu erfüllen.

Allerdings, jedes dieser Gebilde, den Stüpa nicht ausgenommen, war in
seiner Vergegenwärtigungskraft beschränkt; sie alle repräsentierten
den Buddha jeweilen nur in einer speziellen, besonders ausschlaggebenden

Situation seiner Laufbahn. Daß jedoch der Stüpa in der Gruppe der

genannten Symbole den obersten Platz einnimmt, kommt nicht nur in
der Wucht seiner äußeren Erscheinung zum Ausdruck, sondern auch

im Umstand, daß es unter ihnen das «abstrakteste» Gebilde ist; denn

alle übrigen geben durch ihr Aussehen einen mehr oder weniger direkten

Hinweis auf die je besondere Szenerie, als deren Hauptfiguranten
sie den Buddha zu vertreten haben. Freilich, die Lage des speziell im



IOO HEINZ ZIMMERMANN

Stüpakörper verwirklichten Tathâgata wäre schwerlich durch irgendeinen

äußeren Formhinweis anzudeuten; denn es ist die Lage des im
Nirväna erloschenen Tathâgata. Das Nirväna aber hat keine Gestalt, auf
die hinzuweisen wäre, und auch der im Nirväna entschwundene Meister

ist nicht mehr mit adäquaten Formen aufzuzeigen. So waren die
Buddhisten gezwungen, auf ein schon vorhandenes Formgebilde — eben

die Halbkugel - zurückzugreifen und es mit den neuen Symbolwerten
zu füllen. Mit dem Wert des im Nirväna Erloschenen ist aber derjenige
des Nirväna als eigene Größe untrennbar verbunden : der Erloschene ist

von seinem Zustand nicht zu trennen. So mag der Stüpa, jedenfalls für
das einfachere Denken der Kultausübenden, auch die Möglichkeit
eröffnet haben, dem unendlich fernliegenden Ziel des Nirväna wenigstens
im Ritual nahezukommen. Er wird für die Buddhisten in bezug auf

ihren entrückten Meister und das Nirväna grundsätzlich dasselbe gewesen

sein, was der Agnialtar für die Brahmanen in bezug auf das gleicherweise

unzugängliche Brahman gewesen ist, nämlich eine mit magischen
Mitteln bewerkstelligte Konkretisierung, eine in dieser Welt durch
Wissende zustandegebrachte Kontaktstelle; ein Ort, welcher einen

temporären Durchgang zu sonst nicht erreichbaren Ebenen gewähren
konnte. Das momentane Hinüberwechseln auf die höhere Ebene wird
durch Ritualpraxis erwirkt; im Falle des Stüpa durch den auch sonst

aus indischen religiösen Praktiken bekannten Ritus der Pradaksinä, der

«Rechtsumwandlung».
Es läßt sich vermuten, daß der Stüpa neben den beiden genannten

Größen Tathâgata und Nirväna auch den Dharma, das vom Buddha

verkündete Weltgesetz, vertrat. Allerdings sind diesbezüglich nur
indirekte Schlüsse möglich. Auszugehen ist dabei von der Möglichkeit, daß

schon in den Vorstellungen frühbuddhistischer Zeit der Buddha und

der Dharma als identifizierbare Größen angesehen wurden. Gewisse

Stellen im Pälikanon lassen an eine solche Möglichkeit denken ; besonders

aufschlußreich ist im Zusammenhang mit den hier behandelten

Fragen die allerdings selten gemachte Aussage, der Tathâgata besitze



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS IOI

einen Dhammakäya, einen Dharmaleib. Es würde uns viel zu weit führen,

den angedeuteten Problemkreis hier ausführlich zu behandeln2;
zudem wäre damit ja die Richtigkeit der vorhin genannten Vermutung
nicht unmittelbar bewiesen. Aber wenn die Annahme stimmt — und es

gibt gute Gründe, sie für richtig zu halten —, daß schon in den als alt
geltenden Pälitexten die Gestalt des Tathâgata dahin tendierte, mit
dem Dharma eine merkwürdige Art von Einheit zu bilden, dann darf
immerhin die Möglichkeit in Betracht gezogen werden, daß der Stüpa
als Repräsentant des entschwundenen Tathägataleibes gleichzeitig auch

dessen Dharmaleib verkörpert hat. Was das nicht leicht zu interpretierende

Wort «Dharmaleib» betrifft, so wird es am vernünftigsten zu
erklären sein, wenn man es als Ausdruck einer ganz eigentümlichen
Anschauungsweise versteht : für die Buddhisten schon der frühen Zeit galt
der nicht mehr faßbare Körper (käya) des Buddha als identisch mit dem

Gesamtbestand, mit dem «Haufen» (käya) aller die Welt konstituierenden

Einzelfaktoren (dharma), wozu natürlich vor allem auch die

Gesetzmäßigkeiten (dharma) zu rechnen sind, welche in ihrer Gesamtheit
das buddhistische Weltgesetz (dharma) ausmachen. Man hat für den

Begriff Dharmakâya auch den Ausdruck «Verballeib» gebraucht, was
durchaus berechtigt ist, denn die vom Buddha erkannten Gesetzmäßigkeiten

sind von ihm in Worte gefaßt und verkündigt worden. Doch

darf, wenn vom Verballeib gesprochen wird, nicht vergessen werden,
daß unter dem Begriff Dharmakâya grundsätzlich das Corpus der nicht

verbalisierten Dharmas zu verstehen ist; denn der Dharmaleib des

Tathâgata besteht unabhängig davon, ob der Dharma verkündet wird
oder nicht.

Die Vermutung, der Stüpa habe auch den Dharma vergegenwärtigt,
wird außerdem gestützt durch die Tatsache, daß zur Belebung eines

Stüpakörpers anstelle einer leiblichen Reliquie auch Teile des Dharma-

leibes, das heißt heilige Texte oder Stücke davon, eingelegt wurden.

2. Er gehört zu den Gegenständen einer besonderen Untersuchung, die der Verfasser

in Arbeit hat.



I02 HEINZ ZIMMERMANN

Ein weiteres Indiz für die Richtigkeit der Annahme liefern Berichte,
wonach der Kaiser Asoka nicht weniger als 84000 Stüpas erbaut habe.

Wenn wir in Betracht ziehen, daß der Pälikanon, wie es heißt, 84000
Dharmaabschnitte (Dhamma-kkhandha) umfaßt, so dürfen wir uns Asokas

unerhörten Baueifer durch seinen Willen erklären, die Präsenz des

Dharma in seinem Reiche auf rituellem Wege auch materiell verwirklicht

zu sehen.

Daß noch ein weiterer Aspekt des Tathâgata im Stüpakörper verehrt
wurde, lehren uns die eingangs erwähnten Ehrenschirme : Als Königs-

insignien deuten sie darauf hin, daß man im Tathâgata auch den Cakravartin

sah, den Universalherrscher, allerdings nicht über die Welt,
sondern über den Kosmos. Aber damit nicht genug; auch der Kosmos
selbst hat in den Stüpabauten, wiederum in Form eines magischen
Modells, irdische und damit besitzbare Gestalt bekommen. Die massiv

gebauten Körper enthalten in ihrem Innern ein System von
Stützmauern, welche teils konzentrisch, teils radial verlaufen. Ihre Anordnung

ist keineswegs bloß technisch bedingt ; sie folgt den Himmelsrichtungen

und bildet im Aufriß ein zwar von außen unsichtbares, für die
sakrale Wirksamkeit jedoch entscheidend wichtiges Diagramm, das uns
stark an die ausgeklügelten Mandalas der späteren Zeit erinnert. In ihm
haben wir eine schematische Wiedergabe des Kosmos zu sehen, in
welcher die vier Himmelsrichtungen zur vollkommenen Figur des Kreises

geschlossen sind. Die dritte Dimension wird durch eine fünfte

Himmelsrichtung angedeutet. Es ist diejenige, die vom Mittelpunkt des

Kreises aus nach oben weist ; sie ist im Stüpa durch dessen Mittelachse

vertreten und repräsentiert im kosmischen Modell die Weltachse oder
den Weltberg Meru.

Damit hätten wir die hauptsächlichen Symbolwerte des altbuddhistischen

Stüpa in groben Zügen besprochen. Meine Ausführungen verfolgten

dabei in erster Linie das Ziel, Ihnen darzulegen, daß der wohlbekannte

Kultbau für die Buddhisten nicht irgendein mehr oder weniger
belangloses Sinnbild für das oder jenes gewesen ist; daß er ihnen viel-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS I03

mehr, im Sinne einer magisch-symbolischen Gegenwart, alles war : der
Buddha, das Nirväna, der Dharma, der Kosmos und dessen Herrscher
in einem. Und wenn sie ihren Meister im Gedenken an eine der besonderen

Situationen seiner irdischen Laufbahn zu verehren wünschten, so

besaßen sie zu diesem Zweck eine Reihe von anderen, weniger
umfassenden Symbolgebilden. Diese Gepflogenheit sollte sich erst ändern

mit dem Aufkommen des figürlichen Buddhabildes.

Damit ist das Stichwort für eine Erscheinung genannt, die, streng
genommen, ebenfalls ins Gebiet der Symbolik gehört : das figürliche
Buddhabild. Wir haben uns bemüht, die Beweggründe zu verstehen, welche

die Buddhisten veranlaßt haben mögen, den Stifter ihrer Religion
nicht in menschlicher Gestalt nachzubilden ; jetzt muß es uns zunächst

schwerfallen, vernünftige Gründe dafür zu finden, daß um die Zeit des

ersten nachchristlichen Jahrhunderts das Buddhabild in ziemlich
unvermittelter Weise auftaucht. Bis vor wenigen Jahrzehnten hat man, da

keine älteren Darstellungen als diejenigen aus Gandhâra bekannt

waren, die graeco-indischen Künstler jener Gegend als die einzigen
rechtmäßigen Urheber der Buddhastatue angesehen. Alle indischen,
und mit ihnen überhaupt sämtliche süd- und südostasiatischen
Buddhabildnisse gingen jedoch auf jene gandhärischen zurück ; und da die

Gandhära-Kunst ein Erzeugnis der späthellenistischen Bildhauerkunst

ist, seien mithin die Buddhadarstellungen ganz Asiens letzten Endes

griechischen Ursprungs. Es ist zu verstehen, daß diese Meinung dazu

angetan war, hauptsächlich in Indien, aber nicht nur dort, heftige
Reaktionen auszulösen; man wollte es nicht gelten lassen, daß es die

Griechen gebraucht habe, um die Inder auf die Idee zu bringen, den

Buddha in menschlicher Gestalt zu bilden, und sprach gelegentlich

sogar von Hellenomanie. Es bereitet nun in der Tat auch einige Mühe,

zu glauben, die Inder hätten irgend jemanden nötig gehabt, um von ihm

zu lernen, wie man menschliche Gestalten bildet ; denn die ersten

Buddhafiguren waren durchaus «normale» menschliche Gestalten, und
solche hatten die Inder in Stein gehauen, längst bevor sie daran dachten,



I04 HEINZ ZIMMERMANN

den Buddha darzustellen. Dazu kommt, daß der Pälikanon einen sehr

ausführlichen und detaillierten Katalog der körperlichen Merkmale des

Tathâgata enthält. Man kann also sagen, das Buddhabild existierte -
allerdings in sprachlicher Fixierung — lange Zeit bevor es in irgendeinem

Material nachgebildet wurde.
In den letzten Jahren kam ein weiteres Faktum denjenigen zu Hilfe,

die sich mit dem griechischen Ursprung der Buddhastatue nicht abfinden

wollten: Es erwies sich, daß ungefähr gleichzeitig mit dem
Erscheinen des gandhärischen Buddhabildes — aufs Jahr genau lassen sich

die Statuen verständlicherweise nicht datieren — in Mathurä, im
nördlichen Indien, ein Buddhabildnis geschaffen worden war, welches sich

stilistisch von demjenigen aus Gandhâra so stark unterscheidet, daß an

eine direkte Abhängigkeit nicht gedacht werden kann. Damit fiel die
hellenistische Bildhauerkunst als einzige Urheberin dahin. Es müssen

also Gründe im Spiel gewesen sein, die in Indien und in Gandhâra

gleichzeitig das Bedürfnis nach einer Buddhadarstellung in menschlicher

Gestalt hervorgerufen haben. Aber was mochte denn für ein
solches Bedürfnis verantwortlich sein Denn bislang war ja nur die
transzendente bzw. transzendierte Gestalt des Meisters von Bedeutung
gewesen ; die Menschengestalt wollte man nicht, man wollte die Dharma-

gestalt, und die hatte man, wie wir gesehen haben, im Stüpa mit
magischen Mitteln verwirklicht gehabt. Ein «sentiment populaire», wie es

Etienne Lamotte in Anschlag bringt, kann nicht wohl allein für diese

Wendung verantwortlich sein. Es war zum vornherein zu vermuten,
daß das Auftauchen des Buddhabildes mit dem Aufkommen einer neuen
Form der buddhistischen Religion zusammenhängen mußte; denn in
der Tat war zu eben jener Zeit das Mahâyâna in voller Entwicklung
begriffen. Es brachte, neben einer Anzahl von anderen Neuerungen, auch

eine Wandlung in den Vorstellungen, die man sich über die Person des

Tathâgata machte. Besonders deutlich kommen diese Vorstellungswandlungen

in einem der alten M-Y-Texte zum Ausdruck. Im Saddhar-

mapundarikasütra, im Sütra vom «Lotus des guten Dharma», spielt



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS IOC

offensichtlich noch immer der historische Buddha Sâkyamuni die

Hauptrolle. Er ist es, der seiner Gemeinde den Dharma verkündet;
aber Sâkyamuni sagt dort von sich selbst, daß er in unzähligen

Verkörperungen zu unzähligen Malen den Dharma in zahllosen Welten
verkündet habe und weiterhin verkünden werde. Das will besagen, daß er
nur eine von unendlich vielen menschengestaltigen Manifestationen des

eigentlichen Tathâgata sei.

Es ist in diesem Zusammenhang zu bemerken, daß auch der Pälikanon

Vorgänger des historischen Sâkyamuni nennt; aber aus Gründen,
die wir im Vorigen kennengelernt haben, kommt die somit schon früher

im Keime angelegte Ansicht, daß der irdische Buddha nur eine von
vielen menschlichen Manifestationen einer unvergänglichen Instanz sei,

erst jetzt wirksam zum Durchbruch. Eine solche menschliche Verkörperung

des ewigen Tathâgata heißt Nirmânakâya, «Leib der Erschaffung;

Formungs-Leib», im Gegensatz zum höchsten und keinerlei

Formgesetzen unterworfenen Dharmakâya. Die Person Säkyamunis besaß

also im Grunde gar keine menschliche Wirklichkeit; sie war ja
selbst nur eine Art Abbild gewesen, versehen mit den aus dem Kanon

bekannten spezifischen Merkmalen, den 3 2 «Merkmalen eines grossen
Mannes» (Mahäpurusalaksana). Jenes durchaus nicht menschliche,

jedoch in menschlicher Gestalt auftretende Abbild hatte den Dharma

eröffnet, hatte gewissermaßen zum Dharmakâya den Zugang ermöglicht.

Was also sollte davon abhalten, aus irdischem Material ein solches

Bildnis, ebenfalls versehen mit den 32 Kennzeichen, künstlich
herzustellen Wenn das Scheinbild des historischen Buddha einst den

Dharmakâya repräsentiert hatte, so mochte auch das künstlich hergestellte
Scheinbild dasselbe tun, sofern man es nur mit dem nötigen Ritual

verlebendigte.

Es waren sicher diese neu konzipierten, immerhin im Verlaufe eines

langen Zeitabschnittes langsam herangereiften Ideen über die Natur des

auf Erden wandelnden Sâkyamuni, welche den Hauptanlaß, oder
zumindest die gewichtigste Rechtfertigung dafür geliefert haben, daß es



IOO HEINZ ZIMMERMANN

die Buddhisten ungefähr vom i. nachchristlichen Jahrhundert an für
vertretbar, ja für empfehlenswert und für ebenso wirksam gehalten
haben, den Buddha in menschlicher Gestalt nachzubilden. Der in der
Welt erschienene Buddha war nichts weiter als eine Art von beliebig
wiederholbarem Scheinbild, man kann sagen, ein Symbol mit
Repräsentationswert ; und der Nachbildung dieses menschengestaltigen Symbols

in irdischem Material stand von da an nichts mehr im Wege. Das

heißt nun nicht, daß der Stüpa als Kultobjekt von jetzt an aufgegeben
worden wäre; im Gegenteil, Stüpas wurden auch jetzt noch in großer
Zahl errichtet; und diese Art von Heiligtum hat, allerdings unter
mannigfachen Veränderungen seiner äußeren Form, seine Bedeutung während

der ganzen, langen Zeit des Bestehens der buddhistischen Religion
stets behalten. Daß man vom Stüpa als Hauptkultobjekt eigentlich gar
nicht abkommen wollte, beweist der Umstand, daß einzelne Teile der

Buddhafigur mit einzelnen Teilen des Stüpa gleichgesetzt wurden ; eine
Buddhastatue war im Grunde ein Stüpa, und der Unterschied zwischen
den beiden doch sehr verschiedenen Formen galt als rein äußerlich.

Ausgehend von dieser neuen Interpretation fingen die Buddhisten in
jener genannten Epoche an, den historischen Buddha Sâkyamuni in
einigen der wichtigsten Situationen seiner irdischen Laufbahn körperlich

darzustellen, und zwar handelt es sich dabei immer um dessen

Nirmânakâya, um den Leib seiner irdischen Erscheinungsform. Die häufigsten

Vorlagen für figürliche Darstellungen lieferten vorerst drei
entscheidend wichtige Szenerien aus dem Erdenleben Säkyamunis. Es sind
dies : erstens die Szene des Märavijaya, des Sieges über den Teufel der

Buddhisten; zweitens die Szene, während welcher der Buddha, nach

Erlangung der Erleuchtung, in Meditation verharrt, und drittens die
Szene der ersten Predigt von Benares, die Episode des sogenannten
Dharmacakrapravartana. Was die erstgenannte Szene, den Sieg über

Mära, angeht, so stellt sie, vom buddhistischen Standpunkt aus, eines

der ausschlaggebenden heilsgeschichtlichen Ereignisse dar. Die Situation

ist, kurz gesagt, die folgende : Nach jahrelangen, zum Teil außer-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS IO7

ordentlich peinvollen, aber immer fehlgeschlagenen Bemühungen um
Erleuchtung, hatte der zukünftige Buddha — wir haben es also noch mit
dem Bodhisattva Siddhärta vor der endgültigen Erwachung, zu tun —

beschlossen, alle übertriebenen asketischen Übungen beiseite zu lassen

und die Erleuchtung mit Hilfe der Versenkungsübungen zu erringen.
Er suchte den Fuß eines Pippalbaumes auf, setzt sich dort, nach Osten

gerichtet, auf einen Thron, der wunderbarerweise aus der Erde

aufgestiegen war, und ist entschlossen, sich von dort nicht mehr zu erheben,
bis er die Erleuchtung gewonnen hat. Nun wird es Mära ungemütlich;
er fühlt sein Reich, nämlich den Samsära, das Reich von Geburt und

Tod, aufs äußerste bedroht. Denn ihm ist nicht entgangen, daß ein

Heilsereignis von höchstem Range unmittelbar bevorsteht. Alle Mittel
sind ihm nun gut genug, um der für ihn tödlichen Gefahr zu begegnen.
Er läßt zunächst eine entsetzenerregende Armee von Dämonen auf den

Bodhisattva los. Der aber bleibt unangreifbar und vollkommen
unerschütterlich, denn er ist beschützt durch seine früher geleisteten
verdienstvollen Taten, sowie durch seine liebevolle Gesinnung (maitri).
Das Dämonenheer muß unverrichteter Dinge abziehen. Nun versucht

es Mära anders. Er beruft sich auf seine eigenen Verdienste und

beansprucht selbst den Thron, auf welchem Siddhärtha sitzt. Er verweist auf

seine Heerscharen als Zeugen seiner verdienstvollen Taten. Der Bodhisattva

dagegen ist ja allein ; er hat, wie er sich selber ausdrückt, keinen

mit Bewußtsein begabten Zeugen. Es möge jedoch die Erde, wenn sie

auch kein sinnbegabtes Wesen sei, als Zeugin für die von ihm geleisteten

Taten auftreten. Und er streckte, wie es in der Nidänakathä heißt3,
seine rechte Hand in Richtung auf die große Erde vor. Dies ist genau
der Augenblick, der die Ikonographie der Buddhadarstellung in der

Situation des Sieges über Mära bestimmt hat : Die Figuren zeigen den

Meister sitzend, im Mönchsgewand, und mit den Fingerspitzen der

rechten Hand den Rand seines Thrones berührend. Zur Szene bleibt

3. Der Passus steht im zweitletzten Paragraphen (Märaparäjayo) des Avidürenidäna zur
Jätakatthakathä.



Io8 HEINZ ZIMMERMANN

noch nachzutragen, daß die Erde personifiziert erscheint und das

gewünschte Zeugnis leistet. Nach diesem neuerlichen Mißerfolg sendet

Mära schließlich seine Töchter zu Siddhärtha, ob nicht vielleicht deren
verführerische Reize den Bodhisattva um seine Unerschütterlichkeit zu

bringen vermöchten. Jedoch auch das schlägt fehl, und der großmächtige

Mära muß abziehen, ohne das geringste erreicht zu haben.

Wir können also sagen, der im Mönchsgewand mit untergeschlagenen

Beinen dasitzende, und mit den Fingern der rechten Hand den

Rand seines Thronsitzes berührende Siddhärtha «symbolisiere» die

Überwindung des letzten, dafür aber gewichtigsten Hindernisses auf
dem Weg zur Erleuchtung. Es bleibt zunächst schwer zu erklären,

warum die betreffenden Darstellungen den Sâkyamuni, wie aus gewissen

ikonographischen Kennzeichen zu ersehen ist, schon als Erwachten,
als Buddha, zeigen, obwohl doch die im Bilde zum Ausdruck gebrachte
Situation dem eigentlichen Moment der Erleuchtung vorausging.

Das dürfte damit zusammenhängen, daß die eben besprochene
ikonographische Art der Darstellung zu einem Typus erstarrte. Sie wurde zu

einem bestimmten Buddha aus einer festen Gruppe von fünf Tathägatas
oder Jinas, «Siegern», welche als Fünfergruppe in allen Verbreitungsgebieten

des Buddhismus eine enorm wichtige Rolle gespielt haben,
indem sie als Träger der verschiedensten Symbolwerte fungierten. Ich
habe vorhin, bei der Erläuterung der Episode vom Sieg über Mära, die

Unerschütterlichkeit des Bodhisattva erwähnt; es ist denn auch diese

besondere Eigenschaft, die dem Typus innerhalb der Gruppe der c

Jinas seinen besonderen Namen geliefert hat : er heißt Aksobhya, «Der
Unerschütterliche».

Wenden wir uns nun der zweiten der oben erwähnten Szenen zu.

Die Überlieferung (ich halte mich wieder an die Nidänakathä) berichtet,

daß Siddhärta, nachdem er die Erleuchtung erlangt hatte, während

sieben Tagen auf dem Sitz der Erleuchtung in Meditation versunken

verharrte. Das Buddhabild, welches diese Epoche versinnbildlicht, ist
wiederum entsprechend gekennzeichnet: Die mit untergeschlagenen



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS I09

Beinen im Mönchsgewand dasitzende Gestalt hat beide Hände in der
Geste der Meditation, (dhyänamudrä) im Schöße liegen. Dabei liegt die

Rechte über der Linken, und die beiden Handflächen sind nach oben

gerichtet. Auch dieser ikonographische Typ, und mit ihm natürlich die

Versinnbildlichung der damit in Zusammenhang stehenden Szene, hat
Aufnahme gefunden in jenem Kreis der fünf Tathägatas, die für die
buddhistische Symbolik so wichtig geworden sind. Was seinen Namen

angeht, so ist er nicht mit derselben Sicherheit zu erklären wie der Name

Aksobhya. Er lautet Amitâbha, «von unendlichem Lichtglanz». Man hat,

um eine Erklärung dafür zu finden, vor allem an iranische Einflüsse
gedacht. Sie mögen mitgespielt haben, doch ist es nicht ausgeschlossen,
daß auch für diesen Fall die Lösung in der Nidänakathä zu finden ist. Es

wird dort* berichtet, daß in der ersten Zeit, nachdem der Bodhisattva

die Erleuchtung gewonnen hatte, in der Welt allerlei Wunderereignisse

aufgetreten seien. Unter anderem heißt es, die Unterwelten, welche

bis anhin selbst vom Lichte der sieben Sonnen nie erhellt gewesen
seien, hätten sich im Zustand eines einzigen Strahlens befunden. Daß

man sich das Erleuchtungsgeschehen mit einer unermeßlichen
Lichterscheinung verbunden dachte, kann wohl nicht augenfälliger
ausgedrückt werden. Der Name Amitâbha könnte also ebenfalls durchaus
indischen Ursprungs sein.

Die dritte Szene von Bedeutung ist diejenige der ersten Predigt von
Benares. Die Buddhisten haben das Begebnis dieser ersten Dharmaver-

kündung Dharmacakrapravartana genannt; für sie war es das «In-Dre-

hung-Versetzen des als Rad betrachteten Dharma». Auch der durch
diese Episode geprägte ikonographische Typ von Buddha hat seinen
Platz in der schon genannten Gruppe von fünfJinas gefunden, und auch

er ist durch die Besonderheit seiner Handhaltung gekennzeichnet. Sie

veranschaulicht die mit der Tätigkeit des Predigens verbundene

Vorstellung vom Drehen eines Rades und wird mit dem Fachausdruck

Dharmacakrapravartana-mudrä bezeichnet. Die Geste existiert in mehre-

4. Im letzten Paragraphen (Sambodhiyä patti) des Avidürenidäna ; v. Anm. 3.



IIO HEINZ ZIMMERMANN

ren, zum Teil schwer interpretierbaren Formen. Allen gemeinsam ist
der Umstand, daß beide Hände sich vor der Brust des wiederum mit
untergeschlagenen Beinen und im Mönchsgewand dasitzenden Buddha

befinden. Zumeist sind die Hände so gehalten, daß die Finger leicht
gebogen sind und daß sich Daumen und Zeigfinger berühren, wobei der

Handrücken der Linken und die Handfläche der Rechten nach vorne
gerichtet sind. Der Name des so charakterisierten ikonographischen

Typus lautet Vairocana, «der Strahlende»; er veranschaulicht den von
Glanz umgebenen Prediger. Eine in seinem Namen zum Ausdruck
kommende Anspielung auf die Sonne ist allerdings nicht auszuschließen.

Damit hätten wir drei Gestalten der symbolisch so bedeutsamen

Gruppe von fünf Jinas beisammen, und es ist merkwürdig, daß sich die

übrigen zwei nicht mit so bedeutsamen Ereignissen zusammenbringen
lassen, wie dies bei den eben besprochenen der Fall ist. Die beiden

seien zunächst genannt: Beim einen handelt es sich um Amoghasiddhi,

«von unfehlbarer Vervollkommnung». Er ist durch die Mudrä der

Gefahrlosigkeit (abhayamudrä) gekennzeichnet. Dabei ist die rechte Hand

auf Brusthöhe erhoben, mit der Handfläche nach vorne und aufwärtsgerichteten

Fingern, während die linke im Schoß liegt. Der zweite ist
Ratnasambhava, «der Juwelengeborene». Er ist an der Geste der

Wunschgewährung (varädamundrä) zu erkennen, wobei die rechte
Hand der sitzenden Figur auf dem rechten Knie liegt, aber mit der
Handfläche nach vorne, im Gegensatz zur «Erdberührungsgeste» (bhü-
misparsamudrä) des Aksobhya, bei welcher der Handrücken nach vorne

gerichtet ist.
Aber warum umfaßt die so oft schon genannte Gruppe gerade fünf

Jinas? Warum nicht drei, oder vier, oder acht? Für jede dieser Zahlen
ließen sich beste, durch wichtige buddhistische Glaubens- und

Vorstellungsinhalte zu erhärtende Gründe beibringen. Die eben gestellte Frage
hat von verschiedenen Seiten ungleiche Antworten gefunden. So wurde

zum Beispiel der Einfluß der manichäischen Pentaden dahinter vermu-



SYMBOLIK DES BUDDHISMUS III
tet, oder man berief sich auf gemeingültige zentralasiatische Vorstellungen.

Wir müssen uns jedoch auch hier fragen, ob es das verbissene

und ohnehin stets vom unausweichlichen Fund belohnte Suchen nach

fremden Einflüssen überhaupt braucht. Es ist nämlich nicht zu übersehen,

daß die Zahl Fünf schon im vorbuddhistischen Indien eine erhebliche

Rolle gespielt hat. Ich will Sie nicht belästigen mit dem Aufstellen
einer längeren Liste von auf die Fünfzahl anspielenden Beispielen aus

der altindischen Literatur; es sei nur beiläufig erwähnt, daß etwa von
der Fünffachheit des Opfers die Rede ist, daß die Brhadäranyaka-Upa-
nisat von «allem, was da ist» sagt, es sei «fünffach» ; daß in vedischen

Texten fünf Arten von Lebenshauch gezählt werden, und daß die

Särnkhyaphilosophie fünf Hauptelemente kennt. Darüber hinaus sei

aber auf die Wichtigkeit hingewiesen, die der Zahl Fünf ganz allgemein
in ihrer Eigenschaft als Primzahl zukommt, ganz zu schweigen davon,
daß sie ja auch anthropologische Signifikanz besitzt : ich erinnere nur an

die Anzahl der Finger. Die niedrigen Primzahlen sind Zahlen mit großer

geheimnisvoller Anziehungskraft; die Beispiele der Eins, der Drei
und der Sieben sind weitere eindrückliche Belege für diese Tatsache.

Das hervorstechende Kennzeichen der Primzahlen, ihre Unteilbarkeit,
macht sie dazu geeignet, unaufbrechbare Einheiten zu symbolisieren.

Doch kommen wir auf die fünf Jinas der Buddhisten zurück. Nach
dem oben Gesagten dürfen wir vermuten, daß die Zahl Fünf gewissermaßen

zuerst da war, daß die in Frage stehenden Jinas ganz einfach in
der Fünfzahl zu existieren hatten, und daß die Gruppe mit zwei weniger

prägnanten Gestalten zur Fünfergruppe aufgerundet worden ist. So

könnte Ratnasambhava sehr wohl eine Doublette des Aksobhya sein. In

Ajanta findet sich beispielsweise eine Darstellung der Szene von der

Besiegung Märas; aber die betreffende Buddhafigur hält die Rechte in
einem Gestus, der sonst dem Ratnasambhava eigen ist : Die Handfläche

weist nach außen und oben. Andrerseits könnte es sich bei Amoghasiddhi

um die Kristallisation einer besonders populären Pose des Sâkyamuni

handeln.



112 HEINZ ZIMMERMANN

Zum Abschluß möchte ich die bedeutendsten Symbolwerte der fünf

Jinas wenigstens noch erwähnen. Wir wissen, daß ihnen unter anderem

auch kosmische Werte beigemessen wurden. Auch dies läßt sich, ausgehend

vonrein indischem Gedankengut, mit ihrerFünfzahl zusammenbringen.

Wir haben im Zusammenhang mit der Stüpasymbolik bereits von
den fünf Himmelsrichtungen der Inder gesprochen. Deren Gesamtheit

bedeutet die Gesamtheit des Raumes, sie bedeutet das All. Da die Inder
aber seit jeher kosmische Größen mit solchen aus menschlichem
Bereich gleichgesetzt haben, kann es nicht verwundern, daß für die
Buddhisten die fünf Jinas auch mikrokosmische Bedeutungs- und

Vertretungswerte in sich trugen. Die Gruppe stellt - so dürfen wir vielleicht
zusammenfassend sagen — einerseits ein Resume des Universums in fünf

Aspekten des Dharmakâya dar, und steht andrerseits, im mikrokosmischen

Bereich, für eine Anzahl physiologischer, psychischer und
anatomischer Gegebenheiten des Menschen.

Literaturangaben

BÉnisti, Mireille: Etude sur le stûpa dans l'Inde ancienne. Bulletin de l'école française de

l'Extrême-Orient, Vol. jo (i960); pp. 37-116.
Coomaraswamy, A.K. : Geschichte der indischen und indonesischen Kunst. Leipzig 1927.
Foucher, A. : Etudes sur l'art bouddhique de l'Inde, Tôkyô 1928.
Hubert, H. et Mauss, M. : Essai sur la nature et lafonction du sacrifice. In: Année sociologique

II, 1897-98; sowie in: Mélanges d'histoire des religions 1909, * 1929.
Levi, S. : La doctrine du sacrifice dans les Brähmanas, Bibi. de l'Ecole des Hautes Etudes,

se. rei., Paris 1898.

Kirfel, W. : Symbolik des Buddhismus. Stuttgart 1959.
Lamotte, E. : Histoire du bouddhisme indien. Louvain 19J8.
Mus, P.: Barabudur. Hanoi I9jr.
- Le Buddha paré. Bulletin de l'école française de l'Extrême-Orient, Vol. 28 (1928).
Seckel, D. : Kunst des Buddhismus. Baden-Baden 1962.


	Symbolik des Buddhismus

