Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 28 (1974)

Heft: 1

Artikel: Zum 700. Todestag MawlIns, des Vaters der tanzenden Derwische
Autor: Meier, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUM 700.TODESTAG MAWLANAS, DES VATERS
DER TANZENDEN DERWISCHE

FRITZ MEIER

Am 17.dezember 1273 starb in Konya, in Kleinasien, Mawlana Galal ad-
din-i Rami. Er gilt als der grosste und fruchtbarste mystische dichter
persischer zunge und steht am anfang einer derwischgemeinschaft, die
sich als mawlawiyan (tiirk. mevleviler) bezeichnet und im abendland
weithin unter dem namen Tanzende Derwische bekannt ist. Von diesen
derwischen (das heisst mystikern, die sich als «<arme» verstanden wissen
wollen) soll hier nicht die rede sein, sondern nur vom jubilar, dessen
700.todesjahr in grossen teilen des islamischen orients gefeiert, und
zwar zum zweiten mal gefeiert worden ist, da Mawlana nach der islami-
schen mondjahrrechnung einen 7o0o0. todestag schon 19 53 gehabt hat.

A%

Schwarzes Meer

5
(s)
%

%
&
Tabriz @
@ Aleppo
Mittelmeer
@ Damaskus ® Baghdad

@® Mekka




ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS £

Der vater

Am anfang des 13. jahrhunderts n. Chr. wirkte an einem rechten zufluss
des langen stromes Amii Darya auf der strecke, wo er das heutige Afgha-
nistan von Russland trennt, am flusse Wahs, nach dem die griechen den
ganzen strom Oxos genannt haben, Mawlanas vater Baha’-i Walad als
sachverstindiger fiir religioses recht und beschaftigte sich zugleich phi-
losophierend mit den fragen nach einer erlebnisbeziehung zu Gott. Was
er hieriiber aufzeichnete, ist unter dem titel Erkenntnisse (Ma“arif) auf
uns gekommen, meditationen, die an alltigliche begebenheiten oder
worte der heiligen iiberlieferung ankniipfen, gedankenginge von ausge-
sprochen personlicher firbung. Nach drgerlichen spannungen mit dem
firsten des damals machtigen reiches von Hwarazm und aus furcht vor
dessen vorriickendem gegenspieler éingéz Han verliess er um 1220 mit
seiner familie die heimat, machte iiber Baghdad die pilgerfahrt nach
Mekka und setzte sich dann weiter nach Kleinasien ab, wahrscheinlich
durch die dort herrschende hanafitische rechtsschule, der er selber an-
gehorte, verlockt. Die letzten paar jahre seines lebens verbrachte er in
angesehener stellung in der hauptstadt der Rimseldschuken, Konya. Als
er 1231 starb, folgte ihm sein zweiter sohn Mawlana Galal ad-din in der
schule, die auf betreiben seines vaters erbaut worden war, als lehrer fiir
kanonisches recht nach. Mawlana, «unser herr», war titel von theologen
und juristen. Auch Baha, der vater, hatte ihn getragen. Der sohn ist als
Mawlana schlechthin in die geschichte eingegangen. Zur unterscheidung
von andern heisst er Mawlana von Kleinasien (Mawlanay-i Riim).

Der sohn

Dieser Mawlana, unser jubilar, der sohn, war 1207 in Balh geboren. Als
er nun mit 24 jahren in Konya nachfolger seines vaters wurde, war er
wohl auch schon mit dessen mystischer lebensanschauung einigermassen
vertraut. Aber erst ein ehemaliger schiiler seines vaters, der 1232 in
Konya eintraf, Burhan ad-din Muhaqqiq-i Tirmidi, soll ihn an den eigent-
lichen kern dieser viterlichen mystik herangefiihrt haben. Von der vor-



56 FRITZ MEIER

stellung ausgehend, dass Gott iiberall die hinde im spiel hat, dass alles
geschehen Gottes wirken verrit, dass Gott dem menschen «néher als
die drosselader», «mit euch ist, wo immer ihr seid», dass auch «nichts
ist, was nicht Gottes lob singe», und was dergleichen koranverse mehr
sind — von dieser vorstellung ausgehend hatte Baha geglaubt, Gottes auch
im gefiihl noch habhaft werden zu kénnen. Er braucht dafiir in seinen
aufzeichnungen das persische wort maza, das man in ermangelung von
etwas besserem hier vielleicht mit «lustgefiihl» iibersetzen darf. Um den
fast haptischen genuss und die letzten freuden auszudriicken, die dieses
durch alle fasern dringende niheerlebnis gewihrt, versteigt er sich sogar
zu dem bilde eines heiligen beilagers mit Gott. In dieser richtung ver-
suchte nun Burhan wihrend mehrerer jahre durch «tausendfache wie-
derholung» der genannten aufzeichnungen den sohn des §ch6pférs dieser
gedanken auf die linie seines vaters zu bringen. Dazu wird Burhan auch
mit seiner verehrung fiir den ersten vertreter mystischer lehrdichtung
im gebiet Afghanistan-Iran, Sana’1 (12.jahrhundert), nicht hinter dem
berg gehalten haben. Burhan starb 1240/ 41 in Kayseri, kurz bevor die
mongolen ihre hand auch auf Kleinasien legten. Sein schiiler Mawlana
war nun 3 3—34 jahre alt, hatte lingst eine familie und betrichtlichen zu-
lauf als lehrer und gelehrter.

Sams-i Tabrézi

Da tauchte 1244 in Konya ein in schwarzen filz gekleideter mystischer
denker namens Sams ad-din aus Tabréz (Tabriz) auf. Mawlana «verliebte
sich» in diesen mann, der dem alter nach sein vater hitte sein kénnen,
nahm ihn in sein haus, das heisst in die schule, wo er wohnte, und wurde
durch das verhiltnis zu ihm in einen inneren umschmelzungsprozess ge-
zogen. Von Samsens wesen und worten entfacht, erhob sich die in Maw-
1ana angelegte glut des «lustgefiihls» zu einem lodernden feuer inneren
erlebens, das die ganze persénlichkeit Mawlanas erfasste und ihn den
neuen meister nicht selten in einer querverbindung zu Gott, ja sogar in
einem amalgam mit diesem erscheinen liess. Es kann kein zweifel be-



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS 57

stehen, dass Mawlana an sich genau zwischen diesen beiden objekten un-
terschieden hat, nahm doch Sams selber immer wieder energisch stel-
lung gegen Hallags (hingerichtet 922) beriichtigten angeblichen aus-
spruch «ich bin Gott» und liess auch die legende von den dreissig vogeln,
die zu jhrem herrscher Simurg fliegen und entdecken, dass sie mit ihm
identisch sind (sT murg «dreissig vogel»), in dieser form nicht gelten.
Aber im enthusiasmus, zu dem ihm Sams verholfen hatte, tibersprang
Mawlana manchmal die schranken. Der enthusiasmus bildete fortan sein
lebenselement und das kennzeichen seiner religiositit. Das erklirt, war-
um sich fiir ihn kein geschlossenes weltbild nachzeichnen lisst. Der
enthusiasmus entzog wie ein magnet die gedichtnisinhalte und bildungs-
erfahrungen dieses phinomenalen mannes jedem spekulativen ordnungs-
willen, gab jeder gelernten einzelheit in seinem kopf eine eigene rich-
tung, liess manche probleme in ihm ungelGst, manche gedanken im wi-
derspruch, vieles unvollendet. Mawlana gehort somit zu den menschen,
die weniger verstanden als vielmehr vernommen werden wollen.
Sams-i Tabrézi hielt Mawlana von der beschiftigung mit den aufzeich-
nungen seines vaters ab und stellte ihn auf einen weg, der ihn in zweierlei
von seinem vater entfernte. Der vater, Baha, eine kriftige natur, hatte
zwar eine erfrischend unmittelbare prosa geschrieben, aber nicht ge-
dichtet. Mawlana, von zarterem korperbau — dariiber miissten sich auf-
grund der von ihm erhaltenen kleidungsstiicke in Konya genauere an-
gaben machen lassen — besass eine ausgesprochen poetische ader, die nun
michtig zu pulsieren begann. Seine bemerkung, dass er eigentlich nur
dichte, um andere zu unterhalten, erweckt den verdacht, dass nicht alle
seine ergiisse erlebnisecht sind, kann aber auch vor seiner begegnung mit
Sams oder in einer zwischenzeit gefallen sein. Vielleicht ist sie auch eine
entschuldigung dafiir, dass er die regeln der kunst nicht immer befolgte
und die moglichkeiten, die sie boten, nicht alle ausgeniitzt hat. Denn die
packenden liebesgedichte, die er jetzt pausenlos, wie es scheint, hervor-
bringt, sind wie vom sturm der inneren bewegung herausgeschleudert
und halten sich nicht streng in den grenzen der tradition. Gegen den



8 FRITZ MEIER

brauch erwihnt Mawlana sich selber nur ausnahmsweise mit namen, da-
fiir aber oft Sams. Spater hat er den michtigen dichterischen trieb, der
ihn damals erfiillte, zugegeben und mit bedauern dessen nachlassen fest-
gestellt. Das zweite, worin er sich nun von seinem vater unterschied,
war die hinwendung zu musik und tanz. Spielleute sangen und spielten
ihm und seinen freunden auf. Die stiicke waren wohl meist seine eigenen
lieder, doch werden auch verse anderer vorgetragen worden sein. Das
musikhSren war eine alte, wenn auch umstrittene gewohnheit der isla-
mischen mystiker. Baha scheint diese iibung abgelehnt zu haben. Sein
sohn, Mawlana, ergab sich ihr, von Sams dazu ermuntert, in einem un-
gewohnten ausmass. Sie diente ihm bald aus ausdruck seiner begeiste-
rung, bald als mittel, sich in eine solche zu versetzen. Unter dem zweiten
aspekt hat sich daraus spater bei den mawlawiyan der tanz als feste insti-
tution entwickelt. Die instrumente, die bei Mawlana erklangen, waren
stockfiedel (rabab), rohrfléte, tamburin und trommeln. Der tanz be-
stand aus wirbeldrehungen.

Eine weitere, wichtige wendung, die Sams der mystik Mawlanas gab,
war der verzicht auf die vierzigtigigen klausuren, die sonst ziemlich all-
gemein im damaligen derwischtum gehalten wurden, und die absage an
die damit verbundene visionssuche, die gerade die nachklassische mystik
des islams prigte. Von Mawlanas religiosem gehaben vor seiner begeg-
nung mit Sams wissen wir allerdings wenig sicheres.

Mawlana und Sams fanden einander wie zwei, die sich gesucht hatten.
Mawlan3 aber liess sich von Sams so in beschlag nehmen, dass sich seine
schiiler vernachlissigt fithlten. Ihrem murren und ihren drohungen wich
Sams 1246 und begab sich nach Damaskus, wo er sich, wie auch Maw-
lana, schon friiher aufgehalten hatte. Mawlana liess ihn durch seinen
iltesten sohn, Sultan-i Walad, wieder nach Konya zuriickholen. Aber
ein komplott, an dem auch der andersdenkende zweite sohn Mawlanas
beteiligt war, fiihrte dazu, dass Sams im dezember 1247 oder im januar
1248 plotzlich und fiir immer verschwand. Eine iiberlieferung will, dass
er nachts vor der schule Mawlanas ermordet und dass spiter seine leiche



ZUM 700, TODESTAG MAWLANAS £9

gefunden und heimlich begraben worden sei. Mawlana verstiess seinen
fehlbaren sohn und erging sich in dichterischen klagen, denen aber nichts
iiber seine meinung zu der art von Samsens abgang zu entnehmen ist.
Nur ein brief Mawlanas verrit, dass er ihn fiir lebend hielt. Nach den uns
erhaltenen quellen soll er ihn noch lange gesucht und selber zweimal
nach Damaskus gereist sein, um ihn wiederzufinden. Sams, der fiir uns
nur im zusammenhang mit Mawlana in erscheinung tritt, hat zwar dusse-
rungen (Magqalat) hinterlassen, die andere von ihm aufgeschrieben haben,
aber diese sind fiir einen nichteingeweihten so undurchsichtig, dass
schon ein schriftsteller des 14. jahrhunderts mit recht bemerkt, niemand
~werde je das geheimnis dieses unsteten wanderers ergriinden. Im allge-
meinen keineswegs so abweichlerisch, wie man vielleicht erwarten
konnte, trifft sich Sams in zwei punkten mit einem eher verschrienen
zeitgenossen aus Syrien, “Alf al-Hariri: Beide dusserten sich abfillig iiber
die frauen, und beide verwarfen das haschisch — friihe zeugnisse fiir den
gebrauch dieses «krautes» auch in kreisen der derwische.

Salah ad-din und Husam ad-din

Moglicherweise gehdren einige lieder, die Sams nicht ausdriicklich als
fern hinstellen, schon in die epoche nach dessen entschwinden, da er
fiir Mawlana inzwischen zum namen einer inneren ﬁgur geworden sein
konnte. Aber nach einiger zeit {ibertrug Mawlana das erinnerungsbild
und seine liebe auf einen seiner schiiler namens $alah ad-din, einen gold-
schmied aus Konya. Er machte diesen zum vorsteher seiner jiinger und
zog sich weitgehend von seiner lehrtitigkeit zuriick. Auch Mawlanas
iltester, getreuer sohn Sultan-i Walad, der noch von Sams unterrichtet
worden war, musste sich diesem weniger gebildeten, aber dusserlich an-
sprechenden einheimischen handwerker und ladenbesitzer unterordnen.
Er fand auch den weg zu ihm und heiratete sogar dessen tochter. Den
widerstand einer gruppe von schiilern Mawlanas, die sich durch die be-
vorzugung des goldschmieds abermals vor den kopf gestossen sahen, ver-
mochte Salah ad-din durch eine selbstbewusste wiirde und durch seine



60 FRITZ MEIER

verzeihende giite zu brechen. Mawlana aber «vermischte sich mit ihm
wie mit jenem konig Sams von Tabréz, dem auserwihlten aller auser-
wahlten Gottes, frohlich wie milch und zucker, und die sache beider
wurde durch die gegenseitigkeit zu gold». Mawlana dlchtete jetzt auf ihn
wie vorher auf Sams.

Als Salah ad-din starb, riickte unangefochten ein anderer jiinger, der
anscheinend schon lingere jahre wirtschaftsverwalter der schule gewe-
sen war, nach, wiederum als vertrauter Mawlanas und als lehrer seiner
schiiler. Der neue herr, Husam ad-din, gehorte der fiihrenden familie
eines jener mannerbiinde oder interessenverbinde an, in deren ehren-
kodex an oberster stelle der grossziigige soziale edelmut stand und die
in politisch unsicheren zeiten oft einen erheblichen stabilititsfaktor bil-
deten, die aber nicht nur vermeintliche und echte ungerechtigkeiten,
sondern nicht selten auch einander selbst bekimpften. Es ist anzuneh-
men, dass Mawlana durch die verbindung mit diesem begiiterten und
einflussreichen mann einen nicht zu unterschitzenden riickhalt in be-
stimmten gesellschaftsgruppen gewann, auch wenn er sich damit gleich-
zeitig andere familien eher zu gegnern gemacht haben wird. Mawlanas
liebesdichtung wandte sich jetzt auch ihm zu, und in Mawlanas briefen —
es sind bittgesuche und empfehlungsschreiben, in denen er sich fiir an-
dere menschen einsetzt—wird Husam als der massgebende grosse meister
in den vordergrund geriickt.

Auf die frage, welcher seiner drei lieblinge der grosste sei, soll Maw-
lana geantwortet haben : Sams war die sonne (§ams heisst sonne), Salah
war der mond, Husam ist der stern.

Das Matnawi

Um 1260 oder etwas frither trat eine entscheidende neuerung in Maw-
lanas dichterischem schaffen ein: Von Husam ad-din gebeten, aber, wie
es scheint, in iibereinstimmung mit einem zuvor schon selbst gefassten
plan ging Mawlana von der liebeslyrik zur lehrdichtung iiber. Der vers
dieser dichtgattung bestand seit alters aus zwei sich reimenden halbver-



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS 61

sen. Er hat der gattung den namen matnawi, «zweier», eingetragen. Das
von Firdawsi verfasste iranische nationalepos ist ein matnawi, aber unter
dem Matnawi schlechthin versteht man das hier gemeinte mystische lehr-
gedicht Mawlanas. Als Husam die bitte aussprach, das bediirfnis der
schiiler nach einem solchen gedicht zu befriedigen, soll Mawlana die be-
rilhmten «achtzehn verse», mit denen es anhebt und in denen ein motiv
der alten Midassage abgewandelt wird, fertig aus dem turban gezogen
haben. Sie schildern durch den mund der rohrfléte die grundsituation
alles daseins: das liebende verlangen der dinge nach Gott. Die fortset-
zung, im ganzen iiber 2 § ooo verse in sechs biichern, diktierte Mawlana
seinem freund aus dem stegreif in oft langen nachtsitzungen, mit nur
einem zweijihrigen unterbruch, bis vor seinen tod. Dem vorbild der
persischen lehrdichtung eines Sana’ und eines “Attar (12.—13.jahrhun-
dert) folgend, mischt dieses monumentalwerk belehrungen mit veran-
schaulichenden erzihlungen, springt aber, seiner extemporierten ent-
stehung gemiss, assoziativ von gegenstand zu gegenstand, bringt ein-
schiebsel und unterbricht halbfertige darlegungen, die dann wieder auf-
genommen werden miissen, kurz: baut sich ohne vorbedachte architek-
tur auf. Ist Mawlan3s lyrisches opus mit seinen insgesamt iiber 36000
versen — grob gesprochen — ausdruck seiner personlichen augenblicks-
zustinde oder -illusionen, so stellt das Matnawi — wieder vereinfacht ge-
sagt — sein lehrvermachtnis dar. Dieses lehrvermichtnis ist aber aus den
frither angefiihrten griinden nur aus vielen einzelstiicken zusammenge-
setzt und niemals in ein logisch restlos befriedigendes system zu bringen.
Auch die anleihen bei den aufzeichnungen seines vaters erklaren sich
zwanglos als bildungsreminiszenzen.

Fiir die verehrer Mawlanas war das Matnawi ein lehr- und lebensbuch,
das ihnen den meister ersetzte, aber auch ein «Koran». Das wird gedeu-
tet als <kkommentar zum Koran». Der wirkliche Koran, eine fehlerlose,
aber verschleierte braut, werde im Matnawil entschleiert. Nach Maw-
lanas tod fanden an seinem grab, aber auch andernorts, regelmissig Mat-
nawilesungen statt.



62 FRITZ MEIER

An prosa sind von Mawlana ausser den briefen eine sammlung hoch
stilisierter predigten, sieben an der zahl, und die unter dem titel Allerlei
(Fihi ma fth) gehende sammlung verschiedener gesprichsiusserungen er-
halten, die aber nicht er selber, sondern eine drittperson aufgeschrieben
hat.

Mit lobgedichten auf hohe génner hat Mawlana nie sein brot verdienen
miissen.

Mawlanas sohn und enkel
Nach Mawlanas tod 1273 stellte Husam ad-din die leitung der schule dem
1226 geborenen, also damals 47jahrigen sohn Mawlanas, Sultan-i Walad,
zur verfiigung. Dieser lehnte jedoch ab und iibernahm die geschifte erst
mit Husams tod 1284. Er gesellte sich einen Karim ad-din ibn-i Baktimur
als geheimen berater bei. Erst nach dem 1291 erfolgten tod dieses men-
tors, dessen funktion, um misshelligkeiten zu vermeiden, sorgfiltig ver-
borgen gehalten worden war, herrschte Sultan-i Walad allein. Zu einer
neuen art zweiteilung kam es dann, als Sultan-i Walads eigener sohn Ulu
“Arif Celebi mitzuwirken begann. An der grabstitte Mawlanas und seines
vaters Baha in Konya entstand ein zweiter mittelpunkt von Mawlana-
frémmigkeit und Mawlanaverehrung und ein konvent (hanaqah). Sul-
tan-i Walad blieb in der alten schule seines vaters (madrasa) und behielt
die oberleitung der sich immer weiter vergrossernden gesellschaft von
jiingern, wahrend sein sohn Ulu “Arif Celebi sein quartier im konvent
am grab aufschlug und ausgedehnte inspektions- und missionsreisen un-
ternahm, die ihn durch grosse teile Anatoliens und bis nach Westpersien
fiihrten. Sultan-i Walad setzte an vielen orten «chalifen», das heisst stell-
vertreter, ein, die ihrerseits im konkreten wie im ideologischen sinn
zellen errichteten und das geistesgut Mawlanas, insbesondere sein musik-
héren und den Matnawivortrag, verbreiteten. Die anhinger wurden auf
die verehrung der «familie» (hanadan) in Konya verpflichtet. In eigenen
matnawiyyat und in einer prosaschrift schuf Sultan-i Walad (gest. 1312)
eine theologie iiber seinen vater, iiber dessen lieblinge und iiber die ver-

gotterung der heiligen.



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS 63

Der orden
Damit trat neben die bereits bestehenden zusammenschliisse um heilige
miénner in Kleinasien ein neues gebilde: der «orden» der mawlawiyan
(mevleviler). Eine begegnung Ulu “Arif Celebis (gest. 1320) mit einem
scheich der im ‘Iraq beheimateten kongregation der rifa‘iyya, im un-
feinen abendlindischen sprachgebrauch Heulender Derwische, in Ama-
sya wirft ein licht auf die verhiltnisse. “Arif sagte : Thr macht es beim
musikhoren so, wir so. Die anerkannte vielzahl der «wege zu Gott» war
um einen vermehrt, das schon stark angewachsene angebot seelisch-gei-
stiger behandlung fiir das leben im diesseits und im jenseits erscholl um
eine schrille stimme lauter. Nicht nur muslime, sondern auch anders-
gliubige, wie christen, juden, horten sie und folgten ihr. Schon von
Mawlana werden bekehrungen zum islam gemeldet — das gehért fast in
eine islamische heiligenvita —, aber auch iiber die schranken der religio-
nen hinweg hatte Mawlana so hohes ansehen genossen, dass bei seinem
begribnis trauernde christen und juden aus der Bibel gelesen haben sol-
len. In Konya wurde — abgesehen vom armenischen und mongolischen —
griechisch, tiirkisch und persisch gesprochen. Persisch war die schrift-
sprache der muslime, dazu arabisch. Von den tiirken hatte Mawlana, ein
altes, bis heute nicht ganz ausgerottetes vorurteil {ibernechmend, keine
gute meinung : man soll sie zum zerstoren anstellen, zum aufbauen grie-
chen. Man hatte griechische diener im haus. Schon Mawlanas sohn Sul-
tan-i Walad hinterliess aber auch tiirkische verse, und in der folge betei-
ligten sich dann tiirkische dichter mit an der ausbreitung der religiositit
Mawlanas. Bis in die neueste zeit aber war der orden ein bollwerk fiir die
pflege des persischen im Osmanischen Reich und damit eines tiirkischen
«humanismus». Wenn es auch iibersetzungen des Matnawis gab, so be-
stand doch die richtige Matnawilesung im vortrag des originals, und
keine gemeinschaft islamischer mystiker ist so auf eine poetische grund-
schrift ausgerichtet wie die der mawlawiyan. Auch im geregelten tanz-
konzert, das seine heute giiltige form im 1. jahrhundert angenommen
hat, sind persische teile vorhanden. In Persien selber verseuchte von



64 FRITZ MEIER

1500 an die zur staatsreligion erhobene schia die luft fiir nicht auf “Alis
alleinige chalifatsrechte eingeschworene glaubensrichtungen. Doch ha-
ben Mawlanas enthusiastische frémmigkeit und dichterischer schwung
auch diese grenzen oft iiberschritten und selbst in schiitischen derwisch-
orden Persiens immer wieder begeisterte liebhaber gefunden. Der nach
ihm benannte orden hatte jedoch seine grosste verbreitung in der alten
Tiirkei und wurde von einer firstlinie aus der nachkommenschaft Maw-
lanas in Konya geleitet. Nach dem verbot des derwischtums in der neuen
Tiirkei 1923 wurde die residenz des ordens nach Syrien verlegt, musste
aber mit der entlassung Syriens aus dem protektorat Frankreichs 1944
auch dort ihre tore schliessen. Um die tanzfeiern zum todestag Mawlanas
in Konya durchzufithren, bedarf es heute einer behérdlichen genehmi-
gung. |

Ein ziircher wundarzt, der 1613 auf seiner reise ins Gelobte Land in
einem konvent vor Aleppo einer versammlung der mawlawiyan bei-
wohnte, schildert, wie «diese Monchen ... mit groBer Geschwindigkeit
getantzet / ein jeder fiir sich selbst ringsweiBl herumlauffende / als wenn
sie unsinnige Leut weren : halten solches fiir ein sonderbar heilig Wercks.
Ein neuerer beobachter, der die jihrliche veranstaltung 1960 besucht
und genau beschrieben hat, preist den mawlawitanz als «eine der schon-
sten und eindrucksvollsten religiosen feiern, die es liberhaupt gibt».

Die grossten verdienste um die erschliessung der geschichte Mawlanas und seines kreises haben

sich erworben: '

Der englinder Reynold Alleyne Nicholson (gest. 1945), erster kritischer herausgeber, kom-
mentator und vollstindiger {ibersetzer des Matnawis.

Der perser Badi® uz-zaman-i Furiizanfar (gest. 1970), erster kritischer herausgeber und kom-
mentator der aufzeichnungen Baha’-i Walads, des gesamten lyrischen werks Mawlanas, der
gesprachsiusserungen Mawlanas, verfasser mehrerer quellenstudien und eines unvollende-
ten quellenkommentars zum Matnawi, erster kritischer biograph Mawlanas.

Der deutsche Hellmut Ritter (gest. 1971), erster wissenschaftlicher erforscher des mawlawi-
tanzes, erforscher der handschriften aller werke des Mawlanakreises, biograph Mawlanas.

Der tiirke Abdiilbaki Golpinarh, erster kritischer geschichtsschreiber des mevleviordens.

(Schreibweise des Verfassers beibehalten. Red.)



	Zum 700. Todestag Mawlānās, des Vaters der tanzenden Derwische

