
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 28 (1974)

Heft: 1

Artikel: Zum 700. Todestag Mawlns, des Vaters der tanzenden Derwische

Autor: Meier, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM 700. TODESTAG MAWLÄNÄS, DES VATERS
DER TANZENDEN DERWISCHE

FRITZ MEIER

Am 17. dezember 1273 starb in Konya, in Kleinasien, Mawlänä Galäl ad-

dïn-i Rumi. Er gilt als der grösste und fruchtbarste mystische dichter
persischer zunge und steht am anfang einer derwischgemeinschaft, die
sich als mawlawiyän (türk. mevlevîler) bezeichnet und im abendland

weithin unter dem namen Tanzende Derwische bekannt ist. Von diesen

derwischen (das heisst mystikern, die sich als «arme» verstanden wissen

wollen) soll hier nicht die rede sein, sondern nur vom Jubilar, dessen

7oo.todesjahr in grossen teilen des islamischen orients gefeiert, und

zwar zum zweiten mal gefeiert worden ist, da Mawlänä nach der islamischen

mondjahrrechnung einen 700. todestag schon 1953 gehabt hat.

Schwarzes MeerI Amasya

• Kaysen
®KONYA

Aleppo

Mittelmeer
Damaskus

Tabriz

Aralseet
Chwarazm MO

Nv»c

%

Balch

» Baghdad

• Mekka



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS rr
Der vater

Am anfang des 13. Jahrhunderts n. Chr. wirkte an einem rechten zufluss

des langen Stromes Ämü Daryä auf der strecke, wo er das heutige Afghanistan

von Russland trennt, am flusse Wahs, nach dem die griechen den

ganzen ström Oxos genannt haben, Mawlänäs vater BahäD-i Walad als

sachverständiger für religiöses recht und beschäftigte sich zugleich
philosophierend mit den fragen nach einer erlebnisbeziehung zu Gott. Was

er hierüber aufzeichnete, ist unter dem titel Erkenntnisse (Macärif) auf

uns gekommen, meditationen, die an alltägliche begebenheiten oder
worte der heiligen Überlieferung anknüpfen, gedankengänge von
ausgesprochen persönlicher färbung. Nach ärgerlichen Spannungen mit dem

fürsten des damals mächtigen reiches von Hwärazm und aus furcht vor
dessen vorrückendem gegenspieler Cingëz Hän verliess er um 1220 mit
seiner familie die heimat, machte über Baghdad die pilgerfahrt nach

Mekka und setzte sich dann weiter nach Kleinasien ab, wahrscheinlich
durch die dort herrschende hanafitische rechtsschule, der er selber

angehörte, verlockt. Die letzten paar jähre seines lebens verbrachte er in
angesehener Stellung in der hauptstadt der Rümseldschuken, Konya. Als

er 12 31 starb, folgte ihm sein zweiter söhn Mawlänä Galäl ad-dîn in der

schule, die aufbetreiben seines vaters erbaut worden war, als lehrer für
kanonisches recht nach. Mawlänä, «unser herr», war titel von theologen
und Juristen. Auch Bahä, der vater, hatte ihn getragen. Der söhn ist als

Mawlänä schlechthin in die geschichte eingegangen. Zur Unterscheidung
von andern heisst er Mawlänä von Kleinasien (Mawlänäy-i Rüm).

Der söhn

Dieser Mawlänä, unser j'ubilar, der söhn, war 1207 in Balh geboren. Als

er nun mit 24 jähren in Konya nachfolger seines vaters wurde, war er
wohl auch schon mit dessen mystischer lebensanschauung einigermassen
vertraut. Aber erst ein ehemaliger schüler seines vaters, der 1232 in
Konya eintraf, Burhän ad-dîn Muhaqqiq-i Tirmidï, soll ihn an den eigentlichen

kern dieser väterlichen mystik herangeführt haben. Von der vor-



r6 FRITZ MEIER

Stellung ausgehend, dass Gott überall die hände im spiel hat, dass alles

geschehen Gottes wirken verrät, dass Gott dem menschen «näher als

die drosselader», «mit euch ist, wo immer ihr seid», dass auch «nichts

ist, was nicht Gottes lob sänge», und was dergleichen koranverse mehr
sind — von dieser Vorstellung ausgehend hatte Bahä geglaubt, Gottes auch

im gefühl noch habhaft werden zu können. Er braucht dafür in seinen

aufzeichnungen das persische wort maza, das man in ermangelung von
etwas besserem hier vielleicht mit «lustgefühl» übersetzen darf. Um den

fast haptischen genuss und die letzten freuden auszudrücken, die dieses

durch alle fasern dringende näheerlebnis gewährt, versteigt er sich sogar
zu dem bilde eines heiligen beilagers mit Gott. In dieser richtung
versuchte nun Burhän während mehrerer jähre durch «tausendfache

Wiederholung» der genannten aufzeichnungen den söhn des Schöpfers dieser

gedanken auf die linie seines vaters zu bringen. Dazu wird Burhän auch

mit seiner Verehrung für den ersten Vertreter mystischer lehrdichtung
im gebiet Afghanistan-Iran, SanäDi (12.Jahrhundert), nicht hinter dem

berg gehalten haben. Burhän starb 1240/41 in Kayseri, kurz bevor die

mongolen ihre hand auch auf Kleinasien legten. Sein schüler Mawlänä

war nun 3 3-34 jähre alt, hatte längst eine familie und beträchtlichen
Zulauf als lehrer und gelehrter.

Sams-i Tabrëzï

Da tauchte 1244 in Konya ein in schwarzen filz gekleideter mystischer
denker namens Sanis ad-dîn aus Tabrëz (Tabriz) auf. Mawlänä «verliebte
sich» in diesen mann, der dem alter nach sein vater hätte sein können,
nahm ihn in sein haus, das heisst in die schule, wo er wohnte, und wurde
durch das Verhältnis zu ihm in einen inneren umschmelzungsprozess

gezogen. Von Samsens wesen und Worten entfacht, erhob sich die in Mawlänä

angelegte glut des «lustgefühls» zu einem lodernden feuer inneren
erlebens, das die ganze persönlichkeit Mawlänäs erfasste und ihn den

neuen meister nicht selten in einer querverbindung zu Gott, ja sogar in
einem amalgam mit diesem erscheinen liess. Es kann kein zweifei be-



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS 57

stehen, dass Mawlänä an sich genau zwischen diesen beiden objekten
unterschieden hat, nahm doch Sams selber immer wieder energisch
Stellung gegen Hallägs (hingerichtet 922) berüchtigten angeblichen aus-

spruch «ich bin Gott» und liess auch die legende von den dreissig vögeln,
die zu ihrem herrscher Sïmurg fliegen und entdecken, dass sie mit ihm
identisch sind (sï murg «dreissig vögel»), in dieser form nicht gelten.
Aber im enthusiasmus, zu dem ihm Sams verholfen hatte, übersprang
Mawlänä manchmal die schranken. Der enthusiasmus bildete fortan sein
lebenselement und das kennzeichen seiner religiosität. Das erklärt, warum

sich für ihn kein geschlossenes Weltbild nachzeichnen lässt. Der
enthusiasmus entzog wie ein magnet die gedächtnisinhalte und bildungs-
erfahrungen dieses phänomenalen mannes jedem spekulativen ordnungs-
willen, gab jeder gelernten einzelheit in seinem köpf eine eigene rich-

tung, liess manche problème in ihm ungelöst, manche gedanken im
Widerspruch, vieles unvollendet. Mawlänä gehört somit zu den menschen,
die weniger verstanden als vielmehr vernommen werden wollen.

Sams-i Tabrëzî hielt Mawlänä von der beschäftigung mit den aufzeichnungen

seines vaters ab und stellte ihn aufeinen weg, der ihn in zweierlei

von seinem vater entfernte. Der vater, Bahä, eine kräftige natur, hatte

zwar eine erfrischend unmittelbare prosa geschrieben, aber nicht
gedichtet. Mawlänä, von zarterem körperbau - darüber müssten sich

aufgrund der von ihm erhaltenen kleidungsstücke in Konya genauere
angaben machen lassen — besass eine ausgesprochen poetische ader, die nun
mächtig zu pulsieren begann. Seine bemerkung, dass er eigentlich nur
dichte, um andere zu unterhalten, erweckt den verdacht, dass nicht alle
seine ergüsse erlebnisecht sind, kann aber auch vor seiner begegnung mit
Sams oder in einer Zwischenzeit gefallen sein. Vielleicht ist sie auch eine

entschuldigung dafür, dass er die regeln der kunst nicht immer befolgte
und die möglichkeiten, die sie boten, nicht alle ausgenützt hat. Denn die

packenden liebesgedichte, die er jetzt pausenlos, wie es scheint, hervorbringt,

sind wie vom stürm der inneren bewegung herausgeschleudert
und halten sich nicht streng in den grenzen der tradition. Gegen den



r8 FRITZ MEIER

brauch erwähnt Mawlänä sich selber nur ausnahmsweise mit namen,
dafür aber oft Sams. Später hat er den mächtigen dichterischen trieb, der
ihn damals erfüllte, zugegeben und mit bedauern dessen nachlassen

festgestellt. Das zweite, worin er sich nun von seinem vater unterschied,

war die hinwendung zu musik und tanz. Spielleute sangen und spielten
ihm und seinen freunden auf. Die stücke waren wohl meist seine eigenen
lieder, doch werden auch verse anderer vorgetragen worden sein. Das

musikhören war eine alte, wenn auch umstrittene gewohnheit der
islamischen mystiker. Bahä scheint diese Übung abgelehnt zu haben. Sein

söhn, Mawlänä, ergab sich ihr, von Sams dazu ermuntert, in einem

ungewohnten ausmass. Sie diente ihm bald aus ausdruck seiner begeiste-

rung, bald als mittel, sich in eine solche zu versetzen. Unter dem zweiten

aspekt hat sich daraus später bei den mawlawiyän der tanz als feste

institution entwickelt. Die instrumente, die bei Mawlänä erklangen, waren
stockfiedel (rabäb), rohrflöte, tamburin und trommeln. Der tanz
bestand aus wirbeldrehungen.

Eine weitere, wichtige wendung, die Sams der mystik Mawlänäs gab,

war der verzieht auf die vierzigtägigen klausuren, die sonst ziemlich

allgemein im damaligen derwischtum gehalten wurden, und die absage an

die damit verbundene visionssuche, die gerade die nachklassische mystik
des islams prägte. Von Mawlänäs religiösem gehaben vor seiner begeg-

nung mit Sams wissen wir allerdings wenig sicheres.

Mawlänä und Sams fanden einander wie zwei, die sich gesucht hatten.
Mawlänä aber liess sich von Sams so in beschlag nehmen, dass sich seine

schüler vernachlässigt fühlten. Ihrem murren und ihren drohungen wich
Sams 1246 und begab sich nach Damaskus, wo er sich, wie auch Mawlänä,

schon früher aufgehalten hatte. Mawlänä liess ihn durch seinen

ältesten söhn, Sultän-i Walad, wieder nach Konya zurückholen. Aber
ein komplott, an dem auch der andersdenkende zweite söhn Mawlänäs

beteiligt war, führte dazu, dass Sams im dezember 1247 oder im Januar

1248 plötzlich und für immer verschwand. Eine Überlieferung will, dass

er nachts vor der schule Mawlänäs ermordet und dass später seine leiche



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS £9

gefunden und heimlich begraben worden sei. Mawlänä verstiess seinen

fehlbaren söhn und erging sich in dichterischen klagen, denen aber nichts
über seine meinung zu der art von Samsens abgang zu entnehmen ist.
Nur ein briefMawlänäs verrät, dass er ihn für lebend hielt. Nach den uns
erhaltenen quellen soll er ihn noch lange gesucht und selber zweimal
nach Damaskus gereist sein, um ihn wiederzufinden. Sams, der für uns

nur im Zusammenhang mit Mawlänä in erscheinung tritt, hat zwar äusse-

rungen (Maqälät) hinterlassen, die andere von ihm aufgeschrieben haben,
aber diese sind für einen nichteingeweihten so undurchsichtig, dass

schon ein Schriftsteller des 14. Jahrhunderts mit recht bemerkt, niemand

werde je das geheimnis dieses unsteten wanderers ergründen. Im
allgemeinen keineswegs so abweichlerisch, wie man vielleicht erwarten
könnte, trifft sich Sams in zwei punkten mit einem eher verschrienen

Zeitgenossen aus Syrien, cAlï al-Harîrî : Beide äusserten sich abfällig über
die frauen, und beide verwarfen das haschisch — frühe Zeugnisse für den

gebrauch dieses «krautes» auch in kreisen der derwische.

Saläh ad-dîn und Husäm ad-din

Möglicherweise gehören einige lieder, die Sams nicht ausdrücklich als

fern hinstellen, schon in die epoche nach dessen entschwinden, da er
für Mawlänä inzwischen zum namen einer inneren figur geworden sein

könnte. Aber nach einiger zeit übertrug Mawlänä das erinnerungsbild
und seine liebe auf einen seiner schüler namens Saläh ad-dîn, einen gold-
schmied aus Konya. Er machte diesen zum Vorsteher seiner jünger und

zog sich weitgehend von seiner lehrtätigkeit zurück. Auch Mawlänäs

ältester, getreuer söhn Sultän-i Walad, der noch von Sams unterrichtet
worden war, musste sich diesem weniger gebildeten, aber äusserlich

ansprechenden einheimischen handwerkerund ladenbesitzerunterordnen.
Er fand auch den weg zu ihm und heiratete sogar dessen tochter. Den
widerstand einer grappe von schülern Mawlänäs, die sich durch die be-

vorzugung des goldschmieds abermals vor den köpfgestossen sahen,

vermochte Saläh ad-dîn durch eine selbstbewusste würde und durch seine



6o FRITZ MEIER

verzeihende gute zu brechen. Mawlänä aber «vermischte sich mit ihm
wie mit jenem könig Sams von Tabrëz, dem auserwählten aller
auserwählten Gottes, fröhlich wie milch und zucker, und die sache beider
wurde durch die gegenseitigkeit zu gold». Mawlänä dichtete jetzt auf ihn
wie vorher auf Sams.

Als Saläh ad-dîn starb, rückte unangefochten ein anderer jünger, der
anscheinend schon längere jähre wirtschaftsverwalter der schule gewesen

war, nach, wiederum als vertrauter Mawlänäs und als lehrer seiner
schüler. Der neue herr, Husäm ad-dîn, gehörte der führenden familie
eines jener männerbünde oder interessenverbände an, in deren ehren-
kodex an oberster stelle der grosszügige soziale edelmut stand und die

in politisch unsicheren zeiten oft einen erheblichen Stabilitätsfaktor
bildeten, die aber nicht nur vermeintliche und echte Ungerechtigkeiten,
sondern nicht selten auch einander selbst bekämpften. Es ist anzunehmen,

dass Mawlänä durch die Verbindung mit diesem begüterten und
einflussreichen mann einen nicht zu unterschätzenden rückhalt in
bestimmten gesellschaftsgruppen gewann, auch wenn er sich damit gleichzeitig

andere familien eher zu gegnern gemacht haben wird. Mawlänäs

liebesdichtung wandte sich jetzt auch ihm zu, und in Mawlänäs briefen -
es sind bittgesuche und empfehlungsschreiben, in denen er sich für
andere menschen einsetzt-wird Husäm als der massgebende grosse meister
in den Vordergrund gerückt.

Auf die frage, welcher seiner drei lieblinge der grösste sei, soll Mawlänä

geantwortet haben : Sams war die sonne (sams heisst sonne), Saläh

war der mond, Husäm ist der stern.

Das Matnawï
t

Um 1260 oder etwas früher trat eine entscheidende neuerung in Mawlänäs

dichterischem schaffen ein : Von Husäm ad-dîn gebeten, aber, wie
es scheint, in Übereinstimmung mit einem zuvor schon selbst gefassten

plan ging Mawlänä von der liebeslyrik zur lehrdichtung über. Der vers
dieser dichtgattung bestand seit alters aus zwei sich reimenden halbver-



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS 6l

sen. Er hat der gattung den namen matnawi, «zweier», eingetragen. Das

von Firdawsï verfasste iranische nationalepos ist ein matnawï, aber unter
dem Matnawï schlechthin versteht man das hier gemeinte mystische lehr-

gedicht Mawlänäs. Als Husäm die bitte aussprach, das bedürfhis der
schüler nach einem solchen gedieht zu befriedigen, soll Mawlänä die
berühmten «achtzehn verse», mit denen es anhebt und in denen ein motiv
der alten Midassage abgewandelt wird, fertig aus dem turban gezogen
haben. Sie schildern durch den mund der rohrflöte die grundsituation
alles daseins : das liebende verlangen der dinge nach Gott. Die fortset-

zung, im ganzen über 2 c 000 verse in sechs büchern, diktierte Mawlänä

seinem freund aus dem Stegreif in oft langen nachtsitzungen, mit nur
einem zweijährigen unterbrach, bis vor seinen tod. Dem Vorbild der

persischen lehrdichtung eines Sana3ï und eines cAttär 12.—13. Jahrhundert)

folgend, mischt dieses monumentalwerk belehrungen mit
veranschaulichenden erzählungen, springt aber, seiner extemporierten ent-

stehung gemäss, assoziativ von gegenständ zu gegenständ, bringt
einschiebsei und unterbricht halbfertige darlegungen, die dann wieder

aufgenommen werden müssen, kurz : baut sich ohne vorbedachte architek-

tur auf. Ist Mawlänäs lyrisches opus mit seinen insgesamt über 36000
versen - grob gesprochen — ausdruck seiner persönlichen augenblicks-
zustände oder -illusionen, so stellt das Matnawï — wieder vereinfacht

gesagt — sein lehrvermächtnis dar. Dieses lehrvermächtnis ist aber aus den

früher angeführten gründen nur aus vielen einzelstücken zusammengesetzt

und niemals in ein logisch restlos befriedigendes system zu bringen.
Auch die anleihen bei den aufzeichnungen seines vaters erklären sich

zwanglos als bildungsreminiszenzen.
Für die Verehrer Mawlänäs war das Matnawï ein lehr- und lebensbuch,

das ihnen den meister ersetzte, aber auch ein «Koran». Das wird gedeutet

als «kommentar zum Koran». Der wirkliche Koran, eine fehlerlose,
aber verschleierte braut, werde im Matnawi entschleiert. Nach Mawlänäs

tod fanden an seinem grab, aber auch andernorts, regelmässig Mat-

nawilesungen statt.



62 FRITZ MEIER

An prosa sind von Mawlänä ausser den briefen eine Sammlung hoch
stilisierter predigten, sieben an der zahl, und die unter dem titel Allerlei
(Fïhi mä fïh) gehende Sammlung verschiedener gesprächsäusserungen
erhalten, die aber nicht er selber, sondern eine drittperson aufgeschrieben
hat.

Mit lobgedichten aufhohe gönner hat Mawlänä nie sein brot verdienen
müssen.

Mawlänäs söhn und enkel

Nach Mawlänäs tod 1273 stellte Husäm ad-dîn die leitung der schule dem

1226 geborenen, also damals 47jährigen söhn Mawlänäs, Sultän-i Walad,

zur Verfügung. Dieser lehnte jedoch ab und übernahm die geschäfte erst

mit Husäms tod 12 84. Er gesellte sich einen Karïm ad-dîn ibn-i Baktimur
als geheimen berater bei. Erst nach dem 1291 erfolgten tod dieses mentors,

dessen funktion, um misshelligkeiten zu vermeiden, sorgfältig
verborgen gehalten worden war, herrschte Sultän-i Walad allein. Zu einer
neuen art Zweiteilung kam es dann, als Sultän-i Walads eigener söhn Ulu
cÄrif Celebi mitzuwirken begann. An der grabstätteMawlänäs und seines

vaters Bahä in Konya entstand ein zweiter mittelpunkt von Mawlänä-

frömmigkeit und Mawlänäverehrung und ein konvent (hänaqäh).
Sultän-i Walad blieb in der alten schule seines vaters (madrasa) und behielt
die Oberleitung der sich immer weiter vergrössernden gesellschaft von

Jüngern, während sein söhn Ulu cArif Celebi sein quartier im konvent

am grab aufschlug und ausgedehnte inspektions- und missionsreisen

unternahm, die ihn durch grosse teile Anatoliens und bis nach Westpersien
führten. Sultän-i Walad setzte an vielen orten «chalifen», das heisst

Stellvertreter, ein, die ihrerseits im konkreten wie im ideologischen sinn

zellen errichteten und das geistesgut Mawlänäs, insbesondere sein musikhören

und den Matnawïvortrag, verbreiteten. Die anhänger wurden auf

die Verehrung der «familie» (hänadän) in Konya verpflichtet. In eigenen

matnawiyyät und in einer prosaschrift schuf Sultän-i Walad (gest. 1312)
eine théologie über seinen vater, über dessen lieblinge und über die

Vergötterung der heiligen.



ZUM 700. TODESTAG MAWLANAS 63

Der orden

Damit trat neben die bereits bestehenden Zusammenschlüsse um heilige
manner in Kleinasien ein neues gebilde : der «orden» der mawlawiyän
(mevlevîler). Eine begegnung Ulu cÄrif Celebis (gest. 1320) mit einem
scheich der im cIräq beheimateten kongregation der rifäciyya, im
unfeinen abendländischen Sprachgebrauch Heulender Derwische, in Ama-

sya wirft ein licht auf die Verhältnisse. cÄrif sagte : Ihr macht es beim
musikhören so, wir so. Die anerkannte Vielzahl der «wege zu Gott» war
um einen vermehrt, das schon stark angewachsene angebot seelisch-geistiger

behandlung für das leben im diesseits und im jenseits erscholl um
eine schrille stimme lauter. Nicht nur muslime, sondern auch

andersgläubige, wie christen, Juden, hörten sie und folgten ihr. Schon von
Mawlänä werden bekehrungen zum islam gemeldet — das gehört fast in
eine islamische heiligenvita —, aber auch über die schranken der religio-
nen hinweg hatte Mawlänä so hohes ansehen genossen, dass bei seinem

begräbnis trauernde christen und Juden aus der Bibel gelesen haben
sollen. In Konya wurde - abgesehen vom armenischen und mongolischen -
griechisch, türkisch und persisch gesprochen. Persisch war die

Schriftsprache der muslime, dazu arabisch. Von den türken hatte Mawlänä, ein
altes, bis heute nicht ganz ausgerottetes Vorurteil übernehmend, keine

gute meinung : man soll sie zum zerstören anstellen, zum aufbauen grie-
chen. Man hatte griechische diener im haus. Schon Mawlänäs söhn

Sultän-i Walad hinterliess aber auch türkische verse, und in der folge
beteiligten sich dann türkische dichter mit an der ausbreitung der religiosität
Mawlänäs. Bis in die neueste zeit aber war der orden ein bollwerk für die

pflege des persischen im Osmanischen Reich und damit eines türkischen
«humanismus». Wenn es auch Übersetzungen des Matnawïs gab, so
bestand doch die richtige Matnawïlesung im Vortrag des originals, und
keine gemeinschaft islamischer mystiker ist so auf eine poetische grund-
schrift ausgerichtet wie die der mawlawiyän. Auch im geregelten tanz-

konzert, das seine heute gültige form im ir.Jahrhundert angenommen
hat, sind persische teile vorhanden. In Persien selber verseuchte von



64 FRITZ MEIER

i roo an die zur Staatsreligion erhobene schia die luft für nicht auf cAlïs

alleinige chalifatsrechte eingeschworene glaubensrichtungen. Doch
haben Mawlänäs enthusiastische frömmigkeit und dichterischer schwung
auch diese grenzen oft überschritten und selbst in schiitischen derwisch-
orden Persiens immer wieder begeisterte liebhaber gefunden. Der nach

ihm benannte orden hatte jedoch seine grösste Verbreitung in der alten

Türkei und wurde von einer firstlinie aus der nachkommenschaft Mawlänäs

in Konya geleitet. Nach dem verbot des derwischtums in der neuen
Türkei 1923 wurde die residenz des ordens nach Syrien verlegt, musste
aber mit der entlassung Syriens aus dem protektorat Frankreichs 1944
auch dort ihre tore schliessen. Um die tanzfeiern zum todestag Mawlänäs

in Konya durchzuführen, bedarf es heute einer behördlichen genehmi-

gung-
Ein zürcher wundarzt, der 1613 auf seiner reise ins Gelobte Land in

einem konvent vor Aleppo einer Versammlung der mawlawiyän
beiwohnte, schildert, wie «diese Mönchen mit großer Geschwindigkeit

getantzet / ein jeder für sich selbst ringsweiß herumlauffende / als wenn
sie unsinnige Leutweren : halten solches für ein sonderbarheilig Werck».
Ein neuerer beobachter, der die jährliche Veranstaltung i960 besucht

und genau beschrieben hat, preist den mawlawitanz als «eine der schönsten

und eindrucksvollsten religiösen feiern, die es überhaupt gibt».

Die grössten Verdienste um die erschliessung der geschichte Mawlänäs und seines kreises haben

sich erworben :

Der engländer Reynold Alleyne Nicholson (gest. 194s), erster kritischer herausgeber, kom-
mentator und vollständiger Übersetzer des Matnawïs.

Der perser Badic uz-zamän-i Furüzänfar (gest. 1970), erster kritischer herausgeber und kom-
mentator der aufzeichnungen BahäM Walads, des gesamten lyrischen werks Mawlänäs, der

gesprächsäusserungen Mawlänäs, Verfasser mehrerer quellenstudien und eines unvollendeten

quellenkommentars zum Matnawï, erster kritischer biograph Mawlänäs.

Der deutsche Hellmut Ritter (gest. 1971), erster wissenschaftlicher erforscher des mawlawi-
tanzes, erforscher der handschriften aller werke des Mawlänäkreises, biograph Mawlänäs.

Der türke Abdülbaki Gölpinarh, erster kritischer geschichtsschreiber des mevlevîordens.

(Schreibweise des Verfassers beibehalten. Red.)


	Zum 700. Todestag Mawlānās, des Vaters der tanzenden Derwische

