
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 27 (1973)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücherbesprechung = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Eduard J.M. Kroker, Die amtliche Sammlung chinesischer Rechtsgewohnheiten.

Untersuchungsbericht über Gewohnheiten in Zivil- und Handelssachen. 3 Bände: Bd I: VIII,
274 S. ; Bd. II: VI, 274 S. ; Bd. III: VI, 1 jcS., 8°. Bergen-Enkheim bei Frankfurt/M.,
Verlag Gerhard Kaffke, 1965.

In der Einleitung zu seinem grundlegenden Werk «Le droit chinois» (Paris 1937)
gab Jean Escarra, der große Kenner des chinesischen Rechts, der Hoffnung Ausdruck,
mit seinem Buch zur Entstehung einer «juristischen Sinologie» beizutragen. Diesem
interdisziplinären Wissenschaftszweig sind in Europa bisher leider nur wenige Blüten

entsprossen. Um so erfreulicher ist die Tatsache, daß Eduard J.M. Kroker mit
seiner dreibändigen Veröffentlichung hierzu einen wichtigen Beitrag leistet, zumal

ja gerade im deutschen Sprachraum aufdiesem Felde bisher wenig gearbeitet worden
ist; erinnert sei an dieser Stelle immerhin an Karl A. Bünger.

Kroker, Sinologe und Rechtswissenschaftler in einer Person, Professor an der

Königsteiner Philosophisch-Theologischen Hochschule, hat in zahlreichen früher
erschienenen Publikationen Bezug auf die amtliche Sammlung chinesischer
Rechtsgewohnheiten genommen und bemerkenswerte Studien rechtstheoretischer Natur
verfaßt, so über den «Begriff des Eigentums im chinesischen Gewohnheitsrecht»

(in: «Transactions of the Asiatic Society of Japan», 7 [Tokio 19^9], 1 23—146), über

«Rechtsgewohnheiten in der Provinz Shantung» (in: «Monumenta Serica», 14
[Tokio 195sit 2IS~3°2) u1"! über «Gerechtigkeit im chinesischen Gewohnheitsrecht»

(im Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, 4$ [Neuried/Berlin 19^9],
321-368). Das vorliegende Werk nun gibt die Sammlung selbst, erstmals vollständig
in eine europäische Sprache übertragen, wieder.

Der erste Band ist zweigeteilt. In der etwa einen Drittel des Umfanges beschlagenden

Einleitung teilt Kroker Wichtiges und Wissenswertes über die im zweiten Teil
anhebende Übersetzung der Sammlung mit. Danach stellt diese die Rechtsgewohnheiten

der verschiedenen Präfekturen Chinas dar, wie sie in den letzten Jahren der

Ch'ing-Dynastie (1644—1911) und noch in den Anfangszeiten der Republik galten.
Aufgezeichnet wurden die Gewohnheiten auf Veranlassung der damaligen
chinesischen Regierung von den lokalen und regionalen Behörden. Die Sammlung weist,
vom Justizministerium in Nanking herausgegeben, einen amtlichen Charakter auf
und erschien, wahrscheinlich im Hinblick auf die geplante Kodifizierung des

Zivilrechts, zweibändig 1930. Berücksichtigt sind Gewohnheiten aus Bereichen, die wir
den juristischen Kategorien von Schuld-, Sachen-, Familien- und Erbrecht zuzuordnen

pflegen. Allerdings ist diese Sammlung ein zersplittertes, nach uneinheitlichen
Gesichtspunkten geordnetes und keinem bestimmenden Leitgedanken folgendes
Werk. Auch ist sie kaum erschöpfend und vollständig. - Kroker hält nicht zurück



8o BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

mit Kritik an den aus den einzelnen Präfekturen Chinas eingebrachten Berichten.
Gerügt werden etwa die Kapitelüberschriften, die kargen Angaben über die
Herkunft der Kenntnis der einzelnen Bräuche. All dies schmälert jedoch die
grundsätzliche Wichtigkeit dieser einmaligen Kompilation nicht, wurde sie doch von
Escarra als «unschätzbare Veröffentlichung» bezeichnet. Diese Einschätzung wird
verständlich, wenn man weiß, daß das geschriebene Recht im traditionellen China
formal ausschließlich Strafrecht darstellte und inhaltlich dazu diente, die Grundwerte

der konfuzianischen Ethik gegenüber dem gemeinen Volk zu sanktionieren ;

insofern dieses Recht keine ihm eigene Ordnung schützte, sondern lediglich Dienerin
der konfuzianischen Ideologie war, kann es gar nicht als «positives Recht» in
unserem Sinne qualifiziert werden. Weil Gewährleistung des Sittengesetzes als primäres
und allenfalls fiskalische Interessen als zusätzliches Motiv der Rechtssetzung wirkten,
griff der Staat in die Beziehungen und Geschäfte der Untertanen nur ein, soweit
Sittengesetz oder öffentliches Wohl berührt wurden. Im übrigen aber, und dies betraf
insbesondere privatrechtliche Belange, enthielt er sich des Eingriffs durch Rechtssetzung

und Rechtssprechung. Den dadurch entstehenden, von staatlichem Recht
freien Raum überwucherten unausbleiblicherweise zahllose Rechtsgewohnheiten.

Im zweiten Teil des 282 seitigen ersten Bandes hebt Kroker mit der Übersetzung
der Sammlung an. Die Kenntnisnahme der verschiedenen, zum Teil erstaunlichen
Gewohnheiten dürfte in erster Linie denjenigen in den Bann ziehen, welcher
Rechtsvergleichung treibt, die ja ihrerseits stets zur kritischen Beurteilung eigenen Rechts

anspornt. Auffallend an den inhaltlich bisweilen je nach Herkunft verschiedenen,
manchmal konträren Gewohnheiten ist deren Ausfeilung und Nuancierung.
Bemerkenswert ist auch die Plastizität, die in den keineswegs abstrakt gefaßten
Gebräuchen zum Ausdruck kommt. Es zeigt sich, daß Urformen des Privatrechtsverkehrs,

wie wir sie im Westen kennen, auch in China entstanden sind, beispielsweise
der Kauf, die Pacht, die Miete. Das Vorhandensein solcher Grundinstitute in einem

von römisch-rechtlich-europiden Einflüssen während Jahrtausenden unberührten
Kulturkreises legt den Schluß nahe, daß die grundsätzlich dem Menschen zur
Verfügung stehende Skala der Ausformung zwischenmenschlicher Verhaltenskomplexe
in ihrer Variabilität begrenzt ist ; dieser Annahme läuft die weitere Feststellung, daß

die spezifisch chinesischen Ausprägungen den erwähnten Grundformen ein bisweilen
fremdes Gesicht verleiht, nicht zuwider. Als Beispiel sei hier auf den Verkauf
hingewiesen, der in ihehreren Gemeinden in «Verkauf», «unwiderruflichen Verkauf»
und «absolut unwiderruflichen Verkauf» mit je verschiedenen rechtlichen Folgen
unterteilt wurde.

In Band II 2 8 o Seiten) und III 16 2 Seiten) nehmen die Übersetzungen ihren Fortgang.

Da die Originaltexte nicht abgedruckt sind—wohl aus finanziellen Erwägungen

- läßt sich leider nicht überprüfen, welche Entsprechungen den vom Verfasser
verwendeten Termini wie «Erbpacht», «beschränktes dingliches Recht», «Erbbau-



BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 8l

recht», «Zession»4n der Ursprache gegenüberstehen. Der chinesische Text, der in
den nächsten Jahren in Taipeh neu aufgelegt werden soll, ist in der Schweiz so gut
wie unerhältlich. Ein Originalexemplar der Sammlung befindet sich auf Grund der

eingeholten Auskünfte in der Kongreßbibliothek in Washington, in der Bibliothek
der Columbia-Universität, New York, sowie angeblich in der Nationalbibliothek,
Paris. Eine japanische Übersetzung erschien in den Jahren 19^2—19^7 in Tokio. Da

somit der Urtext der Sammlung nur mit Mühe beschafft werden kann, wäre, wenn
Kroker auch die wichtigsten Sätze und Fachausdrücke des Originaltextes in
Umschrift zitiert, angesichts der bekannten Vieldeutigkeit jeder Umschrift der
chinesischen Schriftsprache unter den zahlreichen wertvollen Registern und Tabellen
des dritten Bandes ein chinesisches Glossarium sehr erwünscht gewesen.

Die zahlreichen Anmerkungen, die jeweils hinten im Buche zusammengefaßt
abgedruckt stehen, was das flüssige Lesen erschwert, sind kenntnisreich, kommen
jedoch nicht einer eigentlichen Kommentierung der einzelnen Gewohnheiten gleich.
Eine eingehende, vor allem juristische Analyse der Gewohnheiten drängt sich auf
und dürfte von Kroker in Zukunft wohl auch erwartet werden, der auf Grund seiner

jahrelangen eingehenden Beschäftigung mit dem Stoff als dafür prädestiniert
erscheint und in den eingangs erwähnten Abhandlungen bereits bemerkenswerte
Ansätze zu einer solchen Durchdringung schuf.

Die von Kroker verdienstvollerweise übersetzte amtliche Sammlung chinesischer

Rechtsgewohnheiten bietet wertvollstes Material für unmittelbare Einblicke in die
chinesische Mentalität im allgemeinen. Die konkreten Rechtsgewohnheiten
vermögen darüber hinaus Aufschlüsse über das wirkliche Leben und die im Alltag des

chinesischen Volkes um die Jahrhundertwende maßgebenden Werte zu vermitteln.
Das dreibändige Werk Krokers ist über den spezifisch rechtssinologischen Bereich

hinaus für jeden, der Grundphänomena des Sozialverhaltens im traditionellen China
kennenlernen und untersuchen will, eine reiche Fundgrube. Harro v. Senger

Derk Bodde und Clarence Morris, Law in Imperial China. Exemplißed by 190
Ch'ing Dynasty Cases. (Translated from the Hsing-an hui-lan.) With Historical,
Social, and Juridical Commentaries. XIII, 61 c S., 2 Tafeln, 8 °. Cambridge (Mass.),
Harvard University Press, 1967.

Dieser erste Band in der neuen Serie «Harvard Studies in East Asian Law» ist die
umfassendste im Westen bisher erschienene Untersuchung über das Prozeßwesen
der Ch'ing-Dynastie 1644-1911 Darüber hinaus kann das Buch als einStandardwerk
der rechtssinologischen Literatur schlechthin bezeichnet werden.

Im ersten, 200 Seiten umfassenden Teil wird die Entwicklung des chinesischen
Rechts von den Anfängen bis 1911 geschildert. Die wichtigste westliche Sekundärliteratur

zu diesem Thema sowie zahlreiche Originalquellen sind berücksichtigt.



82 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

Einleitend vermittelt der Verfasser grundlegende Kenntnisse über das chinesische
Recht: dessen beinahe rein strafrechtliche Ausprägung; dessen sekundäre Rolle
neben der primären der konfuzianischen Ethik als Ordnungsfaktor in der traditionellen

chinesischen Gesellschaft; dessen im «privatrechtlichen» Sektor weitgehend,
wenn nicht ausschließlich außerstaatliche Handhabung durch Familie, Clan, Gilde
usw. Bodde unterstreicht die Tatsache, daß das chinesische Recht - im Gegensatz
zum Recht anderer Kulturvölker — ursprünglich weder religiös noch wirtschaftlich,

sondern ausschließlich politisch motiviert war. Nach der Erörterung alter
chinesischer Theorien über den Ursprung des Rechts sowie der frühesten
chinesischen Codices beschäftigt sich Bodde eingehend mit der für die chinesische

Rechtsentwicklung zentralen Auseinandersetzung zwischen Legisten und Konfuzianern um
die Stellung des Rechts in der chinesischen Gesellschaft. Die von der Han-Dynastie
(ca. 2. Jh.v. Chr.-2. Jh. n. Chr.) an erfolgende Durchdringung des von den Legisten
formal übernommenen Rechts mit der konfuzianischen Ethik wird an Hand
typischer Gesichtspunkte nachgewiesen. Es folgt eine Analyse der für das

traditionelle China typischen Beziehungen zwischen Recht bzw. Rechtsprechung und
kosmischer Harmonie.

Nach diesem allgemeinen Überblick wendet sich der Autor dem Recht der Ch'ing-
Dynastie im besonderen zu. Sorgfältig werden der Ch'ing-Codex, das ihm zugrunde
liegende Strafensystem und das ihm zugeordnete Gerichtswesen behandelt, wobei
Bodde nicht bei theoretisch-literarischen Erörterungen verweilt, sondern diese

stets in die weiteren Zusammenhänge zu stellen versteht, die bisweilen durch
Tabellen oder Statistiken (z.B. zur Frage, wie viele Verbrechen damals strafbar waren)
erhellt werden. Bodde erweckt den Eindruck, zu versuchen, jeweils alle habhaften,
wissenswert erscheinenden Aspekte zu berücksichtigen und sämtliche Fragen, die
sich dem Leser stellen könnten, zu beantworten, wobei ein knapper, präziser Stil
sowie eine hervorragende Formulierkunst vor ausschweifender Darstellung bewahren.

Endlich gibt der Verfasser eine allgemeine Einführung in die das Hauptthema des

Buches bildende Fallsammlung, deren Hintergrund, Bewandtnis und Quellen er
umreißt. Einige Hinweise auf Probleme der Auswahl und Übersetzung der
wiedergegebenen Falltexte lassen die unerhörte sinologische Leistung, die Derk Bodde auf
dem bisher kaum beachteten und bearbeiteten Gebiet mit seinem Werk vollbracht
hat, erahnen. - Breiterer Raum wird in diesem letzten Abschnitt des einleitenden
Teils der chinesischen Gesellschaft und ihrer Herrschaft, aus der Sicht der in der

Fallsammlung enthaltenen Realien, eingeräumt. In der Tat bietet der Conspectus
nicht nur dem Juristen höchst aufschlußreiche Einblicke in die traditionell-chinesische

Rechtspraxis, sondern er vermittelt darüber hinaus ein sich von üblichen
verklärenden Darstellungen abhebendes, realistisches Bild vom Alltagsleben im
damaligen China. Bodde nimmt die Gelegenheit wahr, gewisse traditionelle Theorien



BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 83

über Strukturen der chinesischen Gesellschaft, beispielsweise hinsichtlich der
Stellung privilegierter Gruppen wie Beamte, Frauen, Ältere und Minderjährige,
am Beispiel tatsächlicher Vorfälle und Lebensumstände, wie sie die Fälle offenbaren,
zu überprüfen.

An die Einleitung schließt sich der etwa 300 Seiten umfassende Hauptteil des

Bandes an, der eine mit detaillierten, weitgespannten Erläuterungen versehene

Übersetzung von 190 der über 7600 aus der Zeitspanne von 1736-1883 stammenden
Fälle aus dem « Hsing-an hui-lan», dem «Conspectus strafrechtlicher Fälle», übersetzt
wiedergibt. Bei diesem Conspectus handelt es sich um die wohl umfangreichste
Fallsammlung des traditionellen China. Sie erschien in drei Folgen in den Jahren
1834, 1840 und 1886.

Die einzelnen Fälle sind nach der Reihenfolge der 436 Haupttitel des Ch'ing-Co-
dex angeordnet, wobei allerdings nur ein Teil derselben durch Fälle erläutert wird.
Bei der Auswahl zur übersetzten Wiedergabe bemühte sich der Verfasser, die vom
soziologischen, politischen, kulturhistorischen wie auch juristischen Standpunkt
aus vielsagendsten Beispiele auszulesen. Naturgemäß dominiert das eigentliche
«Strafrecht» (mit 137 Fällen), während etwa die Handhabung des «Zivilrechts»
(Familie, Frondienste, Grund und Boden, Heirat, Steuern und Tarife, Darlehen,
öffentliche Märkte) nur in 21 Fällen vorgeführt wird.

Wer die Fälle liest, den fesselt die Unmittelbarkeit, mit der er Einblick in eine
fremde Welt und Zeit gewinnt. Ungeschminkt werden die zum Teil verständlich
und nachfühlbar erscheinenden, zum Teil aber höchst seltsam anmutenden Schicksale

der Delinquenten verschiedenster Herkunft, ihrer Mittäter und Opfer im
Sachverhalt geschildert. Den Juristen interessiert darüber hinaus insbesondere etwa
die Art der Fallbehandlung durch die Rekursinstanzen.

Fragen der Anwendung und Auslegung von Rechtssätzen am Beispiel ausgewählter
Fälle aus dem Hauptteil widmet Clarence Morris, Professor der Rechte an der
Universität von Pennsylvania, den letzten, dritten Teil des Buches, der etwa s° Seiten
umfaßt. Morris bewältigt seine allerdings nicht allzuweit gespannte Aufgabe mit
Geschick. Von der Erkenntnis ausgehend, daß Postulate wie jenes der Gewaltentrennung

oder des Schutzes der bürgerlichen Freiheiten dem chinesischen gesetzten
Recht nicht zugrunde lagen, stellt er verschiedene allgemeine Erörterungen über
Eigenheiten des chinesischen Rechts an, die stark auf den vorhergehenden
Gedankengängen Boddes fußen. NeueGesichtspunkte legt Morris dagegen seinen spezielleren

Ausführungen zugrunde, die um die Stichworte : wörtliche — sinngemäße -
analoge Auslegung, nulla poena sine lege, Generalklausel, Begnadigung und andere
kreisen. Nicht selten zieht Morris in diesem oder jenem Sinne vergleichbare Fälle

aus der Praxis amerikanischer Gerichte heran, wie er — wie nicht anders zu erwarten

- ganz allgemein vom angelsächsischen Rechtssystem her denkt und urteilt. Morris
kommt zum Schluß, daß sich, auf Grund der von ihm in Betracht gezogenen Fälle,



84 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

das chinesische Strafrecht und Strafprozeßrecht als systematisch, durchdacht und

grundsätzlich prinzipientreu bewerten lasse.

Ohne Zweifel hätten zahlreiche weitere Ansatzpunkte formaler wie inhaltlicher
Art Morris die Gelegenheit bieten können, das umfangreiche Material nach

vielschichtigeren juristischen Kategorien zu durchdringen. Gleichwohl muß die
Zusammenarbeit von Bodde und Morris als ein geglückter Ansatz der bisher selten
geübten interdisziplinären Teamforschung zwischen Sinologie und Rechtswissenschaft

begrüßt und zur Nachahmung empfohlen werden.
Das Werk schließt mit einem Anhang, welcher verschiedene Aufstellungen, unter

anderem eine Liste der zitierten Statuten und Substatuten (des Ch'ing-Codex), der

angeführten Strafen, der zeitlichen und geographischen Streuung der Fälle und deren

Quellen, eine die verarbeitete Primär- und Sekundärliteratur enthaltende Bibliographie

sowie einen selbst die Fußnoten berücksichtigenden Index enthält. Nicht zu

vergessen sind das Glossarium sämtlicher vorkommender chinesischer oder japanischer

Namen und Termini sowie die beiden Kurzabhandlungen zum Thema « Kao Yao

und das frühe chinesische Recht» und «Kosmische Harmonie im Ch'ing-Codex».
Niemand, der sich über das Recht im traditionellen China in seiner historischen

Dimension und zeitgenössischen Anwendung, im Rahmen soziologischer, politischer
und kultureller Bezüge unterrichten will, wird an dem bedeutenden Werk von
Derk Bodde und Clarence Morris vorbeisehen können. Harro v. Senger

Ernst und Rose Leonore Waldschmidt. Musikinspirierte Miniaturen. Aus der Sammlung

des Museums fur Indische Kunst Berlin. Tl. 1 : Rägamälä-Bilder aus dem westlichen

Himälaya-Gebiet. 218 S., 41 Tf. mit 96 Abb., 48 Fig. im Text, 8°. Veröffentlichungen
des Museums für Indische Kunst Berlin. Hrsg. von Herbert Härtel. Bd. 2.
Wiesbaden: Harrassowitz 1966.

Diese Publikation ist schon aus verschiedenen äußeren Gründen bemerkenswert :

als der 2. Band der Veröffentlichungen des Museums für Indische Kunst Berlin (bis
Ende 1962 : Museum für Völkerkunde, Abtlg. Indien) führt sie die wissenschaftliche
Aufnahme und Vorstellung der reichhaltigen Berliner Sammlungen an indischer
Kunst fort, ein Unternehmen, das vor Jahrzehnten (noch durch Heinrich Stönner in
den zwanziger Jahren) geplant wurde, doch erst i960 mit einem schmalen Band

« Indische Skulpturen » ' sein erstes Ergebnis vorwies. Zweitens ist das Buch im Aufbau
wie in der Ausstattung hervorragend und setzt damit für das museale Katalogwesen
Maßstäbe, die bei ähnlichen Vorhaben allenthalben beachtet werden müssen. Drittens

ist diese Arbeit aus einer lebenslangen Arbeitsgemeinschaft eines Indologen-

1. Herbert Härtel, Indische Skulpturen. Tl. 1 : Die Werke der frühindischen, klassischen

und frühmittelalterlichen Zeit. Unter Mitwirkung von Ernst Waldschmidt. Berlin : Museum
für Völkerkunde (i960). S. 86, 47 Tf., 1 Kte. (Veröffentlichungen des Museums für Völkerkunde

Berlin. N.F. 2. Abtlg. Indien 1).



BÜCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS 8r

Ehepaares, Ernst und Leonore Waldschmidt, hervorgegangen, die ein erstes Mal
schon 1930 in der Darstellung «Das Kunstgewerbe Süd- und Hochasiens»2 und

später in drei weiteren Veröffentlichungen dokumentiert worden ist3.
Die vorliegende Arbeit ordnet eine Serie von indischen Miniaturen (72 von etwa

200 vorhandenen) in die Kunstgeschichte ein und interpretiert sie anhand von Texten
als Illustrationen zuMelodietypen. Breite Besprechungender indischen Miniaturmalerei

allgemein wie der Eigenarten des vorliegenden Korpus (§§ 1—10 S. 1 3—100

sprengen den Katalograhmen, welcher seinerseits gefüllt ist durch die Abbildung
und detaillierte Beschreibung nicht nur jedes Berliner Stückes (§§ 11-94 S. 103—

198), sondern auch einer größeren Zahl von erläuternden oder vergleichbaren
Miniaturen anderer Herkunft oder Art (§§ 95-1 o£ S. 199-213).

Die Paragraphen im einzelnen : 1. Belegt seit dem 11. Jahrhundert sind indische
Handschriftenillustrationen einer im Thema vorwiegend buddhistischen östlichen
Schule und einer westlichen, die hauptsächlich durch Jinistische Manuskripte
vertreten ist. - 2.Eine der westlichen Jinistischen Handschriften (des Kalpasütra,
Ende i^.Jh.) ist am Rande mit Darstellungen von übermenschlichen Wesen
geschmückt. Beischriften machen sie als sechs männlich personifizierte räga
(Hauptmelodietypen) und deren je sechs weiblich personifizierte rägini (Nebenmelodie-

typen. Ältere Bezeichnung: bhäsä) kenntlich, Begriffe, die sich anscheinend nur in
der indischen Musiktheorie finden. Sie bezeichnen dort den in der Durchführung
nie veränderten, sondern nur intensivierten gleichbleibenden «Charakter» eines

Musikstückes. - 3. In der Moghulzeit (1^26 bis Ende 17. Jh. Höhepunkt unter
Akbar, herrschte von 1^56— i6oj) entwickelte sich eine persisch-indische Miniaturmalerei.

— 4. Der Moghulstil in einer volkstümlichen Form wirkte auf die provinzielle

Malerei Räjasthäns, des westlichen Himalaya und des Dekkhan ein. Die
Themen sind solche der Hindu- und Jaina-Literatur. — j. Unter diesen Miniaturen
finden sich viele, auf denen eine musikalische Stimmung in Gestalt eines dieser

entsprechenden Handlungsvorgangs dargestellt ist, in einer Legende erläutert durch
Sanskrit- oder Präkrt-Verse aus der musiktheoretischen Literatur. - 6. Texte dieser

2. Ernst und Rose Leonore Waldschmidt, Das Kunstgewerbe Süd- und Hochasiens. In:
Geschichte des Kunstgewerbes aller Zeiten, hrsg. H.Th.Bossert, Bd.3. Berlin: Wasmuth 1930.
S. 181-344, Tf., Abb.

3. Ernst Waldschmidt, Grünwedels Buddhistische Kunst in Indien, unter Mitarbeit von R.L.
Waldschmidt völlig neugestaltet. i.Tl. Berlin: Würfel 1932. S. 12c, Tf. (Handbücher der
Staatl. Museen zu Berlin. Museum für Völkerkunde). — Ernst Waldschmidt und Rose Leonore

Waldschmidt, Volkskunst und Handwerk in Indien. Ergebnisse der Forschungsreise 1932-1934.
Führer durch die Ausstellung im Staatlichen Museum für Völkerkunde, Berlin. Berlin 193 j.
S. 31. — Faksimile-Wiedergaben von Sanskrit-Handschriften aus den Berliner Turfanfunden. I.
Handschriften zu fünf Sütras des Dirghägama. Unter Mitarbeit von Walter Clawiter, Dieter
Schlingloff und Rose Leonore Waldschmidt hrsg. von Ernst Waldschmidt. The Hague:
Mouton 1963. S. j8, 174 Tf. (Indo-Iranian Facsimiles Series, i).



86 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Gattung sind daher zur Deutung der Miniaturen nützlich. Miniaturen dieses Genres

aus Räjasthän und dem Dekkhan folgen offenbar einer nordindischen Schule, der
des Hanumat, erschließbar aus Werken wie dem Sangitadarpana des Dämodara und
dem modernen Sangîtasârasangraha des Saurindramohana Thäkur. — 7. Eine andere

Tradition der bildlichen Darstellung von râga findet sich in der Pahäri-Malerei des

westlichen Himalaya. Zu den sechs räga treten hier nicht sechs, sondern je fünf
rägirü und außerdem je acht räga-putra, Untermelodietypen, wörtlich : die Söhne

des räga. Beispiel dafür ist eine fast vollständige Serie im Besitz des Museums für
Indische Kunst Berlin. Sie läßt sich zum kleinen Teil interpretieren anhand der

Rägamälä des Ksemakarna (verfaßt 1570 n. Chr.). Jedenfalls stimmen die Namen der

jeweils vierzehn Mitglieder der sechs Familien weitgehend überein. Und die
Beziehung der Melodietypen zu Tierstimmen, aber auch zu Geräuschen bei Naturvorgängen

(Donner, Brausen eines Wasserfalls) und bei gewissen Tätigkeiten (Kochen,
Wäscheschlagen) ist eine dem Verfasser des Textes wie dem Maler der Miniaturen
vertraute Tradition. Im einzelnen ist die Zahl und Stärke der Diskrepanzen
zwischen Bild und Text jedoch so groß, daß als unmittelbare Vorlage der Bilder ein
anderes Werk gelten muß. Das aber ist noch nicht gefunden.

In den §§ 8-10 wird dann die genannte Berliner Pahäri-Rägamälä, welche, mit
wenigen Ausnahmen schwarz-weiß, vollständig abgebildet ist, im einzelnen
besprochen : Rahmung, Erhaltungszustand und Farben, Aufteilung des Bildraumes, die

Landschaftsdarstellung, die Architektur und ihre Dekoration. Dann die dargestellten
Personen und ihre Kleidung, Möbel und Gerät, Waffen und Musikinstrumente, die
Tiere. Schließlich wird die Berliner Pahäri-Serie stilistisch eingeordnet «als ein
Werk aus der Mitte des 18. Jahrhunderts im Basohli-Stil (im allgemeinen Sinne)»
(S. 98), genau: aus der Gegend von Bilaspur (am Oberlauf des Sutlej).

Geordnet nach den Namen der räga, ihrer Frauen und Söhne (europäisches Alphabet)

folgen dann (in den §§ 11-105) die Beschreibungen des Inhalts, der Form und
der Farbe (jeweils: Personen und Beiwerk, Schauplatz, Hintergrund, Himmel)
jedes einzelnen Stückes. Der auf der Miniatur gewöhnlich verso in Tâkrï und recto
in Nägari vorhandene Bildtitel wird genannt. Angegeben ist auch, welche Verse des

Rägamälä-Textes zu diesem Titel gehören, zitiert sind sie nur vereinzelt, und zwar
innerhalb des Anmerkungsapparats, der überdies der Diskussion von Einzelfragen
und - besonders wertvoll — dem Nachweis thematischer Parallelen in älteren
Publikationen indischer Kunst gewidmet ist. Ein Literaturverzeichnis mit 64 Nummern
rundet den Katalog ab.

Die hier angezeigte Arbeit hebt sich dadurch von ähnlichen Unternehmungen ab,
daß sie ausgereift ist4. Die wesentlichen Aspekte, die zum Verständnis der behandel-

4. Ernst Waldschmidt beschäftigte sich schon um 1930 mit den Berliner Miniatur-Beständen,

s. S. 176 seiner einschlägigen Untersuchung: Londoner Entsprechungen zu einer Berliner
Serie musikinspirierter indischer Miniaturen. Göttingen: Vandenhoeck u. Ruprecht 1913.



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 87

ten Miniaturen beitragen, sind berücksichtigt. Man vermißt lediglich eine ausführlichere

Darstellung der zugrundeliegenden Musiktheorie. Wo sie nachzulesen ist,
findet man allerdings im Literaturverzeichnis. Belehrt und befriedigt werden der
Kunsthistoriker ebenso wie der Indologe (sei er mehr am Sprachlichen oder mehr
am Kulturhistorischen interessiert), doch auch der Kunstliebhaber das Buch aus der
Hand legen — aber nur, um bald wieder zu neuer Lektüre nach ihm zu greifen.

Martin Kraatz

David Snellgrove, Hugh Richardson : A CulturalHistory ofTibet. 2 91 S., 124 Abb.,
1 chronologische Tafel, 2 Karten, Bibliographie und Index, 8°. London, Weidenfeld
und Nicolson, 1968.

Der beachtliche Fortschritt der Tibetologie in den letzten Jahren führte zu ganz
neuen Konzeptionen unserer Erkenntnisse ; vgl. R. A. Stein, La Civilisation Tibétaine

(Paris 1962), H.E.Richardson, Tibet and its History (London 1962), Ts. W. D. Sha-

kabpa, Tibet a Political History (London und New Haven 1967), G. Tucci, Tibet Land of
Snows (London 1967), G. Tucci und W. Heißig, Die Religionen Tibets und der Mongolei

(Stuttgart 1969).
Die beiden Autoren sind durch ihre reiche Erfahrung auf den Gebieten der Bon-

Religion (Snellgrove) und der Frühgeschichte Tibets (Richardson) wiederholt
hervorgetreten (vgl. Bibliographie, S. 280). So gibt insbesondere der erste Teil des Werkes

(S. 19-11 o) bislang unbekannte, aus Quellen gewonnene Einblicke in jene
erregende schöpferische Periode der tibetischen Kultur, in der wir das Werden ihres

eigenen Stils bis in seine Wurzeln verfolgen, bei der Spärlichkeit historischer Dokumente

zum Teil auch nur ahnen können. Gerade wegen der damit gebotenen
Beschränkung, die sich beide Autoren auferlegt haben, ist das Studium des vorgelegten
Materials von nachhaltigem Gewinn. Willkommen sind auch die Hinweise auf die
erstaunlich fruchtbare und doch so tragische jüngste Vergangenheit des Lamaismus
und der Bon-Religion (S. 245L) an der Schwelle ihrer gewaltsamen Vernichtung.
Beachtlich dürften in diesem Zusammenhang die am Rande gegebenen Mitteilungen
über die als lDab-ldob bekannten Mönchs-Bruderschaften sein (S. 240 ff.). Ein besonderer

Vorzug des Werkes liegt in der Verflechtung der bislang meist vernachlässigten
Bon-Religion in die Darstellung des gesamten Ablaufes der Kulturgeschichte Tibets,
die eben nicht nur eine Angelegenheit des Lamaismus ist (bes. S. 27—110, 172—17$-,

246fr., 266).
Einige Fragen mögen hier noch gestattet sein. S. 21 : Vielleicht ist der Ursprung

des tibetischen Volkes doch vielschichtiger und nicht nur bei der ethnischen Über-

(NAWG I. Phil.-hist. Kl. Jg. 1962, Nr. 7.) «A Contribution to Râgamâlâ Iconography» lieferte
er in: Munshi Indological Felicitation Volume. Bombay: Bharatiya Vidya Bhavan (1963),
S. 278-302. (Bharatiya Vidyä 20/21, 1960/61.)



88 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

lagerung aus dem Gebiet der Ch'iang-Stämme zu suchen. Die Probleme der Mega-
lithiker und vor allem der Burgenbauer, der Tumuli und der damit verbundenen

Begräbnissitten u. a. stehen, wahrscheinlich unlösbar, noch an (vgl. z. Anthropologie
der Tibeter auch Br. Beger in : Asien Berichte, Wien 1944). Zu S. $4 : Der steinerne
Löwe auf dem Tumulus des Ral-pa-can (Abb. S. 36) erinnert, wie die Modellierung
der Mähne zeigt, weniger an persische und eher an chinesische Steinskulpturen der
ersten Hälfte des 1.Jahrtausends n.Chr. (vgl. O.Fischer, Chinesische Plastik, München

1948) und gehört wohl wie beispielsweise die Trommel- und Knabentänze des

Neujahrsfestes zu den wenigen Relikten chinesischer Kultur der tibetischen Königszeit

(vgl. d. Rez. in : East and West, XII, 1 ; XIII, 1 ; XV, 1). Zu S. s S '¦ Aus mehr populären

Überlieferungen der Bon-po und rNying-ma-pa zu schließen, scheint sich die

Vorstellung vom Aufstieg der Verstorbenen in die Gefilde der Seligen mittels eines
Seiles in vorbuddhistischer Zeit nicht nur aufdie Könige beschränkt zu haben (vgl. d.
Rez. in: Antaios, VI, S. $72ff.). Zu S. 108 : Nach Nyima Gragspa (Zang Zung
Dictionary, Delhi 1966, Karte 1) war das Kernland von Zhang-zhung, 'Ol-mo-lung-
rings, in sTag-gzigs mit einbeschlossen, und seine Verlegung nach Persien wird zumindest

problematisch. S. 277 : Auf der Tafel mit den verschiedenen Schulen des Lamaismus

wird wohl besser das Kloster Gung-thang und nicht sTag-lung mit Bla-ma

Zhang zu verbinden sein ; lies sGom-pa statt sGam-pa. Die Abbildungen S. 34 (Mitte),
3 6 (oben u. unten) und 3 8 (unten) sind eine wertvolle Ergänzung zum Bilderanhanç in
A.Ferrari (Rom 1958). Abb. S. 211 findet sich ähnlich im Rijksmuseum voor Vol-
kenkunde Leiden (Obj. No. 2740-93). Beachtlich ist auch die Abb. S. 268 (oben).
Bei Abb. S. 83 handelt es sich wohl um Candamahârosana Acala) und nicht um
Vajrapâni.

Neben vielen von den beiden Autoren vorgetragenen Fragen sind die vom Rez. mit
allen Vorbehalten angeschnittenen zumindest noch offen. Daß sie in einer Geschichte
der tibetischen Kultur überhaupt und erstmalig zur Diskussion kommen, gehört zu
den Vorzügen dieses außergewöhnlichen Buches, das der Verlag mit viel Umsicht
gestaltet hat. Siegbert Hummel

Colin Mackerras, The Uighur Empire according to the T'ang dynastic chronicles. (The
Australian National University. Centre of Oriental Studies - Occasional Paper8.)
XIII + 187 Seiten. 6 Karten und Pläne.8°. Canberra 1968.

Für die frühe Geschichte der türkischen Völker sind wir weitgehend auf chinesische

Quellen angewiesen. Es ist daher höchst erfreulich, daß Colin Mackerras die

Angaben zweier chinesischer Chroniken über die Uiguren ins Englische übersetzt
und mit Anmerkungen versehen hat. Die Uiguren erscheinen darin als Nachbarn
Chinas, die ihrer kriegerischen Eigenschaften wegen einerseits gefürchtet, andererseits

aber als Verbündete oder Hilfstruppen geschätzt wurden; letzteres mit der

Einschränkung, daß sie sich nach chinesischer Ansicht manchmal barbarisch benäh-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 89

men. Sie nutzten ihre Machtstellung aus, indem sie die Chinesen zwangen, uiguri-
sche Pferde gegen chinesische Seide in Tausch zu nehmen. Ihre Fürsten hielten es

für eine besondere Ehre, mit dem chinesischen Kaiserhaus in Heiratsverbindung zu
treten. Einmal gab der Kaiser dem Fürsten sogar eine seiner eignen Töchter zur
Frau. Als der Vetter des Kaisers, der die Braut begleitete, sich vor dem Fürsten
nicht verneigte, fragte ihn dieser, warum er es nicht tue ; dieser erwiderte, warum
denn der Fürst sitzen bleibe, wenn er ein kaiserliches Diplom empfange, das ihm so
hohe Ehre beweise. Worauf der Fürst sich prompt erhob.

Als er dann starb, wollten die uigurischen Würdenträger die chinesische Gattin
mit ihm begraben. Sie wandte ein, das sei nicht chinesischer Brauch, und erhielt, da

sie keine Söhne hatte, die Erlaubnis, in ihre Heimat zurückzukehren. Ein anderes
Mal riet ein Teil der Ratgeber des Kaisers, das uigurische Heiratsgesuch abzulehnen,
weil die Reise einer Prinzessin zu den Uiguren zu hohe Kosten verursachen würde.
Die anderen wandten ein, man müsse die Uiguren günstig stimmen. Würden sie

beleidigt, so müßten 30000 Mann Fußvolk und $000 Reiter aufgeboten werden, um
sie abzuwehren, und schon jetzt verschlinge der Grenzschutz einen Drittel der
Steuern. — Für die Stellung der Frau bei den Uiguren ist bemerkenswert, daß sie
einmal weibliche Bogenschützen an den chinesischen Hof brachten. L.Forrer

Die drei Pfeiler des Zen — Lehre, Übung, Erleuchtung. Hrg. und kommentiert von Philip
Kapleau. Deutsche Übers, von Brigitte D'Ortschy. 480 S., 8°. Zürich und Stuttgart,

Rascher Verlag, 1969.

Es handelt sich hier um die deutsche Übersetzung des 196$ erschienenen
englischen Originals: «The Three Pillars of Zen — Teaching, Practice, Enlightenment»
(John Weatherhill, Tokyo). Zweifellos ist dies eine der interessantesten
Neuerscheinungen der letzten Jahre über Zen. Schon deshalb dürfte dem Interessierten
das Werk in der Originalfassung längst bekannt sein, und eine eingehende Würdigung

erübrigt sich an dieser Stelle (vgl. z. B. Besprechung des Originals in Monumenta

Nipponica XXI, 1-2, 1966). Immerhin seien die wichtigsten Merkmale des
Werks hervorgehoben :

1. Das Buch ist eine Anthologie von sehr.verschiedenartigen alten und neuen
Zen-Texten, mit Einführungen und Kommentaren des Herausgebers.

2. Philip Kapleau, ein Amerikaner, ist selber Zen-Priester und spricht also aus

lebendiger Erfahrung.
3. Deshalb ist auch sein Buch ganz auf die Praxis ausgerichtet. Am Rande polemisiert

er gegen die bisherige westliche Zen-Literatur, besonders gegen «The Way of
Zen» von Alan Watts, der sich zum Ziel setzte, den Zen-Buddhismus im
Zusammenhang mit seinen kulturellen und geistesgeschichtlichen Hintergründen zu deuten.

Kapleau bemerkt dazu (S. 1 29L) :



90 BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

«Nichts könnte irreführender sein. So anregend eine theoretische Stellungnahme
zu Zen für denakademisch Gesinnten und den intellektuell Neugierigenauch seinmag,
so ist sie doch mehr als unnütz, ja geradezu gefahrlich für den ernsthaft Suchenden,
der nach Erleuchtung strebt...»

So bringt das letzte Kapitel konsequenterweise praktische Anweisungen zur
Körperhaltung beim Zazen (mit Skizzen). Das Buch versteht sich durchaus als vorläufigen

Ersatz für die direkte Unterweisung durch einen Röshi (Zen-Meister).
4. Aus der bisherigen Literatur war kaum etwas Näheres zu erfahren über das

Wesen der Erleuchtung (satori) und über das, was sich zwischen Meister und Schüler

abspielt. Die große Bedeutung von Kapleaus Buch liegt darin, daß es dieses Tabu
durchbricht. Die nach stenographischen Aufzeichnungen rekonstruierten Einzelgespräche

zwischen Yasutani Röshi und Schülern aus dem Westen (bei denen Kapleau
als Übersetzer wirkte) und die Selbstzeugnisse über Erleuchtungserlebnisse von
Zeitgenossen sind einzigartig und höchst aufschlußreich. Der Herausgeber ist
überzeugt, daß durch eine solche Veröffentlichung der Verwirrung und den verzerrten
Vorstellungen über Zen am wirksamsten entgegengetreten werden kann. Zen soll
sich «als unmittelbare und praktische Lehre erweisen, die, recht verstanden und

geübt, den Menschen von seiner tiefsitzenden Furcht und seinen Ängsten befreien
kann, so daß er in Frieden und mit Würde leben und sterben kann ...» (S. 132).

5. So dankbar man auch für diese Einblicke ist - gerade an ihnen erweist sich
anderseits auch mit Deutlichkeit, daß sich das zentrale Erlebnis des Zen nicht nur
jeder logischen Argumentation, sondern der Sprache überhaupt entzieht. Sprache
wirkt hier sehr oft unbeholfen, sie muß sich in Umschreibungen, Metaphern und
Paradoxa flüchten, ihre Zeichen stehen gleichsam als einsame, verlorene Wegweiser

in einem weglosen, unübersichtlichen Gelände.
Dieser Eindruck drängt sich besonders auf bei den «Briefen der Erleuchtung» von

Yaeko Iwasaki (6. Kap.), in denen es um eine stufenweise Vertiefung des Satori-
Erlebnisses geht. Die Lektüre mag zwar für den Adepten eine Hilfe sein, aber
anderseits dürfte sich wohl auch der Skeptiker in seiner Skepsis eher bestärkt sehen.

Wenn es gestattet ist, den oft gezogenen Vergleich zwischen Zen und der
westlichen Mystik hier aufzugreifen, so könnte man versucht sein zu sagen : Diese Briefe
stehen, vom sprachlichen Ausdruck her gesehen, nicht auf der Stufe der großen
westlichen Mystiker, sondern eher auf der Stufe jener volkstümlichen, von kleinen

religiösen Gemeinschaften gepflegten, pietistisch angehauchten Bekenntnis- und
Erbauungsliteratur. Das hängt aber offenbar mit der Natur des Gegenstandes zusammen.

Es ist jedenfalls nicht die Schuld der Übersetzung, die flüssig geschrieben ist
und sich (soweit nachgeprüft) um Genauigkeit und Treue dem Original gegenüber
bemüht. Man stößt hier vielmehr an eine Grenze des Mitteilbaren, und man kommt
zur Einsicht, daß die meisten Zen-Meister nicht ohne Grund über diese Dinge
geschwiegen haben. Eduard Klopfenstein



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 9I

Hôbôgirin — Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d'après les sources chinoises et
japonaises. Paris und Tokyo 1929fr. ; XS.X, 40. Fondateurs: f Sylvain Lévy, f J.Taka-
kusu. Directeur : Paul Demiéville. Rédacteur en chef: Jacques May. Paris, Librairie

d'Amérique et d'Orient Adrien-Maisonneuve. Tokyo, Maison Franco-Japonaise.

Es ist angezeigt, hier einmal - nicht im Sinne einer kritischen Besprechung,
sondern der Information — auf das Lexikon des Buddhismus «Höbögirin» hinzuweisen.
Dieses unentbehrliche Nachschlagewerk wurde schon 1926 als Gemeinschaftsarbeit
französischer und japanischer Institutionen in Angriff genommen und stand unter
der Direktion der damals führenden Buddhologen in Frankreich und Japan Sylvain
Lévy und Junjirö Takakusu. Die Faszikel 1-3, A-Chi, und ein Supplement
(Titelverzeichnis des Taishö Issaikyö) erschienen zwischen 1929 und 1937. Dann verhinderte

die politische Entwicklung die Weiterarbeit, und auch nach dem Kriege
konnte das Werk in Ermangelung geeigneter Mitarbeiter lange nicht fortgeführt
werden. Erst 1967, volle 30 Jahre nach der letzten Publikation, kam der 4. Faszikel
Chi-Chöotsushö heraus, jetzt unter der Direktion des ehemaligen Chefredaktors
Paul Demiéville.

Die Anordnung des Lexikons geht von der japanischen Aussprache der
Stichworte aus, und es berücksichtigt nur die «dogmatischen», das heißt die für die
buddhistische Doktrin wichtigen Begriffe, nicht jedoch die historischen, biographischen,

geographischen Realien. Innerhalb dieses Rahmens erhebt es aber den
Anspruch, gründliche und anhand der japanischen und chinesischen Quellen genau
überprüfte und selbständig erarbeitete Information zu geben. Ein Blick auf andere
buddhistische Lexika in westlichen Sprachen zeigt denn auch sofort, daß sie anders

konzipiert und kürzer sind und in den einzelnen Artikeln nicht entfernt an das

Höbögirin heranreichen. Hieraus wird das langsame Voranschreiten der Arbeit
verständlich. Und es Hegt auch auf der Hand, daß qualifizierte Buddhologen französischer

Zunge, die eine gute Kenntnis von mindestens drei orientalischen Sprachen
(Japanisch, Chinesisch, Sanskrit) besitzen, nicht leicht zu finden und für die Mitarbeit

zu gewinnen sind.
Der größere Teil der Artikel in Faszikel 4 stammt von Professor Jaques May,

Lausanne, und in seinen Händen liegt nunmehr auch die Chefredaktion. Es ist keineswegs

selbstverständlich, daß ein Schweizer zum Hauptverantwortlichen für ein von
französischen und japanischen Institutionen getragenes, so aufwendiges Unternehmen

berufen wird. Professor May weilte von 1962 bis 1967 im Auftrag des Centre
national français de la Recherche scientifique und dann der Ecole française
d'Extrême-Orient in Japan, um sich ganz der Arbeit am Höbögirin zu widmen. Seine
wissenschaftlichen Verdienste wurden 1967 gewürdigt, indem ihm der Werner Näf-
Preis des schweizerischen Nationalfonds zugesprochen wurde. Gleichzeitig nahm er
einen Ruf an die Universität Lausanne an.



92 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

Es ist zu hoffen, daß unter seiner Leitung die Arbeit gute Fortschritte machen
wird. Doch dürfte die Vollendung des Lexikons angesichts des großen Forschungsaufwands

anhand der Primärquellen noch Jahre, wenn nicht Jahrzehnte in Anspruch
nehmen. Eduard Klopfenstein

John M. Steadman, The Myth ofAsia. 353 pp., 8°. NewYork, Simon and Schuster,
1969.

A very common mistake made when comparing East and West is oversimplification

and generalization. The author in a demythologizing introductory chapter
exposes some of the stereotyped views about Asia that are still disseminated in
classrooms, popular books, and through the news media.

Professor Steadman not only has the necessary knowledge of facts and theories
that qualify an author to juxtapose different cultures, but also a sensitivity which
enables him to see relationships between Orient and Occident in a penetrating way.
He does this in three specific parts, analyzing critically the spiritual, the aesthetic,
and the political aspects, while at the same time correcting out-moded or distorted
views.

Indeed, a very wholesome book for everyone who is willing to revise
misconceptions and preconceived opinions on Asia. Frederick H. Holck

Donald J.Munro, The Concept ofMan in Early China. XI, 2 c6 S., 8°. Stanford, Stanford

University Press, 1969.

D.J. Munro stützt sich in seiner Darstellung « The Concept of Man in early China »

vorwiegend auf sehr frühe Bronze- und Knocheninschriften sowie aufklassisch

philosophische Texte. Auf Grund dieser Untersuchungen kommt er zu folgender
Auffächerung des Themas über die Möglichkeiten und Grenzen des einzelnen Menschen
sowie dessen Beziehung zu Mitmensch und Universum :

1. Menschliche Natur und deren natürliche Gleichheit ; 2. Natürliche Ordnung
und menschlicher Geist; 3. Das konfuzianische Bild des Menschen; 4. Der Weg
des Privilegs ; y. Das taoistische Bild des Menschen ; 6. Der Weg des Spiegels ; 7. Am
Ende des Pfades und 8. Klassisches Vermächtnis für das moderne China.

In straffem logischem Aufbau folgt Munro den beiden Hauptkräften, nämlich dem
Konfuzianismus sowie dem Taoismus in der chinesischen Philosophie, um am
Schlüsse seines Buches die Grundlagen herauszuarbeiten, welche bereit waren, die
heutige chinesische kommunistische Weltanschauung aufzunehmen. Da Munros
Buch recht anspruchsvoll geschrieben ist, sei die nachfolgende, nicht ganz einfache

Darstellung seines Buches verziehen.
Den Einstieg in sein Hauptthema: die Gleichheit der Menschen (vorzüglich bei ihrer

Geburt), findet D.Munro in der Opposition gegen die erblichen Privilegien der
Shang-Zeit (ca. 1 yoo-iooo v. Chr.), die von allen philosophischen Schulen, vorwie-



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 93

gend aber der konfuzianischen und der taoistischen, zur Zeit der kämpfenden Staaten

($00—2 50 v. Chr.) eingenommen worden sei. Im 5. Jahrhundert v. Chr. öffneten sich
nämlich durch die rivalisierenden Lehensfürsten neue Kanäle für den sozialen

Aufstieg : einerseits das Schlachtfeld, wo der Einzelne sich durch Einsatz und Mut
auszeichnen konnte (diese Möglichkeiten verschoben sich später immer stärker in
administrative Aufgaben) und andererseits durch den Bau von Straßen und Kanälen, wo
Möglichkeiten für den Handel, und somit den reichen Kaufmann, geschaffen wurden ;

Talent brachte seine Belohnung.
Um nun auf Kapitel 3 in Munros Darstellung zurückzugreifen, entspricht dem

Konfuzianer das Axiom, daß alle Menschen mit einem weder durch Erbe noch durch
angeborene Qualitäten sich unterscheidenden Geist, und zwar wertenden Geist,
geboren werden.

Dieser wertende Geist ist nun deshalb so entscheidend, weil im Osten vornehmlich

Wissen gesucht wird, um sich den Dingen gegenüber adäquat zu verhalten, im
Gegensatz zum Westen, wo Wissen angestrebt wird mehr um der reinen Erkenntnis
willen.

In welcher Weise gelingt es aber dem Konfuzianer, seinen wertenden Geist richtig
einzusetzen? Hier muß nun auf ein weiteres Axiom im Konfuzianismus hingewiesen
werden : das Universum ist eine moralische Größe, «a Heavenly Standard», und diese

Größe manifestiert sich vorwiegend unter zwei Aspekten: Einerseits ist dieser

«Heavenly Standard» eine Ganzheit, in der Dinge einbegriffen sind, deren auffälliges
Zusammentreffen die Aufmerksamkeit des wertenden Geistes auf die Beziehungen
zwischen scheinbar Getrenntem lenken soll. Andererseits manifestiert sich dieser

« Heavenly Standard » vor allem in einer, durch diesen gegebenen sozialen Hierarchie,
und jeder Einzelne muß seinen Platz in dieser Hierarchie finden. Dies bedeutet aber

nur soweit Anpassung an eine äußere, soziale Ordnung, als dabei auch die innere

Integrität gewahrt bleibt. Deshalb darf der Einzelne nicht nach Reichtum streben,
sondern er soll versuchen, vorbildlicher Mensch zu werden. Für den Konfuzianer
wurde es in der Realität oft zu einem äußerst lastenden Problem, die richtige
Grenzsetzung zwischen Unterordnung an diese äußere bestehende Ordnung und Bewährung
in seiner eigenen menschlichen Integrität zu vollziehen.

Zu dieser Integrität führt, neben der Arbeit an sich selber, vor allem auch der
Einfluß einer erzieherischen Umgebung, die den Menschen für diesen «Heavenly
Standard» rezeptiver werden läßt. Diese rezeptiven Menschen bilden dann die
konfuzianische Aristokratie des Verdienstes, und ihnen soll der Weg der Privilegien
offen gehalten werden.

Im Taoismus drückt sich der Einsatz des Menschen in vielleicht verinnerlichter
Weise aus. Im Zentrum der taoistischen Weltanschauung steht Tao, Emblem einer
regelnden Kraft und wirksamen Ordnung, Angelpunkt, um welchen Schatten wie
Licht kreisen, und vorzüglich Prinzip allen Wechsels. Diesem Prinzip des Wechsels



94 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

gegenüber muß der Einzelne nun versuchen, sich richtig zu verhalten, und «beständiges

Königtum» herrscht in einem Menschen dort, wo größte innere Freiheit
erreicht wird ; zwar im Wechsel, aber im Zentrum dieses Wechsels stehend, wird der
Mensch vom Schicksal befreit, wehrlos hin und her geworfen zu werden. Diese
Möglichkeiten, so sagt die taoistische Philosophie aus, seien nun sowieso jedem Einzelnen

(bei der Geburt) in gleichem Maße zuteil geworden. Durch größte innere Sammlung
und Introspektion versucht der Mensch im taoistischen Weltverständnis, sich in
Übereinstimmung mit dem Gesetz des Wechsels zu entfalten. Zusammenfassend
könnte man vielleicht sagen, der Taoist suche nach dieser inneren, größtmöglichen
Freiheit und weniger nach Vorrang.

In beiden Weltanschauungen, sowohl der konfuzianischen wie der taoistischen,
wird der Erziehung eine entscheidende Rolle zugesprochen. Im Konfuzianismus will
man cum grano salis erziehen, indem der vorbildliche Mensch dem andern beisteht,
im Taoismus hilft der Weise, ohne sich persönlich einzumischen, dies die Leistung
seiner Erziehungsweise, aber in ihrer letztlichen, wohl äußerst seltenen Ausgestaltung

würden konfuzianische wie taoistische Lebenshaltung sich kaum mehr
unterscheiden. Beiden Weltanschauungen liegt also ein tiefer Glaube an die
Erziehungsmöglichkeit des Menschen zugrunde. Hier nun setzt die maoistische Weltanschauung
ein : in der Änderung der Erziehungstechnik liegt der Schlüssel zur Änderung der
menschlichen Verhaltensweise. Schon bei Konfuzius war es legitimes Ziel des

Menschen, Vorbild für andere zu werden. Dieser Gedanke wird nun umfunktioniert :

dadurch, daß der Einzelne seine technischen Fähigkeiten entwickelt, harte Arbeit
leistet und eifrig Mao Tse-tung liest (vgl. hiezu die Arbeitshelden Lei Feng und Wang
Chieh), werden bestimmte, kommunistische Parteimitglieder zu Vorbildern. Diese
Modellmenschen werden dann von der Partei her mit Prestige versehen, damit weitere

Kreise ihnen mit Respekt begegnen und somit veranlaßt werden, die offiziellen
Normen zu übernehmen. Vor allem soll auf diese Weise die kollektive Einstellung
gewährleistet und ein Höchstmaß an produktiver Arbeit erzielt werden.

Modellmenschen als nachahmungswürdig zu erachten, ist nicht einzigartig für
China, einzigartig aber ist das Maß, in welchem diese Idee in China zur Etablierung
einer Technik der sozialen Ordnung herangezogen wird.

Wie aber, fragt Donald Munro, kann man an das Wunder glauben, Erziehung
ändere den Menschen Nur dadurch, so antwortet nach Munro die chinesische

Weltanschauung, daß alle Menschen bei der Geburt gleich sind, und darin sei sowohl die

alte, wie die moderne chinesische Weltanschauung verwurzelt.
Munros Buch ist mit großer Differenzierung geschrieben, und deshalb erreicht es

eine ungewöhnliche Tiefe der philosophischen Darstellung, und doch bleiben einem
Zweifel an der Richtigkeit der Darstellung, vielleicht deshalb, weil Munro sein

Gedankensystem schließt und so sich wohl doch von einer Erfassung des chinesischen
Denkens ausschließt. Ariane Rump



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 9£

L. Boulnois et H.Millot, Bibliographie du Népal. Volume i. Sciences humaines.

Références en langues européennes. Cahiers népalais I. 289 S., 40. Paris, Editions du
centre national de la recherche scientifique, 1969.

Nach den Bibliographien in englischer Sprache von A. Husain, Bibliography on

Nepal, Kathmandu 1966, und H. B. Wood, Nepal Bibliography, Kathmandu 19^9,
liegt in verhältnismäßig kurzem Abstand dieses erstmals umfassende Werk vor. Der
Umfang des Buches mit seinen 449 s Titeln legt ein beredtes Zeugnis ab von dem

stetig wachsenden Interesse, das die Forschung diesem Lande seit kurzem
entgegenbringt. Die Bedeutung der immensen Arbeit geht schon aus der Zahl der
exzerpierten Zeitschriften hervor: wir zählten rund 780. Den meisten Forschern
wird von ihnen nur ein kleiner Teil zugänglich sein. Zu beachten ist ebenfalls, daß
diese Bibliographie ausschließlich den Geisteswissenschaften gewidmet ist. Ein
zweiter Band wird sich mit den Naturwissenschaften befassen.

Die bibliographischen Angaben sind exakt, die Unterteilung ist logisch und
aufschlußreich. So sind zum Beispiel für den liebenswürdigen Yeti, «homme des

neiges», die Titel 4223-4296 vereinigt. Daß gewisse Schwierigkeiten auftreten,
liegt in der Natur der Sache: unter «Contes et légendes» finden wir bloß neun
Titel; manches überschneidet sich hier mit «Religion» und andern Unterteilungen.

Auch dem fleißigsten und sorgfaltigsten Sammler wird das eine und andere
entgehen. So wäre zum Beispiel anzuführen: Wilhelm Filchner und D. Shrîdhar
Marathe, Hindustan im Festgewand, 247 S. mit 16 Bildtafeln, 32 Originalaufnahmen
und 10 Federzeichnungen, 8°. Celle, Verlagsbuchhandlung Joseph Giesel, 19J3.
Die nepalischen Feste werden mitberücksichtigt

Den Band beschließen : «Index alphabétique des anonymes», «Index alphabétique
des noms d'auteurs» und «Listedes titres de périodiques cités dans la bibliographie».
Da nun alles aufgeholt ist, bleibt zu hoffen, daß die Bibliographie in bestimmten
Abständen weitergeführt wird. P. Horsch

Werner Eichhorn, Das Herz im chinesischen Denken. In : Das Herz. Im Umkreis des

Denkens. S. £3-86, 8° Herausgegeben von der Dr. Karl Thomae GmbH, Biberach an
der Riß, 1969.

In der chinesischen Spekulation wie allgemein auch im Denken der Chinesen

spielt das Herz von jeher eine zentrale Rolle. Es ist daher sehr zu begrüßen, daß

Werner Eichhorn in seinem o.a. eindrucksvoll illustrierten Aufsatz, gestützt auf
eine umfängliche Materialsammlung, die verschiedenartigen Aspekte aufzeigt,
unter denen das Herz im chinesischen Denken seinen Platz findet.

Eichhorn bringt neben Zitaten aus den bekannten philosophischen und
historischen Werken wie Chuang Tzu, Kuan Tzu, Mêng Tzu, Shih-ching, Shu-ching usw.



96 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

auch Belegstellen aus weitgehend noch nicht erschlossenen Texten, wie z.B. aus
dem Hsin-shu [i], dem Huang-t'ing tun-chia yüan-shen ching [2] (einer Abhandlung
über Atemhygiene) und dem Tso-wang lun [3] (einem Meditationsbuch).

Besonders sei hier hingewiesen auf das Herz als wichtiges Symbol in der
politischen Theorie, wie dies die vorliegende Arbeit eindrucksvoll und variantenreich
aufzeigt. Wie das Herz im menschlichen Körper Herr über die übrigen Organe ist, so

gebietet der Herrscher über alle Menschen im Reich. Der Idealstaat gleicht dem

gesunden Körper, in dem alle Organe reibungslos ihre spezifische Funktion
erfüllen, ohne daß man sich ihrer überhaupt bewußt wird. Nach taoistischer
Argumentation verschmilzt nun das Herz als Zentrum des Körpers, seil, des Staates, seil,
allen Seins, schließlich mit dem Tao, so daß es bei Chuang Tzu heißen kann : «Das

Herz tritt manchmal für Tao ein.» Wenn die Konfuzianer im Verlauf der Entwicklung

ihrer Lehre den Begriff des Tao durch den Begriff der Li (Riten) ersetzen, so
kommen auch sie schließlich dazu, das Herz der Rite gleichzusetzen, wie dies im
Po-hu t'ung (Kapitel 30) deutlich wird.

Die vorliegende Arbeit bietet mannigfaltige Anregungen für jeden, der sich mit
der Geistesgeschichte der Chinesen kritisch auseinandersetzt. Eine besondere

Verschönerung erfährt der Aufsatz durch vorzügliche Abbildungen, die uns das Herz
als Symbol in der darstellenden Kunst und als Körperorgan in anatomischen
Lehrbüchern zeigen. Jörg Weigand


	Bücherbesprechung = Comptes rendus

