
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 27 (1973)

Heft: 1

Artikel: Jenseitsreisen des Philosophen

Autor: Koller, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146363

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146363
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN

HERMANN KOLLER
UNIVERSITÄT ZÜRICH

In der zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts vor Christus tauchen in
Griechenland unvermittelt Vorstellungen von der astralen Natur der
menschlichen Seele auf, die dem Griechischen bisher fremd waren.
Darnach wäre die eigentliche Heimat der Seele die himmlische Sphäre, wohin

sie nach der Trennung vom Körper wieder zurückkehren würde.
F. Cumont hat in seinem Werk Lux Perpetua die frühesten Zeugnisse
dieser «astralen Anthropologie» im Griechischen gesammelt (s.u.
Anm. 24) und dazu festgestellt, daß es «des emprunts faits au
mazdéisme par l'eschatologie et la demonologie pythagoricienne» seien, also

Vorstellungen, die durch Vermittlung pythagoreischer Kreise aus dem

Iran stammen. Im folgenden soll gezeigt werden, daß es noch eine ganze
Reihe weiterer Indizien für diesen iranischen Dualismus im klassischen

Griechenland gibt, besonders auch für die Reise der Seele in die Bereiche
des Jenseits, die als Ritual bei den Pythagoreern vorausgesetzt werden
muß. Nirgends nämlich sind in historischer Zeit Traditionen vom
Seelenflug in reicherer Fülle bezeugt als im Iran und in Griechenland1. Für
das höhere Alter der iranischen Vorstellungen sprechen aber besonders

die Übereinstimmungen des Awesta mit altindischen Quellen2.
Solche neuen Indizien lassen sich in einer bisher nicht beachteten oder

falsch verstandenen Wendung des Griechischen, an der Verbindung Ta

[ASTsopa xal xà ùnò yvjc gewinnen.
In einem berühmten Aufsatz hat W. Capelle die Geschichte der Meteorologie

anhand der Belege für usticùooç, und (xeTetopoXoytoc nachgezeich-

1. Carsten Colpe, «Die Himmelsreise der Seele», in The origins of gnosticism, Leiden 1967,
S-43Î-

2. G. Widengren, Die Religionen Irans, Stuttgart 196J, S. 37fr. Zu einem erst seit 1954
bekannten indischen Text (Jaiminiya-Brähmana) vgl. P. Horsch, Vorstufen der indischen

Seelenwanderungslehre, Asiatische Studien XXV, 1971, bes. S. cigff.



36 HERMANN KOLLER

net3. Er zeigte, daß erst Aristoteles eine Wissenschaft der Meteorologie
im modernen Sinne inaugurierte, während [Aexétopoç und die davon

abgeleiteten Wörter in der voraristotelischen Zeit ohne Unterschied von
«meteorischen und siderischen Dingen» gebraucht wurden (42 c). Bei

der Untersuchung der Belege des fünften und vierten Jahrhunderts
mußte er feststellen, daß «im ersten Jahrzehnt des peloponnesischen

Krieges, wenn nicht eher» (428) der Begriff [xeTSMpoXoyoc sehr abschätzig
verwendet wurde, und zwar offensichtlich im Zusammenhang mit Ana-

xagoras. Die wichtigsten Belege aber, «die von dem Stamme u,sTs<i>po-

abgeleiteten Schimpfwörter» (439) finden sich zur Hauptsache in den

«Wolken» des Aristophanes. «Er vor allem ist für die communis opinio
von den damaligen (xsTswpoXóyoi verantwortlich» (440). Lediglich das oft
in Verbindung mit (xs-rscùpoXoyoç auftretende aSoXecr/Y)? oder die Kombination

u.eTea>poXé(TY.7)ç ist nicht bei Aristophanes nachweisbar, sicher aber

ist es schon ein Ausdruck des fünften Jahrhunderts (439 Anm. 73 zu

[xeTewpoXéaxTjç). Capelle glaubt, der Meteorologe sei nicht ohne
Mitschuld des Anaxagoras allmählich in den Ruf des Atheisten geraten, «so

daß es gefährlich werden kann, als Erforscher der [xerétopa verschrien zu
werden. So wird es verständlich, warum der Ausdruck u.sTscopoXoyoç

schon früh mit Vorliebe in verächtlichem Sinne gebraucht wird» (438).
Die Erklärung Capelles befriedigt nicht. Die Lächerlichkeit des u.exe-

topoXoyoç muß irgendwie in seiner Tätigkeit selbst begründet sein. Das

Vorkommen der Verbindung von jxexstopoXoyoc und aSoXerr/Tic einerseits,

von xà (lexewpa xaì Ta ùnb y>)<; anderseits, zeigt, daß dieser Tätigkeit
der Charakter einer Techne abgesprochen wird : Platon, Polit. 299 b

«... man kann einen solchen weder Arzt noch Steuermann nennen,
sondern nur u,eTSCopoXóyov, ào*oXé<r/7)v Tivà <ro<pi<rry)v», oder im «Staat» 488 e :

«Wenn also derartige Vorgänge sich auf dem Schiffe abspielen, wird da

nicht der wahrhaft des Steuerns Kundige deiner Meinung nach tatsächlich

nur als Wetterprophet ((i£Te<oporjxÓ7tov) und Schwätzer (àSoXéoxTjv)

und für sie unbrauchbar bezeichnet werden von dem Schiffsvolk der

3. W. Capelle, Mexécapoç und (leTetopoXoyta, Philologus 71, 414-448.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 37

eben geschilderten Schiffe?» Ebenso «Staat» 489 c : die sogenannten
Unnützen und jjLSTewpoXé<r/aç, «Schwätzer von den Dingen der Höhe».
Dasselbe gilt für Ta (jieTswp« xal Ta ùizò yîjç. in 7t. à. L 2,i, s. u. S. 38 *.

Diesen abwertenden, die geradlinige Entwicklung zur wissenschaftlichen

Meteorologie störenden Verwendungen von u.sTéwpoç und seinen

Ableitungen soll im folgenden unsere Aufmerksamkeit gelten. Dabei

wird ganz besonders das Paar Tà [isTÉtop« xal Tà òizò yyjç in den Vordergrund

treten, und zwar nicht nur der erste Teil. Das Wort u.eTÉwpoç oder

(jLSTàpo-toç findet sich schon seit dem perikleischen Zeitalter für «Dinge
am Himmel». So heißt es vom berüchtigten Psephisma des Diopeithes
zu Anfang des peloponnesischen Krieges : «Um diese Zeit stellte

Diopeithes den Antrag, daß die Leute angeklagt werden sollten, welche

nicht an die Götter glaubten oder die Xoyouç Ttspl twv u.era.palt>>v lehrten,
indem er seine Absicht auf Perikles richtete auf dem Umweg über Ana-

xagoras?.» Im platonischen Phaidros 270a wird etwas anzüglich
vermerkt, Perikles und Anaxagoras und andere Leute ihres Schlages bedürften

àSoXerr/Êaç xal (xsTetopoXoylaç «pûasax; 7tépi.

Diese abschätzige Verbindung von «Geschwätz und Reden über die

oberen Dinge» ist merkwürdig zäh und taucht an den verschiedensten

Orten auf. Sie stammt offensichtlich aus einer Kritik an den Philosophen
und Rhetoren der zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts. Im Kratylos

401 b werden sie als Sprachschöpfer genannt : «Es scheint, daß die, welche

als erste den Dingen die Namen gegeben haben, keine geringen
Leute waren, sondern (xsTswpoXóyot xal aSoXerr/ai.»

In den pseudoplatonischen 'Epa<rral streiten sich zwei Jünglinge um
astronomische Probleme (132b). «Sie schienen über Anaxagoras oder

Oinopides zu streiten und sie schienen Kreise zu zeichnen und sie ahmten

gewisse Neigungen nach, indem sie die Arme winkelten und sich

4. Vgl. dazu F.Heinimann, Eine vorplatonische Theorie der Techne, Mus.Helv. 18 (1961),

ioj-130, bes. S. 129 und Anm. 113: «Neben derMantik steht als weitere Pseudo-Techne,
der ein klares Kriterium für Richtig und Falsch fehlt, die Spekulation der (iSTetopoXOYOt,

,über die Dinge am Himmel'.»

j. Plutarch, Perikles 32.



38 HERMANN KOLLER

sehr abmühten.» Später heißt es von den beiden : aSoXecr/oÜGi uiv o5v

ouToi ye 7tepl twv (leTstoptov xal tpXuapoüai cpiXoaocpouvTSç. Ihre astronomische

und mathematische Tätigkeit wird also (piXoo-oepîa genannt und als

«Geschwätz über die oberen Dinge» abgewertet.
Besonders wichtig ist ein Zeugnis des Euripides (Fgm 9 o r N) : «Er warf

die krummen Täuschungen der (isTstopoXóyoi weit von sich, deren schädliche

Zunge, ohne Urteil zu haben, über das Unsichtbare (nur) Vermutungen

um sich wirft.»
Diese (jieTetopoXoyoi befassen sich mit àçavîj, ihre Methode findet nicht

allgemeine Anerkennung, sondern wird als eixoßoXta lächerlich
gemacht.

Durch andere zeitgenössische Zeugnisse wird dies erhärtet, so vor
allem an zwei Stellen des Corpus Hippocraticum : Tt. à. û. tôt:, p. 34, 14fr.
K : «Einer, der die Veränderungen der Jahreszeiten kennt und Aufgang
und Untergang der Gestirne, wie jedes dieser Ereignisse geschieht, der
würde wohl vorauswissen, wie das Jahr sein würde Sollte aber einer

meinen, solches seien [isTecopoXóya, und wenn er andern Sinnes würde,
dann würde er erkennen, daß die Astronomie nicht den geringsten Teil
zur Heilkunst beiträgt, sondern den größten.» Die Bezeichnung u,sts-

wpoXóyoc ist also deutlich pejorativ, doch wird dieses Forschungsgebiet,
das hier auch ào-Tpovou.«] heißt, als sehr nützlich für die Heilkunst
hingestellt.

In IL à. i. p. 2. 1 ff. K hingegen wird die empirisch betriebene
Heilkunst dem hypothetischen Verfahren der 91X60-0901 und [ieTecopoXóyoi

gegenüber als weit überlegen hingestellt : «Daher glaubte ich nicht, daß

die Heilkunst der neuartigen Hypothesis bedarf, wie das Unsichtbare
und das Problematische, das, wenn man darüber zu sprechen versucht,

notwendigerweise der Hypothesis bedarf, wie zum Beispiel die Fragen

7Cepl TÖV (lETEtóptoV 7) TWV U7TO y9)V.»

Die Leute, welche sich mit Tà (xsTstùpa xal Tà ùtcò yîjv befassen, haben

für ihre Wissenschaft das Verfahren der ûntâsoiç, geschaffen, das nicht

empirisch, sondern deduktiv wirkt. Auch ÛTco&eaiç hat also hier, wo die-



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 39

ser Begriff erstmals auftritt, einen durchaus abschätzigen Klang.
Dasselbe Verfahren hat auch Gorgias im Auge (frg. 11.13 Hei.) : «Weil die

Überredungskunst, wenn sie sich zur Rede gesellt, auch die Seele prägt,
wie einer sie will, muß man als erstes die Reden der (isTewpoXóyoi lernen,
welche eine Meinung wegnehmend und an deren Stelle eine andere
setzend, den Augen der Meinung das Unglaubliche und Unfaßbare erscheinen

lassen.»

Damit wird offenbar das Verfahren der [AeTewpoXóyoi auf die Rhetorik
übertragen. Diese sîxoXoyîa kommt im Munde des Gorgias ganz nahe an
das tòv -rJTTto Xóyov xpeiTTw Ttoistv des Gorgias und Protagoras, das Strep-
siades im Phrontisterion zu erwerben sucht. Ganz ähnlich muß sein Sohn

als Rhetorikschüler in den «Wolken» des Aristophanes die (xeTswpa Ttpày-

[xaTa in einer Vorschule der Rhetorik kennengelernt haben : «Wolken»

1283/4: «Wie solltest du imstande sein, zu deinem Geld zu kommen,

wenn du nichts weißt twv fxsTscipwv TcpayfxaTwv ?»

Aber auch im platonischen Phaidros 2 69 e ff. ist (xsTswpoXoyia Voraussetzung

der richtigen ts/vy) pvjTopixy) wie jeder andern Techne : «Die

Künste vornehmer Gattung bedürfen ausnahmslos eines Zusatzes von
müßigem und überschwenglichem Geschwätz über die Natur (à.8okeaji«.c,

xal [xsTswpoXoyóac). Der großartige Zug und die völlig durchschlagende
Kraft scheint irgendwie von dorther ihnen zuzukommen — jene
Eigenschaften, die auch Perikles zu seiner guten Anlage erst noch hinzuerwarb.

Denn von solcher Art war Anaxagoras, mit dem er bekannt wurde.

Und die Folge davon war es, glaube ich, daß er voll von
überschwenglichen Betrachtungen war und zum Wesen von Geist und Geist-

losigkeit vordringend, worüber eben Anaxagoras sich so ausführlich
verbreitete, von dorther für die kunstmäßige Gestaltung der Reden ableitete,

was für sie zu brauchen war.»
Die so fundierte Rhetorik ist û^tjXovouç und die fxsTewpoXoyia - was

hier erst «Reden über die [xsTÉwpa» heißt6 -, führt sie zur Vollkommenheit.

6. Capelle 445.



40 HERMANN KOLLER

Zwei Namen stehen offenkundig in besonders enger Beziehung zu
dieser Rhetorik, der in diesem Zusammenhang mehrmals erwähnte

Anaxagoras und einmal der Mathematiker und Astronom Oinopides.
Die Entwicklung in malam partem? der Beschäftigung mit den u.sTetopa

geht sicher zum Teil auf diese Verbindung mit der Rhetorik zurück, wie
sie in der zweiten Hälfte des fünften Jahrhunderts an mehreren Orten
festzustellen ist, hängt aber nicht damit zusammen, daß Anaxagoras
erstmals Tà [xeTswpa empirisch fundiert hätte mit dem Hinweis auf den

Niedergang des riesigen Meteors von Aigospotamoi im Jahre 468/7.
Wer die Rhetorik der [zsTetopoXóyoi kennengelernt hat, wird wie diese

beflügelt und fliegt zum Himmel empor ; Aristophanes «Vögel» 1447 ff. :

«Durch die Kraft der Reden wird der Geist in die Höhe gehoben ((xsTe-

cop(Çrrai) und der (ganze) Mensch erhöht. So will ich, dich beflügelnd
mit tüchtigen Reden, zu einem nützlichen Werk hinwenden.»

Dieses hübsche Bild von der «erhebenden» Redegewalt ist freilich,
wie das folgende zeigt, nicht nur bildlich gemeint8.

Das Neue und für die Rhetorik besonders Interessante an der Methode
der (AeTswpoXóyot aber ist, daß sie mit Hilfe von Û7to^éo-eiç erlaubt, Tà

àcpavéa Te xal à7topeóu.eva darzulegen, wie der Verfasser von VM sagt,
oder Tà Suziaxa. xal àSv)Xa vor die «Augen der Doxa» zu stellen, wie Gorgias

mit Genugtuung vermerkt. Tà àçavéa ts xal à7tops6(xeva aber finden
sich im Bereich der u.zxècùp<x. und der Dinge Û7to yîjv. Beides, Tàu,eTswpa

und Tà Ù7cò yîjv gehören zusammen und sind auch andernorts wieder
anzutreffen.

Daß unter den (xeTéwpa Himmelserscheinungen und Astronomie zu
verstehen sind, geht aus den bisher genannten Belegen hervor. Was aber

sind Tà Ó7tò yîjv Diese Frage ist noch nirgends beantwortet. Wir müssen

7. Capelle 428 fr.
8. Die Nachwirkung dieses «Höhenfluges» ist auch noch in der Rhetorik von Ilepl ö^ouc,

vor allem 3j, 2 festzustellen, vgl. D.A.Russell, «Longinus' On the sublime», Oxford 1964,
S. 16c, und besonders E.Norden, Agnostos Theos, io4ff. und 107 Anm. 2, wo auf die von
uns später zu behandelnde Stelle Theaitet 176 a/b als Quelle dieser Vorstellungen hingewiesen

wird.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 41

daher die Belege näher prüfen. Die Verbindung findet sich dreimal in
der Apologie Piatons. Die Anschuldigungen gegen Sokrates lauteten in
der Fassung, welche Piaton 19 c überliefert :

«Sokrates tut Unrecht da er die Dinge unter der Erde sucht und
die Dinge am Himmel (t^ ts 6710 yîjç xal oùpàvia) und indem er den

schlechteren Logos zum stärkeren macht und auch andere ebendies

lehrt.»
Dieses arg verzeichnete Bild des Sokrates hat schon Aristophanes in

seiner im Jahre 423 aufgeführten Komödie «Wolken» festgelegt, worauf

Sokrates in seiner Verteidigung selber verweist, indem er weiterfährt

: «Das habt ihr ja selbst in der Komödie des Aristophanes gesehen,
einen Sokrates, der dort im Kreise herumschwebte und sagte, er wandle

im Aer ' (aepoßaTetv) und derviel anderes dummes Geschwätz schwatzte...

von dem ich weder viel noch wenig verstehe.»
Schon 18 b wurde auf diese Auswirkungen der «Wolken» vorwegnehmend

hingewiesen : «daß da ein gewisser Sokrates ist, ein weiser Mann,
der die Dinge oben bedenkt und alles unter der Erde erforscht hat» (xi.

ts (xsTsopa cppovTiOTT]? xal Tà Ù7tò yyjç àvsÇï)T7)xtoç).

Dem eigentlichen Wortlaut der Anklage des Meletos kommt wohl
24b näher : «Er sagt, Sokrates tue Unrecht, indem er die jungen Leute
verderbe und nicht an die Götter glaube, die die Polis verehrt, sondern

an andere neue göttliche Wesen.»
Ähnlich heißt es im Euthyphron 2 b : «Er sagt, ich sei ein Erfinder von

Göttern, und als einen, der neue Götter mache und die alten nicht für
wahr halte, klagte er mich an, ebendeshalb, wie er sagt.»

An beiden Stellen wird also Sokrates die Einführung neuer göttlicher
Wesen vorgeworfen, die im Gegensatz zu den bisher verehrten Göttern
der Polis stehen. Der Versuch der Apologeten, dies als ein Mißverständnis

des sokratischen Daimonions hinzustellen, wirkt wenig überzeugend.

Ausdrücklich wird von einer Mehrzahl neuer Götter an beiden

Stellen gesprochen.
Wie kommt es aber überhaupt zu diesem nach Piaton so völlig ver-



42 HERMANN KOLLER

zeichneten Sokratesbild? Eine aufschlußreiche Antwort gibt er Apologie
23 d. Wenn einer die Verleumder fragt, wie denn Sokrates die Jugend
verderbe, vermögen sie nichts anzuführen, sondern wissen nichts.
Damit sie aber nicht verlegen erscheinen müssen, «dann sagen sie das, was

gegen alle çiXorjofpoûvTeç gewöhnlich gesagt wird, das ,die Dinge am
Himmel und die unter der Erde' (Tà [xsTÉwpa xal Tà utcò yîjç) und ,nicht
an die Götter glauben'?, und ,den schlechteren Logos zum stärkeren

machen'.»
Es sind also keine irgendwie individuell begründeten Vorwürfe,

sondern Schlagworte, die gegen Sokrates angeführt wurden. Sie decken sich

weitgehend mit der Anklage des Diopeithes gegen Anaxagoras (s.o.).
Nicht der einzelne Philosoph wird also angeklagt, sondern eine Summe

von Klischeevorstellungen über den Philosophen wird vorgebracht. Wir
finden daher auch in den «Wolken» des Aristophanes keine Zeugnisse
über den historischen Sokrates, wohl aber über dieses Bild vom
Philosophen, das schon im fünften Jahrhundert literarisch geprägt war. O. Gi-

gon10 hat darauf aufmerksam gemacht, daß die Schilderung des ßloc

&ewpYjTixoç im platonischen Theaitet (i73eff.) in engstem Zusammenhang

mit der Anaxagoraslegende steht. Da wird der wahre Philosoph
geschildert als ein Wesen, das alle Bindungen an das soziale und politische
Leben gelöst hat ; er verweilt nur noch körperlich auf Erden, «in Tat und
Wahrheit weilt und wandelt nur sein Leib in der Stadt ; sein Geist aber,

überzeugt von der Kleinlichkeit, ja völligen Nichtigkeit dieser Dinge
und darum voller Verachtung gegen sie, schweift, mit Pindar zu reden,
überall umher, mißt die Tiefen der Erde und ihre Flächen, erforscht die
Bahnen der Sterne oben am Himmelszelt und ergründet jegliche
Beschaffenheit jeder Gattung des Seienden, ohne sich einzulassen auf das,

was ihn unmittelbar umgibt.»

9. 9-eoùç où voulÇeiv heißt also keineswegs nur «die Götter leugnen», sondern wie Apol.
24b «nicht an die Götter glauben, welche die Polis für richtig hält», eben «an neue göttliche
Wesen glauben».

10. O.Gigon, Sokrates, sein Bild in Dichtung und Geschichte, Bern 1947, S. 233fr.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 43

Die Seele des Philosophen fliegt überall umher, indem sie «die Dinge
unter der Erde» und die «auf der Erde» ausmißt und «über den Himmel

ao-Tpovou,et». Auch hier ist also der Philosoph in den gleichen Bereichen

anzutreffen : er beschäftigt sich mit den Dingen unter der Erde Ta ts yä?

Û7tévep^s", mit den Dingen auf ihr, und schließlich hält sich seine Seele

im Himmelsbereich auf. Im Idealbild des theoretischen Lebens finden
sich also die beiden Züge, daß der Philosoph sich auf seiner Seelenreise

mit Tà (xsTÉwpa und Tà òrco yvjç befaßt, was schon im fünften Jahrhundert
zu harten Angriffen geführt hat.

Dieselben Philosophen werden im Timaios mit wohlwollendem Spott
in ihrer Natur am meisten gemäße Vögel verwandelt, 91 d : «Das

Geschlecht der Vögel aber entwickelte sich, indem es statt der Haare
Federn bekam, durch Umgestaltung aus solchen Männern, die zwar harmlos

aber leichtsinnig waren, und sich zwar mit himmlischen Erscheinungen

beschäftigten (xoóipwv Ss xal fiSTSwpoXoyixöv), aber einfach genug waren

zu glauben, daß der Gesichtssinn die sichersten Erklärungen dieser

Dinge liefere12.»

Mit diesen àvSpsç [ASTswpoXoyixol sind diejenigen Philosophen
gemeint, welche im Vertrauen auf ihre eìxóvsc und bildlichen Darstellungen

ihres Rituals glauben, Beweise zu liefern. Offensichtlich denkt Piaton

hier an die Pythagoreer, deren rituelle Praktiken er auch im Staat

r 2 9 a ff. deutlich aber wohlwollend kritisiert : Denn nach Ansicht derer,
oE sic <ptXoo"09iav âvàyovTsç [sc. xì]v àffTpovofiiav] zwingt ihre Beschäftigung

9u/7)v sic tò àvw ópàv xal ano twv èvfrévSs èxsïo-e aysi, «die Seele

nach oben zu schauen und führt sie von den Dingen hienieden zu den

jenseitigen hinauf». Sokrates kritisiert diese Auffassung anschließend mit
einer bisher wenig beachteten Bemerkung : «Denn allem Anschein nach

11. toc te Campbell e Clem: tïtsB: xâ te T. Ich folge also dem überlieferten Text,
vgl. Galen Protrept. 10Ü8' àaxpovoulaç àiptaTaTat, àXXà xal t« te yîjç vép&ev xai Tà Graphs
toü oupavoü xaxà llivSapov Emaxoirei.

12. Nach Apelt, etwas verändert. Diese ÄvSpEc (xsTEtopoXoytxot können wegen der
anschließenden Bemerkung nicht mit H. Flashar, Der Dialog Ion als Zeugnis Platon. Philos., Berlin
19C8, S. 62 als «Dichter» verstanden werden.



44 HERMANN KOLLER

würdest du, wenn einer .auftauchend' die bunten Darstellungen an der

Decke (7toixCX[xaTa èv opo9Ä) schaut und etwas lernt, glauben, er schaue

mit seiner Erkenntnis und nicht mit seinen Augen. Vielleicht nun hast

du recht mit deiner Annahme, und die Torheit ist auf meiner Seite.

Denn ich meinerseits kann nicht glauben, daß irgendeine andere
Wissenschaft der Seele dazu verhelfen kann, nach oben zu blicken, als jene,
die es mit dem Seienden und Unsichtbaren zu tun hat, und mag nun einer

mit offenem Munde nach oben oder mit geschlossenem Munde nach

unten schauend sich über irgendeinen Sinnesgegenstand unterrichten,
so behaupte ich, daß er sich weder wirklich unterrichte - denn nichts

dergleichen enthält ein wirkliches Wissen —, noch daß seine Seele nach

oben blicke, sondern nach unten, mag er nun auf dem Rücken liegend
zu Lande oder zu Wasser sich unterrichten.»

Was sind nun hier die 7toixlXu.aTa an derDecke Es sinddie bei d genannten

7wcpa8slyu,aTa oder tj Tcspl tòv oùpavòv 7toixiXia, also Darstellungen der
Sternbilder an der Decke eines Innenraumes, die man àvaxtÌ7tTwv, also

,auftauchend' erblickt und die man bewundernd anstaunt àvw xs^vw«;,
aber hier werden auch Dinge geschaut xaTO o-uu,u,efjwxwç,13 - und die fal-

13. Es ist bezeichnend, daß Piaton hier die beiden Haltungen erwähnt, das àvco XE)f»)vcàç

«nach oben mit offenem Munde starrend» und das yukxa auu.[Asu.uxcoç «nach unten in sich
verschlossen blickend», was dem Ausblick auf die [xsrscopa und auf Tà òrco yîjç entspricht. An
dieser Stelle ist ja nur von den bildlichen Darstellungen der Gestirne an der Decke die Rede,
der zweite Teil also überflüssig ; doch führt der Sachzwang auch zur Erwähnung der zweiten
Haltung. Der Ausdruck èÇ Û7rr[aç. ve&>v (Staat 529 c) «auf dem Rücken schwimmend» ist
aus dem knappen Zitat Piatons allein nicht verständlich. Von einigen Kommentatoren wird
eine undeutliche Anspielung auf den Sokrates der «Wolken» vermutet. 'Erov/jxea&oa,
U7cspxu7treiv, aUtepoßaTEtv aber sind in einem Text Philons hintereinander anzutreffen,
wo er ein Ritual - der Chaldaeer verspottet. Dazu F. Cumont, Mysticisme astral, Bulletin
de l'Académie de Belgique 1909, p. 256-286, S.279: «Philon, dans sa polémique contre
les .Chaldéens' les exhorte à descendre du ciel, où ils prétendent se mouvoir...» (De
migr. Abrah. 33 p. 46 j M II 304 Wendl.): «Was .schwimmt' ihr wunderlichen Leute,
nachdem ihr euch plötzlich von der Erde abgehoben habt, in die Höhe hinauf (tnwi)XEa&s)
und wandelt im Aither (oct&EpoßaTEiTe), sobald ihr über den Aer .hinaufgetaucht' seid

(07tepxu^avreç), um die Bewegungen der Sonne und die Umläufe des Mondes und die
melodischen Reigentänze der übrigen Gestirne genau zu bestimmen?» Cumont: «... il



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 4£

sehe Meinung ist, mit der Schau dieser 7toixîX(jtaTa oder 7tapaSety(i.aTa

habe man voyjo-si etwas erkannt, oder man könne mit Hilfe solcher {xa&r)-

u.aTa tatsächlich etwas «lernen» (u,a&etv). Diese sinnlichen Darstellungen
aber ziehen nach Sokrates viel eher die Seele hinab statt hinauf, «auch

wenn er nun auf dem Rücken liegend zu Lande oder zu Wasser sich

unterrichtet». Diese letzte Bemerkung verrät wiederum Kenntnis
Piatons von einem Ritual, bei dem offenbar der Initiand auf dem Rücken

liegend über Wasser und Land schwebt und die Dinge am Himmel
schaut.

Wir finden für das hier nur in wenigen Andeutungen sichtbare Ritual
eine merkwürdige Bestätigung in den «Wolken» des Aristophanes. Da

wird, fast mit denselben Ausdrücken, der unappetitliche Witz erzählt,
Sokrates habe einmal, als er «die Wege des Mondes und seine Umläufe»
erforscht habe, nach oben gegafft und ein Gecko habe ihm in den offenen

Mund gemacht - sTt' àvw xs^votoç/ xnb tyjç ôpo9Îjç (17iff.), von der
Decke herab nämlich, was aber nur möglich ist, wenn der Mondlauf an

der Decke des geschlossenen Raumes des Phrontisterions gesucht wurde.

Das Phrontisterion, die Denkbude, ist also ein Abbild des Kosmos.

An der Decke sind die Sternbilder, am Boden aber wohl die Erdkarte,
von der kurz darauf die Rede ist1* (206). Das àvto xsxtjvwc aber entspricht

semble donc que les ,Chaldéens' de Philon, c.à.d. les prêtres astrologues de l'époque
hellénistique, aient déjà cru que l'âme humaine quittait le corps dans l'extase pour aller
réjoindre les astres qu'elle contemplait.» Die Vorstellung, dass das Meer des Aer
durchschwömmen werden muss, aus dem man «auftauchend» in den reinen Aither zur wahren
Schau der Gestirne gelangt, setzt ein schon zur Zeit Piatons längst überwundenes, nur noch
in sprachlichen Relikten eines Rituals feststellbares Weltbild voraus (vgl. dazu K. Kerenyi,
Astrologia Platonica, ARW 22, 24J-2J6). Schon Piaton kritisiert also dieselben Riten,
welche die Pythagoreer in abgewandelter Form aus dem Iran übernommen hatten.

14. Der Gecko (y<xXeo!>t7)<;) ist eine Eidechsenart des Mittelmeergebietes. Seine Haftballen
erlauben ihm, sich an Wänden und Decken zu bewegen. Er lebt im Innern des Hauses und
wird erst bei einbrechender Dunkelheit (vgl. vüxTeop V. 173) aktiv. Die Szene ist überhaupt
nur im Innern des Hauses möglich ; Sokrates betrachtet die Wege des Mondes also nicht vor
dem Haus, wie die Stelle immer verstanden wird. Das Phrontisterion ist also ein Abbild des

Kosmos, zugleich wird es auch mit einer Höhle verglichen ($07f.) : «Wie furchte ich mich,
hinein- und hinabzusteigen wie in die Höhle des Trophonios.»



46 HERMANN KOLLER

dem Ausschauen nach den (xsTétopa, das xaTco o-uu.u£|i,ux<uç (Staat $290) -
der Suche der Dinge Ù7tò yîjv.

Die Technai der Pythagoreer, die hier (Staat £30d) namentlich
genannt werden, Arithmetik, Musik, Geometrie und Astronomie aber
sind bei Piaton in den Dienst der Dialektik gestellt worden, sie «helfen

mit», die Seele in die Höhe zu ziehen: (Die Dialektik) «zieht das in
Wahrheit in einen wahren Brei von Barbarei (èv ßopßopw ßapßapixqi)

vergrabene Auge der Seele^ mit sanftem Druck ans Licht hervor und führt
es aufwärts (àvàysi), wobei sie sich der genannten Künste als Mithelferinnen

am Werk der Seelenumwendung bedient» (^33 d).
Auch dies ist nicht lediglich ein Vergleich mit den Mysterien. Für den

Bereich der Unterwelt gilt, was für die fASTscopa. Die Pythagoreer haben

die konkreten Riten und ihre Darstellungen mit dem Gemeinten
verwechselt, Piaton aber vergeistigt sie zu einem Bild. Das reine Denken

tritt an die Stelle eines äußerlichen Ritus.

In späterer Literatur ist die Höhle als Abbild des Kosmos mehrmals anzutreffen ; am
bekanntesten sind die Mithrasgrotten, doch sagt Porphyrios, De antro Nympharum 8, «auch die

Pythagoreer und nach ihnen Piaton stellten das Weltall als eine Höhle dar».
Im frühesten Zeugnis über Höhlenriten des Pythagoras Hdt. IV 94 fr., welche im Dienste

des àrox&avaTtÇeiv standen, ist nur von Katabasis die Rede. Vgl. auch D. L. 8,41 (Hermip-
pos) : «Er sagte, er sei in den Hades gelangt», dazu W. Burkert, Weisheit und Wissenschaft, S. 13 6 ff.

Häufig dient aber die Bezeichnung xocraßaaic für die rituelle Jenseitsreise schlechthin,
besonders da, wo sie in einem Höhlenritus vollzogen wird. Hier sollen aber die späteren Zeugnisse

nicht angeführt werden. Vgl. dazu R. Merkelbach, Die Kosmogonie der Mithrasmysterien,
Eranos-Jahrbuch XXXIV 196J, 219-257.

ic. Im ßopßopoc und oxotoç stehen die Uneingeweihten bei Plutarch, de anima B VII
p. 23, tòv à(XiÌT)TOV èvra&ô-a töv Ç<dvt<ov àxa&apTov èçop&v öxXov, èv ßopßopq) 7roXXcj> xal
oui^X?] TOXTOÙU.EVOV. ebenso in den aristophanischen Fröschen 273 Ai. Tt éaxi Tavrau&oï;
Ha. oxótoi; xal ßopßopoc, vgl. Phaidon 69 c ôç âv à(XÙY]TOç xal aTéXEoroç ëIç "AtSou àtplx7]Tai
èv ßopßopci) xstasrai, ó 8è xsxa&apuivoç êxsîae â<pixou.Evoç jxsxà ds&v oix^aei.

'Avàyeiv als terminus technicus der Apotheose, vgl. Hans Lewy, Chaldaean Oracles and

theourgy, S.489: Theogn. 1347 (Ganymedes), Eur. Bacch. 289 (Dionysos), Xenoph.Conv. Vili
30 (Ganymedes), Lukian, Hermotimos J46 (Herkules), Jul.Imp. VII 2193fr. Weiter wären zu
nennen: Isokrates Hel.lJ (Dioskuren), Simonides 121, 1-4 àpsTÌ) àvàyst Scou-aTOÇ èÇ

"AiSetü und besonders Platon, Staat ci i c xal nütc, tiç àvàÇei elç «pwç, ö<nrep è5 "AiSou

Xeyovrat 8^ tiveç eie, ôeoùç àvsXÔEÏv, wo der Zusammenhang expressis verbis ausgedrückt
wird. In der TeXe-nf) noch dazu: Hierokles in aur. carm, 482/3 ; Villoison Anecdota II 189, 13

xXï(xaÇ àvàyouaa tizi tò û^oç; Iamblich, Protr. ioj Pist.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 47

Daß dieses Bild vom theoretischen Philosophen tatsächlich schon im
fünften Jahrhundert in den Grundzügen feststand, geht aus den «Wolken»

des Aristophanes eindeutig hervor. Da tritt ja Sokrates als Verkörperung

eines Klischees leibhaftig auf der Bühne auf. Eine Szene ist in
unserem Zusammenhang besonders bedeutsam. Vor dem Phrontisterion
trifft Strepsiades die Sokratesschüler in auffälligen Stellungen an 18 7 ff.) :

«Wozu schauen denn diese zur Erde hin?»
«Sie suchen Tà xaTà yîjç.»

191 «Was machen aber die, die so heftig gebückt sind?»

o5toi speßoSi9<5o-iv Ó7rò tòv TâpTapov16

«Diese tauchen in den Erebos hinunter, unter den Tartaros.»
Damit erfahren wir erstmals Genaueres über Tà ùizb yîjv : es ist ein

Hinabtauchen in den Erebos, ein Durchschreiten der Unterwelt, also

das Gegenstück zum u,sTstopo7toXsïv.

«Weshalb aber blickt ihr Hinterteil himmelwärts ?»

«Der treibt zu eigenem Nutzen Astronomie für sich.»

Astronomie (201) und Geometrie (202) werden auch ausdrücklich als

besondere Beschäftigungen der Bewohner des Phrontisterions
hervorgehoben1?. Schon bei den Schülern treffen wir also die Bereiche Tà Ô7to

yîjv und Tà (xsTswpa an und die beiden damit verbundenen Beschäftigungen
Geometrie und Astronomie, wie im Theaitetexkurs. Der Meister selbst

aber schwebt im Hängekorb auf die Szene :

«Wer ist denn jener im Hängekorb?»
(oÛ7tl tîjç xpetAatrpac)

«AÛTOç, ER, der Meister.»

16. Das Scholion zu Vers 193 sagt richtig epEßoSiipüaiv Tà urtò IpEßoc Suptoai, touteoti
Tà ùttò yîjv ÇtjtoOoiv.

i 7. Dieser in der Komödie des fünften Jahrhunderts vielleicht von Aristophanes geprägte
Ausdruck çpovTtonfjptov, «Denkbude», findet sich später nur noch selten. Bemerkenswert
ist Philostrat II 6, 2 j : Darnach habe der Klazomenier Anaxagoras vom Vorgebirge Mimas aus
den Himmel beobachtet, der Milesier Thaies von Mykale aus, «von einigen wird erzählt,
sie hätten das Pangaiongebirge als çpovrio-rrjpiov gebraucht, andere das Athosgebirge». Da
ist <ppovTUJT^)piov also eindeutig «Sternwarte».



48 HERMANN KOLLER

Strepsiades ruft zu ihm hinauf, aber wie ein gottähnliches Wesen
antwortet ihm Sokrates :

«Was rufst du mich, du Eintagsexistenz (&9Yj[iepe) ?»

Auf die Frage, was Sokrates da oben tue, vernimmt er :

2 2 £ aspoßaTÖ xal Tteptçpovw tÒv ^jXiov

«Ich wandle im Aer und denke über die Sonne nach.»

Das kann er aber nur in der richtigen Höhe und Entfernung von
der Erde machen, denn «ich könnte nämlich die »höheren Dinge' (Tà

(jLSTstopa rtpayjiaTa) nicht richtig herausfinden, wenn ich Gedanke und
Denken nicht aufhängte und in Verbindung brächte mit dem ihm

gleichen Aer.» Die (xsTswpa npo.yu.xxct können also nur richtig
herausgefunden werden, wenn vÓ7)u,a und 9povTÊç in den Ôjxoioç àrjp

hinaufgehoben werden.
Das geschieht mit dem Hängekorb, der das aspoßaTstv ermöglicht.

Hier ist nun ein ganzes Motivnest, das selbst in der komischen Verzerrung

auf ein bestimmtes Bild vom ßfoc &sa>p7]Tixóc hinführt, wie es im
Theaitetexkurs knapp skizziert ist. Einige spätere Belege zur eben

erwähnten Beziehung von i-r)p und voüc, die sicher nicht auf Aristophanes

zurückgehen, können uns darüber noch Genaueres sagen :

Kratylos 396 c : «Der Aufblick nach oben wird sehr treffend mit dem

Worte ,himmlisch' (oûpavta) bezeichnet, hinaufblickend auf das, was

über uns ist óptoo-a Tà àvco). Von dort her, sagen die Himmelskundigen
(ol (jteTswpoXóyot), komme uns auch der reine Verstand, und der Himmel

trage seine Bezeichnung zu Recht.»
Im pseudoplatonischen Axiochos heißt es von der Seele, die noch dem

sterblichen, krankheitsanfälligen Körper verhaftet ist (366a) : «Die den

Schmerz (sc. mit dem Körper) mitempfindende Seele sehnt sich nach

dem Himmel und dem mit ihr verwandten Äther und dürstet darnach,

strebend nach der dortigen Lebensweise und nach dem (himmlischen)

Reigen.»
Auch hier steht das Motiv in engster Verbindung mit der Jenseitsreise

der Seele (370e): «und schon lange beschäftige ich mich mit den oberen



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN 49

Dingen (u,eTe<opoXoy<5) und ich gehe durch den ewigen und göttlichen
Lauf (sc. der Gestirne).»

In (Aristoteles) rapì xóau-ou 391 a uff. wird der Seelenflug ebenfalls

durch die Philosophie bewirkt : «Die Seele nun, welche mit Hilfe der

Philosophie den Nus als Führer erlangte, wurde hinübergeführt und ging
außer Landes, indem sie einen mühelosen Weg fand und mit Leichtigkeit
Dinge mit ihrem Denken erfaßte, die räumlich sehr weit auseinanderliegen,

indem sie, wie ich glaube, das ihr Verwandte mit dem göttlichen
Auge der Seele erkannte und das Göttliche erfaßte und es den Menschen

verkündete.»
Wenn die Seele die ihr verwandte Sphäre erreicht hat, ist auch das

Ziel ihrer Reise erreicht : Ci. Tusc. I 43 ff. : Quam regionem cum superaverit

animus naturamque sui similem contigit et adgnovit insistit etßnem altius se

ecferendifacit. Noch genauer heißt es später : Ataue ea profecto tum multo

puriora et dilucidiora cernentur, cum quo naturafert, liber animuspervenerit.
In den «Wolken» finden sich aber noch zahlreiche weitere Hinweise

auf die (jisTstopoXóyoi und ihre Praktiken. Alles, was im Phrontisterion

vor sich geht, sind (i.uo-ry)pia (V, 143) :

«Man muß dies alles als |xuo-T7)pia verstehen.»

Strepsiades hat auch eine Einweihung in die Mysterien der (jisTewpoXóyot

über sich ergehen zu lassen, wenn er Schüler des Sokrates werden will :

«Setze dich jetzt auf den heiligen Schemel !» 254
Darauf wird er mit einem Kranz geschmückt mit der Erklärung :

«All dies machen wir mit denen, die sich einweihen lassen.»

Wie ein Hierophant gebietet Sokrates das heilige Schweigen :

sÙ97)[xstv )tpy) tòv 7rpscrßuTrjv.

Die Wolken werden herbeigerufen (266) :

«auf, erscheint, Herrinnen, dem,derdie uxTscopa18 bedenkt.»

18. Zu 266: Überliefert ist tcö cpovriar^ u.sTE&>poi, also prädikativ zu den Wolken. In

Apologie 18b aber wird die auffällige, sonst nirgends vorkommende Wendung Tà [iETEtopa

9povTiaT7J als Zitat aus den «Wolken» erwähnt. Diese Verbindung, Nomen agentis mit
Akkusativobjekt des zugrundeliegenden Verbes, ist nur in poetischer Sprache denkbar. Das

einzige in Frage kommende Vorbild ist «Wolken» 266.



TO HERMANN KOLLER

Sie sollen herkommen, diesem hier zur Unterweisung1'. Die Wirkung
der Wolken auf Strepsiades ist bald spürbar : «da meine Seele ihre

Verkündigung hört, schwebt sie schon und sucht feine Worte zu machen

und Wortklaubereien zu schwatzen.»

Ein weiterer Teil der Initiation ist eine Katabasis, hier mit der Kata-

basis in die Höhle des Trophonios verglichen, ro6ff. Freilich führt die

Initiation nicht zum gewünschten Ziel. Strepsiades bleibt dumm und
versucht deshalb, seinen Sohn Pheidippides als Ersatzmann einzuführen.
Aber der ist noch nicht eingeweiht (868 f.) :

«er ist noch unerfahren
und noch nicht mit der hier üblichen Luftfahrt vertraut.»
(töv xpsfjiaö-pwv ouncù Tpißtov tûv sv&àSs).

Die xpsu,à&pa, so müssen wir aus diesen Worten schließen, ist also keineswegs

Sokrates vorbehalten. Alle Schüler haben diese Luftreise zu bestehen,

und zwar mehrmals (Tplßwv !)30.

Genau so wird im Theaitetexkurs vom Nichteingeweihten, der also

nicht zu den wahren Philosophen gehört, gesagt (i7rb) : «Wenn einer
ihn in die Höhe ziehen will, (d), dann wird er in der Höhe hangend

(ànb ûyvjXou xpsu.ao-9-sÉç) Schwindel empfinden und schwebend (fxsTÉwpoç)

hinunterblicken, wegen des ungewohnten Zustandes sich verlassen fühlen,

in einer ausweglosen Lage und stotternd denen zum Spotte sein

die anders als Sklaven erzogen sind.» Der Philosoph aber, der Muße hat,
also wahrhaft frei ist, ist sich dieses Zustandes gewohnt, denn «er pflegt
auf die ganze Erde hinabzublicken».

19. è7rtSetÇiç ist Ausdruck der Mysteriensprache, wird aber auch für die philosophische
Unterweisung gebraucht.

20. Daß in den «Wolken» Mysterien parodiert werden, ist immer klar gewesen; die

Frage ist nur, welche. Weder eine Parodie der eleusinischen Mysterien noch der der Orphiker
hätte aber einen Sinn. Vielmehr müssen es Mysterien sein, die mit der Vorstellung vom
parodierten theoretischen Philosophen eine Einheit bilden, die also zum literarisch formulierten
ßtoc •9-E<i>pY)Ttxoç des fünften Jahrhunderts gehören. Das ist aber, wie die Parallele im
Theaitetexkurs und das Schlagwort Ta (/.srécopa xal Tà Òkò yrjC, beweisen, der Fall gewesen. Eine
literarische Grundlage der Sokratesgestalt in den «Wolken» nimmt auch Th. Geizer, Mus.
Helv. 1956 an, doch denkt er hier an orphische Mysterien.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN £1

Die Parallelen zwischen den zwei vorplatonischen Grundtexten über
die (xsTswpa, den «Wolken» des Aristophanes und dem Theaitetexkurs

gehen aber noch weiter. Beide Texte lassen deutlich erkennen, daß Tà

u,sTs&>pa und Tà òtto yîjv auf einer Jenseitsreise der Seele aufgesucht werden,

die schon in diesem Leben in den Formen einer tsXstt) vollzogen
wird. Der wahre Philosoph verachtet im Theaitet (174e) den, der viel
Land besitzt, denn «ganz gering erscheint es dem, der es gewohnt ist,
auf die ganze Erde zu blicken». Das Motiv der «Höhenschau» mit dem
Überblick über die ganze Erde, welcher zur Relativierung menschlichen
Besitzes führt, findet sich in vielen späteren «Jenseitsreisen». Als eine
Phase ihres Suchens schauen die Schüler des Phrontisterion aufdie Erde :

sic tt]v yîjv ßXe7touo-w, 187, weil sie Ztjtouo-iv Tà xaTà yîjç, und zwar tun
sie das neben dem spsßoSVpäv, dem Hinabtauchen zu den Dingen ònò

yîjv und dem ào-Tpovou.sïv, dem Verweilen bei den (xsTswpa. Selbst in der

komischen Verzerrung wird auch das Motiv der Geringheit menschlichen

Besitzes gegenüber der ganzen Erde deutlich, denn das yswfisTpsiv
dient nicht dem Ausmessen der Landlose, sondern dem Ausmessen der

ganzen Erde: 203/4
yîjv àvau.sTpîjo"ai /... xhy crufi.raxo"av.

Ziel der tsXsttj ist aber der à7ra&avaTio-(i,oç, oder, wie es im Theaitet in
der Sprache der Mystik heißt, die ôu,olwo-iç Q-sw, das Gottähnlich-Werden:

Theaitet 176b : «Daher gilt es auch zu versuchen, von hier so schnell

wie möglich dorthin zu entfliehen. Die Flucht aber besteht in der
möglichsten Verähnlichung mit Gott; ihm ähnlich werden heißt aber
gerecht und fromm werden auf dem Grunde richtiger Einsicht.»

Sokrates hat es in den «Wolken» schon erreicht. Er ist Tpio-(xaxàpioç und
verhält sich schon wie ein Gott zu den s9Y)u.spoi, wie die Uneingeweihten
auch bei Empedokles (DK 31 B 3,6) heißen.

Mit Absicht ist bisher der wichtigste platonische Beleg für die
Jenseitsreise der Seele, der Phaidrosmythos, zurückgestellt worden. Hier
sollen nur die gemeinsamen Motive herausgehoben werden :



£2 HERMANN KOLLER

i. 246 b/ c : «Jede Seele durchwandelt den ganzen Himmel... Ist eine

vollkommen so zieht sie auf erhabener Bahn und durchwaltet
((xsTetopoTCoXst) den ganzen Weltenraum.»

2. Phaidros 249a: «Die andern unterliegen einem Gericht. Nach
dessen Spruch kommt ein Teil von ihnen nach den unterirdischen

Strafplätzen (Tà óto yîjç Sixauo-rfjpia zum Teil werden sie durch
das Urteil an einen Ort des Himmels der Schwere entledigt erhoben
und leben dort so, wie sie es verdient ...»

3. Phaidros 2 c6 d : «in Finsternis zu kommen und den unterirdischen
Wandel anzutreten (rrp ùnò yîjç 7topslav) ist denen nicht mehr

bestimmt, die schon den himmlischen Wandel begonnen haben.»

Zwar wird die Jenseitsreise der Seele als Ablauf in verschiedenen Etappen

der früheren Existenzen, als Geschichte, als Mythos, erzählt, gleichzeitig

aber ist diese Geschichte ein im jetzigen Leben ablaufender Prozeß

von TsXsTaL An einigen Stellen wird dies ganz deutlich. Die teXsty) wird
nicht lediglich als Gleichnis genommen, sondern als Parallele zum
mythischen Geschehen, so besonders schön 249 c. Wer philosophisch lebt
und die Dialektik beherrscht, «erinnert sich» an jene Zeit, da seine

Seele mit ihrem Gott mitreiste und auf das, was wir das Seiende nennen,
hinunterblickte, und damals zum wahrhaftig Seienden «auftauchte»

(àvaxo^ao-a)" : «Nur ein Mann, der solche Erinnerungsbilder richtig
benützt, indem er stets die vollendende Kraft vollkommener Weihen auf

sich wirken läßt, wird wirklich vollkommen.»
Die Beschäftigung mit den philosophischen Problemen ist eine tsXsty),

welche zur Vergottung, zur ofiolwo-ic ö-so) führt : «Damals, als unsere Seelen

Zeus folgten, konnten sie (xaxaplav 091V ts xal B-sav sehen, und wurden

eingeweiht in die Weihen, die man als die beglückendsten preisen

21. Mit àvaxtÌ7TTEiv wird das Auftauchen aus dem Schlamm und Dunkel ins helle Licht
der Schau, der s7T07rrEla, in der Mysteriensprache bezeichnet, in Staat 529b und Phaidon

iogd/e, als Bild; in Lukian IIspl duaiüv J32 aus der rituellen Seelenreise: èç aÙTÒv

àvsX9*>u.sv tòv oùpavòv 7toi7]tixuç àva7rrà(jtEV0i xaTà t^v aÙTrjv 'Ou.Y)pou xal 'HaióSou Ó8òv

xal ÄeaotijXES-a ôrccoç sxaaTOv 8iaxEXÓ<ju.Y)Tai tcôv avec U7TEpßavTt 8è xal àvaxû<]/avTi (jtixpòv

èç tò àvto <pt5ç te XauTtpÓTEpov çatvETat



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN C3

darf, um sie zu begehen im Zustand der Vollkommenheitund Unberührtheit

durch all die Übel, die für die spätere Zeit unser warteten;
herantretend zu dem Geheimnis vollkommener und unverfälschter, wandelloser

und seliger Erscheinungen, die sich uns enthüllten im reinen
Licht.»

Hier ist zwar die letzte Stufe der tsXsty), die sTC07tTsta, als eine Phase

der früheren Existenz bezeichnet. An die Zeit wird erinnert, da unsere
Seele körperlos im Kosmos weilte. Daß aber damit Piaton gleichzeitig
an Riten denkt, zeigt sich etwas später. Denn wer nicht eben erst
eingeweiht ist (2 ro e) ó filv oöv [ii] vsotsXtjç, verhält sich dem Schönen gegenüber

falsch 2cia: «der aber, der kürzlich eingeweiht wurde, der
damals viel geschaut hat, der erschauert und eine Furcht wie damals

befällt ihn und wenn er ihn erblickt, dann ergreift ihn als eine Art
Wechsel des Schauers ungewohnter Schweiß und Hitze ...»

Die Seele muß also schon vorher in der Weihe die Angstzustände, den

Kälteschauer und den Umschlag in den fiebrigen Zustand durchgemacht
haben, die ihn auch jetzt befallen22. Die Bemerkung xal ti tûv tots
Û7rîjX&sv aÙTÒv SsifjwcTwv, bezieht sich nicht auf eine Stelle des hier erzählten

Mythos, sondern ist nur als eine Phase der tsXstyj, die Piaton im
Auge hat, zu verstehen. An dieser Stelle zeigt sich am deutlichsten, daß

die Jenseitsreise der Seele in die Himmelsregionen, das [xsTswpoitoXsïv

und die Katabasis in Tà ùnò yîjç Sixaiwrrjpia oder die sic ctxótov xal vnò

yîjç 7topsia (2 r6d) der Seele im Phaidros, ein in den Mythos umgewandeltes

ëpyov einer tsXsty) ist, wie sie in den «Wolken» des Aristophanes
und im Theaitetexkurs über den ßloc &swp7)Tixoç als Ritus des fünften

Jahrhunderts erwiesen wird.

22. Auch diese außergewöhnlichen Zustände werden in der Mysteriensprache in denselben

Ausdrücken geschildert, Plutarch, de anima B VII p. 23 tote (im Sterben) 8è toxoxei
Tto&oç oïov olxekcxaXç, u.eyàXaiç xaTopYiaÇo(isvoi ...7tXàvaiTà7rp(OTaxal7repi8po[ialxo;rci>8siç
xal 8ià axOTOuç tivsç öitotttoi 7topEÏai xal aTéXsaToi, eÏTa 7tpò too tsXouç aÙTOÛ, Tà Ssivà

7tàvTa, <ppba) xal Tpou.oç xal ÏSpcoç xal •9-afxßoc

Pausanias IX 39, 13, aus der Katabasis in der Trophonioshöhle: èç toGto àpàjisvoi xouiÇouai
xàToj(óv te èri tôj SsifiaTt xal âyvwTa ôjaoÉwç aÛToG te xal twv rcéXaç



£4 HERMANN KOLLER

Die Schmerzen und Freuden der das Schöne aufdieser Erde erblickenden

Seele aber werden 2 r i d mit den gleichen Ausdrücken der mystischen

TeXs-nf) wiedergegeben wie im Theaitetexkurs :

Theaitet 251 b Phaidros ljsd
Û7T0 à7)9-sla<; ào7)fi,ov<5v èx Ss à(X90Tspwv fisfAsiyfxevcov

ts xal à7uopwv xal à87)u.ovst ts Tyj aT07tla toü

ßaTTapt^ov. 7tà&ouç., xal à7topouora XuttSc.

Mehrmals im Verlauf dieser Arbeit sind wir auf Anaxagoras als

Vertreter dieser aSoXs^xla rapi twv [xsTetipwv gestoßen. Wir müssen noch

versuchen, den Zusammenhang der Anaxagoraslegende mit dem Bild des

wahren Philosophen, wie es im Theaitetexkurs gezeichnet ist,
herauszuheben. Einige Aristotelestexte geben über diese Legende näheren
Aufschluß :

Protreptikos fg. r8 Rose : «Was das (sc. das Vollkommenste) ist, sagte

Pythagoras, als er gefragt wurde, nämlich ,die Betrachtung des

Himmels', und er sagte, er selbst sei ftecopóc der Natur, und dazu sei er ins

Leben getreten. Und auch von Anaxagoras wird erzählt, er habe auf die

Frage, wozu einer wählen würde, zu entstehen und zu leben, geantwortet,

,um den Himmel zu betrachten und die Gestirne und Mond und
Sonne an ihm', da alles andere ja überhaupt nichts wert sei.»

Zweck des Lebens ist es also nach Pythagoras und Anaxagoras, auf

Erden ftstüpoc, des Himmels zu sein. Alles Irdische aber ist überhaupt
nichts wert23.

In der Eth.Eudem. i2ira3cff. beantwortet Anaxagoras die Frage,

wer der Glücklichste sei: «Als der Klazomenier Anaxagoras gefragt
wurde, wer der Glücklichste sei, sagte er: ,Keiner von denen, die du

glaubst, sondern dieser Mensch dürfte dir seltsam erscheinen.' So

antwortete jener, weil er sah, daß der Frager unfähig war zu verstehen, daß

nicht dem Mächtigen und Schönen oder Reichen diese Bezeichnung
zukomme. Er selbst glaube wohl, daß der Mensch, der ohne Leid und rein

23. Vgl. E.Norden, Agnostos Theos io£ über den Zusammenhang der Frage LTpòc xi ye-
yovau-Ev mit der Reise in die Höhe und der Schau von der Höhe herab.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN ££

im Bezug auf das Gerechte lebte, oder der, welcher eine Art göttlicher
Schau teilhaftig ist, selig ist, soweit es einem Menschen zukommt.»

Dem Vertreter des theoretischen Lebens, das allein wahre Glückseligkeit

verheißt, wird, ähnlich wie im Theaitetexkurs der [isyaç, der
xaXoç und der 7tXoûaioç gegenübergestellt. Wer aber gut gelebt hat oder

an einer göttlichen Schau teilgenommen hat, ist jxaxàpioç. Dieses Motiv
der Lebenswahl gehört also schon zur frühesten Fassung des ßloc %-ecùpi]-

tixoç. Mit derselben Schärfe wie im Theaitetexkurs werden aber auch

in der Anaxagoraslegende alle sozialen und politischen Bindungen
abgestreift :

Diog.Laert.II 7 : «Schließlich trat er von allem zurück und befaßte

sich ganz mit der Naturerkenntnis, ohne sich noch um Fragen der Polis

zu kümmern. Einmal sagte er zu einem, der ihm vorwarf: ,Du
kümmerst dich nicht um dein Vaterland' — ,Schweig doch, denn mir liegt
sogar sehr viel an meinem Vaterland', indem er gegen den Himmel

zeigte.»
Da der wahre Philosoph vom Himmel stammt, ist er auch nur dort

wirklich zu Hause. Seine Theoria auf Erden aber ist ein ständiges
Bemühen, dahin zurückzukehren. Gigon2* zieht mit Recht die Konsequenz

: «Dahinter steht der uralte, durch das Pythagoreertum mit größter

Wirkungaufgenommene Gedanke, daß die menschliche Seele feuriger
Natur und von derselben Substanz wie die Gestirne sei.» Wir müssen

aber noch beifügen, daß damit auch der Glaube an die Göttlichkeit der
Gestirne gegeben ist; das sind doch wohl die sTspa Saiu-óvta xatvâ, deren

Einführung den u.e.xecùpoao(piaxod wie Anaxagoras, Sokrates und andern

24. Sokrates 234. Dieses Motiv der Anaxagoraslegende bildet ein weiteres Zeugnis für die
«astrale Anthropologie» des fünften Jahrhunderts; vgl. Anmerkung 1 bei F. Cumont, Lux

Perpetua 146 ff. : 1) IC (ed. min.) I 94c über die Krieger von Potidaea 432. 2) Pseudo-Epi-
charm bei Euripides, Kaibel F.P.Gr. VI, I 1899 frg. 24J. 3) Aristophanes, Frieden 827fr.
über die Verstirnung des Ion von Chios, 421, und der Dithyrambus des Ion. 4) altes

pythagoreisches Akusma VS IS p. 464, c.
Überall da handelt es sich um die frühesten Spuren iranischer Vorstellungen, wie sie

durch die pythagoreische Eschatologie und Dämonenlehre (Cumont) in den griechischen
Kulturbereich gelangt sind.



£6 HERMANN KOLLER

vorgeworfen wird. Darin könnte auch der fATj&io-jAOc begründet sein, der
dem Anaxagoras gleichzeitig angekreidet wurde : Satyros (DK II 7, 4/c)
überliefert, er sei où u,óvov ao-sßslac àXXà xal u,7]Stau.oü zum Tode verurteilt

worden.
Den Theaitetexkurs erkennt Gigon25 als «Nachhall jener eigenartigen,

mit der Anaxagorasdichtung verbundenen Erzählung von Hermo-
timos von Klazomenai. Dieser hatte die Fähigkeit, seine Seele jederzeit
vom Leibe zu lösen und sie frei umherschweifen lassen zu können, bis

eines Tages seine Feinde sich des wie tot daliegenden Leibes bemächtigten

und ihn verbrannten.» An zwei Stellen bringt Aristoteles Hermoti-
mos mit Anaxagoras in Verbindung, einmal im Protreptikos W 1 o c :

«Für uns ist der Nus Gott», sei es, daß Hermotimos oder Anaxagoras
dies gesagt hat, und auch: «Das menschliche Leben besitzt Anteil an

einem göttlichen Wesen», und in Metaphysik 984b 1 rff. :

«Wenn einer sagte, daß so wie in den Lebewesen auch in der Natur
der Nus drin sei, der Ursache des Kosmos und der ganzen Ordnung ist,
so sagte er das wie ein Nüchterner gegenüber den Früheren, die aufs

Geratewohl sprachen. Wir wissen aber genau, daß Anaxagoras sich mit
solchen Lehren befaßt hat, wohlbegründet kann man aber behaupten,
daß der Klazomenier Hermotimos dies vor ihm gelehrt hat.» Die
eingeschobene Bemerkung olov vTf)9wv erinnert sehr an die sixoßoXla

der |i,sTswpoXóyoi bei Euripides (s.S. 3 8). Die Früheren, darunter Hermotimos,

waren nicht vy^ovtsç, sondern s'txyj XsyovTsç, also Schwätzer,

àSoXsffxat. Anaxagoras aber hat nach Ansicht des Aristoteles als erster
besonnen über den voüc gesprochen. Seine kritische Bemerkung setzt
aber die enge Beziehung zwischen Hermotimos und Anaxagoras in der

Quelle bereits voraus.
In einer Schrift (einem Anaxagorasgespräch vgl. Gigon o.e.) des fünften

Jahrhunderts muß also Anaxagoras (und auch Pythagoras) als

Nachfolger des Schamanen und (xsTscùpoTtoXoç Hermotimos hingestellt worden

sein, womit er aber zugleich die Züge des weitabgewandten, apoliti-
2r. Sokrates 23 c.



JENSEITSREISE DES PHILOSOPHEN £J

sehen, dem Jenseits verhafteten Theoros annahm, wie sie in den Belegen

aus Aristoteles sichtbar werden. Darin wurde er als àSoXsoxrçç und jasts-

topoXoyoç verspottet und die Rhetorik des Perikles als eine Auswirkung
dieser überspannten und hochgeschraubten sixoßoXla geschmäht. Diese

Verknüpfung des Anaxagoras mit dem Schamanen Hermotimos hatte

also, soweit sich sehen läßt, eine ausgesprochen polemische Tendenz.

Auch Pythagoras, von dem ja schon im fünften Jahrhundert eine KaTa-

ßamc sie, "AiSou erzählte, stand schon damals in demselben Zusammenhang.

Die Schlagworte des fünften Jahrhunderts, Tà (xsTéwpa xal Tà Ò7tò yîjç,
die also gegen alle Philosophen zur Hand waren, erweisen sich somit als

Reflexe eines literarisch fixierten Idealbildes des ßloc &scopir)Tixóc, der als

tsXstt) die Seele eine Jenseitsreise ùtzò yîjç und zu den [iSTswpa vollziehen
ließ. Ungezählte dichterische Formungen dieser Jenseitsreise wurden
in den folgenden Jahrhunderten bis zu Dante geschaffen. Sie stimmen
alle miteinander in den Grundzügen überein. Fast alle stehen in der

Nachfolge Piatons, doch sind sie keineswegs aus Piaton allein ableitbar.
Es handelt sich bei ihnen nicht um Konkretisierung platonischer
Mythen, vielmehr sind schon die platonischen Jenseitsmythen in Erzählung

umgesetztes Ipyov dieser philosophischen Initiation des fünften
Jahrhunderts.


	Jenseitsreisen des Philosophen

