
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 27 (1973)

Heft: 1

Artikel: Encore à propos du lalitavistara et de l'épisode d'Asita

Autor: Regamey, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENCORE A PROPOS DU LALITAVISTARA ET DE
L'ÉPISODE D'ASITA

CONSTANTIN REGAMEY

Le Lalitavistara fut le premier vaipulyasûtra bouddhique connu et étudié

en Occident et, certainement à cause de son contenu biographique, un
des textes sanscrits du bouddhisme le plus souvent lu jusqu'aujourd'hui.
Et pourtant, malgré une si longue période d'études et le nombre
considérable de publications de base concernant le Lalitavistara — trois
éditions du texte sanscrit, deux traductions complètes et trois traductions

incomplètes — les spécialistes sont unanimes à condamner très sévèrement,

depuis bientôt 70 ans, toute cette littérature et à en réclamer,
d'ailleurs en vain, une révision radicale.

Rappelons brièvement l'histoire de ces publications qui, malgré
l'existence de nombreux manuscrits sanscrits, se limitent au début aux

sources tibétaines. En 1836 déjà R. Lenz publie un résumé très court et

superficiel de ce texte «de l'Asie Centrale»1. Cette première «annonce»

est suivie de près de deux publications infiniment plus importantes de

Philippe Edouard Foucaux : édition et traduction française de la version
tibétaine du Lalitavistara d'abord partielle2, ensuite presque complète'
(l'auteur affirme n'avoir omis dans celle-ci que les répétitions quasi

textuelles, ce qui n'est guère le cas, cf. note 30). Publications tout à fait

remarquables pour l'époque des balbutiements de la tibétologie (l'édition

et la traduction du VIIe chapitre parut encore avant la mort de Csoma

1. Analyse du Lalita-vistara-pouiana, l'un des principaux ouvrages sacrés des Bouddhistes de

l'Asie Centrale, contenant la vie de leur prophète, et écrit en Sanscrit. Bull. Scient, de l'Acad. de

St-Pétersbourg, vol.I, 183e.
2. Spécimen du Gya-tcher-rol-pa (Lalita Vistara). Partie du chap. VII, contenant la naissance de

Çakya-Mouni. Texte tibétain traduit en français et accompagné de notes par Ph.-Ed. Foucaux.

27 et 33 (texte tibétain) pp. Paris, Benjamin Duprat 1841.
3. Rgya tch'er Roi pa ou Développement des jeux, contenant l'histoire du Bouddha Çakya-Mouni.

Traduit sur la version tibétaine du Bkahhgyour, et revu sur l'original sanscrit (Lalitavistara),

par Ph. Ed. Foucaux, 2 Pts. (en 2 vol.) 388 ; lxv, 42c pp. Paris, Imprimerie Royale, 1847-
1848.



2 CONSTANTIN REGAMEY

de Koros), elles ne pouvaient pourtant pas remplacer une édition critique
du texte original sanscrit. Il faut attendre un quart de siècle jusqu'à ce

que Salomon Lefmann publie la traduction allemande des cinq premiers
chapitres du texte sanserif ; il ne donnera jamais de suite à cette traduction,

mais annoncera en revanche, en 1877, la parution prochaine de

l'édition critique du texte original. Il s'écoulera un nouveau quart de

siècle avant la publication de cette édition. Mais entre temps, le célèbre

pionnier de la bouddhologie indienne, Rajendralal Mitra, se charge de

cette besogne et publie, en la même année 1877, une édition du texte
sanscrit5 comportant tous les défauts des éditions indiennes de l'époque :

manque d'appareil critique, corrections arbitraires du texte, adaptations
nombreuses des formes de la langue hybride aux normes classiques, etc.

C'est sur une base aussi imparfaite que repose la traduction anglaise,

par lemêmeauteur, dulaiitavis£ara6quis'arrêted'ailleursau 1 ce chapitre.
C'est de nouveau le mérite de Foucaux que de publier, à peu près à la

même époque, la première, et jusqu'ici unique, traduction complète du

texte sanscrit 7. Celle-ci est également basée en premier lieu sur l'édition
de Rajendralal Mitra, et l'on ne saurait trop admirer l'habileté avec

laquelle Foucaux réussit à rendre plausibles certains non-sens que le texte
de Rajendralal Mitra présente. Il est vrai que les notes de Foucaux
(réunies dans le deuxième volume) se réfèrent également aux manuscrits

sanscrits auxquels il avait accès à Paris et surtout à sa propre édition de la

version tibétaine. Toutefois l'autorité de Rajendralal Mitra devait lui

4. Laiita Vistara. Erzählung von dem Lehen und der Lehre des Çâkya Simha. Aus dem Original
des Sanskrit und des Gäthädialekts zuerst ins Deutsche übersetzt und mit sachl. Erklärungen
versehen. VIII, 220 S. Berlin, Ferd. Dummler's 1874.

c. The Laiita Vistara, or Memoirs of the Early Life of Sâkhya Siiiha. lxiv, çjc pp. Bibi. Ind.
CLXIV, Calcutta, As. Soc. of Bengal, 1877.

6. The Laiita- Vistara, Memoirs of the early life of Sakya Siiiha. Tr. from the original Sanskrit,

by Rijendralala Mitra. Fase. I-III. 288 pp. Bibi. Ind. N.S. 4er, 473, S7S- Calcutta, As.Soc.
of Bengal 1881-6.

7. Le Laiita Vistara. Développement desJeux, contenant l'histoire du Bouddha Çakya-Mouni; depuis

sa naissance jusqu'à sa prédication. Traduit du sanskrit en français par Ph. Ed. Foucaux. 2 vol.
4°, xxiii, 406, c pl. ; vi, 240 pp. Annales du Musée Guimet VI, XIX, Paris, Ernest Leroux,
1884, 1892.



LALITAVISTARA ET L'ÉPISODE d'aSITA 3

paraître si grande qu'en plusieurs cas de divergence il préférait adopter
la leçon de celui-ci plutôt que celle de son texte tibétain ; de ce fait sa

traduction de 1884 est souvent moins bonne que celle de 18488. Il en

résulte une divergence fâcheuse entre l'unique traduction complète
existant jusqu'ici (précisément celle de Foucaux) et l'édition du texte
dont on est obligé de se servir encore aujourd'hui ; celle de Rajendralal
Mitra ne pouvant en aucune manière être considérée comme critique,
il ne reste à notre disposition que celle de Salomon Lefmann0.

Et pourtant il y a peu d'éditions des textes sanscrits du bouddhisme

qui aient été aussi critiquées, voire même bafouées, que ce malheureux

et toujours encore irremplaçable texte de Lefmann. Dès l'apparition

du premier volume cette édition a été violemment attaquée par
J.S.Speyer10 qui - en reprochant vivement l'absence dans une édition

critique de la liste des variantes (celle-ci ne paraîtra que six ans plus tard,
dans le second volume) - rectifie plusieurs leçons visiblement erronées

et conclut (p. 1 ci) : «... es wäre ein Leichtes, diese Beispiele von
Nachlässigkeit und Mangel an philologischer Akribie zu verzehnfachen".»

Tout aussi sévère est le jugement de Friedrich Weiler " qui cependant
s'intéresse surtout à la sauvegarde de l'authenticité du sanscrit boud-

8. Ainsi p. ex. dans le chap, i ç (Abhinisiramanaparivarta), strophe 3 b, on trouve dans la

traduction de 1848 : «(cet être pur) aux yeux de lotus» ce qui correspond au tib. pad-ma'i mi

et au texte de Lefmann so kamalalocana êuddhasattvah. En revanche, dans la traduction de 1884
Foucaux parle de «(l'être) aux yeux sans tache» en acceptant la leçon métriquement impossible

et visiblement fausse so 'ntike 'malalocana adoptée (ou plutôt mal lue) par Rajendralal
Mitra.

9. Lalitavistara, Leben und Lehre des Çâkya-Buddha. Textausgabe mit Varianten, Metren- und

Wörterverzeichnis. Band I, iv, 448, Halle a.S., Buchhandlung des Waisenhauses, 1902. Le

volume II qui contenait ces «Varianten, Metren- und Wörterverzeichnis», ainsi qu'une
introduction, ne parut qu'en 1908.

10. Dans: Museum. Maandblad voor Philologie en Geschiedenis, Leiden, iode Jaargang,
N° ç, Februari 1903, pp. 146-içi.

11. Speyer n'est pas beaucoup plus tendre pour la traduction de Foucaux: «(Sie) ist
derart, daß man schwerlich sagen kann, daß eine neue von einem philologisch geschulten
und sonst dazu geeigneten Gelehrten angefertigte etwas überflüssiges wäre.» Ici le desideratum

d'une nouvelle édition et traduction est exprimé pour la première fois.

12. Dans sa thèse Über die Prosa des Lalitavistara, Leipzig, Harrassowitz, 191 ç.



CONSTANTIN REGAMEY

dhique, non seulement dans les gâthâ. Malgré ces critiques on continue
à utiliser encore aujourd'hui le texte de Lefmann (ou sa reproduction

par Vaidya) tout au plus en le corrigeant au gré de la lecture, comme le

dit Walther Schubring dans un article paru en 19£4 *3 : «wohl jeder Leser
des berühmten alten Werkes hat sich Fehler- und Verbesserungsverzeichnisse

angelegt» (p.611). L'article de Schubring représente également

une telle liste de corrections qui n'a pas d'autre but que «hie und
da eine Bestätigung oder Hilfe bieten, solange die dringend wünschenswerte

Neuausgabe fehlt, für die kein Anzeichen da ist».

Et l'on pourrait continuer à dresser, chacun pour soi, des listes de

corrections du texte de Lefmann, si entre temps la nouvelle édition si

souvent réclamée n'avait été publiée, quatre ans après l'article de

Schubring : il s'agit du N° 1 de la série «Buddhist Sanskrit Texts» fondée

et dirigée par P. L. Vaidya*?. Aujourd'hui cette série est bien connue et

appréciée du fait qu'elle rend accessibles de nombreux textes autrement

introuvables et épuisés ; cet avantage compense en quelque sorte
les défauts inhérents au principe même de ces publications qui, à une

exception près, ne font que reproduire les éditions déjà existantes. Mais

en 19C8, à la parution du premier volume de la série, la déception fut
cruelle. On voyait apparaître c6 ans plus tard, le même texte de

Lefmann, à peine maquillé, avec un appareil critique totalement illusoire,
car il ne contenait aucune référence aux manuscrits, pas même les variae

lectiones de Lefmann, mais uniquement les leçons divergentes de l'édition
de Rajendralal Mitra.

Ainsi le Lalitavistara continue à être considéré comme l'exemple le

plus spectaculaire d'un texte bouddhique mal édité *5. Il est frappant que
13. Zum Lalitavistara, Asiatica. Festschrift Friedrich Weller. Leipzig, Harrassowitz, 1954

pp. 6io-6rç.
14. Laiita- Vistara. Edited by Dr. P. L. Vaidya. Published by the Mithila Institute of Post-

Graduate Studies and Research in Sanskrit Learning. Darbhanga, 1958. 344 pp.
1 C. Cette opinion est certainement exagérée. Lefmann est devenu en quelque sorte le

bouc émissaire pour les insuffisances de toutes les anciennes éditions des textes en sanscrit

bouddhique. Selon Helmer Smith (Analecta Rhythmica, Studia Orientalia, edidit Societas

Orientalis Fennica, XIX, 7, Helsinki, 19Ç4, p. 16 du tiré à part) Mahâvastu, Divyâvadâna,



dans toute cette histoire de l'établissement du texte et des traductions on

a pratiquement négligée les témoignages des versions tibétaine et
chinoises. L'omission du tibétain s'explique paradoxalement par le fait

qu'au début le Lalitavistara fut connu surtout comme un texte tibétain.
Les auteurs qui ont abordé le texte sanscrit, s'il leur arrivait de s'intéresser

à la version tibétaine, la cherchaient tout au plus dans la traduction

de cette version par Foucaux datant de 1848

L'utilisation systématique de la version tibétaine originale pour établir
de manière critique le texte de quelques fragments du Lalitavistara apparaît

pour la première fois dans le Siksâsamuccayal6 (S) publié dans la même
année que l'édition de Lefmann. C'est un témoignage indirect puisqu'il
s'agit de l'édition des citations et non du texte original. Toutefois les

deux passages continus du Lalitavistara cités par Säntideva ont été édités

par Cecil Bendali de manière beaucoup plus précise et soignée que ne

l'ont fait pour le texte original Rajendralal Mitra et Lefmann. Après un
très long laps de temps paraissent quasi simultanément de nouvelles

éditions de très brefs fragments par Helmer Smith et Franklin Edgerton ;

chez les deux auteurs le texte estétabli selon les critères les plus stricts

y compris la comparaison avec le tibétain. Helmer Smith a réédité le

texte entier du deuxième poème du cinquième parivarta dans ses Retrac-

tationes rhythmicae *7 (R) et un fragment plus court dans En marge du voca-

Manjusrlmûlakalpa et déjà le Vinaya du Gilgit sont tout autant mûrs pour la révision. Il faudrait

y ajouter en premier lieu Saddharmapundarîkasûtra dont l'édition par Kern-Nanjio demande

encore plus de corrections que le Lalitavistara de Lefmann (cf. Willy Baruch, Beiträge zum

Saddharmapundarïka. IX, ioo pp., Leiden, 1938). Les éditions de Wogihara-Tsuchida et de

Vaidya n'ont pas beaucoup amélioré le texte. Lors d'une éventuelle et très peu probable
révision de ce texte fondamental il serait utile de prendre en considération l'existence de

deux différentes traductions tibétaines étudiées en détail par Niels Simonsson dans Indo-

tibetische Studien. Die Methoden der tibetischen Übersetzer, untersucht im Hinblick auf die Bedeutung
ihrer Übersetzungen für die Sanskritphilologie. I. Uppsala, Almqvist & Wicksells Boktrykeri,

16. Edited by Cecil Bendali. Bibliotheca Buddhica I. St.Petersburg 1902 (Photo reprint:
Mouton & Co., 's-Gravenhage, 1957; Osnabrück, Biblio Verlag 1970).

17. Studia Orientalia, edidit Societas Orientalis Fennica, XVI, r, Helsinki, 19ÇI, pp.4-10
du tiré à part.



6 CONSTANTIN REGAMEY

bulaire sanskrit des bouddhistes,8 (V). Edgerton a inclus dans son anthologie
Buddhist Hybrid Sanskrit Reader1* (E) trois fragments nouvellement édités

du Lalitavistara et a proposé de nombreuses emendations dispersées dans

divers articles et dans son Buddhist Hybrid Sanskrit Dictionary. Dans tous
les fragments susmentionnés20 la comparaison avec la version tibétaine a

passablement contribué à l'établissement du texte sanscrit.
Aucun des éditeurs ou traducteurs du texte sanscrit du Lalitavistara

n'a pris en considération les versions chinoises. Il existait même au début

une confusion considérable quant au nombre et aux titres de ces

versions. Dans l'Introduction à sa traduction de 1848 (pp. XV, XVI)
Foucaux, en se référant à Stanislas Julien, mentionne quatre traductions. Ce

nombre fut par la suite réduit à trois dont le Fo pen hing king " serait selon

Nanjio le plus ancien. Il y eut également la confusion avec un texte bien

connu le Fo pen hing tsi king, traduit en 187c par Samuel Beai sous le titre
The Romantic Legend ofSakya Buddha et constituant également une sorte
de biographie du Buddha ". Il ne resta finalement que deux textes chinois

18. OrientaliaSuecana, Uppsala, vol.II, Fase. 2/4(1953), p.128 etvol. III, Fase. 1 (19J4),
pp. 31-32-

19. New Haven 19Ç3.
20. Voici le détail de ces fragments qui peuvent être considérés comme l'amorce d'une

véritable nouvelle édition critique du Lalitavistara (la pagination est selon l'usage général
celle de l'édition de Lefmann):
Parivarta r, str. 16-3 j, pp. 4c. 1—46.18 R, pp. 4—10 du tiré à part.
Parivarta 13, str. 69-91, pp. 173-17J É, pp. 203.14-206.10
Parivarta 13, str.9j-i 17, pp. 17J-177 S, PP.237.J-214.8
Parivarta 14, str. 1-1 c, pp. 186.21-192.14 E, pp. 13—ij
Parivarta 23, str. 26-29, PP- 361.16-362.10 V, (vol.III!), pp. 31-32
Parivarta 23, str. 30, p. 362.11-14 V, (vol. II!), p. 128

Parivarta 26, prose, pp.407.12-408.20 E, pp. 20-21
Parivarta 26, prose et str. 31-38, pp.416.ic-420.10 E, pp. 22—2ç
Seuls les passages continus ont été pris ici en considération. Les emendations isolées ont dû
être omises.

2 1. Stanislas Julien signale que ce texte porte également le titre abrégé Pi-sseu-to-lo

Vistara.

22. A l'origine de cette confusion se trouve certainement le fameux passage de la fin du
Fo pen hing tsi king: «Comment nommer ce sütra? Les maîtres Mahâsânghika l'appellent
Mahâvastu, les maîtres Sarvâstivâdin l'appellent Mahalalitavistara, les maîtres Kâsyapïya l'ap-



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 7

reconnus comme de véritables traductions du Lalitavistara : le P'ou yao
king2i faite par Dharmaraksa (Tchou Fa-hou) en 308 et le Fang kouang ta

tchouangyen king *+ rédigée par Diväkara en 6 8 3.

M.J.W, de Jong fut le premier à étudier ces deux traductions^ et à

montrer — en prenant comme exemple le célèbre épisode de la visite et
de la prophétie d'Asita — le grand intérêt que ces traductions présentent

pour la reconstruction de l'histoire du Lalitavistara: elles sont datées

avec une précision parfaite et constituent les sources les plus anciennes

qui nous ont été conservées. Le travail de M. de Jong dévoile les

divergences considérables entre celles-ci ainsi qu'entre ces versions chinoises

et l'édition habituellement acceptée du texte sanscrit (S) dont la version
tibétaine (T) ne s'écarte que dans les détails. L'examen systématique de

ces divergences permet de compléter l'enquête de M. de Jong et d'arriver

à une vue plus précise de l'histoire du texte du Lalitavistara. Il résulte

également d'un tel examen de toutes les sources qu'une révision assez

radicale du texte sanscrit s'impose d'une manière évidente. J'essaierai
de le montrer en limitant mon examen au même épisode que M. de Jong
a traduit du chinois*6. Comme jl s'agit d'un épisode célèbre de la

biographie bouddhique ce choix nous permettra de faire des comparaisons
avec les autres sources traitant le même sujet dont les plus importantes
sont Mahâvastu II, 30.13—4c.4 et le Nâlakasutta pâli du Suttanipâta.

Le caractère disparate du Lalitavistara a été reconnu déjà par Foucaux :

des contradictions, des divergences stylistiques et surtout de nombreuses

pellent Buddhajâtakanidâna, les maîtres Dharmaguptaka l'appellent Che kia meou nifo pen hing
Säkyamunibuddhacarita), les maîtres Mahîsâsaka l'appellent Vinayapitaka mula.» Il s'agit

de divers textes dont le contenu est apparenté (biographie du Buddha et les jâtaka) mais qui
ne sont nullement identiques.

23. Taishö 186.

24. Taishö 187.

2r. Episode d'Asita dans le Lalitavistara. Asiatica, Festschrift Friedrich Weller, Leipzig
'9S4»PP. 3I2-32C-

26. Cet épisode est encadré dans le chapitre VII (Janmaparivarta) du texte sanscrit

(pp. 101-112.î de l'édition de Lefmann).



8 CONSTANTIN REGAMEY

répétitions des mêmes épisodes racontés de manières différentes le

prouvaient. Il est vrai que la présentation de certains épisodes d'abord
en prose et ensuite encore une fois en vers est devenu un procédé presque

constant dans les sütra mahayanistes, mais dans les textes aussi

anciens que le Lalitavistara il s'agissait plutôt du résultat de compilations

plus ou moins maladroites de variantes primitivement indépendantes.

Ceci ressort nettement de la composition de l'épisode d'Asita2?. Vers
la fin duJanmaparivarta nous trouvons dans les versions sanscrite et
tibétaine le récit sobre et assez bref de la visite du rsi Asita chez le roi
Suddhodana. Le roi refuse de montrer d'emblée le bébé Bodhisattva en

invoquant le fait que celui-ci dort. Sur quoi Asita rétorque que les

mahâpurusa ne dorment pas longtemps, car ils possèdent la vertu de

rester éveillés (jâgarasïlâs... bhavanti). En fait, le Bodhisattva, par
condescendance (anukampâ) pour Asita donne un signe de réveil28. La

27. M. de Jong signale (op. cit. p. 316) que le personnage de Naradatta, inconnu des

versions les plus anciennes de l'épisode d'Asita mais constamment mentionné (souvent sous
le nom de Nâlaka) dans les rédactions ultérieures, apparaît dans la prose du Lalitavistara
(aussi bien sanscrit-tibétaine que chinoise), mais ne figure pas dans la traduction chinoise de
la variante versifiée (il n'en est pas question non plus dans le début de la variante poétique
sanscrite et tibétaine; l'expression câsau Asita) svasisyânvitah dans la strophe 7a serait
selon M. de Jong une adjonction tardive ayant pour but d'adapter la variante versifiée à celle
de la prose). On aurait ici (c'est-à-dire dans la variante poétique la plus ancienne préservée

par le chinois) non seulement la preuve que les deux versions (prose et strophes) représentaient

deux traditions indépendantes, mais aussi que la variante poétique était plus ancienne.
28. La variante indubitablement moins ancienne du Mahâvastu rend invraisemblables

maints passages du récit par ses hyperboles ; mais le motif du sommeil du Bodhisattva est ici
exceptionnellement interprété de manière plus sobre que dans le Lalitavistara: «En ce
moment le garçon se trouvait en état de concentration tranquille et l'on pensait qu'il
dormait. Le roi dit au rsi : «Seigneur, attendez un peu. En ce moment le garçon dort.» «Il ne
dort pas, Majesté», répondit le rsi. Le roi s'approcha du garçon et vit qu'il était éveillé. Il fut
émerveillé par le ni et conclut que celui-ci devait posséder une grande force» (II, pp. 31-3 2).

Le motif du bébé dormant est totalement absent de la version pâli de la légende, il est en
revanche persistant dans le Lalitavistara: simple anticipation parle jeu de mots pratibuddha ->
buddha dans la variante poétique (str. 13), il donne dans la version en prose le prétexte à

l'allusion aux qualités du mahâpurusa, et aboutit à une véritable litanie en l'honneur du

Bodhisattva, les 19 strophes d'inspiration nettement mahayaniste conservées uniquement
dans la version chinoise la plus ancienne (cf. p. ç).



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 9

suite de l'histoire correspond à la variante pâli sauf qu'en prédisant à

l'enfant son avenir glorieux le rsi énumère en détail les 32 laksana et les

80 anuvyanjana. Le récit est répété en vers (20 strophes). Le style de la

variante versifiée est plus baroque, les détails descriptifs y sont beaucoup

plus abondants, mais par exemple les considérations sur l'état toujours
éveillé des mahâpurusa y manquent et 1'enumeration des laksana et des

anuvyanjana fait défaut. L'examen des versions chinoises montre que
cette variante versifiée n'est pas homogène. Dans la traduction de

Dharmaraksa, la plus ancienne et l'unique qui conserve l'exposé versifié,

l'épisode d'Asita est présenté en 31 strophes encadrées par deux

passages en prose dont le premier est une courte introduction correspondant

approximativement aux deux phrases initiales de l'épisode dans le

texte sanscrit et le deuxième contient une enumeration assez sommaire
des laksana (2 c marques partiellement différentes de la liste de S et de T)
et relate la prophétie et la tristesse d'Asita conscient qu'il ne sera plus
de ce monde au moment où le Buddha enseignera la Voie du salut. Parmi
les 31 strophes seules les 12 premières correspondent aux strophes
initiales des versions S et T ; les 19 strophes qui suivent dans la traduction
de Dharmaraksa développent amplement le motif de l'impossibilité du

sommeil pour un Bodhisattva (motif à peine effleuré dans les strophes 12

et 13 du texte S) et ne correspondent à aucun fragment S et T connu. De

même, aucune version chinoise ne correspond aux strophes 13-20 du

texte sanscrit.

Quant à la traduction de Divâkara, postérieure de 3 7 c ans à celle de

Dharmaraksa, elle reproduit fidèlement la prose du S et T, mais omet

complètement les strophes; la situation est donc inverse à celle de la

traduction de Dharmaraksa qui, en conservant plus de la moitié des

strophes, ne retient de la prose qu'une brève introduction.
Un tableau montre clairement le rapport entre les trois étapes de la

formation du texte (la traduction tibétaine20 a été faite sur la version du

29. Le colophon mentionne les lotsaba suivants pour le Lalitavistara: Jinamitra, Dânaslla,

Munivarma et Ye-ées-sde. La traduction aurait donc été faite au premier quart du 9e siècle.



IO CONSTANTIN REGAMEY

A

prose

prose ;

prose i

B

prose
prose

C

: str. I-12

D

: str. 13-31

E

prose

: Str. I-I 2 str. 13-20

texte sanscrit déjà cristallisé dans la forme que les manuscrits nous ont
transmise) :

Dharmaraksa, 308

Divâkara, 683

SetT, 800-82 c

On voit clairement qu'à l'exception de la courte introduction A (2

phrases) aucun fragment de l'épisode d'Asita n'est commun à la fois à ST

et aux deux versions chinoises. Divâkara ne traduit que la prose de la

version originale et, quant à la traduction de Dharmaraksa, le fragment
D ne correspondà aucun autre texte connu, le passage E traite les mêmes

sujets que les strophes 13-20 de ST mais ne constitue nullement la

traduction de celles-ci. Ainsi, de toute les versions sanscrites connues

aujourd'hui de l'épisode d'Asita seules les strophes 1-12 semblent

remonter à la variante utilisée par Dharmaraksa au début du 4e siècle. Il
est donc intéressant de les comparer également dans les détails. M. de

Jong remarque (op.cit. p. 313) que ces 12 strophes du texte de
Dharmaraksa «sans être littéralement identiques aux douze strophes formant
le début de la version poétique du texte sanskrit relatent toutefois les

mêmes événements». Je dirais que la correspondance strophe par strophe
est ici suffisamment évidente pour qu'on puisse parler d'une véritable
traduction. Les divergences considérables entre les deux versions sont
du même genre que celles qu'on trouve dans les autres traductions de

Dharmaraksa. Dans ce cas particulier le traducteur avait la tâche difficile
de réduire les,très longues strophes sanscrites (sârdûlavikrîdita) aux
stances chinoises de vingt mots. Plutôt que de résumer le texte original
Dharmaraksa préférait traduire (parfois même de manière plus
développée que l'original) les points saillants de chaque strophe. On trouve
dans la version chinoise parfois des expressions et même des motifs qui
manquent dans le texte sanscrit. C'est un trait fréquent chez Dharmaraksa.

Il s'agit parfois d'une interprétation erronée du terme sanscrit par



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA II
le traducteur, dans d'autres cas on a le droit de supposer une leçon
différente dans la source de Dharmaraksa ; il ne faut pas exclure non plus
des improvisations libres que ce traducteur se permet souvent. On verra
toutefois que même une traduction aussi libre et incomplète peut être

utile pour la critique du texte sanscrit.
Reste à examiner la contradiction fondamentale entre les deux

versions chinoises dont une correspond à la variante versifiée et omet
pratiquement le récit parallèle en prose, et l'autre, au contraire, laisse tomber

le développement poétique. Dans les deux cas la répétition est

évitée. Il est toutefois très peu probable que Dharmaraksa ait délibérément

omis le récit en prose, beaucoup plus facile à traduire que les strophes

; il semble bel et bien que sa traduction reflète une version sanscrite

de son époque. Le récit en prose tel que nous le connaissons par S et T
devait déjà exister au 7e siècle, puisqu'il est très fidèlement reproduit
par Divâkara dans sa traduction chinoise. Pour cette époque deux
hypothèses sont également plausibles : a) à côté de la variante plutôt poétique
connu par Dharmaraksa, un exposé plus sobre et systématique (liste
classique des 3 2 laksana) en proses été élaboré ; c'est le texte traduit par
Divâkara ; la fusion des deux variantes telle que nous la connaissons par
S et T ne s'est produite qu'entre le 7e et 9e siècle, ou b) cette compilation

existait déjà au 7e siècle, mais Divâkara fit la même chose que
Foucaux dans sa traduction du Rgya-cher-rol-pa (cf. la note 30) : pour éviter
la répétition il ne traduisit pas les strophes.

J'ai déjà signalé que la version tibétaine correspond exactement au

texte sanscritpour autant qu
' il s

'
agisse de la forme générale de 1 ' œuvre 3°.

30. Cependant dans la traduction de Foucaux (cf. note 3) la version tibétaine ressemble à

celle de Divâkara, car les strophes n'y figurent pas. On trouve l'explication de cette omission

dans l'épisode suivant et final du Janmaparivarta, celui de l'hommage des dieux au

Bodhisattva, qui, dans le texte sanscrit est également relaté deux fois, en prose et en vers.
Au sujet de ces vers Foucaux dit dans une note à la p. 112: «Le texte original a ici une
répétition en vers, et à peu près en mêmes termes, du récit de la visite des dieux» et il donne,
dans la note, la traduction de ces strophes, incomplète mais suffisante pour montrer que le
récit n'est ici guère conté «à peu près en mêmes termes». C'est sûrement pour la même



12 CONSTANTIN REGAMEY

En revanche, les divergences de détails entre cette version et le texte de

Lefmann sont importantes. Dans quelques cas ce sont les fautes des

lotsaba ; mais beaucoup plus souvent ces divergences dénoncent les

fausses leçons acceptées aussi bien par Rajendralal Mitra que par
Lefmann. Il est frappant que les détracteurs de l'édition de Lefmann n'ont
trouvé presque rien à corriger dans les 20 strophes concernant l'épisode
d'Asita; pourtant c'est là que l'on trouve des incongruités qui sautent

aux yeux et qui se laissent dans la plupart des cas assez facilement corriger
avec l'aide de la version tibétaine.

Dans la nouvelle édition de ces 20 strophes3* je me sers, comme
Helmer Smith et Edgerton l'ont fait, uniquement des variantes signalées

par Lefmann32; dans quelques cas le texte tibétain (publié ici d'après le

Kanjur de Pékin 33) suggère des conjectures non attestées dans la tradition
manuscrite connue de Lefmann. L'édition critique qui suit serait à ajouter

à la liste signalée dans la note 20 en tant qu'une contribution de plus
à une future édition. Les textes sanscrit et tibétain sont suivis de la traduc-
raison qu'il omet la traduction de la variante en vers de l'épisode d'Asita, mais il oublie de

le signaler dans une note et d'y traduire les strophes omises.
Dans la traduction du texte sanscrit (cf. note 7), en se conformant certainement à l'édition

de Rajendralal Mitra, Foucaux n'omet plus les répétitions en vers. Il traduit donc la variante
versifiée de l'épisode d'Asita (pp. 99-102) et ajoute dans la note 1 de la p. 99: «Ce qui suit
est la répétition en vers de ce qui a déjà été raconté en prose. Tout porte à croire que ces
Gâthâs sont extraites d'une vie du Bouddha, écrite en vers, antérieurement au Laiita Vistara.»
On remarque cependant un fait curieux dans les notes critiques à la traduction du texte
sanscrit publiées dans le deuxième volume (AMG, XIX, 1892): celles-ci renvoient souvent à

la version tibétaine, bien sûr à son édition par l'auteur. Or, on ne trouve aucune référence
au texte tibétain pour les 20 strophes de l'épisode d'Asita (et pourtant celles-ci auraient permis

à Foucaux d'éviter maintes difficultés de traduction). Aurait-il oublié — après 36 ans -
qu'il avait délibéremment omis ces strophes dans son édition et traduction du texte tibétain,
ou bien cette omission serait-elle involontaire et Foucaux aurait-il sauté un feuillet en lisant son

xylographe? De toute façon la version tibétaine de ces 20 strophes est publiée pour la
première fois dans le présent article.

31. Elles correspondent à Lefmann 108.10-112.2 et Vaidya 76.1 ç-79.6.
32. J'opère un tri dans la liste trop compliquée des variantes signalées par Lefmann.

J'utilise les mêmes sigles (expliqués par Lefmann dans l'introduction à son 2' volume),
auxquels il faut ajouter: T tibétain, P Kanjur de Pékin, M éd. de Rajendralal Mitra et
V éd. de Vaidya. Mss. signifie: «plusieurs manuscrits».

3 3. Mdo sna-tshogs Ku 1.



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA I3

tion de Foucaux, modernisée et remaniée conformément aux changements

du texte, et des notes qui prennent en considération également la

version chinoise de Dharmaraksa. Pour la traduction de cette version je
renvoie à J. W. de Jong, op. cit. pp. 316-318.

1. drstvâ devaganân nabhastalagatân buddhasvarodgârinah
devarsïr Asito 'drikandaragatah prïtim paräm prâptavân
Buddho nâma padam kim etad iha bhoh harsâvaham prâninâm
prahlâdam marna kâya eti sukhitam sântam ca cittam param

a) A "talagatâ; mss. et éditions "sravodgârinah, BH °sravodgârinâh
b) SBH Asito devarsir, L "derarsi ; tous les mss. (sauf A et H) himâcara, H himâcala,

la leçon de A (a)drikandaragatah, acceptée par Lefmann, est confirmée par
T; mss. prïtiparâm

c) A varsâvaham; bhoh, attesté par tous les mss. est justifié en pause métrique,
la correction bho par Vaidya est donc superflue

d) H prahlâdam ; A eti cittam ca sântam ; H parâm

lha-yi tshogs-rnams nam-mkha'i nos-la gnas-te sans-rgyas sgra sgrogs-pa

lha-yi dran-sron nag-po ri-sul-gnas-pasmthon-nas dga' mchog thob

'di-na srog-chags-rnams-kyi dgal-skyed sans-rgyas ses bya'i tshig 'di ci

bdag-gi lus kyan rab-sim-gyur-cin sems bde mchog-tu zi-bar-gyur

a) P. nam-kha'i

2. kim devo nv asuro 'thavâpi sa bhaved garudo 'thavâ kinnarah
Buddho nâma kim etad asrutapadam prîtikaram modanam

divyâ caksusa preksate dasa disah sailân mahïm sâgarân

bhûyah pasyati câdbhutam bahuvidham bhümau girau sâgare

a) M et Lefmann lisent tv au lieu de nv, cette faute fut déjà corrigée par Speyer ;

A câpi pour 'thavâpi ; H bhaveta

c) L sailyâ mahï; H mahî sâgalâm, A sagalân

de lha'am 'on-te lha-minyan-na nam-mkha'i ldin-nam mi-'am-ci

sans-rgyas ses-bya dga'-dan-mos-byed tshig 'di snon-chad-ma-thos ci

lha-yi mig-gis phyogs bcur ri dan sa dan rgya-mtsho-rnams-la bltas

phyisyan sa ri mtsho-la rmad-du-byuh-ba rnam-pa sna-tshogs mthon



14 CONSTANTIN REGAMEY

3. âbheyam pravirâjate surucirâ prahlâdayantï tanum

jâtâs caiva yathâ hi sailasikhare snigdhâh pravädänkuräh
vrksâs caiva yathâ supuspabharitä nânâphalair manditâh

suvyaktam tribhave bhavisyati laghum ratnodbhavah sobhanah

b) H jâtacaiva, mss. jâtas caiva; M et V provala" ce qui est une sanscritisation

classique, contraire à la forme usuelle de sanskrit bouddhique
d) mss. et Lefmann laghu, M ksanâd

'od-gsal mdzes-pa lus-la sim-byed 'di ni rab-tu-bzan-snan-zin

ji-ltar ri-yi rtse-mo-rnams-su byi-ru'i myu-gu 'thon-gyur-la

sin-ljon-rnams kyan me-tog-bzan-rgyas sna-tshogs ' bras-bus rgyan-gyur-las

srid-pa-gsum-du dkon-mchog dam-pa myur-du 'byun-bar sin-tu-gsal

b) P ri'i

4. bhümir bhäti yathâ ca pänisadrsä sarvä samâ ninnala
deväs caiva yathâ prahrstamanasah khe bhrâmayanty ambarân

yadvat Sägaranägaräjanilaye ratnäh plavante 'dbhutâh

suvyaktam jinaratna Jambunilaye dharmâkarasyodbhavah

a) A nirmalâh

b) A ambarât

c) H pluvante, A piovati adbhutâh

sa 'di thams-cad mnam-zin dri-med lag-mthil bzin-du snan-ba dan

lha-rnams dga'-ziri nam-mkha'i dkyil-na gos-kyi g-yab-mo 'byin-gyur-la

klu-rgyal rgya-mtsho'i gnas-kyi sten-na rin-chen rmad-'byun 'phyo-ba-las
'dzam-bu iglin-durgyal-ba'idkon-mchogchos-kyi 'byun-gnasnes-par-gyur

d) P rgyal-po'i



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA IC

c. yadvac chänta-m-apäya duhkhavigatäh sattväs ca saukhyänvitäh

yadvad devaganä nabhastalagatä gacchanti harsänvitäh

yatha ca snigdharavam manojna srnuyäm divyäna samgitinäm
ratanasyä iha p'ädubhävu tr ibhave 'vasyam nimittä ime

a) mss. sauf A chântâmapâya, M et Lefmann chanta apâya ; A sarvas ca

b) H nabhastale

c) mss. et M yathâ ca; H °rara; mss. manojnam; mss. (sauf S) et Lefmann

srnuyâ, L srnume; M divyânu
d) mss. et M ratanasyeha, Lefmann ratanasya iva; mss. et éditions prâdurbhâvu;

mss. et M (à la place de 'vasyam)yasya, Lefmannyasyâ

nan-son zi-zin sdug-bsnal-bral-te sems-can-rnams-ni bde-ldan-la

lha-yi tshogs-rnams nam-mkha'i dkyil-la dga'-dan-ldan-pa rgyu-ba dan

ji-ltar lha-yi glu-dbyans sgra-snanyid-du-'on-ba grag-pa-las

srid-pa-gsum 'dir dkon-mchog 'byun-'gyur de-yi ltas-su gdon-mi-za

a) P bder-ldan

6. Asitah preksati Jambusähvayam idam divyena vai caksusâ

so 'drâksït Kapilâhvaye puravare Suddhodanasyâlaye

jäto laksanapunyatejabharito näräyanasthämavän
drstvä cättamanä udagramanasah sthämäsya samvardhitam

c) M jâtam "bharitam sthâmavat

d) mss. et Lefmann °vardhitah, S °vardhitâh

'dzam-bu'i glin 'dir dran-sron nag-pos lha-yi mig-gis rnam-bltas-na

ser-skya'i gron-na rgyal-po zas-gtsan gron-khyer dam-payod-pa der

mthu-chen-mthu-ldan mtshan-dan-bsod-nams-gzi-brjid-rgyas-pa-bcas-pa
mthon

mthon-nas dga'-mgu-rans-sin bde-ba'iyid skyes mthuyan skyes-par-gyur



l6 CONSTANTIN REGAMEY

7. udyuktas tvarito 'tivismitamanä cäsau svasisyänvitah

ägatvä Kapilähvayam puravaram dväre sthito bhüpateh
anubaddhä bahupränikotinayutä drstvä rsir jîrnakah
avacî dvära'tha rajna vedaya laghum dväre rsih tisthati

b) S et M ögätyä; A °hvaye; mss. et éditions dvöri

c) mss. koti°; mss. rsim; A jîrnakam, Mjîrnako
d) S abravït sârathim; mss. et éditions sârathi ; SHL rajnah, B rajîie;

mss. nivedaya, H vivedaya ; SH rsi, M rsis

de-nas no-mtshar-rhed-de ran-gi slob-ma-lhan-cig rins-su don

phyin-nas ser-skyar-brjod-pa'i rgyal-po'igron-khyer mchog-gi sgor
' dug-ste

zabs-'brin srog-chags-bye-ba-khrag-khrig man-po dran-sron des mthon-nas

sgo-pa de-la smras-pa chab-sgor dran-sron phyin ces myur-du gsol

d) P byin pour phyin

8. srutvä câsu pravisya râjabhavanam räjnas tarn äkhyätavän
dväre deva tapasvi tisthati mahän jîrno rsir jarjarah
so capì abhinandate rsivarah prävestu räjno grham
äjnä dîyatu täva pärthivavarä demi pravesam tasâ

a) M râjne ; mss. et M tathâkhyâtavân
b) mss. tapasvï; H, M mahâjïrno

c) mss. et M capi
d) H om. tâva ; H dâmi ; S pradesam ; B, H tava, Lefmann tayâ (V tasâ)

de mnan myur-du pho-bran nan phyin rgyal-po-la ni de bsnad-pa

lha cig dran-sron rgan-'khogs dka'-thub chen-po-can zig chab-sgor mchis

dran-sron mchog de rgyal-po'i pho-bran nan-du mchi-bar dga' zes mchis

rgyal-po-chen-po nan-du-gtan-nam mi gtah bdag-la bka'-stsal gsol

a) P bsned

b) P khogs



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA I7

9. sthäpyä cäsanam asya cäha nrpatih gaccha pravesam dada

Asitah dvära' thaväkya s'utva muditah prityä sukhenänvitah

sìtam vari yathäbhikänksi trsito bhuksärdito cäsanam

tadvat saukhyabhinandito rsivarah tarn drastu sattvottamam

a) mss. sthâpya; M nrpatir
b) mss. et éditions sârathivâkya

c) M bhuktvârdito (non signalé par V), Lefmann bhuktvâdito

d) Lefimann sukhy"; B, H, L et M abhinandate ; M rsivaras; H sattvottamo

de-nas de-yi stan btin rgyal-pos khyod son nan-du-bos zes sgo

dran-sron nag-pos sgo-pa'i tshig thos dga'-mgu-bde-dan-ldan-par-gyur

skom-pa bsil-ba'i chu 'dod bkres-pasgduns-pa zas-la mos-pa ltar
dran-sron dam-pa deyan sems-can mchog de mthon-du mnon-par-dga'

a) P zes bsgo

b) P bsgo-ba'i

1 o. jaya bhoh pârthiva ity uvâca mudito câyum ciram pâlaya

vrddhim krtva nisanna däntamanasah säntendriyah süratah

räjä vai abhivädya tarn munim çsim proväca kirn käranam

ägämas tava pärthivendranilaye tad brühi sîghram mune

a) mss. cäyus

b) S krtvä ; B, H kurvan ; A süratah

c) mss. räjä tarn ; H abhivädyam ; A caivaninrtam provoca ; S, L vai munibhrtam ;

L muninrtam, B sunibhatam, H sunivrtam, M munivaram, Lefmann sunibhrtam

d) mss.âgamas; H tad va; M.yad brühi

rgyal-po rgyal-gyur sku-tshe rin bsrun gsol zes dga'-bas de-skad smras

snan-par-brjod-nasyid-dul dban-po-zi-zin des-pa stan-la 'dug

rgyal-pos gus-par smra-byas drari-sron-thub-pa de-la tshig brjod-pa

rgyal-po'i pho-bran 'dir 'byor rgyu ci thub-pas bdag-la myur-du gsuns

c) P grus-par
d) byor



l8 CONSTANTIN REGAMEY

11. putras te vararüpa päramigato jäto mahätejavän
dvätrimsadvaralaksanaih kavacito näräyanasthämavän

tarn drastum hi mamepsitam narapate Sarvärthasiddham sisum

ity artham samupägato 'smi nrpate nästy anya käryam mama

c) A narapateh ; mss. et M sutam, A sisu

d) S nästi anya

khyod-kyi sras bltams gzugs-mchog pha-rol-phyin-cin gzi-brjid-che-
dan-ldan

mthu-chen-mthu-ldan mtshan-rab sum-bcu-gnis-kyis kun-nas-brgyan
mna'-ba

rgyal-po khyod-sras thams-cad-don-grub de ni mthon-bar bdag dga'-ste
de-slad 'dir mchis rgyal-po bdag-la 'tshal-bagzanniyodmamchis

a) P bltam

b) P om. mthu-ldan

12. sädhu svägatu yäcase kila-m-itah prïto 'smi te darsanät

eso 'sau sayitah kumära varado drastum na sakyo 'dhunä
sädhü täva muhürtam ägamay'ihä yad draksyase nirmalam
candram vä yatha pürnamäsi vimalam täräganair mandi tarn

a) M kila itah

b) H tad eso

c) mss. M sädhus; mss. tävan; S ägamayehi ayam draksyase, B H ägamayaheyan

draksyase, L âgamayoho yad, Lefmann agama ihâ

legs-so legs-par-byon-te mnel-tam ma mnel khyod mthon bdag dga'o

mchog-sbyin gzon-nu de Sai da-ltar blta-ba'i skabs ni ma mchis-kyis

re-zigyud tsamgzes dan 'dir ni zla-ba ria-ba dri-med-pa
skar-ma'i tshogs kyis brgyan-pa 'dra-ba'i dri-ma-med-pa gzigspar 'gyur

a) P leg-so

c) P. re-sig
d) P dri-med



LALITAVISTARA ET L'ÉPISODE D'ASITA I9

13. yada cäsau pratibuddha särathivarah paripürnacandraprabhah
tada räjä pratigrhya vahnivapusam süryätirekaprabham
hantä pasya rse nrdevamahitam hemägrabimbopamam
Asito drstva ca tasya tau sucaranau cakränkitau sobhanau

a) hyac ca pratibuddha, tAyad vä 'sau

c) A nrntadevamahitam

d) mss. et Lefmann drsta (V corr. drstva); H to sacaranau cakrântitau

gah tshe kha-lo-sgyur mchog zla-ba-rgyas-pa'i 'od mna' de sad-pa
de tshe rgyal-pos 'od-'bar-gzugs 'chah hi-las-'phags-'od de blahs-te

'di-ltar drah-sroh lha-mis-mchod-pa gzer-mchog-gzugs-ldan da gzigs-sig

drah-sroh-nag-pos de-yi rkah-pa mdzes-pa 'khor-lo'i-mtshan-can mthoh

b) P gnis-las-'phags-'od bde

P gser

14. pratyutthäya tatah krtänjaliputas caranäni so vandate

anke grhya mahatma sästrakusalo nidhyäyatah preksate
so 'pasyad varalaksanaih kavacitam näräyanasthämavam
sîrsam kampya sa vedasästrakusSlo dve tasya pasyad gatî

a) mss., Lefmann, V °puto
b) L anko; mss., Lefmann, V nidhyäyato
d) mss. M pasyamgati, pasyangati

de-nas lahs-te thal-mo sbyar-nas rkah-pa ghis-la phyag- tshal-te

bdag-hid-chen-po bstan-bcos mkhas-pas pah-du blahs-nas bsams sin bltas

des ni mthu-chen-mthu-ldan mtshan-gyi mchog-gis brgyan-pa mthoh-gyur

nas

mgo leogs rig-byed-bstan-bcos-mkhas-pa des ni de-la rnam gnis mthoh

d) P mgo gcogs



20 CONSTANTIN REGAMEY

i c. räjä vä bhavi cakravarti balavän buddho va lokottamah

bäspam tyakta sudînakayamanaso gambhïra nisvasya ca

udvignas ca babhüva pärthivavarah kim brahmano roditi
mä vighnam khalu pasyate 'yam Asitah Sarvärthasiddhasya me

a) M buddhas ca, mss. buddha vä

b) A, M tyaktvâ; H sudino"

c) H udvinas; H pârthivavare; mss. M roditi
d) A vignam; H om. me

stobs-ldan 'khor-los-sgyur-ba'i rgyal-ba'am sans-rgyas 'jig-rten
gtso-bor gyur

sin-tu-mi-dga'-lus-dah-sems-kyis mchi-ma blags-te sugs-rih phyuh

rgyal-po mchog-kyah shahs-par-gyur-nas bram-ze ci-slad bsums ses smra

drah-sroh nag-pos bdag-gi thams-cad-don-grub bgegs sig ma gzigs-sam

b) P mcftin au lieu de mchi-ma

d) P om. thams-cad

16. bhütam vyähara kim nu rodisi rse sreyo 'tha kim päpakam

päpam nästi na cäntaräya-m-iha bhoh Sarvärthasiddhasya te
ätmänam bahu socamï narapate jîrno 'smi yaj jarjarah
yad ayam bhesyati buddha lokamahito dharmam yadä vaksyate

a) Lefmann et V lisent kim tu bien que M lise correctement kim nu et que cette
faute ait été corrigée déjà par Speyer (cf. l'appareil à la strophe 2)

b) A bho ; H to au lieu de te

c) S om. yaj; H jarjarah
d) A dayâ vaksate

drah-sroh ci-slad bsums mdzad dge sdig gah gzigs bdag-la mad-par gsuhs

khyod sras don-kun-grub-la bar-chad sdig-tu-gyur-ba ma mchis-te

bdag-la bdag-hid rgas-sih 'di-ltar 'khogs-par-gyur ces mya-han-bgyid
'di ni sans-rgyas 'jig-rten mchog-'gyur chos kyahyah-dag-ston-par 'gyur

a) P med-par gsuhs



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 21

17. na draksye ahu labdhaprïtimanaso ity artha rodämy aham

yasyä käyi bhavanti laksanavarä dvätrimsatir nirmaläh
dve tasyä gatayo na anya trtiyä jänisva evam nrpa
räjä vä bhavi cakravarti balavan buddho 'tha lokottamah

a) B, H draksya, mss., Lefmann, V drakse; M "manasam

b) mss., Lefmann et V dvätrimsati, M dvâtrimsato

c) B, H tasya, L tasye; H nänyamrta"; M jânisva

bdag-gis dga'-ba-thob-pa'iyid-kyis mi mthoh-ho zes de slad-du

'di-yi sku-la mtshan rab sum-bcu-rtsa-ghis dri-med mha'-ba-las

rnam-pa gnis-su 'gyur-te gsum-du ma mchis rgyal-po mkhyen-par-mdzad
'khor-los sgyur-ba'i rgyal-'gyuryah-na sans-rgyas 'jig-rten gtso-bor byon

18. näyam kämagunebhir arthiku punar buddho ayam bhesyati
srutvä vyäkaranam rseh sa nrpatih prîtim sukham labdhavän

pratyutthäya tatah krtänjaliputas caranäv asau vandate

devais tvam svabhipüjitah subalavän rsibhis ca samvarnitah

a) mss., Lefmann, V punah; A bhesyate

b) M prïtï; S sukha, M sukhe

c) A "puta, S, L "putâs ca, Lefmann, V "puto
d) H samvarnatah, S samvarnitâh

'di ni 'dod-pa'iyon-tan bzed-par mi 'gyur hes-par sans-rgyas 'gyur
drah-sroh luh-bstan de thos rgyal-po dga'-zih bde-ba thob-par-gyur
de-nas lahs-te tbal-mo sbyar-nas rkah-pa gnis-la phyags kyah byas

stobs-mchog-ldan-pa khyod ni lhas mchod drah-sroh-rnams-kyis

bshags-pa-ste



22 CONSTANTIN REGAMEY

19. vande tväm varasärthaväha t'ibhave sarve jage püjitam
Asitah präha ca bhägineya muditah samsrüyatäm bhäsitam

buddhabodhi yadä srnosi jagato varteti cakram hy ayam
sïghram pravraja säsane 'sya munaye tat präpsyase nirvrtim

a) M tvä; S sörth'avähu, M särthabähu; L sarvam; Mjagat
b) S, L bhäsitah, mss. Lefmann bhäsato

c) M jagate ; A cakro, M cakre

d) M tvam präpsyase, S, H, L om. se

srid-gsum kun-gyi 'gro-ba'i ded-dponmchod-gyurkhyod-laphyag-'tshal-lo
drah-sroh dga'-bas tsha-bo de-la smras-pa ha-yi gdam-hag non

gah tshe 'di ni byah-chub sans-rgyas 'gro-la 'khor-lo sgor thos-pa
de tshe myur-du thub-pa'i bstan-la rab-byuh mya-han- das-pa 'thob

20. vanditvä caranau hy asau munivarah krtvä ca prädaksinam
läbhä te nrpate sulabdha vipulä yas tädrsas te sutah

eso loka sadevakam samanujam dharmena tarpesyati
niskrämam Kapilähvayäd rsivaro 'ranye sthitah sväsrame

a) S, L prädaksinam
b) mss. läbhäs; mss. Lefmann, Vyasyedrsas, Byasyädrsas

c) A tarpesyate
d) L 'ranyo ; A sthitas cäsrame

drah-sroh dam-pa de-yis rkah-pa phyag-'tshal bskor-ba byas-nas ni

'di 'dra'i sras mha' khyod-kyis thob-pa rgya-chen legs-par-thob ces smras

'di ni 'jig-rten lha-dah-mir-bcas chos-kyis tshim-par-mdzad-par-'gyur
drah-sroh mchog de ser-skya'i gnasnas byuh-nas bdag-gnas dgon-par phyin

a) P rkarì la

Traduction, basée sur celle de Foucaux mais sensiblement remaniée :

1. En voyant dans le firmament les troupes des dieux poussant des

cris «Buddha»34} le devarsi^ Asita36, qui résidait dans une grotte de la

34. La correction "svara" est, malgré la leçon "srava" de tous les mss., justifiée par le

contexte (c'est le son qui frappe Asita et non pas le sens, car il se pose aussitôt la question
«qu'est-ce donc ce moti»; en plus ud-gr- signifie avant tout «crier, émettre le son, vomir»)



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 23

montagne, fut rempli de la plus grande joie. «Qu'est-ce donc ce mot
< Buddha>qui apporte la joie aux êtres ici-bas?» [s'interrogeait-il]. «Mon

corps sent venir le bien-être et mon esprit éprouve le bonheur et
l'apaisement suprême.»
et le tibétain sgra qui est la traduction classique de svara. Une troisième confirmation, bien

que très indirecte, de cette conjecture, je la trouve dans la traduction chinoise de cette
strophe. Celle-ci apparamment ne parle pas du «son: Buddha», ce qui d'ailleurs pourrait
s'expliquer par les raisons d'économie, vu que le texte original, reprend ce motif dans la

strophe suivante dans laquelle Dharmaraksa en fait état. Cependant la première strophe
contient en chinois cette étrange définition des dieux: hing mao tseu kin sa «dont le corps
avait la couleur de l'or rouge», qui occupe la place de l'épithète buddhasvarodgârinah. Le

composé hing mao que M. de Jong traduit «le corps» correspond souvent au sanscrit âkâra

avec la signification «forme, apparence». Je me permets de formuler l'hypothèse que
Dharmaraksa aurait lu dans sa source au lieu de buddhasvarodgârinah quelque chose comme
babhrusvarnâkârinah ou "âkârâh ce qui n 'est pas invraisemblable au point de vue paléographique et
qui pourrait se traduire «ayant l'apparence or-rouge». Même si cette conjecture semble trop
osée, il n'en reste pas moins le fait que le kin du texte chinois rend très probable la leçon
suvarna ou svarna dans la source de Dharmaraksa, ce qui à son tour appuie la conjecture
"svara". Le sgra sgrog-pa tibétain serait une habile traduction polyvalente correspondant aussi

bien à "svara" qu'à "srava".

3j. Au devarsîr, confirmé par le T. lha-yi dran-sron, correspond en chinois sienfan traduit
par M. de Jong «le rsi, le brahmacärin». Je proposerais brahmani. Le «statut» d'Asita est
dans le Lalitavistara flottant. En sanscrit, dans ie récit en prose, il est maharsi, dans la variante
versifiée devarsi, dans T. et dans la traduction chinoise de Divâkara (à une seule exception,
au début, où il est désigné par devarsi) on le nomme tout simplement rsi. Rien ne s'oppose à

ce qu'il soit brahmani dans la version de Dharmaraksa à moins que sien fan ne soit un essai

maladroit de traduire devarsi.

36. Dharmaraksa transcrit le nom Asita étrangement par A-yi- (t'eou). On retrouve plus
tard (strophe 6) le même caractèreyi pour transcrire -pi- dans Kia-yi Kapi(lavastu). Dans
le cas du nom d'Asita on pourrait penser à une confusion graphique avec le caractère che

servant souvent à transcrire -si-. Mais cette hypothèse n'explique pas la confusion avec pi.
On devrait plutôt attribuer ces étranges transcriptions à la confusion, dans le manuscrit
sanscrit, des aksarayi, pi, si qui se ressemblaient dans les écritures indiennes de l'époque de

Dharmaraksa.

L'argument principal contre cette hypothèse est que, traducteur bouddhiste de grande
renommée, Dharmaraksa aurait dû bien connaître les noms de Kapilavastu et d'Asita. M. de

Jong signale cependant une traduction aussi étrange par Dharmaraksa d'un nom non moins
célèbre, celui de Suddhodana, rendu en chinois par les mots Po- (tsing) «blanc (pur)». Ici le
raisonnement étymologique se laisse facilement reconstruire : Dharmaraksa lisait Suddhodâta
avec odâta moyen-indien < avadâta «blanc». Si Dharmaraksa ne connaissait pas la prononciation
correcte de Suddhodana, il pouvait tout aussi bien se tromper pour Asita et Kapilavastu. On
trouve facilement des exemples analogues dans quelques-unes de ses traductions des autres
textes.



24 CONSTANTIN REGAMEY

2. «Serait-ce un dieu ou bien un asura 37, un garuda ou bien un kinnara

Qu'est ce que ce mot < Buddha > jamais encore entendu38 et qui apporte
la joie et le plaisir ?»39

Avec son œil divin (le rsi) regarde dans les dix directions de l'espace,
aux montagnes, à la terre, aux mers, et il voit encore plus de merveilles
de toute sorte sur la terre, la montagne et la mer.

3. Voilà la lumière aux belles couleurs qui resplendit et réjouit le

corps, et puisque des rameaux délicats *° de corail poussent sur le sommet
de la montagne de même que les arbres chargés de belles fleurs et ornés
de fruits divers, il est clair que dans le triple monde aura bientôt*1 lieu

l'apparition splendide du Joyau**.

37. Le chinois siu-louen sura. Il existe d'autres cas d'une telle transcription du mot
asura.

38. kim etad asrutapadam confirme notre conjecture svara pour la première strophe: il
s'agit bel et bien du son d'un mot, en plus, d'un mot jamais encore entendu par Asita. Pour

quelqu'un qui ne connaît même pas le sens de ce mot, qui ressent simplement les effets

bénéfiques de ce son, il n'est pas question de «gloire» (sravas) du Buddha. Pour créer une tension
de surprise le poète commet une grave faute de logique : comment Asita qui connaît les 3 2

laksana et sait prédire si le prince Sarvârthasiddha sera un Cakravartin ou un Buddha,
comment peut-il ne pas connaître le sens du nom Buddha? On trouve dans le Lalitavistara d'autres
incohérences du même genre.

39. La leçon de l'appareil critique de Taishö donne une traduction plus proche de l'original:

«Serait-ce un dieu, un (a)sura, un garuda?» - réfléchissait-il (wei tchen-t'o cintâm

akarot). «C'est le Buddha !» Ayant entendu (sruta au lieu de asruta) ce mot, il fut apaisé (ngan)
et se réjouit.» Par une telle traduction Dharmaraksa essaie d'éviter l'incongruité que nous

avons signalée dans la note précédente.
40. snigdhâh n'est pas traduit en tibétain. Je garde la traduction «délicats» de Foucaux,

mais il est possible également de comprendre «accrochés, collés» aux rochers où normalement

rien ne peut pousser.
41. Lefmann maintient la leçon laghu de tous les manuscrits, bien que la métrique demande

que la seconde syllabe de ce mot soit longue. Rajendralal Mitra, probablement pour cette
raison, remplace laghu par ksanâd, ce qui est une conjecture non seulement tout à fait
arbitraire (introduite peut-être déjà dans un des manuscrits de Calcutta par un copiste pédant),
mais inutile, car le mètre devient irrégulier à la dixième syllabe du Sârdfllavikrîdita. La solution

est claire, exactement la même que celle de la strophe 7d où, en position tout à fait

identique, on trouve dans les manuscrits la leçon laghum, forme du neutre adverbial connue
en sanscrit hybride. L'identité des exemples aussi rapprochés est tellement évidente que je
suis tenté de supposer que dans l'édition de Lefmann il s'agit d'une simple coquille. Plus

surprenant est le fait que ce petit détail n'a été signalé par aucun des correcteurs si sévères de



LALITAVISTARA ET L'ÉPISODE d'aSITA 2C

4. Puisque la terre est lumineuse, toute plate comme la paume de la

main, sans tache, puisque les dieux, le cœur rempli de joie, agitent des

vêtements« dans le ciel, il est clair** que le Joyau du Jina, propagateur
de la Loi*?, surgira dans le Jambunilaya comme les joyaux merveilleux
flottent sur la demeure de Sägara, roi des nâga*6.

£. Puisque les mauvaises destinées sont apaisées, la souffrance en ayant
été éliminée, et que les êtres sont pleins de bonheur ; puisque les troupes
des dieux dans le firmament vont et viennent avec joie, puisque je peux
entendre le son doux et allant au cœur des chants divins, ce sont
sûrement des signes de l'apparition du Joyau ici, dans le triple monde*?.

Lefmann et que la leçon laghu a été reprise par Vaidya. A ajouter ce laghum à la liste de

Edgerton, Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar, 12.30.
42. Je renonce à restituer pour la traduction chinoise de cette strophe le cheminement de

la pensée de Dharmaraksa. Tout porte à croire qu'il n'a pas compris le texte, et qu'il s'agit
d'une improvisation cherchant à apporter une certaine cohérence aux mots épars trouvés
dans le manuscrit sanscrit. Une des raisons de l'embarras du traducteur était d'avoir interprété

les deux yathâ comme des conjonctions comparatives (traduites par jo kan, jouyeou),
d'où la traduction de 3c: «comme les fleurs et les fruits doux des arbres.» A la fin de la

strophe on retrouve tribhava (traduit par l'équivalent de tridhâtu, mais c'est fréquent dans les

anciennes traductions chinoises) et peut-être»soi/iana dans tsouen. L'origine des termes que
M. de Jong traduit par «renommée» (yasas) et «vertu» (guna) est énigmatique. Texte sanscrit

corrompu? Fausse lecture yâsas pour jâtas et gunâh au lieu de "(ân)kurâhi On pourrait
traduire le vers b de la strophe chinoise: «ses vertus sont comme les hauts sommets de la

montagne», ce qui aurait pu être suggéré par la lectureyathâ hi sailasikharâh gunâh.

43. A juger d'après le dictionnaire d'Edgerton ambara n'est du genre masculin que dans

le Lalitavistara. L'image des vêtements agités de joie par les dieux se retrouve, exprimée par
le même verbe, dans le Nâlakasutta 2 : dussam gahetvä bhamayatha. Les traducteurs tibétains

l'interprètent conformément à la coutume de leur pays : gos-kyi g-yab-mo 'byin «donnent les

signes des appels avec les écharpes de leurs vêtements». Dharmaraksa, qui a réussi à trouver
dans la strophe précédente, purement descriptive, des termes religieux yasas, guna, conçoit
ici également le bhrâmayati dans le sens religieux «errer, se tromper», d'où la traduction

pou mi «sans erreur» abhrânta.

44. A noter que T traduit différemment les deux suvyaktam : sin-tu-gsal «il est tout à fait
évident» et nes-par-gyur «il est devenu certain». Cf. encore la note 47.

4.C. Dharmaraksa lit dharmamârgasya au lieu de dharmâkarasya.

46. La demeure de Sägara, roi des nâga, est l'océan; c'est la raison pour laquelle les

joyaux flottent. Dharmaraksa traduit «roi de la mer», mais l'expression peut également
signifier «le roi Sägara».

47. Seul le dernier pada diffère dans notre édition de celles de Mitra et de Lefmann, mais
les différences sont importantes : iha, bien attesté par les mss. et surtout par le T. 'dir, à la



26 CONSTANTIN REGAMEY

6. Asita regarde avec son œil divin le pays appelé Jambu*8 et voit que
dans la magnifique ville nommée d'après Kapila*', dans la demeure de

Suddhodana5°, [un enfant] 51 est né, doué de la force de Nârâyana et
possédant la plénitude 5* des marques, des mérites et de la majesté. A
cette vue [le rsi] ressentit la joie, et la force de son esprit exalté se multiplia.

y. Excité, l'esprit saisi d'extrême admiration, il s'empressa d'y aller,
accompagné de son disciple53. Arrivé à la ville nommée d'après Kapila,
il s'arrêta devant la porte du souverain 5*. En voyant plusieurs nayuta de

place de la correction inutile iva de Lefmann. Le T. de-yi ne correspond pas kyasyâ, mais à

ime se référant à nimittâ (dont on ne trouve le masc. pluriel que dans le Lalitavistara ; d'autre

part ime pourrait être également un neutre pluriel, cf. Edgerton, Grammar, 8.103 et
21.46). Yasyâ est une conjecture de Lefmann imposée par le mètre. Les mss., selon l'appareil,

ne donnent que yasya, adopté d'ailleurs par Rajendralal Mitra. Ce pronom est superflu
dans la phrase; en revanche, rien ne correspond dans le texte sanscrit au T. gdon-mi-za «il n'y a

pas de doute que...». Je propose de lire (a)vasyam au lieu de yasya. L'avagraha est très souvent
omis dans les mss. de même que l'anusvâra, les sifflantes sont régulièrement confondues, les

aksara ya et va sont presque identiques dans l'écriture des mss. népalais. Ainsi, corriger
yasya en 'vasyam force moins le texte que la conjecture yasyâ et correspond très bien au

terme tibétain. Cet avasyam serait le pendant des suvyaktam des strophes précédentes.
La traduction chinoise de cette strophe est exceptionnellement précise. On pourrait tout

à fait correctement traduire le début : «Ainsi que les mauvaises destinées sont apaisées et
qu'il n'y pas de douleur ...»

48. Dharmaraksa traduit t'ien hia ce qui généralement signifie «le monde», mais ici
correspond à Jambudvîpa.

49. En chinois kia-yi (cf. note 36).

jo. T à Kapilavastu, dans la magnifique ville du roi Suddhodana».

r 1. Les textes sanscrit et tibétain ne spécifient pas qui est né. Quant au chinois, M. de Jong
traduit: «il vit que l'enfant, qui lui (à Suddhodana) était né, possédait les marques et les

marques secondaires, / signes / du punya.» hao qui termine la phrase chinoise peut en effet

correspondre à anuvyanjana «marque secondaire». Dans ce cas «l'enfant qui lui était né»

serait exprimé uniquement par cheng, et le chinois non plus n'aurait pas spécifié qui était né.
Les éditeurs du Taishö signalent cependant à la place de hao la variante tseu. Je préférerais

cette leçon: la phrase signifierait «il vit l'enfant né avec les laksana et les punya» ce qui
correspond beaucoup mieux au texte original où les anuvyanjana, dans le texte versifié, ne sont
guère mentionnés.

J2. bharita (vide Edgerton, Dictionary, sub verbo bharati) et T rgyas-pa-bcas-pa signifient
«complètement rempli».

Si. Cf. la note 27.
J4. T «devant la porte de la magnifique ville du roi».



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 27

koti de serviteurs (attachés au roi)55, le vieux rsi s'adressa au portier56:
«Annonce promptement qu'un rsi se tient à la porte57.»

8. [Celui-ci] l'ayant entendu entra aussitôt au palais du roi et lui
rapporta ce quisuit58: «A la porte, sire, se tient un grand ascète, un rsi vieux
et décrépit. Cet eminent rsi désire59 entrer dans le palais du roi. Que

jr. Chinois «une foule d'innombrables koti».

j6. La conjecture que je propose contre le témoignage de tous les manuscrits consultés

par les éditeurs peut paraître trop osée. Cependant le sârathi est encore moins justifié dans

ce contexte. La situation demande un gardien de porte et, en effet, dans toutes les versions
de la légende où l'épisode apparaît, la conversation a lieu avec le «portier» généralement
désigné par les mots dauvârika ou dvärapäla. Tel est le cas également dans la variante en

prose du Lalitavistara. T traduit aussi bien dans la prose que dans les strophes «portier».
Dharmaraksa utilise pour la première fois l'expression ts'ingyi «portant des vêtements bleus»

ce qui désigne encore aujourd'hui les domestiques. Mais dans la strophe suivante il est
clairement question du «préposé à la porte» (men li). Aucune version n'appuie donc le
«cocher» qui n'a rien à faire dans cette situation.

Ma conjecture repose sur le choix d'un mot désignant le portier et ressemblant le plus à

sârathi. Je ne trouve rien d'autre que dvârastha, terme qui ne pouvait entrer dans le cadre

métrique que sous sa forme pracrite* dvârattha > dâratha. Lors de la sanscritisation du texte
l'étrange drâratha fut automatiquement remplacé par sârathi, bien connu en sanscrit et
rentrant dans le mètre. Cette «correction» devait être assez ancienne, puisqu'on la trouve
dans tous les mss., mais postérieure au début du 9e siècle, vu qu'elle n'a laissé aucune trace
dans la traduction tibétaine. Le ts'ing-yi pourrait éventuellement trahir l'embarras du traducteur

chinois devant dvâratha inconnu; mais on pourrait y voir également le reflet des

anubaddhâ pada précédent où le terme n'a pas été traduit.
ci. En chinois la fin de la strophe est différente. En m'écartant de la traduction de M. de

Jong, je comprendrais plutôt: «il demanda: est-ce la belle (résidence) où le roi habite?»

j8. Bien que la leçon tathâkhyâtavân soit plus régulière, je retiens, avec Lefmann, la
lectio difßcilior: tam, confirmée par de du T et qu'il faut interpréter comme l'ace, neutre sg.

J9. L'ambiguïté sémantique du verbe abhinandate oscillant entre «être heureux, se

réjouir» et «désirer» (cf. Edgerton, Dictionary, sub verbo abhinandati) se retrouve dans le
verbe tibétain dga' utilisé normalement pour traduire abhi-nand; Foucaux trouve une solution

élégante en français : «(il) se fait une joie (d'entrer dans la maison du roi)».
Dharmaraksa, à première vue, semble également avoir opté pour le sens de «désirer», car

la strophe 8 commence par les mots «je désire avoir une audience auprès du roi du pays».
Toutefois, il s'agit ici des paroles d'Asita, d'un élargissement de sa demande qui, en S et T,
fut exprimée à la fin de la strophe précédente. Dharmaraksa la jugeant probablement trop
laconique, incompréhensible ou peut-être franchement irrévérencieuse, lui substitua un
discours plus conforme à l'étiquette chinoise : d'abord des compliments au sujet de la beauté

de la demeure, ensuite une demande d'audience. Le reflet du verbe abhinandate se trouve
dans la suite de la strophe ; il y est reporté sur la personne du serviteur (désigné maintenant



28 CONSTANTIN REGAMEY

votre ordre soit donné, ô grand souverain, et je lui60 donne la permission
d'entrer.»

9. Ayant fait placer un siège61 pour lui le roi dit : «Va et donne-lui la

permission d'entrer.» Asita, en entendant les paroles du portier62, fut
rempli de joie, de plaisir et de bonheur. Comme un homme altéré désire
de l'eau fraîche et comme un homme tourmenté par la faim [désire] de

la nourriture, ainsi 1'eminent rsi désirait le bonheur de voir le plus
sublime des êtres 63.

plus exactement comme «portier») : «lorsque le portier eut vu le grand âge du rsi, ilfut rempli
de joie et entra pour rapporter (cela) à Suddhodana (désigné ici tout juste par po «blanc», cf.
note 36)».

La manière la plus naturelle de traduire la fin de la strophe est celle que M. de Jong a

adoptée : «Le roi ordonna à un serviteur (je préférerais : «messager») de faire introduire (le
rsi).» Mais il est possible d'interpréter le texte de manière à la rendre plus proche de l'original.

Il faudrait dans la phrase précédente remplacer le po par la variante signalée yue et
traduire: «le portier entra pour rapporter ce qui suit: ô roi, donne l'ordre à ton messager
de faire entrer (le rsi).»

60. tasâ tasya) n'a pas été retenu par Lefmann qui probablement ne connaissait pas
bien ce génitif-datif, pourtant assez usuel, du sanscrit hybride; il lui préféra la leçon bien
moins naturelle tayä (instrumental fém. qui devrait se référer à âjnâl)

61. T «étaler une natte».
62. Les mss. sanscrits ont tous sârathi, cf. note j6.
63. La deuxième moitié de cette strophe présente un des meilleurs exemples des difficultés

qu'un faux déchiffrement d'un seul mot peut causer. Foucaux déploie, dans sa traduction
du texte sanscrit, une véritable acrobatie pour obtenir un sens plus ou moins satisfaisant,

pourtant sans succès: «... comme l'homme altéré qui désirait de l'eau fraîche et l'affamé
après avoir pris de la nourriture. Telle fut la joie qu'éprouva le meilleur des Richis, à voir le
plus élevé des êtres.»

Cet exemple mérite d'être examiné en détail. Malgré l'habileté de Foucaux on constate
facilement que les éléments de la triple comparaison ne se correspondent pas : l'homme altéré

qui désire de l'eau fraîche (mais ne l'a pas reçue), l'homme affamé qui a mangé (qui donc ne
désire plus la nourriture) servent de comparaison au ni qui éprouve la joie à voir le Bodhisattva.

Seul le second membre de la comparaison, celui de l'homme affamé ayant pris la
nourriture, correspond à ce que voudrait dire l'auteur. D'autre part, nous savons qu'Asita n'a

pas encore vu le Bodhisattva, et nous venons de montrer dans la note J9 que le verbe
abhinandate dans ce texte signifie «désirer» plutôt qu'«éprouver la joie». Le rsi désire donc le
bonheur de voir le Bodhisattva et dans ce cas seule la comparaison avec l'homme altéré est à

sa place (abhinandito correspond exactement à abhikânksin). L'erreur est à chercher dans le
deuxième membre de la comparaison. Foucaux avait devant lui le texte adopté par Rajen-



LALITAVISTARA ET L'ÉPISODE D'ASITA 29

10. «Sois victorieux, ô roi» - dit-il - «et règne satisfait pendant une

longue vie6*.» Et, après lui avoir ainsi souhaité la prospérité^, il s'assit,
noble et doux66, l'esprit dompté, les sens apaisés6?. Le roi l'ayant salué

dralal Mitra bhuktvärdito cäsanam. C'est par analogie à tnito qu'il traduisit ardito litt,
«tourmenté» par «affamé». Lefmann préféra à la leçon de Mitra celle de bhuktvâdito qui n'est guère
meilleure: même si l'on admet à la rigueur que adita soit un participe passé de ad-, celui-ci
ne ferait qu'un double emploi avec bhuktvâ et le terme «affamé» qu'on attend comme parallèle

à «altéré» disparaîtrait. De toute manière le non-sens signalé plus haut subsiste.
La solution est dictée par T (et c'est là qu'on peut regretter l'absence de références chez

Foucaux à la version tibétaine pour ces strophes, cf. note 30) qui traduit cette expression par
bkres-pas gduns-pa «tourmenté par la faim». Il faut donc revenir à la leçon de Mitra qui
contient "ardita «tourmenté», mais remplacer bhuktvâ par bhuksâ «faim». Au point de vue
paléographique aucun problème ne se pose, les ligatures ktva et ksa étant presque identiques
dans l'écriture népalaise. Il est vrai que les formes sans redoublement bhuksâ, bhuksâ, bhuksita

(cf. Edgerton, Dictionary, sub verbis) sont exclusivement prakritiques, inconnues en pali et
très rarement attestées jusqu'ici en sanscrit hybride. Ceci expliquerait la préférence donnée

par Mitra et Lefmann à bhuktvâ; mais ceux-ci précisément auraient dû être les premiers à

signaler l'existence de bhuksâ à côté de bubhuksâ, car, tous les deux, ils l'ont adopté dans

Lalitavistara 328.12: bhuksa-pipâsitâ madhukarâh.
La leçon restituée par nous remet tout en ordre : Asita est désireux (abhinandito) du

bonheur de voir le Bodhisattva, comme un homme altéré est désireux (abhikânksi) de l'eau
fraîche ou un homme tourmenté par la faim (bhuksârdito) est désireux (le même abhikânksi)
de la nourriture.

Le reflet de cette comparaison en chinois est assez curieux. M. de Jong traduit: «dans son

cœur il ressentit le vide de la faim», ce qui pourrait constituer un violent raccourci des

comparaisons. Toutefois, littéralement, le composé chinois ki hiu correspond au sanscrit

(bu)bhuksäkäsa. Cet étrange accouplement terminologique pourrait résulter de la méthode,
malheureusement assez fréquente chez Dharmaraksa, de mettre ensemble, au hasard, les

bribes des mots déchiffrés dans son manuscrit, âkâsa, l'aurait-il trouvé dans (abhi) kânksi ou
dans (bhuksârdit) o casa (nam) 1

64. T, et à la suite de cette version la traduction de Foucaux, comprennent pâlaya dans le

sens de «conserver (une longue vie)». Je l'interprète dans le sens de «protéger (les sujets)»,
car c'est le complément usuel dejaya.

Selon T mudito se réfère à Asita qui parle. La position de ca prouve cependant que cette
épithète ne peut concerner que le roi (mudito pâlaya).

6j. vrddhim irtFâ. T «ayant glorifié». Dharmaraksa visiblement ne comprend pas

l'expression et traduit à la lettre «ayant vieilli» qu'il semble considérer comme l'épithète se

référant à Asita. La phrase, maladroite en soi, pourrait signifier: «je suis devenu infiniment
âgé (j'ai un nombre incalculable d'années) et faible.»

66. sûrata, T. des-pa. Cf. Edgerton, Dictionary, sub verbo.

67. säntedriyah de Lefmann est une faute d'impression (corrigée par Vaidya).



30 CONSTANTIN REGAMEY

[à son tour] dit à ce rsi ascète68: «Quelle est la cause de ta venue à la
demeure de ton6? souverain? Dis-le vite, ô ascète'0.»

11. «Un fils t'est né, de la plus grande beauté, ayant atteint la perfection'1,

rayonnant d'une grande splendeur, armé de trente-deux marques
d'excellence, doué de la force de Näräyana. Le voir, cet enfant Sarvärtha-

siddha, est mon désir, ô roi. Voilà la raison pour laquelle je suis venu;
je n'ai, ô roi, aucun autre but'*.»

i 2. «Très bien En vérité tu es le bienvenu dans ta demande ; pour
cette raison je suis heureux de te voir'3. [Mais] ce jeune prince
bienfaiteur dort ; on ne peut pas le voir maintenant. Attends, s'il te plaît, un
instant, et tu le verras immaculé, pareil à la pleine lune sans tache parée
de la foule des étoiles.»

13. Et quand fut éveillé ce meilleur des cochers, qui a l'éclat de la

lune en son plein, le roi, ayant pris celui dont le corps était pareil au feu

et dont l'éclat surpassait celui du soleil, dit: — «Eh bien, rsi, regarde
celui qui est honoré par les dieux et les hommes, qui a l'aspect de l'or
le plus fin.» Et Asita vit les beaux pieds [du prince], tous les deux marqués

d'une roue.

68. T indique nettement muni + ni. La métrique ne permettant pas le sandhi correct
munirsi, il fallait une séparation entre i et r. C'était soit le double accusatif (solution que
j'adopte) soit la consonne euphonique: muni-m-rsim. Seule la présence de la consonne
explique les tâtonnements des copistes : muninrtam, munibhrtam, munivrtam, sunibhatam
aboutissant à sunibhrtam adopté par Lefmann, mais n'ayant aucune justification dans la situation.
munivaram de Rajendralal Mitra est une solution de facilité.

69. T suggère iha ou tatra à la place de tava.

70. Le texte chinois ajoute le début de la réponse d'Asita qui correspond bien au récit,
mais manque en sanscrit et en tibétain.

71. pâramigata, traduit par Dharmaraksa tiyi paroma.
72. La traduction chinoise de cette strophe est abrégée, mais très exacte.

73. kila-m-itah que je traduis «en vérité... pour cette raison» est l'unique possibilité
d'interpréter le kilamitah des mss. Il est impossible de s'assurer si kila itah de l'édition de

Rajendralal Mitra est une correction de l'éditeur ou si cette leçon se trouve dans quelques
manuscrits. J'adopte avec Lefmann et Edgerton Grammar, 4.Ç9) kila-m-itah en tant que
lectio difßcilior qui est d'ailleurs confirmée indirectement par le tibétain. Les lotsaba

interprètent kilamitah comme un participe passé du verbe k(i)lam- et traduisent, visiblement de

manière forcée «il me plairait de voir si tu es fatigué».



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 31

14. S'étant levé en joignant les mains avec respect, puis ayant pris
[l'enfant] contre sa poitrine, le grand saint, versé dans les Traités, l'examina

en méditant. Il vit celui qui a la force de Näräyana armé de marques
d'excellence. En secouant la tête, le rsi, versé dans les Véda et les Traités,

aperçut les deux voies de celui-ci :

i£. «Il sera soit le puissant roi Cakravartin soit le Buddha, le plus

grand au monde.» Il versa une larme, le corps et l'esprit très abattus, et

se mit à soupirer profondément.
Le grand souverain fut inquiet : — «Pourquoi le Brahmane pleure-t-il

Pourvu que ce ne soit pas une fatalité qu'Asita voit, menaçant mon
Sarvârthasiddha.»

16. «Dis la vérité. Pourquoi donc pleures-tu rsil Est-ce bon ou
mauvais?»'* — «Il n'y a ici ni malheur ni entrave'5 pour ton Sarvârthasiddha.

C'est sur moi-même que je me lamente, ô roi! parce que je suis vieux

et décrépit. Quand celui-ci sera le Buddha honoré du monde et
prêchera la Loi,

17. moi, je ne le verrai pas avec l'esprit plein de joie ; voilà la raison

pour laquelle je pleure. Pour celui dont le corps porte les trente-deux

marques d'excellence et qui est sans tache, il y a deux voies et pas une

troisième, sache-le, ô roi : il sera soit le puissant roi Cakravartin soit le

Buddha, le plus grand au monde'6.

18. Celui-ci ne sera pas attiré par les qualités du désir, mais, au

contraire", il sera le Buddha.»

Après avoir entendu la prophétie du rfi'8 le roi fut rempli de joie et
de bonheur, se leva et, les mains jointes, salua avec respect les pieds [de

74. T «dis-moi la vérité, que vois-tu de bon ou de mauvais?»

7C. antarâya-m-iha. Analyse proposée par Edgerton, Dictionary, sub verbo.

76. A signaler l'effort des lotsaba pour éviter la répétition textuelle de la même phrase que
dans 15 a.

77. punar. T traduit nes-par «sûrement».

78. Dans vyâkaranam rseh l'emploi de l'anusvâra est correct. La syllabe terminée par
l'anusvâra devant une voyelle compte dans la prosodie bouddhique comme longue de position,

cf. Edgerton, Grammar, 2.68-70. Le mètre exige ici une longue.



32 CONSTANTIN REGAMEY

l'enfant]79; «Toi, qui es exalté par les dieux et loué par les rsi, qui es

doué d'une grande force,

19. je te salue, excellent conducteur de caravane, honoré parmi
toutes les créatures dans le triple monde80.» Asita, joyeux, dit alors au

fils de sa sœur8l : «Que ma parole8j soit écoutée Quand tu auras entendu

parler de l'Eveil du Buddha83 qui, dans le monde tourne la Roue [de la

Loi], vite, entre en religion sous la conduite de ce muni, alors tu obtiendras

la délivrance.»

20. Après avoir salué les deux pieds [de l'enfant] et avoir accompli le

pradaksina, l'éminent muni8* dit: «C'est pour toi, ô roi, un gain bien

précieux et immense que d'avoir un tel fils. Avec la Loi il rassasiera le
monde comprenant les dieux et les hommes.»

Et, en quittant la ville nommée d'après Kapila, l'éminent rsi ne
s'arrêta que dans la forêt, dans son ermitage.

En examinant ce poème (l'avant-dernier) du Janmaparivarta on est

frappé par le contraste entre les huit dernières strophes et les vers
précédents. Il suffit de comparer le nombre de corrections et de notes avant

et après cette «césure». Le texte adopté par nous pour les huit dernières

strophes ne diffère de l'édition de Lefmann que dans quelques menus
détails. Il n'est reproduit ici que pour donner le poème entier et surtout

pour présenter le texte tibétain jusqu'ici non édité. La pauvreté de

corrections et de notes s'explique par la pauvreté du style qui devient
subitement extrêmement stéréotypé, recourt aux clichés conventionnels,
souvent répétés presque textuellement.

79. De nouveau la répétition textuelle de la phrase 14a. L'auteur du texte sanscrit essaie

de varier naïvement en employant une fois le duel, l'autre fois le pluriel de carana. T varie
tout aussi naïvement.

80. T «conducteur de caravane de toutes les créatures du triple monde».
81. Naradatta, cf. note 27.
82. T «mon conseil».

83. buddhabodhi. T correspond à bodhibuddha «le Buddha ayant atteint l'Eveil».
84. T lit aussi bien dans a que dans d nivarah. Il essaie d'éviter la répétition en traduisant

vara une fois par dam-pa, l'autre fois par mchog.



LALITAVISTARA ET L EPISODE D ASITA 33

Rappelons qu'il s'agit précisément des huit strophes qui n'ont pas été

traduites par Dharmaraksa. Cette coïncidence ne saurait être fortuite.
Tout porte à croire que ces strophes n'existaient pas à l'époque de

Dharmaraksa, et qu'elles constituent une adjonction postérieure faite

au moment où on avait supprimé la litanie sur les qualités du Bodhisattva

et décidé de mettre en vers la suite du récit. Il est toutefois surprenant

que la coupure survienne au moment le moins indiqué : le roi Suddhodana

demande à Asita d'attendre un instant avant de lui montrer le futur
Buddha. On ne saurait l'expliquer autrement qu'en admettant l'exis-
tance de la rédaction versifiée complète de la légende, dont la partie
finale fut perdue encore avant la traduction en chinois par Dharmaraksa,

peut-être au moment où l'on décidait d'intercaler la litanie sur l'être
qui ne peut pas dormir. En rétablissant la version complète (au plus tard

avant le 9' siècle) on ne connaissait plus la conclusion primitive et on a

dû la refaire de toutes pièces. Bien entendu il ne s'agit que de la formulation

en strophes versifiées; les détails de la légende étaient bien

connus. A signaler que cette adjonction utilisait la version plutôt tardive
de la légende, puisqu'elle contient 15 prédiction faite par Asita à Nara-

datta. Dans la conclusion en prose de la version de Dharmaraksa le

personnage même de Naradatta n'existe pas.



34 CONSTANTIN REGAMEY

EXPRESSIONS CHINOISES

A-yi-t'eou mm.
che k
Che-kia-meou-ni-fo-pen-hing #äB.ir&ftUf
cheng *.
fan %
Fang-kouang-ta-tchouang-yen-king ******
Fo-pen-hing-king -***.«•&
Fo-pen-hing-tsi-king -i* *.«•**!
hao «•
hing mao tseu kin so ^tfcftè-fc
jo lean £*
jou 4Ì2 siu-louen «Ä
ki-hiu 4fl& Tchou Fa-hou *£ }&f§
Kia-yi &k tiyi *-men-Ii nu t'ien-hia *T
ngan £ tseu *
Po £ ts'ing-yi #*.
Po-tsing é-# wei tchen- ^*ffe
pou-mi *3â yeou H
P'ou-yao-king -f*Ä y1 *
sien % yue B


	Encore à propos du lalitavistara et de l'épisode d'Asita

