
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: La figuration des pieds du Bouddha au Cambodge

Autor: Bizot, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FIGURATION
DES PIEDS DU BOUDDHA

AU CAMBODGE

FRANÇOIS BIZOT

INTRODUCTION

Parce qu'il s'agissait de représenter ce qui, de fait, échappait à toute
perception sensible, l'art bouddhique ancien suggérait la présence du
Bouddha par des signes. Réalistes d'expression, mais de conception
abstraite, ces symboles ne reposaient nullement sur une proscription
de l'icône proprement dite. Ils permettaient plutôt de désigner ce qui
par essence est en dehors de toute détermination. Ce faisant, ils

s'appuyaient, d'une part, sur l'aspect humain de Siddhärthaen illustrant
les principaux épisodes de sa vie (Illumination, Sermon, etc.) et,
d'autre part, sur la nature «indescriptible» du Sage qui transcende

toute apparence, par l'usage d'une symbolique universelle (axe du

monde, roue, etc.). Ces symboles impersonnels furent principalement :

l'Arbre de l'Illumination, la Roue de la Loi, le Trône, l'Ombrelle, le

Stüpa et les Empreintes des Pieds.

Le Cambodge a tout particulièrement gardé le souvenir d'une de

ces «images non-manifestes» (avjakta mürti), celle de l'Empreinte des

Pieds et, plus exactement, de la Plante des Saints Pieds, päd brah päd *.
Ce que l'on connaît du Bouddhisme dans l'ancien Cambodge ne

nous a rien transmis de cet usage. En revanche, l'art brahmanique

préangkorien a montré l'existence de plusieurs empreintes sacrées,

i. Les mots cambodgiens, comme d'ailleurs les mots pâlis et sanskrits du texte, ont été
ici translittérés selon le procédé employé pour toutes les écritures d'origine indienne (cf.
Au Chhieng, Notice sur les caractères étrangers de l'Imprimerie Nationale, Paris 1948). Ce système
n'est pas phonétique mais permet, en revanche, de restituer rigoureusement les caractères
de l'écriture.



408 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

attestées par les inscriptions dès le Ve siècle2. Pourtant, car il ne
semble pas que certaines traces, comme, par exemple, les pieds d'enfants

imprimés dans deux briques de Prasat Kravan3, ou encore les légères

empreintes des chapelles axiales de Neak Pean, aient un rapport direct
avec ce dont il s'agit ici, il faut attendre le renouveau bouddhique post-
angkorien pour que de nombreux spécimens fassent leur apparition. Les

traces de pas du Bouddha profondément incrustées dans la roche de

plusieurs monts célèbres, les grandes images monolithes d'Angkor Vat,
ainsi que celles que l'on pouvait encore honorer au Bayon il y a quelques
années, attirent toujours beaucoup de pèlerins.

De fait, aujourd'hui, avec un bon nombre de représentations
modernes dont quelques magnifiques images, les buddhapäda ont conservé

une réelle importance. Bien entendu, reposant d'ailleurs sur la

conversion hindouiste d'une vieille image bouddhique, les visnupäda et
les sivapäda ont été rectifiés de nos jours; et, simple fait d'adoption
d'une marque de la présence divine, ils représentent à nouveau le

Bouddha (Pl. I).
Le culte de ces images est même si vivant que plusieurs d'entre elles,

parfaitement intégrées, se trouvent avoir leur place dans une branche

particulière du Bouddhisme cambodgien : la prise de possession d'un
fidèle par la «Puissance d'un Saint» (parami brah)*. Fort répandu, ce rite

spécial pénètre intimement les différentes couches de la société khmère.

Or, si l'on tient compte du nombre, somme toute restreint, des images

2. Inscription de Gunavarman; cf. G.Coedès, Deux Inscriptions sanscrites du Fou-Nan,
BEFEO XXXI, p. 2 sqq.

3. Dépôt de la Conservation des Monuments d'Angkor, n°* 6695 et 6696.

4. L'étude de ce culte particulier, au vrai plus ou moins bien inclus dans le Bouddhisme,

avec, en parallèle, celle d'autres cultes analogues franchement non bouddhiques, est entreprise

depuis 1969. Il n'est encore guère possible d'être net pour le moment. Pourtant, en

simplifiant, il apparaît qu'il s'agit toujours de la prise de possession d'une personne (rûp,
banli, bhï) par un mort, ou plus exactement par les restes d'un mort, qui de son vivant fut

un personnage important : roi, prince, dignitaire, héros, ascète, sorcier, etc. ; et delà son

culte. Ceci s'apparente, à certains égards, aux «cultes personnels» angkoriens, dont a parlé

G. Coedès (cf. Pour mieux comprendre Angkor, Paris 1947, p. 44 sqq.).



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 409

de l'Empreinte des Pieds, il est remarquable de rencontrer aussi souvent
celles-ci comme support de cette puissance. La trace du Phnom Kulen

(Pl. II), comme celle du Phnom Bakheng (Pl. V), reçoit un culte régulier

par des Kru (grü, maître) venant souvent de fort loin.
Occasionnellement, le Kru du Palais royal de Phnom Penh fait une cérémonie
dans l'édifice abritant le Pied du Bouddha de la Pagode d'Argent (Pl.
Ilbis). Tout aussi bien, la Puissance du «Pied Unique» de Vatt Preah

Bat Choeung Ek (Pl. liter) donne lieu à de fréquentes manifestations
du même genre.

Au demeurant, si peu que la forme s'y prête, un affaissement du

terrain, une dépression naturelle curieuse, témoigne du passage du
Bouddha dont la trace des Pas, ainsi figurée, parfois aménagée, peut
devenir lieu de pèlerinage ou d'ermitage (Pl. III).

Sauf certaines exceptions, dont les empreintes brahmaniques et
évidemment les sites naturels, les buddhapäda sont entièrement recouverts
de symboles. C 'est que le corps du Bouddha présente 3 2 signes fondamentaux,

dont les six premiers concernent précisément les pieds : le
Bouddha doit avoir les pieds bien posés, des Roues sous la plante des

pieds, les talons larges, les doigts longs, les pieds doux et délicats, les

pieds couverts de réseaux5. Telles sont, en effet, les caractéristiques
fondamentales de l'ornementation des brah päd khmers, dont les

nombreuses marques qui les recouvrent sont disposées principalement
à l'intérieur des mailles d'un réseau droit.

Aujourd'hui, ces signes sont encore l'objet d'un vif intérêt. De
même qu'à Ceylan, dans le pays d'origine même du Bouddhisme
theravâda florissant au Cambodge, où les 108 mandul lakunu sont
enseignés dans les écoles6, les Cambodgiens connaissent et apprennent,
au même titre qu'une prière, les 108 mangal qu'ils récitent par cœur
en de nombreuses occasions. La tradition nous apprend que ce sont
précisément ces signes qui figurent sur les päd brah päd.

j. L. Renou et J. Filliozat, L'Inde classique, II, p. J3J.
6. Cf. Ananda K. Coomaraswamy, Mediaeval Sinhalese Art, Gloucestershire 1908, p. ro.



4IO FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

A - les 108 signes (Mangal)

Outre le sacré que manifeste la présence de toute composition
artistique conçue selon sa tradition, il est vraisemblable qu'au départ
la figuration plastique des signes fournissait également un support
graphique au récitant. Les images érigées de part et d'autre du Bouddha,
face au fidèle, comme c'est par exemple le cas à Angkor Vat, y font

penser; car il devait s'agir, comme il en est actuellement, d'acquérir
des mérites (oy man punay) par leur récitation. Mais, peut-être déjà

diversifiées à l'origine, les listes empruntèrent les unes aux autres,

divergeant ainsi de leur modèle et imposant de nouvelles figurations.
Ce faisant, aujourd'hui, elles ne s'accordent plus entre elles et varient
dans la désignation des termes aussi bien que dans le nombre de ceux-

ci. Davantage: l'expression khmer-pâli de la plupart des listes, parfois

répétées sans être comprises, se déforma dans certains cas pour donner

lieu à un pastiche déroutant qui accentua la confusion en favorisant la

mutation des termes incompris.
Pour ne pas être connues de tous, ces listes demeurent largement

répandues. Elles se transmettent de père en fils, de mère en fille ou de

maître à élève. Aux jours saints (thnai sel) ou même quotidiennement,
soit à la pagode, soit encore chez soi en face d'un autel, l'éloge

(sasoer) des Saints Pieds, comprenant l'énoncé des 108 signes, se

psalmodie pieusement.
La compilation des listes recueillies, part faite aux erreurs et aux

fantaisies, s'organise nettement pour déterminer trois séries: i° les

listes recitées par les laïques; 2° les listes connues des bonzes et des

achar (äcärya, officiant laïque) ; 30 les listes différenciant le pied droit

et le pied gauche. Les listes comprises dans une de ces catégories

s'inspirent toutes manifestement d'un modèle particulier dont elles

respectent jusqu'à l'ordre des termes. Il est cependant vrai que les

recherches pour ce travail, à quelques exceptions près, s'étaient plus



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 41 I

particulièrement portées sur la province de Siemreap. Or, par ailleurs,
soit pour fixer ce qui par trop tendait à bouger, soit encore pour rendre
accessible au plus grand nombre ces longs psaumes en les éclairant
d'une traduction en khmer, l'Institut Bouddhique a recueilli plusieurs
de ces listes et les a publiées: là, par contre, la collecte a porté sur
l'ensemble du Royaume. Quelques-unes de ces listes proviennent de

textes sur latanier, la plupart des autres ont été transmises oralement.
Cette fois encore, on est amené à faire les mêmes remarques et les trois
catégories s'imposent à nouveau, selon des listes s'accordant parfaitement,

en ordre et en nombre, avec celles de nos récitations.
Voici donc la traduction de la liste type de chaque groupe, suivie

des observations et du détail des différentes variantes observées pour
chacune d'elle.

/. De Véloge des Saints Pieds

(sasoer brah päd)

«Prosterne-toi devant les Saints Pieds

Quelle joie de me prosterner et de saluer les Saints Pieds du Bouddha, scintillants
comme deux pierres précieuses, glorieux, puissants et resplendissants.

Voici ma tête. Je l'offre à la place du lotus et puis voici mes doigts pour remplacer
les bougies. Que mes deux yeux se comparent à la lumière scintillante de la flamme.

Voici mes paroles. Que les mots faisant l'éloge des signes sacrés remplacent les

baguettes d'encens qui embaument de tous côtés. J'offre mon cœur à la place du

parfum.
Voici mon corps. Je l'offre pour remplacer le vase d'or incrusté de pierreries,

servant aux saintes offrandes des deux Pieds sacrés resplendissants.
Les Pieds sacrés sont diversement décorés. Ils donnent naissance à :

kan cakr kam muoy bân, la Roue à mille makut, la Couronne

rayons sanvâr, le Sautoir
chatr ratan, le Parasol précieux kamran, la Guirlande, le Médaillon de

kanrer, le Croc de cornac fleurs
prâsâd, le Prasat chatr prâk', le Parasol d'argent
koey, la Plateforme (podium pourmonter chatr mâs, le Parasol d'or

à éléphant) pût, le Bol, le Vase à aumône



412 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

palank, le Trône
svetr chatr, le Parasol blanc
brah khan, l'Epée sacrée

phlit tâlapatr, l'Eventail en feuilles de

palmier
phlit morahatak, l'Eventail en plume de

queue de paon
vîjanï, l'Eventail en queue de yak
lambèn, la Lance
dhïtâ tai kân', la Demoiselle tenant

(quelque chose) en main
babil, le Popil
brah âditya, le Soleil
brah candr, la Lune
hvün phkäy, les Etoiles

dvïp dharn, les Grands Continents
drîp tue, les Petits Continents
khyan sahkh, la Conque
stec cakrabatti, le Monarque
dan jay, le Drapeau
brah indr, Indra
brah brahm, Brahma
brah îsûr, Siva
brah nârây, Visnu
satt ganga, les Sept Rivières
mahâ sala, le Grand Mont
srah sran, l'Etang
tri mâs, le Poisson d'or
kacchapâ, la Tortue
kraboe, le Crocodile
chlâm, le Squale
mkar, le Makara
sambau mâs, la Jonque d'or
satnbau prâk', la Jonque d'argent
grad, le Garuda

nâgâ, le Naga
kesarasïhâ, le «lion à crinière»

(Gajasîha

jhûk, le Lotus
ûtpal khiev, le Nénuphar bleu

ûtpal sa, le Nénuphar blanc
thâs mâs, le Plateau d'or
kaam prâk', le Vase d'argent
kaam suvannâ, le Vase d'or
kaam kèv, le Vase de cristal
brai himarâ, la forêt de l'Himavâ
cakkravâl, le Monde
bhnam brah sumeru, le mont Méru
bhnam satt paribhand, les Sept Monts
samuddh jaladhï, l'Océan
byagjharâjâ, le roi Tigre
tamri, l'Eléphant
üposath, l'Eléphant Uposatha
seh balâhak, le Cheval Balâhaka

bhnam kailas, le Mont Kailâsa
hahs mâs, l'Oie d'or
koncâ, la Grue
airâvann, l'Eléphant Airâvanna
kinnar kinnarï, les Kinnara mâle et

femelle
là, l'Âne
sekasom, la Perruche
karavik, le Coucou

mayûr mayûrî, le Paon mâle et femelle
stec tmât, le roi Vautour
brahit, le Brahïta

sinh, le Lion
to, le To (sorte de lion)
ûsabharâj, le roi Taureau

mego sa mân putr, la Vache blanche et le

Veau

suog prâmmuoy jan', le Séjour des dieux
à Six étages

brahmalok prâmmuoyatantap', le Séjour
de Brahma à Seize étages

Il y a en tout sur les Saints Pieds des signes au nombre de 108.

Le Maître des Trois Mondes foule de ses Pieds sacrés la surface de la terre pour en



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 413

délivrer tous les êtres de tous les mondes d'existence. Des lotus d'or naissent du

royaume de la terre,
en touffes serrées, pour recevoir les Pas du Sage, Maître des mortels, afin qu'ils

ne laissent aucune empreinte et qu'on ne suive sa tace. Ils disparaissent lorsque le

Seigneur s'assoit sur le trône.
Si quelque chose n'est pas dans l'ordre, les lotus ne sont pas là pour recevoir les

Pieds sacrés et illustres. Le Bouddha poursuit son chemin en laissant des traces que
le vent vient alors essuyer.

Il balaye la poussière et emmène les Saintes Traces au loin; en avant et en arrière,
il frotte largement puis répand, pour les faire disparaître, du sable de diamant.

Ainsi, lorsque le Seigneur s'en va, quel que soit le moment, les empreintes
disparaissent enfin de ne pas laisser les êtres enjamber les Saints Pas du Bouddha, ce qui
engendrerait de graves calamités.

Celui qui possède les Dix Forces, sur le point d'entrer au Nirvana (nibrân), compatit

pour tous les dieux, pour le demi-dieux asur, garud, nâg, debtâ, pour tous les
hommes et pour toutes les femmes.

Aussi fit-il don d'un Pied sacré à cinq endroits, afin qu'ils fussent honorés. L'un
se trouve au sommet du mont Suvannamalï, endroit pour et convenable.

Un Pied sacré splendide prit encore place sur le Suvannapabat, puis un autre se

trouve réellement à Lanka, sur le mont Sannatasumanaküjagäp'.
Splendide est encore le Pied sacré qui figure en bonne place sur le mont Saccha-

bandh, pour les gens de ce pays qui lui font des offrandes.
Un Saint Pied magnifique marque également le fond de la rivière Nâmanammdâ ;

le Bouddha enfonça son Pied dans la vase pour que les poissons puissent venir
l'honorer.

Celui qui possède les Dix Forces fît que les cinq Pieds d'or illustres durent le temps
de cinq mille saisons des pluies; ensuite le Seigneur entra (entrera?) au Nirväna.

Oh! vous tous, nous et moi-même, l'adversité n'a pas suivi celui qui possède la
connaissance, mais a rejoint la religion. Ces Saintes Empreintes là, nous ne nous en
sommes pas approché pour les voir et les comprendre.

Incline-toi et prosterne-toi! salue de loin, puis fais l'éloge des Pieds Sacrés des

cinq endroits. Demande joie et bonheur; joins les mains pour les gagner.
Prie pour ne pas être avide, coléreux et infortuné, affligé, triste et malade.

Demande la joie de chaque jour jusqu'au Nirväna.
Celui qui fera l'effort d'apprendre tous les signes figurés sur les Pieds sacrés, qui

les saura par coeur et les récitera régulièrement, celui-là est bon pour suivre dans
la vertu Celui qui Sait et pour abandonner le monde des êtres, hostile, méchant
et mauvais.

Pendant cent mille temps, il ne connaîtra pas plus malheur, souffrance et misère

que les conditions du monde inférieur, mais aura abondance et fortune.



414 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

D'un aspect fini, le corps et les membres parfaits, bien plus beau que les hommes,
sans défaut, lisse et doux, agréable à regarder.

Le cœur discerne la vertu et le mal ; connaît le mérite, le convenable, l'effort,
l'honneur; connaît les textes et le pâli ;

donne naissance à la race combien chérie, d'une essence rare et royale, d'une
grande supériorité et d'une puissance absolue.

Quand, de tes ennemis, la guerre viendra de tous côtés et que ton être se

recroquevillera prostré d'effroi, tu resteras pourtant glorieux et élevé.
Homme savant, vif et éveillé, connaissant les prières et les textes, tous sans

erreurs, pour parvenir au Nirvana : tels sont les fruits de l'éloge des Saints Pieds du
Bouddha!»

*
Les variantes de cette série sont :

kambeh, l'Enceinte, à la place du Croc satt mahâ sala, les Sept Grands Monts, à

de cornac la place du Grand Mont
gnâb, le Sautoir en diagonale, à la place srah sran prambï, les Sept Etangs, à la

de la forêt Himava place de l'Etang
chatr kèv, le Parasol de cristal, à la suite polatok, l'Oiseau Polatok, à la suite de

du Drapeau Airavanna

Cette liste étaitnotamment récitée par le vieux Khon Dit (Siemreap),
maître irremplacé, auteur des figures de géants et de singes du célèbre

jeu de peau du théâtre d'ombre de Siemreap, décédé en ce début d'année

1970. Une liste semblable est publiée dans les Gihipratipattipiser, Phnom

Penh 1966, p.217.
Déclamée en longs souffles modulés, rythmée comme la marche du

corbeau (padakâkagati), cette récitation est sans doute la plus répandue.
Elle reste, néanmoins, plus particulièrement connue des villageois,
encore que des bonzes et des achar la connaissent également. Notons

cependant que, outre des tournures et des expressions peu évidentes,
les 108 termes sont ici énoncés en quinze strophes, au sein desquelles

il a fallu, en les dégageant de leurs nombreux qualificatifs, les distinguer
des mots s'appliquant uniquement au contexte de la mise en phrase.
Par commodité ceci n'a pas été rendu dans la traduction, et les termes

ont simplement été donnés dans l'ordre, accompagnés d'un adjectif

lorsque celui-ci avait son importance.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 415

//. Des cent huit signes

atthuttarasatamangalagäthä)

«Il y a des Roues (cakr) sur les Pieds sacrés de tous les Augustes Possesseurs de la
Connaissance (brah sammä sambuddh) qui ne cherchent qu'à dispenser tous les bienfaits

de leur vertu.
Je désire me prosterner et honorer ces Illustres Bouddha, Etres Suprêmes (puro-

sauttam).
Les signes, au nombre de 108, sont ainsi :

satti, la Lance

sirivaccho, le Popil
nandiyovattarne/, la fleur Malati

(gardenia)
sovatthiko, le Sautoir

vatamso, le Turban
vaddhamananc, le Pâyasï (objet rituel)
pîthakam, la Chaise

ahkuso, le Croc de cornac
pâsâdo, le Prasat

toranam, le Cadre de porte
chattamev, le Parasol

khaggo, l'Epée sacrée

talapannanc, l'Eventail en feuille de

palmier à sucre
morapinchakavïjanï, l'Eventail en plume

de queue de paom
unhiso, le Diadème

patto, le Bol

pallanko, le Trône
sumanadamam, le Médaillon de fleurs

niluppalam, le Nénuphar bleu
rattasetuppalancer, le Nénuphar rouge

et le Nénuphar blanc,
padumam, le Lotus rouge
pundarï, le Lotus blanc
punnghato, le Vase à eau

punnacatï, la Jarre pleine d'eau

samuddo, l'Océan
cakkavalakam, le Monde
hemara, le Mont Himavant
sïneru, le Mont Sineru

surïyo, le Soleil
candim, la Lune
nakkhattâ, les Etoiles
caturo dip, les Quatre Grands Continents
dvisahassaparittakâ, les Deux mille Petits

Continents
cakkavatti, le Monarque
vattasankho, la Conque dextrogyre
macchänam yugalam, la Paire de poissons
satt mahâgangâ, les Sept Rivières
satt mahâselâ, les Sept Grands Monts
satt mahäsarä, les Sept Etangs

supanno, Garuda

samsumâro, le Crocodile
dhajapatâkamev, le Drapeau et la Bannière

pâtankï, le Palanquin
valavïjanï, l'Eventail en queue d'animal
kelâsapabvato, le Mont Kailâsa

sîharâjâ, le Seigneur Sîha

byaggharâjâ, le Seigneur Tigre
valâhavako, le Cheval Valâhaka

uposatho, l'Eléphant Uposatha
chaddanto, l'Elépant Chaddanta
vasukï nâgo, le Serpent Vâsuki



4i6 FRANÇOIS BIZOT: LA FIGURATION

hamso, l'Hamsa

usapho, le Taureau Usapha

erarano, l'Eléphant Erävana

mahkaro, le Makara

bhamaro, le Scarabée

kukkuto, le Coq
suvannakacchapo, la Tortue d'or
harinävä catummukhâ, la Jonque d'or à

quatre faces

savacchkâ tathâ gâvî, la Vache et son
Veau

kinnaro, le Kinnara mâle

kinnrïpi, le Kinnara femelle
karaviko, le Coucou

mayuro, le Paon

koncarâjâ, la Grue
cakkavâkadijo, le Brahita

jïvanjïvakanâmakâ, le Polatoka
chakkâmâvacarâ devâ, le Devaloka à Six

étages
brahmaloka solas, le Brahmaloka à Seize

étages

Assurément (tous ces signes) se trouvent sur les Pieds sacrés de tous les Augustes
Possesseurs de la Connaissance qui, toujours, cherchent à dispenser les bienfaits de

leur vertu.
Je désire me prosterner et honorer ces Augustes Bouddha, Etres Glorieux (puros

prasoer).»
*

Les variantes de cette série sont :

kancak', le Miroir, à la place du Popil
khsè say, le Ruban, à la place du

Turban
thâs mâs, le Plateau d'or, à la place du

Payas!

sasar khicen, le Pilier de margelle, à la

place du Cadre de porte
thâs ben toy dïk, le Plateau plein d'eau, à

la place de la Jarre pleine d'eau
mahâ samudr damn puon, les Quatre Océans,

à la place de l'Océan

Cette liste est, entre autre, récitée par l'achar Sug Tem de Vat

Damnak (Siemreap). Une liste analogue se trouve publiée dans les

Trasnäbuddhapravatti, Phnom Penh 19ci, p. 39, pour la version en

khmer; et dans les Gihipratipattipiser, Phnom Penh 1966, p. 212, pour
la version en pâli, ici traduite.

Le fait que cette liste ne semble se réciter qu'en pâli est sans doute

la raison pour laquelle les villageois la connaissent peu. Ici, par contre,
les termes sont clairement énoncés et se succèdent sans confusion

bhnam cakrakrarâl, le mont Cakravala, à

la place du Cakravalakam, le Monde

drip damn bän les Mille Petits Continents,

à la place des Deux mille
Petits Continents

suvann macchâ, le Poisson d'or, et puis
cakr dämn gû, la Paire de Roues, à la

suite de la Paire de Poissons
mahâ brahm mukh puon, le Grand Prohm

à quatre faces, à la place du Scarabée

satv gralït, le Gralït, à laplace du Polatok



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 417

possible. Notons que la traduction ici donnée correspond, en fait, à la
valeur cambodgienne de ces mots pâlis. Il ne semble pas que cette liste

s'applique plus particulièrement à l'un ou l'autre Pied.

III. De l'éloge des Pieds Sacrés droit et gauche

(sarasoer brah päd chveh stäm)

Le Pied gauche

«Ukâs! j'honore, respecte et glorifie les Pieds sacrés aux nombreux symboles
(lakkhan), parmi lesquels se trouve la magnifique Roue du Protecteur du Monde, le
Suprême Précepteur (brah lokanâth paramasâstâ). Sur le point d'atteindre le Nirväna,
il éprouva une telle compassion qu'il enfonça Son Pied aux endroits propices, pour
les hommes, les dieux et tous les êtres.

La Plante du Pied du Bouddha est vraiment magnifique, de proportion admirable
et sans égale. Elle est gravée de nombreux signes qui se composent ainsi :

kan cakr man kam muoy bän', la Roue à

mille rayons
than manuss devatâ, le Séjour des hommes

et des dieux
sumeru girl, le mont Méru
sattaparibhand, les Sept Monts
dvïp dham puon: jambû, amaragokhand,

uttarasobhan, pubvavideh, les Quatre
Grands Continents

dvïp tue bîrabân les Deux mille Petits
Continents

brah âdity, le Soleil
brah cand, la Lune
bhnam mâs, la Montagne d'or
bhnam kèv, la Montagne de cristal
brai hemabant, la forêt Hemabant

jhûk, le Lotus
gûhâmâs, l'Enceinte d'or
gujasih, le Gajasïha
ciem, le Mouton
câmarï, le Yak

than devatâ: cätummahärajikä, (sobhï)
traitrihsa, yâmâ, tusitä, (suostî) nim-

mânaratï, paranimmitâ, le Séjour des

dieux
than brahm, le Séjour de Brahma

bhärabheträ, la Jonque
maccho macchâ, les Poissons

antoekasuvann, la Tortue d'or
makar, le Makara
chbin phdon, les poissons Chbin et Phdon
samudd croen jan, l'Océan à nombreux

étages

grud, Garuda

yaksâ kân tampan, le Géant tenant un
bâton

bhnam croen jän la Montagne à

nombreux étages
brah issur, siva
brah näräyan, Visnu

vessavann, Vessavann (le Roi gardien du
Sud)'



4i8 FRANÇOIS BIZOT: LA FIGURATION

nidi, le Lion
to, le To
tamrî, l'Eléphant
seh, le Cheval

ûtth, le Chameau

lä, l'Âne
tamrî uposath, l'Eléphant Uposatha
tamrî chaddant, l'Eléphant Chaddanta

gomahahsâ, le Taureau

ramäs, le Rhinocéros

ramâmn, le Daim
hahs, l'Oie
indrîy, l'oiseau Indriy
karavikapakasâ, le Coucou

cakrabattirâj, le Monarque

baisi, le Baisi (objet rituel)
chatr kèv, le Parasol étage
srah srah, l'Etang royal
bhamar bhamari, les Scarabées mâle et

femelle
kinnar kinnarî, les Kinnara mâle et femelle
umma bhokavatï aggamahesi nai brah

issur, la Grande Reine Umä Bhagavati
(épouse) de Siva

sujâtâ jay nai brah kosï, Sujâtâ femme
d'Indra

debadhîtâ pavarakann, les Debadhita et
les Pavarakanna

âsram isî, l'Ermitage des ascètes.

Oh vous tous, nous et moi-même, l'adversité n'a pas suivi le Sauveur du Monde.
Saluons le Saint Pied du Bouddha que le Seigneur s'est adonné d'imprimer à tous les

(cinq) endroits. Demandons joie, bonheur et présages heureux et puis la gloire dans

toutes nos existences jusqu'au Nirvana.»

mahinsâ, le Buffle, à la place du Taureau

bhakatraganes, Ganesa, à la place de

Vessavann

vijanï, l'Eventail en queue de yak, à la

place du Parasol étage

Les variantes de cette série sont :

nân ganhïn brah dhâranî, la Terre, à la
place de la Roue à mille rayons

grun bali, le Royaume de Bali, à la place
du Séjour des hommes et des dieux

mkut, la Couronne, à la place de Garuda

Ma, le Tigre, à la place du To

Cette liste est, notamment, admirablement déclamée par la vieille
Chan (Siemreap). Une liste analogue a été publiée sous le titre de

Sarasoer brah päd, Phnom Penh 19C7. L'ensemble se divise en deux

parties, le Pied droit et le Pied gauche. Pour la liste concernant le

Pied droit on se reportera à notre liste n° 1, De l'éloge des Saints Pieds,

qui est rigoureusement la même. De fait, la liste du Pied droit se

trouve assez souvent complétée par celle des signes du Pied gauche.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 4I9
Là encore, les termes ont été répartis en un certainnombre de strophes,
d'une façon moins nette cependant, et ceci n'a pas été rendu dans la

traduction.

B — LES PIEDS DU BOUDDHA A ANGKOR

Pour autant que les brah päd anciens soient tous connus7, il demeure

qu'aucune de nos listes ne se rapporte exactement à l'un d'eux, et ne
saurait suffire à elle seule pour identifier les signes figurés sur ceux-ci.
Est-ce dire que l'on doive chercher ailleurs qu'au Cambodge la source
de nos listes? On ne saurait cacher l'importance de l'art d'Ayudhya en
cette période de seconde vie post-angkorienne de laquelle, d'une façon

générale, les Pieds d'Angkor doivent dater8. D'ailleurs, à n'en pas
douter, ils font partie du même courant qui se répandit également au
Siam et au Laos, vraisemblablement, à travers les écoles thaïes, en

contrecoup à la réapparition des images du Pied du Bouddha dans l'art
cinghalais du XIIIe siècle, et peut-être concurremment à l'influence
Mon de Dvâravatï dont une Roue de la Loi, si caractéristique de cet
art et exceptionnelle au Cambodge, se trouve précisément figurée à

côté de l'Empreinte du Phnom Kulen (Pl. IV)'. En tout cas, les signes
de bon augure qui les décorent, pratiquement absents dans l'artprimitif

7. On m'a signalé un buddhapâda en pierre, peut-être ancien, situé dans une pagode de

Kirivong, au Sud de Ta-Kéo, non loin de la frontière vietnamienne. Je n'ai pu, hélas, obtenir
les autorisations nécessaires pour me rendre sur place.

8. Cf. J.Boisselier, Le Cambodge, Paris 1966, p. 281.

9. M.J.Boulbet a récemment découvert puis dégagé, sur le Phnom Kulen, deux sites
de sima (bornes délimitant une enceinte sacrée) offrant également plusieurs exemples de

Roue de la Loi. Il y a lieu de croire que tout ceci est de la même période et correspond à

une même influence. Sculptées sur leur deux faces, ces sima sont de précieux documents sur
l'iconographie de cette époque. Elles permettent précisément de faire une nette distinction
entre deux sortes de motifs circulaires, souvent confondus par ailleurs : 1 ° La Roue de la Loi,
kan räjä rath, représentée par une roue à seize rayons posée sur un pilier (Site I ; borne N-O
et borne N; Site II: borne O). 2° Le disque Cakra, Jrari' cakr, représenté par un disque à seize

rayons en losange (Site I: borne E, borne S-E et borne N-E; Site FI: borne N-E). Il est
intéressant de remarquer que cette figuration du disque correspond exactement à celle du

signe n°32 des Pieds d'Angkor Vat (voir infra: p. 269).



420 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

indien10, ne sont connus que dans le Bouddhisme de traditionpâlie, et la

vieille secte des Theravâdin ne s
' est pas véritablement manifestée au

Cambodge avant le XIVe siècle". Quoiqu'il en soit, il ressort pourtant que la

majorité de nos termes trouveront leur place, et que, au delà de

contingences locales sans doute difficiles à préciser, listes et images se

correspondent dans l'ensemble.

Il faut remarquer que la plupart de ces signes, très stylisés, ne
peuvent être approchés qu'en tant que mots d'un vocabulaire déjà connu,
en dehors duquel toute fantaisie est permise. Au reste, dans les limites
mêmes de ce langage, il sera encore difficile d'affirmer, tant certains
de ces dessins se confondent entre eux, pouvant ainsi respectivement
s'identifier à l'éventail complet des termes leur correspondant. A cet

égard, l'ensemble des signes énoncés par nos listes prend toute sa

valeur: il limite le choix et fournit ainsi, pour chaque figure, une
série de termes susceptibles de s'approcher au mieux des valeurs

originales. Je m'y suis donc limité et maintenu malgré ses insuffisances.

Notons encore que la différence entre les traces en creux et les

Pieds eux-mêmes n'est pas toujours précisée. De surcroît, en ce qui
concerne ces derniers, on aimerait pouvoir établir s'il s'agit bien du

«dessous» ou plutôt du «dessus» comme tend à le montrer la disposition

des images convexes posées à plat (Pl.IX). C'est un fait, en tout

cas, qu'au Cambodge ceci est mal défini: brah päd, «Pied sacré», ou

päd brah päd, «Plante de Pied sacré», s'emploie indifféremment pour
toutes ces figurations. Il reste cependant que les listes ne font appel

qu'à la trace (snäm), c'est-à-dire l'empreinte concave du Pied du

Bouddha. Les autres images, les empreintes convexes, peuvent n'être,
en somme, que de simples moulages, le positif de ces traces en creux.

io. L'empreinte la plus célèbre de l'Inde ancienne, gravée sur une pierre à Pâtaliputra et

décrite au VIIe s. par le Japonais Genjo, était peu décorée : roue, poissons, vases et traits
vermiculaires sur l'extrémité des orteils. Cf. Hôbôgirin, Il et III, Tôkyô 1930, Paris 1937, p-

187 sqq.
11. Le premier témoignage épigraphique est daté de 1309. Cf. G. Coedès, BEFEO XXXVI,

pp. 14-21.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 42 I

/. Les Empreintes concaves

A ma connaissance, on ne dénombre que deux de ces Empreintes
sculptées dans la région d'Angkor. Il est vrai que plusieurs histoires
font mention d'autres traces, dont un Pied immergé; de plus, si l'on
considère que certains sites naturels peuvent être célèbres depuis

longtemps, il se pourrait que les «Cinq Endroits» de nos listes fussent

effectivement représentés".

1. Les Empreintes naturelles

Il semble que l'on doive accorder une valeur particulière aux Empreintes

naturelles, plus généralement appelées brah päd fan lie, ou brah

päd jän' duk, ce que l'on peut traduire par «empreinte de Pied sacré».

Il est vrai que, par extension, ces expressions ont fini par pouvoir
s'appliquer à toutes les Empreintes concaves, sculptées ou non.
Pourtant, en réalité, la différence ne manque jamais d'être faite: si

l'on respecte, comme il se doit, les saints vestiges délicatement gravés

et rehaussés d'or, c'est cependant avec une conviction intime que les

traces naturelles, souvent éloignées et difficiles d'accès, sont vénérées.

Le fait est que les grès de la région offrent des cas d'érosion extrêmement

curieux et ces phénomènes géologiques, souvent impressionnants,

difficiles à expliquer, constituent alors des témoignages irréfutables

du passage de Bouddha.

Ces sites, parfois entretenus et aménagés, comme la grande trace
du Phnom Bey dont l'eau miraculeuse du puits central déborde en
saison des pluies (Pl. III) ; ou encore restés nus, comme l'empreinte du

versant Est du Phnom Chankraham, perdue en pleine forêt dense tout

12. Une des deux Empreintes du Phnom Santuk (Kompong Thom), d'ailleurs assez

semblables à celles du Phnom Kulen et du Phnom Bakheng, pourrait faire partie de
l'ensemble. Elle est cependant bien éloignée du groupe d'Angkor et paraît, en outre, leur être
quelque peu postérieure.

28



422 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

au Nord d'Angkor, dont le modelé naturel, d'un mètre de profondeur
sur un de large et trois de long, a reproduit jusqu'au renflement des

chevilles ; tous sont l'objet d'une discrète mais profonde dévotion.

Pourtant, car la forme peu convaincante de certaines dépressions ne

justifie pas toujours la valeur accordée au site, la présence d'une

empreinte n'est parfois plus qu'un souvenir: sans doute déjà peu
expressive au départ, la fosse a fini par disparaître, envahie par la
végétation et comblée par le dépôt des eaux de pluie. Alors, il faudra

attendre le détour d'une piste de gamins en quête de fruits sauvages,
le coup chanceux d'une pioche cherchant une tubercule, ou le hazard

d'un défrichement forestier, pour qu'elle soit peut-être découverte et

retrouvée (Pl. XX, Fig. i). Sinon, perdant sa valeur originale, elle

prendra place parmi les génies et les Niek-Ta de la brousse, conférant

au lieu le prestige sacré de son souvenir.

2. Les Empreintes sculptées

L'Empreinte du Pied gauche du Bouddha a été figurée en haut du

Phnom Bakheng et du Phnom Kulen. On peut s'attendre à ce que ces

traces soient de la même période. Les divers embellissements et les

restaurations au ciment en rendent cependant l'étude difficile. De

surcroît, contrairement aux Pieds eux-mêmes dont le décor, sur

champ saillant, risquait moins de s'empâter, les traces moulées en

creux ont leur surface irrémédiablement noyée et cachée sous une

épaisse couche de laque et de badigeon.
L'Empreinte du Bakheng. A l'Est, au pied et dans l'axe du Monument,

l'Empreinte sacrée est profondément incrustée, creusée à même le roc

grossier et alvéolaire (Pl. V). Après un premier burinage, finition et

détails ont été rendus au mortier, puis enduits de laque. La cuve, ainsi

ménagée, d'un mètre soixante sur soixante-dix de large et d'une

profondeur de vingt-cinq centimètres environ, se trouve bordée d'une

margelle appareillée en deux blocs de grès (Pl. XX, Fig. 2). Un léger

décor reste transparent et l'on distingue les spirales des orteils, la



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 423

Roue centrale composée selon un lotus à huit pétales et le réseau à

mailles orthogonales comprenant neuf cases par rangées horizontales.

L'Empreinte du Kulen. Située à l'Ouest au pied du Preah Thom,
l'Empreinte du Kulen s'identifie à bien des égards avec celle du

Bakheng (Pl. II et Pl. IV). Même technique, mêmes dimensions; il
n'est pas jusqu'au décor qui ne montre un ensemble analogue, encore

que les cases par rangées horizontales ne soient plus au nombre de neuf
et que la Roue centrale soit curieusement décalée sur le côté. On
notera que les rebors de la cuve sont décorés de motifs estampés dans

le mortier, fort originaux : parmi un semis disposé en deux rangées le

long de la margelle, les rosaces de la ligne extérieure sont timbrées
d'une croix gammée13.

//. Les Empreintes convexes

1. Les brah päd d'Angkor Vat

Au Sud du préau cruciforme d'Angkor Vat, de part et d'autre des

grandes figures centrales du groupe des «Mille Bouddhas», deux brah

päd monolithes en grès, de presque deux mètres de hauteur sur un de

large, sont adossés aux piliers d'angles de la galerie, la plante face au

Nord. Il s'agit du Pied droit (Pl.VI) et du Pied gauche (Pl.VII) du

Bouddha, respectivement placés à l'Est et à l'Ouest. La surface de

chacun d'eux repose en saillie sur une base épaisse à rebord plat décoré
de pétales lotiformes. L'extrémité et la base de chaque orteil, ornées

d'une cocarde en spirale autour d'une coquille foliée sont reliées

par une rangée d'accolades imbriquées bordée de petites feuilles. La

plante des pieds elle-même, au décor champlevé, dont le milieu est

frappé d'une roue à seize rayons, se divise en onze rangées horizontales
de neuf cases, chacune de celles-ci renfermant un symbole. Le demi-

13. Il ne s'agit pas là du «svastika» dont les quatre branches, coudées en forme de gamma,
sont en contact par l'une de leur extrémité. Ici, au contraire, les quatre gamma, inscrits dans

un médaillon, s'opposent, en quelque sorte, par le sommet, sans se confondre, délimitant
ainsi le tracé d'une croix. Je n'ai jamais rencontré ce motif ailleurs au Cambodge. Une telle
singularité pourrait servir à d'intéressants rapprochements.



424 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

cercle du talon se trouve partagé en six zones par quatre arcs concentriques

dont les deux plus grands sont tranchés d'un segment vertical14.

Le décor, revêtu d'un enduit laqué, respecte la structure des pieds
eux-mêmes, en sorte qu'il s'organise selon la symétrie de deux figures

énantiomorphes : chaque motif ayant son correspondant inverse sur
l'autre pied.

Les deux pieds diffèrent cependant sensiblement l'un de l'autre, et,
de toute évidence, n'ont pas été exécutés par le même artiste. La

facture du pied Ouest est de beaucoup la plus belle15. Légèreté du

modelé, souplesse et finesse du dessin lui confère une maturité
d'expression que l'autre pied ne possède pas (comparer, Pl. XIX, les Fig. 2

et 3). Le décor du pied Est, épais, lourdement incisé, au tracé encore
visible par endroit (quadrillage du bas), se présente à cet égard comme

une copie peu adroite, grossissant certains détails et en transformant

d'autres. Cette impression se renforce encore par le mauvais rendu du

bandeau de feuille de lotus qui le circonscrit, d'une incision raide et

sans grâce. Davantage : l'épaisseur des flancs de ce dernier, où se

développe d'ailleurs un rinceau de fleurs d'un style nettement avancé, ne

correspond pas à celle du pied lui-même, dont les bords ont été

visiblement burinés, amincis, comme pour s'accorder sur ceux de son

modèle. Ainsi, le dos du pied Est se bombe d'une forte convexité,
contrairement à celui du pied Ouest dont la surface est plane. Il n'est

pas impossible que ce dernier, tout d'abord posé au sol, à plat, n'ait
été dressé que par la suite. De pied droit, il devenait ainsi plante de

pied gauche d'une paire flanquante, dont on sculpta alors le second

élément. Ce faisant, on prit soin, cette fois, de ménager un tenon, et la

14. Au moins pour le pied Ouest encore intact. Des photos prises il y a quelques dizaines

d'années montrent cependant que le talon du pied Est était identique. Cf. H.Marchai, Les

Temples d'Angkor, Paris 195c, photo de la p. 32.

ie. La grossièreté d'exécution du pied Est a le plus souvent été confondue avec une

certaine clarté de la composition. Ainsi, de même que la plupart des peintures modernes

recopient ce pied Est, de même c'est encore et toujours lui que l'on retrouve dans diverses

publications.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 42c

bosse dorsale ne fut même pas supprimée, tant elle ne gênait plus, une
fois la figure adossée et plantée sur son socle. Certes, il est difficile
d'affirmer, au moins tant que la terrasse en latérite des «Preah Pean»,
dont l'histoire est vraisemblablement liée à celle des Pieds sacrés16,

n'aura pas été dégagée et étudiée en profondeur. Cependant, pour
l'instant, il est vrai que ces indices s'accordent pour présenter le Pied

Ouest, sans tenon, aux flancs vierges, comme antérieur au Pied Est

dont il a pu être le modèle. Ce ne serait qu'un peu plus tard, peut-être
au moment de la réoccupation d'Angkor Vat dans la deuxième moitié
du XVIe siècle, qu'il aurait contribué a former une paire de päd brah

päd, érigée sur socle et destinée à encadrer les figures centrales des

«Mille Bouddha».

Notons encore que le socle du Pied Est est garni d'une courte inscription'7

et qu'il ne semble pas que ces figures aient été déplacées,

16. Les flancs du Pied Ouest portent les traces visibles d'une restauration et d'un finissage
au mortier, analogue à la finition des grands Bouddha appareillés de la terrasse, recouverts,
eux aussi, d'une couche de laque.

17. Claude Jacques a bien voulu faire une note à propos de cette inscription:
«Note sur K. 1043
Il y a quelques mois, François Bizot a signalé une nouvelle inscription a Ankor Vat,

inventoriée sous le numéro K. 1043, sur une pierre pourtant fort visitée, puisqu'il s'agit du
piédestal du Buddhapâda Est de la galerie cruciforme. Cette inscription, d'une courte ligne,
est assez grossièrement gravée et a souffert d'autre part des injures du temps. Par chance,
une inscription inédite, K. 716, reproduit la même formule également sur un Buddhapâda,

qui se trouve maintenant exposé dans un petit édifice situé au pied du Prah Thom sur le
Phnom Kulen.

La formule gravée est la suivante: loka-grûva-pata, qui peut se traduire: «Empreinte des

pieds du Maître (spirituel) du monde.»
Les deux inscriptions, K. 1043 et K. 716, sont manifestement contemporaines, mais

elles n'ont certainement pas été gravées par la même main. Toutefois, il est difficile de les

dater; l'écriture est assez semblable à celle de certaines inscriptions d'Ankor Vat du XVIIe
siècle ; la forme pata, avec le a, n'est plus usitée dans ce sens aujourd'hui où on n'emploie
plus que la forme pâta; cependant, la forme grava, pour l'ancien guru, et la graphie pata,
avec assourdissement du d, pourraient nous inciter à les rajeunir encore.

On remarquera enfin qu'il s'agit d'une expression sanscrite ou pâlie qui a été khmèrisée
sans que l'ordre des mots, inverse de l'ordre khmer, ait été changé» (C.Jacques).

Ajoutons que le Buddhapâda du Phnom Kulen dont il s'agit ici est à l'origine une empreinte
brahmanique : deux pieds sont légèrement esquissés sur une dalle circulaire en grès. La pré-



426 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

surtout pour le Pied Ouest qui reste collé au socle par d'épaisses

bavures de laques.

Identification des symboles

George Groslier a consacré une étude à ses signes'8. Or, si à l'aide de

l'observation et de listes siamoises et cinghalaises, l'auteur ne peut que

regretter son inévitable approximation, les sources cambodgiennes

viennent cependant confirmer plusieurs termes, par lui déjà
identifiés.

Il n'y a pas de doute à avoir quant au nombre de signes qu'il convient
de trouver: la tradition est formelle à cet égard, il s'agit bien des 108

signes; et c'est peut-être la seule certitude permise. Les hésitations

commencent dès qu'il faut dégager l'intention de l'artiste, en précisant

la répartition graphique des symboles. Ne doit-on pas inclure la

grande Roue dans le total des signes Une case à plusieurs éléments ne

compte-t-elle que pour un? J'ai tranché la question en adoptant la

numérotation d'un vieux maître de Siemreap, ta Loek, que je remercie,

en outre, pour les nombreuses remarques dont j'ai tenu compte.
Ce système de numérotation a en tout cas le mérite de s'accorder

parfaitement à la division du décor. Chaque symbole a été numéroté

et les chiffres ont été donnés en tenant compte de la disposition réciproque

des deux figures (Pl.VIII, Fig. i et 2); ff ou £ sera mentionné

lorsqu'il s'agira plus précisément d'un motif appartenant au Pied

Ouest ou Est. Les figures de même genre ont été groupées puis identifiées

dans l'ensemble, sans préciser à quelle image se rapporte plus précisément

tel terme.
sence de K. 716 sur cette empreinte, comme par ailleurs de K. 1043 sur le socle du Pied Est

d'Angkor Vat, montre que la formule inscrite, sorte d'étiquette identifiant la sculpture,
n'est pas contemporaine du support mais dût être rajoutée par la suite. Pour quelle raison

le Pied Ouest d'Angkor Vat n'a-t-il pas été pareillement gravé? Ceci souligne encore la

séparation qu'il y a lieu de faire entre les deux images et peut être en rapport avec l'installation,

après coup, du Pied Est.
18. S.G.Nécoli (G. Groslier), Les Empreintes du «Pied de Buddha» d'Angkor Vat, AAK II, 1,

p. 6r sqq.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 427

l à 22. «Les six étages du Séjour des dieux» ainsi que «Les seize

étages du Séjour du Grand Prohm». On reconnaît les quatre faces de

Brahma en 1 (Pl. XIX, Fig. i). Pour le reste, il est difficile d'en dire

plus. Rien ne permet de distinguer un groupe de six, ou un groupe de

seize, pas plus qu'il n'est possible de discernerparmi les quatre divinités
à quatre bras, laquelle représente Indr, Isür, Näräyan • Brah Dhâranî,
la Terre, est peut-être personnifiée en 9 W ou 19E.

23 à 25. «La Lune» et «le Soleil» encadrant «le Mont Méru» (24)
26. «les Etoiles»

27. «les Quatre Océans»? Plutôt «les Sept Rivières». En 27 W on

remarque que les quatre poissons ne tiennent pas toute la place de leur
case dont la ligne inférieure n'est pas tracée, pouvant laisser la place aux
autres poissons de la représentation conventionnelle (cf. Pieds du Bayon ;

IV/ 1). 27 E a voulu rectifier
28. «le Médaillon de fleur»

29. «le Sautoir»

30. 31. «la Plateforme», «le Prasat»

32. «le Disque»
33. «la Demoiselle tenant (quelque chose) en main»

34. 42. «la Lance», «l'Epée»
35- 36, 8j. «le Grand Mont», «le Mont Kailâsa», «la forêt de l'Hima-
banta», «le Mont Himabanta», «la Montagne d'or», «laMontagne
d'argent», «la Montagne de cristal»
36. Cf. 35

3J. 46. «le Plateau d'or», «le Plateau d'argent», «le Cakravala»

38. «le Croc de cornac»

39. «la Chaise»

40. «le Trône»

41. «le Parasol étage»

42. Cf. 34
43. «le Popil»



428 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

44, 45. «la Couronne», «le Diadème»

46. Cf. 37

47. «les Quatre Continents»

48. «le Monarque»

49. «l'Eventail en feuille de palmier à sucre»

50. «La Jonque d'argent»

Si. «la Bannière»

52. «l'Eventail en plume de queue de paon»
53. «l'Eventail en queue de yak»

54. «le Cadre de porte»
55. 61, 86. «le Vase d'or», «le Vase d'argent», «le Vase de cristal»

56. «Garuda»

5J. «la Vache et le Veau»

58. «le Crocodile»

59. «la Tortue»
60. «Kinnara mâle et femelle»
61. Cf. ££
62. 67, 68, yo. «l'Hamsa», «laGrue», «laPerruche», «le Vautour», «la

Poule», «l'oiseau Brahit», «l'oiseau Gralit», «l'oiseau Polatok»

63. 6s. «la Conque»
64. «les Poissons d'or et d'argent», «le Couple de poissons»
65. Cf. 63

66. «le Paon»

67,68. Cf. 62

69. «le Serpent Vâsuki»

70. Cf. 62

yi. «Narasîha»

J2. «le Scarabée» (Pl. XIX, Fig. 2 et 3)

y3. «le Lion»

74. «le Tigre»
75. «le To»

j6. «le Cheval Valahaka»



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 429

77. «la Jonque d'or à quatre faces»

7#> 95- «le Lotus rouge», «le Lotus blanc»

79. 80, 81. «le Nénuphar bleu», «le Nénuphar rouge», «le Nénuphar
blanc»

80. Cf. y9
81. Cf. 79
82. 83, 84. «l'éléphant Airavanna» f#2y, «l'éléphant Chandata», «l'éléphant

Uposatha»
83. Cf. 82

84. Cf. 82

85. «le Taureau Usapha»
86. Cf. ££

8y. Cf. 35
88 k 94. «les Sept Lacs (ou Etangs)»

9£. Cf. 78

96 à. 102. «les Sept Monts Baribanda»

103 à 108. «l'Océan à nombreux étages, comprenant «Tous les

poissons», «Makara», «Squale», «Chbin», «Phdon»

De tous ces symboles, il est facile de dégager 108 termes, et cela

même de plusieurs façons. Au demeurant, davantage de précisions —

les hypothèses ne manquent pas — feraient sortir du cadre de nos listes.

2. Les brah päd du Bayon

Le temple du Bayon à également livré une paire de Pieds de Bouddha,

aujourd'hui dépareillée'9. Le päd brah päd droit (Pl. X) a été transporté,
il y a une quarantaine d'années, à la pagode Damnak (Siemreap), où il
se trouve encore actuellement, au côté du moulage en ciment de

l'autre Pied (Pl. IX). Le päd brah päd gauche (Pl. XI) est resté au Bayon

jusqu'en 1968, où il se trouvait dans la tour 21, et fût ensuite entreposé
au dépôt de la Conservation des Monuments d'Angkor, inventorié sous

19. Leur présence semble être attestée par une inscription en pâli, K.486, d'une datation
malaisée (XVIe, XVIIe siècle?), gravée sur une pierre ayant pu leur servir de socle.



43° FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

le n° 13 £9. Il est intéressant de noter que la plante du Pied gauche est

restée nue, alors que celle de l'autre Pied est maintenant recouverte
d'un enduit laqué rouge et les gravures sont rehaussées de peinture dorée.

Les deux images, chacune taillée dans un bloc de grès d'un mètre
de haut sur quarante-cinq centimètres de large et d'une épaisseur de

vingt centimètres, sont couvertes de symboles gravés. Ce décor diffère
de celui des Empreintes d'Angkor Vat mais ne lui est cependant pas

étranger: les orteils sont garnis de cocardes et de bordures assez

semblables, et aux registres supérieurs et inférieurs de l'image, dont
le milieu reste frappé de la grande Roue, ont été encore respectivement
distribués les Séjours divins et les Eaux. Pour le reste il en va autrement,
bien que la plupart des signes figurés se retrouvent aussi à Angkor Vat.

L'ornementation de chaque Pied s'organise en dix rangées horizontales,

au nombre de motifs pouvant aller jusqu'à dix par rangée. Ces

motifs se succèdent alors en mordant les uns sur les autres, sauf pour
ceux des rangées du haut qu'une fleur sépare. Le style de ces images,
dont la gravure, d'un dessin fouillé, n'a cependant pas été l'objet d'un

grand soin, paraît postérieur à celui du décor des images d'Angkor Vat.

La symétrie des deux Pieds n'a pas été observée quant à l'organisation
du décor qui se présente, exception faite des sixièmes et septièmes

rangées, selon deux ensembles congruente. Ces deux pierres sculptées

paraissent bien être l'œuvre d'un même artiste.

Identification des symboles

Les rangées seront énoncées de haut en bas, et les motifs de chacune

d'elle numérotés de gauche à droite (cf. Pl.XII, Fig. i et 2). Le lecteur
fera lui-même la correction pour les rangées VI et VII.

I" et IIe rangées

Il s'agit, à n'en pas douter, du «Séjour des dieux» et du «Séjour de

Brahma». On ne compte pourtant que 13 personnages dont 1 o à quatre
bras. Notons cependant que 22 (6+16) fleurs sont dispersées entre les

motifs des quatre premières rangées.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 43 I

/77e rangée

i° «le Plateau», «le Cakravala»; 2° «le MontMéru» (Pl. XIX, Fig.4);
3° «le Soleil», «la Lune»; 40 «les Etoiles»; c° «le disque Cakra»;
6° «le Monarque».

7Ke rangée

i° «les Sept Lacs»; 2° «la Conque»; 30, 40, r°, 6° «l'Hamsa», «la

Grue», «le Paon», «la Perruche», «le Vautour», «la Poule»,
«l'oiseau Brahit», «l'oiseau Gralit», «l'oiseau Polatok».

Ve rangée

i° «?» ; 2° «Le serpent Vâsuki» ; 30 «la Vache et le Veau» ; 40 Cf. IV/ 30,

40, £°, 6°; £° «l'éléphant Airavanna»; 6° «le Tigre»; 70 «le Lion».

VIe rangée

i° «l'Eventail en plume de queue de paon», «l'Eventail en feuille de

palmier»; 2° «le Popil»; 30, 40 «?»; r° «le Scarabée»; 6° «la

Couronne»; 70 «le Cadre de porte»; 8° «le Lotus».

K77e rangée

i° Cf. VI/1 ; 2° Sans doute «le Chasse-mouches» qui n'estpas mentionné

par nos listes; 30 «la Jonque»; 40, c° «la Plateforme», «le Prasat»;

6°, 70 «le Nénuphar bleu», «le Nénuphar blanc»; 8° «le Kailasa»;

90 «?»; io° «le Grand Mont».

K777e rangée
1° «?»; 2° «les Sept rivières» (en fait représentées par six éléments).
IXe rangée

«l'Océan».

X' rangée

«le Crocodile».

L'ensemble de tous ces motifs présente un total inférieur à 108
termes. Il peut s'agir d'une liste partielle de 6c ou 68 signes20.

2 o. Cf. M. E. Burnouf, Le Lotus de la Bonne Loi, Appendice VIII, Section 1V, Paris 19 e 1, p. 6 2 2 sqq.



432 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

3. Le brah päd du Bakheng

Le Phnom Bakheng possède également un Pied de Bouddha, placé dans

le cadran Nord-Est de la terrasse supérieure du temple (Pl. XIII, Fig. 1).

Sculpté dans un monolithe en grès de presque deux mètres sur un mètre

et de quinze centimètres d'épaisseur, ce. pied, brisé en deux morceaux
au tiers inférieur, pourrait dater de la période où fut aménagé, en blocs

de réemploi, le gigantesque Bouddha assis, maintenant dégagé.
La surface du bloc, presqu'entièrement desquamée, laisse apparaître,

en quelques endroits, les traces d'un décor finement incisé sur

champ soigneusement épanelé. De l'ensemble se dégage, par défonce-

ment de la croûte supérieure, la plante du Pied droit (ou l'Empreinte
du Pied gauche) de Bouddha.

Les quelques écailles du décor restées lisibles, s'accordent pour
restituer un ensemble organisé circulairement en trois zones concentriques

(Pl. XIII, Fig. 2): le centre du Pied était occupé par la grande

Roue, autour de laquelle se déployaient les motifs disposés dans des

cartouches. Il semble même permis de distinguer les restes d'un

Nénuphar et d'un Lotus (Pl.XX, Fig. 3). Un décor végétal en larges

rinceaux garnissait la partie supérieure du Pied, et les orteils étaient

ornés de spirales dont il reste encore un éclat.

C - APERÇU SUR LES BRAH PÄD MODERNES

On ne saurait, pour l'instant, dresser une liste des œuvres modernes

inspirées par les Pieds du Bouddha. L'inventaire descriptif des pagodes

du Cambodge reste à faire. Ce n'est donc pas sans réserves qu'il
apparaît que les buddhapâda de facture récente, en dehors d'une
certaine liberté d'influence diverse, d'ailleurs signes d'une tradition

vivace, demeurent dans le cadre des images anciennes. Au reste, les

Pieds d'Angkor sont célèbres et un moulage du Pied Est d'Angkor Vat

est notamment exposé à Vat Sala Kou (Kandal).



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 433

De ces œuvres modernes, deux exemples seront toutd'aborddonnés,
choisis pour la position extrême qu'ils occupent l'un vis-à-vis de

l'autre. Le premier est une copie directe d'un Pied antique ; le second,

au contraire, paraît se trouver au terme du long développement qui le

sépare, en quelque sorte, du précédent. Un troisième exemple
trouvera ensuite sa place, en raison de l'intéressante organisation
circulaire de son décor qui l'assimile au Pied du Bakheng. Puis, le

bronze de la Pagode d'Argent, précieux document d'origine siamoise,
si somptueusement exposé, sera finalement présenté.

1. La peinture de Vat Bo (Siemreap)

Avec une ou deux images siamoises (Vat Preah Enkosei), la région de

Siemreap n'offre principalement que des peintures sur toile copiant
le Pied Est de la paire d'Angkor Vat. Il s'en trouve notamment une de

très belle facture à Vat Bo (Pl. XIV). Polychrome, rehaussée d'or, d'un
dessin très fin, chaque symbole a été minutieusement redessiné dans

un style réaliste. On imagine le précieux intérêt d'une telle conversion,
si les figures incomprises n'avaient été arbitrairement interprétées et
transformées. De fait, le Lapin (des Pieds siamois) succède au Crocodile

(déjà mal exprimé sur le Pied Est); le Scarabée (illisible sur le Pied

Est, cf. Pl. XIX, Fig. 3) est devenu une sorte de fleuron; les visages du

Grand Prohm n'ont pas été dessinés mais, en revanche, Visnu se trouve
nettement précisé (Pl.XX, Fig. 4); les Sept rivières sont au nombre
de huit, etc. Le bas de la composition est occupé par une scène bouddhique

et une inscription mentionne le nom des donateurs".

2. Le Pied de Vat Prei Veng (Kandal)

Que les copies de première main divergent de la sorte de leur modèle

direct aurait pu faire prévoir le caractère des œuvres cumulatrices de

21. «Les personnes Khaun, Sén, Krém et Hoeung ont commandés cette peinture pour le
bénéfice de leur mère et de leur père, afin que ceux-ci obtiennent les Trois Richesses durant

{000 ans.»



434 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

ces modifications: en fait, les transformations restent moins
conséquentes que l'on pouvait s'y attendre. Creusé, en réemploi, dans le
schiste d'une dalle préangkorienne des environs, avec décor d'incisions

et d'appliques modelé au plâtre (stuc?), la pagode de Prei Veng possède

un de ces exemples, daté de 1929 AD (Pl.XV). Il s'agit d'une fort
belle composition, très soignée et d'un caractère assez particulier:
quatre Pieds, gauches ou droits, sont inscrits l'un dans l'autre, le plus

petit porte la Roue en son centre et le plus grand se recouvre du

quadrillage renfermant les symboles. Il est vrai que la plupart des

signes restent identifiables avec les termes de nos listes et que les

registres du bas sont encore occupés par l'Océan supportant les Sept

Monts (d'ailleurs au nombre de six). Par contre, on remarquera que la

figuration des Séjours divins a fait place à des personnages traités dans

un esprit visiblement tiré de contes légendaires.

3. La peinture du Musée National (Phnom Penh)22

Le Musée National possède une peinture du Pied de Bouddha dont

l'exécution remonterait à l'aménagement du Musée lui-même, il y a

une cinquantaine d'années. Recouverte d'un ensemble droit de

médaillons circulaires aux nœuds marqués d'un quatre-feuilles, la

plante du Pied droit se détache sur un fond paraissant vouloir reproduire

l'aspect d'un tissu teint sur réserve de cire (Pl.XVI). Un lotus

occupe le talon et le centre est frappé de la grande Roue, elle-même

marquée en son milieu d'un curieux motif circonscrit d'un rameau

fleuri. Ici, comme au Bakheng, les signes ont été distribués en trois

zones circulaires comprenant chacune respectivement 40, 36 et 32

signes, soit un total de 108. De fait, chaque motif ne représente qu'un
signe et cette rigueur est exceptionnelle. Par contre, beaucoup de

ceux-ci ont été traités selon des conventions nouvelles. Au registre
extérieur, les Séjours divins (au nombre de 23) sont ici représentés par

22. J'ai pu photographier cette peinture grâce à l'aimable autorisation de Monsieur
Chea Thay Seng, Conservateur du Musée National de Phnom Penh.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 435

des tours et les six étages du devaloka ont été différenciés d'avec le
brahmaloka (épis de faîtage, baies, hachures) ; tous les autres motifs de

ce registre sont facilement identifiables par les termes de nos listes

(Pl. XVII). Au registre médian, malgré les Sept Rivières figurées par
autant de fleurs inscrites dans un rectangle, malgré la Bannière, le

Chasse-mouche, le Lion, etc., on déplore une série de motifs informes
difficiles à reconnaître. Enfin, au registre intérieur, en dehors peut-
être du Croc de cornac et du Baisï la plupart des signes, par trop
stylisés, restent incompréhensibles.

4. Le Pied de la Pagode d'Argent

Sous le règne du Roi Norodom Ier (18^9-1904), le Palais royal s'est

enrichi d'un magnifique Pied de Bouddha (Pl. XVIII) que l'on fit venir
du Siam. Il fut exposé au Sud-Est du Sanctuaire de la Pagode du Palais,
dans un édifice spécialement aménagé pour le recevoir, sur le sommet
du Phnom Mand tap (mandapa), véritable montagne miniature dont les

flancs rocheux abritent dans les huit directions des dieux et des génies de

ciment peint. Le buddhapâda, en bronze laqué et doré, se compose
d'un plateau empreint d'un pied droit de i2r centimètres de haut sur

42 de large, et d'un socle mouluré. Les orteils sont indiqués par des

spirales. La plante elle-même se divise en 11 rangées de 7 cases

chacune, soit 77 cases, dont r demeurent masquées par la grande Roue

ayant ici la forme d'un lotus à trois couronnes de pétales et bouton
central. Le demi-cercle du talon se trouve réparti en quatre zones

concentriques de 1, 7, 11 et 12 cases, soit en tout 31. L'ensemble
totalise donc un nombre de 108 cases (77 + 31).

Ici, plus que sur les autres Pieds, la répartition des signes a été
ordonnée dans une composition d'ensemble. Alors qu'au talon sont

groupés, livre, vases, couronne, éventails, parasols, épée, etc., le
reste des signes se dispose symétriquement suivant l'axe de la rangée
verticale médiane et par rapport au lotus central. Tout d'abord, au

registre inférieur, on trouve les 7 Rivières représentées selon le



436 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

bouquet de fleurs aquatiques de la convention habituelle. Les 4
Continents (ou les 4 Rois?), figurés par autant de personnages debouts, ont
été placés aux quatre coins du lotus, avec peut-être également les 4
Océans représentés dans les demi-cases. Puis, viennent les montagnes,
dont le Grand Sineru axial étalé sur deux lignes et flanqué de la foule
des animaux mythiques. Enfin, au registre supérieur, gravitent la Lune

et le Soleil (les deux disques respectivement timbrés d'un paon et d'un
lézard?), les Mondes et les Etoiles, et les étages du Séjour de Brahma

ont été représentés par 16 personnages identiques assis dans des niches.

D'une manière plus générale, les Séjours divins ont été groupés dans

les trois lignes du haut, dont les 21 cases sont marquées par deux petits

nuages couchés.

D - NATURE DES PIEDS SACRES

On a vu que «des lotus d'or reçoivent les pas du Sage afin qu'il ne

laisse aucune empreinte et qu'on ne suive sa trace» (cf. supra p.413). De

fait, il est dit que les Arahat sont sans traces. «Il (le Bouddha) ne laisse

aucune empreinte qui permette de le suivre à la trace»'3. C'est que,
de ce point de vue, le vestigium de son individualité ne saurait, en toute

rigueur, mener à un état qui lui soit «hors d'atteinte» (ananuvéjjo) :

simplement en est-il le témoin.

Malgré cela, il reste qu'une empreinte possède en soi un caractère

éminemment propre et personnel; c'est le contour des pieds du père

et de la mère que l'on reproduit sur les «foulards magiques» (kansèn

yand) pour représenter ses parents. A cet égard, l'empreinte peut

signifier une reconnaissance ou une prise de possession de ce qui est ainsi

marqué. Mais aussi, d'un autre point de vue, son aspect impersonnel
d'« image non-manifeste » convient parfaitement pour représenter ce qui,
au-delà du nom et de la forme, ne peut être appréhendé qu'indirectement,

sur la base de cette trace, alors «point de contact» déterminé, en

23. Dhammapada, 179; cf. Sacred Books of the East, vol.X, Chap.XIV, p. ço.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 437

quelque sorte, par l'intersection de la divinité avec le plan de notre
monde14, véritable «centre» d'où le monde sensible peut être
transcendé. L'inscription de Gunavarman (seconde moitié du Ve siècle)
commémorant l'installation d'un Visnupâda, témoigne du profond
intérêt et de la valeur d'une telle figuration en assurant que Bhagavat «ne
désire pas d'autres images sur terre»15.

Par la suite, la présence méticuleuse de tous ces signes «porte-bonheur»

(mangal) paraît s'opposer au caractère intellectuel de l'empreinte
sacrée. On s'étonne que l'antique et sobre figuration aniconique soit
devenue le support votif des signes caractéristiques des Bouddha. Mais,

au fond, que représentent ces marques et quelle valeur faut-il leur
accorder? En vérité, il est clair que l'ensemble de ces signes s'organise

pour illustrer une représentation du monde selon la tradition bouddhique*6:

au milieu des animaux mythiques, des insignes de dignité, des

rivières et des lacs sacrés, ceint de ses Sept Monts, la montagne axiale
du Sineru pourvue des trois pics d'or, d'argent et de cristal, et autour
de laquelle gravitent le soleil, la lune et les étoiles, s'élève du grand
Océan que borde le Cakkravâla et d'où émergent les Quatre Continents

et de nombreuses îles; au delà de son sommet, s'étagent les divers

séjours des dieux et du Grand Prohm. Or, les termes d'un tel tableau

prennent une valeur particulière dès qu'on les associe au nombre 108

auquel ils se réfèrent. On connaît, en effet, l'extraordinaire fortune
de ce nombre dans les traditions indiennes, fondement numérique de

la durée des périodes cosmiques de l'Année, qui, une fois consacré,
s'est indifféremment appliqué à toutes sortes de groupes complets.

24. Ceci est, très exactement, le sens du mot «trace» dans son acception géométrique.
D'ailleurs, la forme than ou sthan qui s'emploie pour désigner un «lieu», un «espace» et que
l'on peut aussi traduire avec ce sens de «trace» (cf. F. Bizot, Les Ensembles ornementaux
illimités d'Angkor, in Arts Asiatiques, t. XXI, p. ill, note 1) est également utilisée à propos de
la trace du Pied du Bouddha.

2j. G.Coedès, Etudes cambodgiennes, XXV, p. 7, VIII.
26. Cf. A. Bareau, Une représentation du monde selon la tradition bouddhique, en Etudes

Cambodgiennes N° 17, Phnom Penh 1969.

29



438 FRANÇOIS BIZOT : LA FIGURATION

M.J. Filliozat a montré la place de ce symbolisme à Angkor *7, notamment
dans la fascinante réalisation architecturale du Phnom Bakheng, véritable

Méru, dont les 108 tours expriment, sous le principat d'Indra et la

souveraineté de Brahma, Visnu et Siva, les périodes de révolution

cosmique qui ont lieu autour de l'axe du monde passant par la 109e

tour, au centre du monument. En fait, cette conception des dieux sur
le Mont Méru que l'on rencontre également dans l'organisation de

l'univers bouddhique, était déjà préfigurée dans le canon pâli avant de

faire partie de la tradition des Agama en vigueur au Cambodge angko-
rien. Quant à 108, outre qu'il apparaît également dans le bouddhisme

avec ce même sens de «totalité» (par exemple: les 108 sensations, les

108 grains du chapelet), on voit évidemment mal quelle serait la raison

d'être d'un tel nombre s'appliquant à un groupe complet de signes,

s'il ne devait reposer sur un même symbolisme commun. Ainsi, associé

au décor des brah päd, le nombre 108, si colossalement magnifié au

Cambodge et que l'on retrouve, de surcroît, dans l'ensemble des géants
de chaque porte d'Angkor Thom, comme dans les différentes figurations

du na desyand (Yantra) ou le montant total de certaines offrandes,

s'exprime à nouveau selon sa pleine valeur: l'Empreinte sacrée revêt
le caractère d'un microcosme idéal, réplique de l'univers régi selon

l'ordre du Dhamma. Point recteur de 1'«assemblée du Bon Ordre»

(sudhammä sabhä), où siège brah Indr, brah Brahm, brah Isür et brah

Näräy, le Bouddha, axe de la Roue qu'il mit en branle (le 109e signe
de l'ensemble), préside à l'ordre structural et temporel du monde.

27. Cf. J. Filliozat, Le symbolisme du Monument du Phnom Bakhèn, BEFEO XLIV, 2, p. 527sqq.
Note additionnelle. Des pieds de Buddha, uniques ou par paire, sont parfois dessinés dans

les grandes compositions magiques des yantra khmers. La figuration de ces diagrammes est

alors le plus souvent très stylisée, jusque même au simple rectangle accompagné, il est vrai,
des empreintes en spirales qui permettent à elles seules l'identification. Alors que, et ceci est

facile à vérifier sur soi, l'homme possède rarement les empreintes parfaites des dix doigts de la

main, et jamais celles des pieds (il faut discerner les empreintes correctes krayau, bouclées en

spirale, des empreintes incorrectes jnien, obliques), la nature spéciale de Buddha confère, par

contre, de parfaites empreintes en spirale sur phaque chalange des doigts des mains et des

pieds, ainsi que, dit-on, quatorze autres reparties sur la plante de chaque pied.
Les photographies sont de l'auteur.



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 439

TABLE DES MATIERES

Introduction

A - Les 108 signes

I. De l'éloge des Saints Pieds

II. Des 108 signes
III. De l'éloge des Pieds sacrés droits et

gauches

B - Les Pieds du Bouddha à Angkor

I. Les Empreintes concaves

i. Les Empreintes naturelles
2. Les Empreintes sculptées

H. Les Empreintes convexes

i. Les brah päd d'Angkor Vat
2. Les brah päd du Bayon

3. Les brah päd du Bakheng

C-Aperçu sur les brah päd modernes

i. La peinture de Vat Bo

2. Le Pied de Vat Prei Veng
3. La peinture du Musée National

4. Le Pied de la Pagode d'Argent

D - Nature des Pieds Sacrés



13 1« 1

¦pw
/}t iif «lyfi r * 1 Ff/wW'lLI * L *??**¦A LitÄw- lu11¦ 1 W E ;i *

i

1 r • T mlrIf/'f
^B S ^b f î i i j f'ftÊit». ' W

—1»
¦ A I fi w

' WHPnîB
WWi jp

EK:4*^'% -.
jSmjm IJHKHF îsHISotB fi ¦¦¦ *

¦ilj

/Si

1 ¦
• s

1 ^^HhI& *S»

HHHÉtfKiiB^HHJ

Preah Bat Boun Than, Phum Preah Bat, Province de Siemreap. Grès, décor polychrome, argent

ttor; longueur des premières empreintes: e 2 cm, des empreintes du fond: 8l cm.

Ce n'est que depuis peu qu'un bâtiment en dure est venu couvrir les «Quatre Traces du
Pied sacré» sculptées dans le grès d'un rocher affleurant, à proximité d'une source. Il
''agissait, à l'origine, des Pas de Visnu, comme paraît devoir l'attester le Visnu Anantasâyin
trave sur la face Sud du dôme supportant les Empreintes. On notera que, sans doute rajouté,
\î Vache blanche et le Veau», un des io8 signes des Pieds du Bouddha, a été représenté

sur la face Est.

Planche I



' Ï7< i i

Preah Bat, Preah Thom, Phnom Kulen. Grès, stuc, mortier et enduit laqué doré; longueur J.'

l'empreinte: ÌJO cm.

Manifestation annuelle d'un important Krü de Siemreap venant, avec tous ses «sujet >

(barïvâr), saluer son maître (Krü dhamj, le Preah Thom, dont la trace du Pied manifesti la

présence. La troupe danse autour de l'Empreinte qui représente le génie, alors que le Krü

entre en transe, possédé par le Preah Thom.

Planche II



SÏaÊ

0
A

%

r
Ìtt3L

ïrt 'Tr
tà

i \. *,.

^ JfcM»\W

Freah Bat, Pagode d'Argent, Palais royal, Phnom Penh.

Cérémonie devant le Pied du Bouddha. Posée à plat au centre du Mandapa, l'Empreinte
est entourée de fidèles, alors que le Kru, debout à droite sur l'image, est en transe.

Planche II bis



*W~ ^l
' ''W^É'tSM:ËTJ '

m/t

SA .*"¦

mm ï ¦>

r
.,- K

% «3*-: *

Preah Bat, Vatt Preah Bat Choeung Ek, Province de Kandal. Grès, patine lustrée; longueur de

l'empreinte : 20 cm environ.

Cette empreinte du Pied de Bouddha, imprimée dans le grès d'un montant de porte de

temple ancien est à peine esquissée d'un léger méplat. Elle est cependant célèbre et a donne

son nom à la pagode.

Planche liter



è********* föbg^Y.

¦ T^~v,•?*
-V, tC::.

f*pSW''>
^*-'.:W.L/

teJal
iE. ' -- 1

•'.J1

.;• »¦;*-> -:-r-**««§

K

Preah Bat Chlik, Phnom Bey, Province de Siemreap. Site naturel aménagé; longueur de

l'empreinte : IO m environ.
Au centre d'une légère dépression, le sol gréseux percé d'un puis naturel offre de l'eau

en permanence. Reconnu comme l'Empreinte du Pied du Bouddha (on distingue le talon
sur la gauche), le lieu a été entretenu et aménagé. L'eau miraculeuse de son centre, dont
la vertu est célèbre dans la région, se trouve protégée d'un léger abrit.

Planche III



J£*W- »

vs - •¦.-,•¦¦.•.
>«- »Vrvi

' ' -, ^ "*"V» \ ¦ ' "6 » ¦

;#&.!
ffî

*-^
t..

Planche IV

Ermitage du Preah Thom, Phnom Kulen.

Aménagé et entretenu depuis fort longtemps, l'Ermitage du Preah Thom, chatoyant de

couleurs et de parfums, est aujourd'hui devenu un lieu de pèlerinage célèbre dans tout le

Cambodge. Au premier plan, la Roue de la Loi qui jadis reçut un abri à six colonnes aux

traces encore visibles. Au fond, l'édifice de construction récente, pieusement érigé sur

l'Empreinte du Pied du Bouddha. L'origine de ces deux emblèmes remonte à l'antique
représentation des symboles impersonnels du Bienheureux.

Preah Bat, Phnom Bakheng, Angkor. Grès, stuc, mortier et enduit laqué doré (support roiget
apparent) ; longueur de V empreinte : 162 cm.

Dans l'axe oriental du Monument, abrité sous un édifice léger, l'Empreinte du Pied du

Bouddha est peut-être l'endroit le plus populaire du célèbre Haut Lieu. De fait, non rares

sont les pèlerins qui, ayant fait la pénible ascension du Phnom, s'en retournent après avoir
vénéré l'Empreinte, sans même poursuivre jusqu'au Prasat.



s

r
#*

vii.

ya f*A

x' .'Â'i ¦

uè $ ^
Öjw,f ¦ *

>-.-;ï.w Wmt» "-Zh
^b

-

->¦"¦*.
»' ~v- t—^-.
?"Ç*S£»- àâ^ *,T3* --...-

Planche V



Ttìtl r>
K •ri

-,-;¦¦-

3

Eft

&
SP w

GpXSBüt î') i

ft

li
/• >

Preah Bat, Angkor Vat, préau cruciforme, Angkor. Grès, laque et or (support rouge apparent):
hauteur du Pied: 1JJ cm.

Le Pied Est.

Planche VI



fc-*/?r

- P
'

Mi
HH

r<*Vs.?îi»

*M&

Preah Bat, Angkor Vat, préau cruciforme, Angkor. Grès (traces de mortier), laque et or

(support rouge apparent) : hauteur du pied: IJ4 cm.
Le Pied Ouest.

Planche VII



¦g&zt;J* ï S '.T i

Im. Ü2*»«s** «m&mi-.ri» Ï M &KV

Jmm k.tn3£ SUS» es»<e*s

À.9BV
rretem

nä@

mP?»
r- W5* r^«¦•S;

ì fiMäSM * w'G

ffi M Mc &A Tfl

8W£ f
/s 112ÎIW*««*»

zjsc: "*U

9LJ.Ì
: ' t y'<?\.

*%

Fig. i : Estampage du Pied Est d'Angkor Vat.

<gS:-

n® ï9Ï«o
B

*rrx» «
M*

safe as

wm
kfl »L v,

!«*.
?'*

€«JuS>s* <•-
ïV>

Fig. i Estampage du Pied Ouest d'Angkor Vat.



%*

^/
V

\~>

^
o

-*^
>J

>

i.%

..-

¦_¦'

v
>*-* ~?

^s

K-Mr>j^J3EUSàéÊ::

Preah Bat, Vat Damnak, Siemreap. Bâtiment en dure, décor polychrome.
A l'orient de la pagode, au milieu d'un bassin et dans un édifice ouvert à l'Est spécialement

aménagé pour les recevoir, les Pieds du Bouddha sont exposés à plat sur un piédestal.
En fait, seul le Pied gauche (à droite sur la photo) est authentique; le Pied droit n'est qu'un
moulage en ciment de l'original conservé au Bayon et maintenant au Dépôt de la Conservation

des Monuments d'Angkor.

Planche IX



CM ij^

t^

¦-•-.

&

sS&Œ?**?*

Ì--J m-i i'
••3--I-m

îées
S?

13
M

Ve*
;;:, :..;v;

- b*«
Preah Bat, Bayon, Angkor
Grès, enduit rouge brillant et

rehauts d'or ; hauteur du

pied: 96 cm; Vat Damnak,

Siemreap.
La plante du Pied droit.

Planche X



Preah Bat, Bayon, Angkor.
Grès; hauteur du pied: ç)6 cm ;

Dépôt de la Conservation

des Monuments d'Angkor.
La plante du Pied gauche.

£^

-..--,

S'J*

¦Vf:

M

'¦'a,

Planche XI



S3

n
3"

rS*L- ¦ ¦'i*M
^sfc^JSt f.-

**a *M

S?¦g?
'N Ï-*

1'«mms Ki«

UE9!»a

9$mm
x

^ m
'^w^*V4ri»'Ar

Fig. i : Estampagede la plante du Pied droit du Bayon

**«&•

em

B *
M

r-

L^iîJ^fein^*s
%» V 1m \

Fig. 7 Estampagede laplante du Pied gauche du Bayon



te
X Xi

*&
dû

«
>«*
Efl r

i&
rv tt

n **,!
I '4i^|s nScf

#*»

» &Ää£"» .f
-

«
:.TJfcî

• :
£'** '•

M',: asIWF-fe

-..
"Ht^r :>

«ô
s

Fig. i : Preah Bat, Phnom Bakheng, terrasse

supérieure, quadrant Nord-Est, Angkor.
Grès; longueur du Pied: 1 C2 cm.

Fig. 2 : Estampage du Pied de la terrasse

supérieure du Bakheng.
La division de l'ensemble a été restituée

en faisant passer des lignes concentriques par
les points du décor restés visibles.

Planche XIII



o
x ii^to

j» *-**
t

»un»

Vfu wr

HmiinPî»sn
HiW
2* as ft*

rtv

"a

Preah Bat, Vat Bo, Siemreap. Peinture sur rouleau ; couleurs et or sur toile; hauteur: iç6 cm.

Planche XIV



BS &S*& &S il

-!J

V-
:¦?

&
Hm

fc

i

Hl

i fcv««•

-.

;s.

ß2ÖW
** """'î.,

Preah Bat, Vat Prei Veng, Kandal. Schiste et stuc doré; hauteur du pied: 8j cm.

Planche XV



•s

as

Ti
M

¦J
'K&
T, v

-J RÈI 4

0
T^^r

r 0
x?n Q 1

-¦'it-nfffri''

Preah Bat. Peinture ; couleur et or sur toile ; hauteur : 1JJ cm ; Musée National de Phnom Penh

Planche XVI



i.*s

jVty¦tìì
f/.

Les 108 signes. Détail de la peinture du Musée National.

Planche XVII



-s
*

Î̂A

f.fi*
¦:..>" —

Q?

IH*>:K

IS
SSSi 35Q

*-*

^assi

ö 6.-..S

:s S> ¦-W-
2

s-
V»

s«

^ »

Preah Bat, Pagode d'Argent, Palais royal, Phnom Penh. Bronze, laque et or (support rouge
apparent) ; hauteur du Pied: 12C cm.

Planche XVIII



SS;

IC

Fig. i : Preah Prohm. Détail du Pied Est d'Angkor Vat.

S5*<P1 •'*

^y"*-***»»- *«»'-*

TxKfll ;
s

wnp U
3ti

Fig. 2 : Le Scarabée. Détail du Pied Ouest d'Angkor Vat.

•-J E

SSI

&
S

Se

ig. 3 : Le Scarabée. Détail du Pied Est d'Angkor Vat. Fia « ¦ 1 <• Mém Dc'Mf/ r/i/ />¦>¦' ...ji.rA- '- Vat Damnak,



m•¦J?

t Âàaà>:
¦m

y-.

K
P5si-

h Wr

**

ig. i : L'Empreinte de Phum Ta Hou Fig. 2 : L'Empreinte du Phnom Bakheng.
Province de Siemreap). Excavation naturelle
ians un sol latérittique.

: KK-<i.

!\

%

r'
.v <# y

lig. 3 : Rinceaux, Nénuphar et Lotus. Détail Fig. 4: Preah Noriey. Détail de la peinture d(

du décor du Pied du Monument du Bakheng. Vat Bo.

Planche XX


	La figuration des pieds du Bouddha au Cambodge

