Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: La figuration des pieds du Bouddha au Cambodge
Autor: Bizot, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FIGURATION
DES PIEDS DU BOUDDHA
AU CAMBODGE

FRANGOIS BIZOT

INTRODUCTION

Parce qu’il s’agissait de représenter ce qui, de fait, échappait a toute
perception sensible, 1’art bouddhique ancien suggérait la présence du
Bouddha par des signes. Réalistes d’expression, mais de conception
abstraite, ces symboles ne reposaient nullement sur une proscription
de I’icéne proprement dite. Ils permettaient plut6t de désigner ce qui
par essence est en dehors de toute détermination. Ce faisant, ils
s’appuyaient, d’une part, sur 1’aspect humain de Siddharthaen illustrant
les principaux épisodes de sa vie (Illumination, Sermon, etc.) et,
d’autre part, sur la nature «indescriptible» du Sage qui transcende
toute apparence, par l’usage d’'une symbolique universelle (axe du
monde, roue, etc.). Ces symboles impersonnels furent principalement :
I’Arbre de I’'lllumination, la Roue de la Loi, le Tréne, I’Ombrelle, le
Stpa et les Empreintes des Pieds.

Le Cambodge a tout particulierement gardé le souvenir d’une de
ces «images non-manifestes» (‘avyakta mirti), celle de I’Empreinte des
Pieds et, plus exactement, de la Plante des Saints Pieds, pad brah pad *.

Ce que ’on connait du Bouddhisme dans 1’ancien Cambodge ne
nous a rien transmis de cet usage. En revanche, I’art brahmanique
préangkorien a montré I’existence de plusieurs empreintes sacrées,

1. Les mots cambodgiens, comme d’ailleurs les mots pélis et sanskrits du texte, ont été
ici translittérés selon le procédé employé pour toutes les écritures d’origine indienne (cf.
Au Chhieng, Notice sur les caractéres étrangers de I’ Imprimerie Nationale, Paris 1948). Ce systéme
n’est pas phonétique mais permet, en revanche, de restituer rigoureusement les caractéres
de I’écriture.



408 FRANGCOIS BIZOT : LA FIGURATION

attestées par les inscriptions des le Ve siecle?. Pourtant, car il ne
semble pas que certaines traces, comme, par exemple, les pieds d’enfants
imprimés dans deux briques de Prasat Kravan3, ou encore les légéres
empreintes des chapelles axiales de Neak Pean, aient un rapport direct
avec ce dont il s’agit ici, il fautattendre le renouveau bouddhique post-
angkorien pour que de nombreux spécimens fassent leur apparition. Les
traces de pas du Bouddha profondément incrustées dans la roche de
plusieurs monts célé¢bres, les grandes images monolithes d’ Angkor Vat,
ainsi que celles que 1’on pouvait encore honorer au Bayon il ya quelques
années, attirent toujours beaucoup de pelerins.

De fait, aujourd’hui, avec un bon nombre de représentations mo-
dernes dont quelques magnifiques images, les buddhapada ont conservé
une ré¢elle importance. Bien entendu, reposant d’ailleurs sur la con-
version hindouiste d’une vieille image bouddhique, les visnupdda et
les sivapada ont été rectifiés de nos jours; et, simple fait d’adoption
d’une marque de la présence divine, ils représentent a nouveau le
Bouddha (Pl. I).

Le culte de ces images est méme si vivant que plusieurs d’entre elles,
parfaitement intégrées, se trouvent avoir leur place dans une branche
particuliere du Bouddhisme cambodgien: la prise de possession d’un
fidele par la «Puissance d’un Saint» (parami brah)*. Fort répandu, ce rite
spécial pénetre intimement les différentes couches dela société khmere.
Or, si I’ on tient compte du nombre, somme toute restreint, des images

2. Inscription de Gunavarman; cf. G.Coedés, Deux Inscriptions sanscrites du Fou-Nan,
BEFEO XXXI, p. 2 sqq.

3. Dép6t de la Conservation des Monuments d’Angkor, n°* 6695 et 6696.

4. L’étude de ce culte particulier, au vrai plus ou moins bien inclus dans le Bouddhisme,
avec, en paralléle, celle d’autres cultes analogues franchement non bouddhiques, est entre-
prise depuis 1969. Il n’est encore guére possible d’étre net pour le moment. Pourtant, en
simplifiant, il apparait qu’il s’agit toujours de la prise de possession d’une personne (rip,
banli, bhi) par un mort, ou plus exactement par les restes d’un mort, qui de son vivant fut
un personnage important: roi, prince, dignitaire, héros, ascéte, sorcier, etc. ; et dela son
culte. Ceci s’apparente, A certains égards, aux «cultes personnels» angkoriens, dont a parlé
G. Coedés (cf. Pour mieux comprendre Angkor, Paris 1947, p. 44 5qq.).



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 409

de I’Empreinte des Pieds, il est remarquable de rencontrer aussi souvent
celles-ci comme support de cette puissance. La trace du Phnom Kulen
(P1. 1), comme celle du Phnom Bakheng (Pl. V), regoit un culte régu-
lier par des Kru (grid, maitre) venant souvent de fort loin. Occasion-
nellement, le Kru du Palais royal de Phnom Penh fait une cérémonie
dans I’édifice abritant le Pied du Bouddha de la Pagode d’Argent (Pl.
IIbis). Tout aussi bien, la Puissance du «Pied Unique» de Vatt Preah
Bat Choeung Ek (Pl.1Iter) donne lieu a de fréquentes manifestations
du mé&me genre.

Au demeurant, si peu que la forme s’y préte, un affaissement du
terrain, une dépression naturelle curieuse, témoigne du passage du
Bouddha dont la trace des Pas, ainsi figurée, parfois aménagée, peut de-
venir lieu de pélerinage ou d’ermitage (P1. III).

Sauf certaines exceptions, dont les empreintes brahmaniques et évi-
demment les sites naturels, les buddhapdda sont entierement recouverts
de symboles. C’est que le corps du Bouddha présente 32 signes fondamen-
taux, dont les six premiers concernent précisément les pieds: le
Bouddha doit avoir les pieds bien posés, des Roues sous la plante des
pieds, les talons larges, les doigts longs, les pieds doux et délicats, les
pieds couverts de réseaux’. Telles sont, en effet, les caractéristiques
fondamentales de I’ornementation des brah pdd khmers, dont les
nombreuses marques qui les recouvrent sont disposées principalement
a I’'intérieur des mailles d’un réseau droit.

Aujourd’hui, ces signes sont encore ’objet d’un vif intérét. De
méme qu’a Ceylan, dans le pays d’origine méme du Bouddhisme
theravada florissant au Cambodge, ou les 108 mandul lakunu sont en-
seignés dans les écoles®, les Cambodgiens connaissent et apprennent,
au méme titre qu’une priere, les 108 mangal qu’ils récitent par coeur
en de nombreuses occasions. La tradition nous apprend que ce sont
précisément ces signes qui figurent sur les pad brah pad.

5. L.Renou et ].Filliozat, L’Inde classique, II, p. 535.
6. Cf. Ananda K, Coomaraswamy, Mediaeval Sinhalese Art, Gloucestershire 1908, p. so.



410 FRANCOIS BIZOT : LA FIGURATION

A — LES 108 SIGNES (Maﬁga])

Outre le sacré¢ que manifeste la présence de toute composition
artistique congue selon sa tradition, il est vraisemblable qu’au départ
la figuration plastique des signes fournissait également un support
graphique au récitant. Les images érigées de part et d’autre du Bouddha,
face au fidele, comme c’est par exemple le cas a Angkor Vat, y font
penser; car il devait s’agir, comme il en est actuellement, d’acquérir
des mérites (oy man punay) par leur récitation. Mais, peut-étre déja
diversifiées a ’origine, les listes empruntérent les unes aux autres,
divergeant ainsi de leur modele et imposant de nouvelles figurations.
Ce faisant, aujourd’hui, elles ne s’accordent plus entre elles et varient
dans la désignation des termes aussi bien que dans le nombre de ceux-
ci. Davantage : I’expression khmer-pili de la plupart des listes, parfois
répétées sans étre comprises, se déforma dans certains cas pour donner
lieu 4 un pastiche déroutant qui accentua la confusion en favorisant la
mutation des termes incompris.

Pour ne pas étre connues de tous, ces listes demeurent largement
répandues. Elles se transmettent de pére en fils, de mére en fille ou de
maftre 4 éléve. Aux jours saints (thiai sel) ou méme quotidiennement,
soit & la pagode, soit encore chez soi en face d’un autel, 1’éloge
(sasoer) des Saints Pieds, comprenant 1’énoncé des 108 signes, se
psalmodie pieusement.

La compilation des listes recueillies, part faite aux erreurs et aux
fantaisies, s’organise nettement pour déterminer trois séries: 1° les
listes recitées par les laiques; 2° les listes connues des bonzes et des
achar (dcarya, officiant laique); 3° les listes différenciant le pied droit
et le pied gauche. Les listes comprises dans une de ces catégories
s’inspirent toutes manifestement d’un modele particulier dont elles
respectent jusqu’a ’ordre des termes. Il est cependant vrai que les
recherches pour ce travail, a quelques exceptions prés, s’étaient plus



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 411

particuliérement portées sur la province de Siemreap. Or, par ailleurs,
soit pour fixer ce qui par trop tendait a bouger, soit encore pour rendre
accessible au plus grand nombre ces longs psaumes en les éclairant
d’une traduction en khmer, I'Institut Bouddhique a recueilli plusieurs
de ces listes et les a publiées: la, par contre, la collecte a porté sur
I’ensemble du Royaume. Quelques-unes de ces listes proviennent de
textes sur latanier, la plupart des autres ont été transmises oralement.
Cette fois encore, on est amené i faire les mémes remarques et les trois
catégories s’imposent a nouveau, selon des listes s’accordant parfaite-
ment, en ordre et en nombre, avec celles de nos récitations.

Voici donc la traduction de la liste type de chaque groupe, suivie
des observations et du détail des différentes variantes observées pour
chacune d’elle.

I. De I’éloge des Saints Pieds
(sasoer brah pad)

«Prosterne-toi devant les Saints Pieds!

Quelle joie de me prosterner et de saluer les Saints Pieds du Bouddha, scintillants
comme deux pierres précieuses, glorieux, puissants et resplendissants.

Voici ma téte. Je I’offre 4 la place du lotus et puis voici mes doigts pour remplacer
les bougies. Que mes deux yeux se comparent a la lumiére scintillante de la flamme.

Voici mes paroles. Que les mots faisant 1’¢loge des signes sacrés remplacent les
baguettes d’encens qui embaument de tous cotés. ]’offre mon cceur a la place du
parfum.

Voici mon corps. Je I’offre pour remplacer le vase d’or incrusté¢ de pierreries,
servant aux saintes offrandes des deux Pieds sacrés resplendissants.

Les Pieds sacrés sont diversement décorés. Ils donnent naissance a:

kan cakr kam muoy ban’, la Roue a mille  makut, la Couronne
] y ’ t

rayons sanvdr, le Sautoir
chatr ratan, le Parasol précieux kamran, la Guirlande, le Médaillon de
kaiiver, le Croc de cornac fleurs
prasad, le Prasat chatr prak’, le Parasol d’argent

koey, 1a Plateforme (podium pourmonter  chatr mds, le Parasol d’or
a éléphant) pat, le Bol, le Vase 3 auméne



412

palaik, le Trone

svetr chatr, le Parasol blanc

brah khan, I’Epée sacrée

phlit tdlapatr, I’Eventail en feuilles de
palmier

phlit morahatak, I’Eventail en plume de
queue de paon

vijani, I’Eventail en queue de yak

lambéri, la Lance

dhitd tai kdn’, la Demoiselle tenant
(quelque chose) en main

babil, le Popil

brah aditya, le Soleil

brah candr, la Lune

hvin phkdy, les Etoiles

dvip dham, les Grands Continents

dvip tiic, les Petits Continents

khyan sarikh, la Conque

stec cakrabatti, le Monarque

dai’ jay, le Drapeau

brah indr, Indra

brah brahm, Brahma

brah isir, Siva

brah narday, Visnu

satt gangd, les Sept Rivieres

mahad sald, le Grand Mont

srah sran, I’Etang

tri mas, le Poisson d’or

kacchapa, la Tortue

kraboe, le Crocodile

chlam, le Squale

mkar, le Makara

sambau mds, la Jonque d’or

sambau prak’, la Jonque d’argent

grad, le Garuda

ndgd, le Naga

kesarasihd, le «lion A criniére»
(Gajasiha?)

FRANGOIS BIZOT:

LA FIGURATION

jhiik, le Lotus

itpal khiev, le Nénuphar bleu

itpal sa, le Nénuphar blanc

thas mas, le Plateau d’or

kaam prak’, le Vase d’argent

kaam suvannd, le Vase d’or

kaam kév, le Vase de cristal

brai himava, la forét de I’Himava

cakkraval, le Monde

bhnam brah sumeru, le mont Méru

bhnam satt paribhand, les Sept Monts

samuddh jaladhi, I’Océan

byagjhardja, le roi Tigre

tamri, I’Eléphant

dposath, 1’Eléphant Uposatha

seh balahak, le Cheval Balihaka

bhnam kailds, le Mont Kailasa

haris mas, 1’Oie d’or

koiicd, la Grue

airdvann, ’Eléphant Airavanna

kinnar kinnari, les Kinnara maile et
femelle

la, I’Ane

sekasom, la Perruche

karavik, le Coucou

mayiir mayiiri, le Paon méle et femelle

stec tmdt, le roi Vautour

brahit, le Brahita

sinh, le Lion

to, le To (sorte de lion)

dsabhardj, le roi Taureau

mego sa man putr, la Vache blanche et le
Veau

suog prammuoy jan’, le Séjour des dieux
a Six étages

brahmalok prammuoyatantap’, le Séjour
de Brahma a Seize étages

Il y a en tout sur les Saints Pieds des signes au nombre de 108.
Le Maitre des Trois Mondes foule de ses Pieds sacrés la surface de la terre pour en



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 413

délivrer tous les &tres de tous les mondes d’existence. Des lotus d’or naissent du
royaume de la terre,

en touffes serrées, pour recevoir les Pas du Sage, Maitre des mortels, afin qu’ils
ne laissent aucune empreinte et qu’on ne suive sa tace. Ils disparaissent lorsque le
Seigneur s’assoit sur le tr6ne.

Si quelque chose n’est pas dans I’ordre, les lotus ne sont pas la pour recevoir les
Pieds sacrés et illustres. Le Bouddha poursuit son chemin en laissant des traces que
le vent vient alors essuyer.

Il balaye la poussiére et emmeéne les Saintes Traces au loin; en avant et en arriére,
il frotte largement puis repand, pour les faire disparaitre, du sable de diamant.

Ainsi, lorsque le Seigneur s’en va, quel que soit le moment, les empreintes dispa-
raissent enfin de ne pas laisser les étres enjamber les Saints Pas du Bouddha, ce qui
engendrerait de graves calamités.

Celui qui posséde les Dix Forces, sur le point d’entrer au Nirvana (‘nibvdn ), com-
patit pour tous les dieux, pour le demi-dieux asur, garud, ndg, debta, pour tous les
hommes et pour toutes les femmes.

Aussi fit-il don d’un Pied sacré a cinq endroits, afin qu’ils fussent honorés. L’un
se trouve au sommet du mont Suvannamali, endroit pour et convenable.

Un Pied sacré splendide prit encore place sur le Suvannapabat, puis un autre se
trouve réellement a Lanka, sur le mont Sannatasumanakjagip’.

Splendide est encore le Pied sacré qui figure en bonne place sur le mont Saccha-
bandh, pour les gens de ce pays qui lui font des offrandes.

Un Saint Pied magnifique marque également le fond de la rivi¢re Namanammda;
le Bouddha enfonga son Pied dans la vase pour que les poissons puissent venir
I’honorer.

Celui qui posséde les Dix Forces fit que les cinq Pieds d’or illustres durent le temps
de cinq mille saisons des pluies; ensuite le Seigneur entra (entrera?) au Nirvana.

Oh! vous tous, nous et moi-méme, I’adversité n’a pas suivi celui qui posséde la
connaissance, mais a rejoint la religion. Ces Saintes Empreintes la, nous ne nous en
sommes pas approché pour les voir et les comprendre.

Incline-toi et prosterne-toi! salue de loin, puis fais I’éloge des Pieds Sacrés des
cinq endroits. Demande joie et bonheur; joins les mains pour les gagner.

Prie pour ne pas étre avide, coléreux et infortuné, affligé, triste et malade. De-
mande la joie de chaque jour jusqu’au Nirvana.

Celui qui fera I’effort d’apprendre tous les signes figurés sur les Pieds sacrés, qui
les saura par cceur et les récitera réguliérement, celui-la est bon pour suivre dans
la vertu Celui qui Sait et pour abandonner le monde des &tres, hostile, méchant
et mauvais.

Pendant cent mille temps, il ne connaitra pas plus malheur, souffrance et misére
que les conditions du monde inférieur, mais aura abondance et fortune.



414 FRANGCOIS BIZOT : LA FIGURATION

D’un aspect fini, le corps et les membres parfaits, bien plus beau que les hommes,
sans défaut, lisse et doux, agréable a regarder.

Le coeur discerne la vertu et le mal; connait le mérite, le convenable, 1’effort,
’honneur; connait les textes et le pali;

donne naissance a la race combien chérie, d’une essence rare et royale, d’une
grande supériorité et d’une puissance absolue.

Quand, de tes ennemis, la guerre viendra de tous cStés et que ton étre se recro-
quevillera prostré d’effroi, tu resteras pourtant glorieux et élevé.

Homme savant, vif et éveillé, connaissant les priéres et les textes, tous sans er-
reurs, pour parvenir au Nirvana: tels sont les fruits de I’¢loge des Saints Pieds du
Bouddha !»

*

Les variantes de cette série sont:

kambeni, I’Enceinte, a la place du Croc  satt maha sala, les Sept Grands Monts, a

de cornac la place du Grand Mont

gnab, le Sautoir en diagonale, a la place  srah sraii prambi, les Sept Etangs, a la
de la forét Himava place de I’Etang

chatr kév, le Parasol de cristal, a la suite  polatok, 1’Oiseau Polatok, a la suite de
du Drapeau Airavanna

Cette liste étaitnotamment récitée par le vieux Knon Dit (Siemreap),
maitre irremplacé, auteur des figures de géants et de singes du célebre
jeu de peau du théatre d’ombre de Siemreap, décédé en ce début d’année
1970. Une liste semblable est publi¢e dans les Gihipratipattipiser, Phnom
Penh 1966, p.217.

Déclamée en longs souffles modulés, rythmée comme la marche du
corbeau (padakdkagati), cette récitation est sansdoute la plus répandue.
Elle reste, néanmoins, plus particulierement connue des villageois,
encore que des bonzes et des achar la connaissent également. Notons
cependant que, outre des tournures et des expressions peu évidentes,
les 108 termes sont ici énoncés en quinze strophes, au sein desquelles
il a fallu, en les dégageant de leurs nombreux qualificatifs, les distinguer
des mots s’appliquant uniquement au contexte de la mise en phrase.
Par commodité ceci n’a pas été rendu dans la traduction, et les termes
ont simplement été donnés dans 1’ordre, accompagnés d’un adjectif
lorsque celui-ci avait son importance.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE

415

II. Des cent huit signes

(atthuttarasatamangalagdtha)

«l y a des Roues (‘cakr) sur les Pieds sacrés de tous les Augustes Possesseurs de la
Connaissance (brah samma sambuddh) qui ne cherchent qu’a dispenser tous les bien-

faits de leur vertu.

Je désire me prosterner et honorer ces Illustres Bouddha, Etres Suprémes (puro-

sauttam ).

Les signes, au nombre de 108, sont ainsi:

satti, la Lance

sirivaccho, le Popil

nandiyavattamey, la fleur Malati
(gardenia)

sovatthiko, le Sautoir

vatamso, le Turban

vaddhamanaiic, le Piyasi (objet rituel)

pithakam, la Chaise

ankuso, le Croc de cornac

pasado, le Prasat

toranam, le Cadre de porte

chattamev, le Parasol

khaggo, I’Epée sacrée

talapannaiic, 1’Eventail en feuille de
palmier a sucre

morapifichakavijani, 1’Eventail en plume
de queue de paom

unhiso, le Diadéme

patto, le Bol

pallariko, le Trone

sumanadamam, le Médaillon de fleurs

niluppalam, le Nénuphar bleu

rattasetuppalaiicev, le Nénuphar rouge
et le Nénuphar blanc,

padumanm, le Lotus rouge

pundari, le Lotus blanc

punnghato, le Vase i eau

punnacati, la Jarre pleine d’eau

samuddo, I’Océan

cakkavalakam, le Monde

hemava, le Mont Himavant

sineru, le Mont Sineru

suriyo, le Soleil

candim, la Lune

nakkhattd, les Etoiles

caturo dip, les Quatre Grands Continents

dvisahassaparittakd, les Deux mille Petits
Continents

cakkavatti, le Monarque

vattasaiikho, la Conque dextrogyre

macchanam yugalam, la Paire de poissons

satt mahdganga, les Sept Riviéres

satt mahdseld, les Sept Grands Monts

satt mahdsard, les Sept Etangs

supanno, Garuda

samsumaro, le Crocodile

dhajapatakamev, le Drapeau et la Banniére

patanki, le Palanquin

valavijani, I’Eventail en queue d’animal

kelasapabvato, le Mont Kailasa

sthardja, le Seigneur Stha

byagghardja, le Seigneur Tigre

valahavako, le Cheval Valahaka

uposatho, 1’Eléphant Uposatha

chaddanto, I’Elépant Chaddanta

vasuki ndgo, le Serpent Vasuki



416

hamso, 1’Hamsa

usapho, le Taureau Usapha

eravano, I’Eléphant Eravana

marikaro, le Makara

bhamaro, le Scarabée

kukkuto, le Coq

suvannakacchapo, la Tortue d’or

harindva catummukhd, la Jonque d’or a
quatre faces

savacchka tatha gavi, la Vache et son
Veau

FRANGOIS BIZOT :

LA FIGURATION

kinnaro, le Kinnara maile

kinnripi, le Kinnara femelle

karaviko, le Coucou

mayuro, le Paon

koficaraja, la Grue

cakkavakadijo, le Brahita

jivafijivakandmakd, le Polatoka

chakkamdvacara deva, le Devaloka a Six
étages

brahmalokd solas, le Brahmaloka a Seize
étages

Assurément (tous ces signes) se trouvent sur les Pieds sacrés de tous les Augustes
Possesseurs de la Connaissance qui, toujours, cherchent a dispenser les bienfaits de

leur vertu.

Je désire me prosterner et honorer ces Augustes Bouddha, Etres Glorieux (‘puros

prasoer ) .»

Les variantes de cette série sont:

kaficak’, le Miroir, a la place du Popil

khseé say, le Ruban, a la place du
Turban

thas mds, le Plateau d’or, a la place du
Payasi

sasar khicen, le Pilier de margelle, i la
place du Cadre de porte

thas befi toy dik, le Plateau plein d’eau, a
la place de la Jarre pleine d’eau

mahd samudr damn puon, les Quatre Océ-
ans, a la place de I’Océan

bhnam cakrakraval, le mont Cakravala, a
la place du Cakravalakam, le Monde

dvip dami ban’, les Mille Petits Conti-
nents, a la place des Deux mille
Petits Continents

suvann maccha, le Poisson d’or, et puis
cakr damn gi, la Paire de Roues, a la
suite de la Paire de Poissons

mahd brahm mukh puon, le Grand Prohm
a quatre faces, 4 la place du Scarabée

satv gralit, le Gralit, a laplace duPolatok

Cette liste est, entre autre, récitée par I’achar Suc Tem de Vat

Damnak (Siemreap). Une liste analogue se trouve publi¢e dans les
Prasnabuddhapravatti, Phnom Penh 1951, p. 39, pour la version en
khmer; et dans les Gihipratipattipiser, Phnom Penh 1966, p.212, pour
la version en pili, ici traduite.

Le fait que cette liste ne semble se réciter qu’en pili est sans doute
la raison pour laquelle les villageois la connaissent peu. Ici, par contre,
les termes sont clairement énoncés et se succédent sans confusion



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 417

possible. Notons que la traduction ici donnée correspond, en fait, 4 la
valeur cambodgienne de ces mots palis. Il ne semble pas que cette liste
s’applique plus particuli¢rement & I’un ou I’autre Pied.

HI.De 1 ’e'Ioge des Pieds Sacrés droit et gauche
(sarasoer brah pdd chven stam)

Le Pied gauche

«Ukas! j’honore, respecte et glorifie les Pieds sacrés aux nombreux symboles
(lakkhan ), parmi lesquels se trouve la magnifique Roue du Protecteur du Monde, le
Supréme Précepteur (‘brah lokanath paramasastd) . Sur le point d’atteindre le Nirvana,
il éprouva une telle compassion qu’il enfonca Son Pied aux endroits propices, pour
les hommes, les dieux et tous les étres.

La Plante du Pied du Bouddha est vraiment magnifique, de proportion admirable
et sans égale. Elle est gravée de nombreux signes qui se composent ainsi :

than devata: cdtummahdrajika, (sobhi)
traitrifisa, ydmd, tusitd, (suosti) nim-

kai cakr man kdm muoy ban’, la Roue a
mille rayons

than manuss devatd, le Séjour des hommes
et des dieux

sumeru giri, le mont Méru

sattaparibhand, les Sept Monts

mdnarati, paranimmitd, le Séjour des
dieux
than brahm, le Séjour de Brahma
bhirabhetra, la Jonque

dvip dham puon: jambid, amaragokhand,
uttarasobhan, pubvavideh, les Quatre
Grands Continents

dvip tidc biraban’, les Deux mille Petits
Continents

brah adity, le Soleil

brah cand, la Lune

bhnam mas, la Montagne d’or

bhnam kév, la Montagne de cristal

brai hemabant, la forét Hemabant

jhiik, le Lotus

gihamas, I’Enceinte d’or

gujasih, le Gajasiha

ciem, le Mouton

cdmari, le Yak

maccho macchd, les Poissons

antoekasuvann, la Tortue d’or

makar, le Makara

chbin phdon, les poissons Chbin et Phdon

samudd croen jan’, I’Océan 4 nombreux
¢tages

grud, Garuda

yaksa kdn’ tampan, le Géant tenant un
baton

bhnam croen jan’, la Montagne & nom-
breux étages

brah issur, Siva

brah narayan, Visnu

vessavann, Vessavann (le Roi gardien du

Sud)



418

sinh, le Lion

to, le To

tamri, I’Eléphant

seh, le Cheval

dtth, le Chameau

1, I’Ane

tamri uposath, I’Eléphant Uposatha
tamri chaddant, ’Eléphant Chaddanta
gomahansa, le Taureau

ramds, le Rhinocéros

ramamn, le Daim

hans, 1’Oie

indriy, I’oiseau Indriy
karavikapakasa, le Coucou
cakrabattirdj, le Monarque

FRANGOIS BIZOT :

LA FIGURATION

baisi, le Baisi (objet rituel)

chatr kév, le Parasol étagé

srah srani, I’Etang royal

bhamar bhamari, les Scarabées maile et
femelle

kinnar kinnari, lesKinnara male et femelle

umma bhokavati aggamahesi nai brah
issur, la Grande Reine Uma Bhagavati
(épouse) de Siva

sujatd jay nai brah kosi, Sujata femme
d’Indra

debadhita pavarakann, les Debadhita et
les Pavarakanna

dsram isi, I’Ermitage des ascétes.

Oh! vous tous, nous et moi-méme, 1’adversité n’a pas suivi le Sauveur du Monde.
Saluons le Saint Pied du Bouddha que le Seigneur s’est adonné d’imprimer a tous les
(cinq) endroits. Demandons joie, bonheur et présages heureux et puis la gloire dans
toutes nos existences jusqu’au Nirvana.»

%k

Les variantes de cette série sont:

mahinsa, le Buffle, 4 la place du Taureau
bhakatraganes, Ganesa, a la place de

nan ganhin brah dharani, la Terre, a la
place de la Roue a mille rayons

grun bali, le Royaume de Bali, 4 la place
du Séjour des hommes et des dieux
mkut, la Couronne, 2 la place de Garuda

Vessavann
vijani, I'Eventail en queue de yak, a la
place du Parasol étagé

kla, le Tigre, a la place du To

Cette liste est, notamment, admirablement déclamée par la vieille
CuAN (Siemreap). Une liste analogue a été publiée sous le titre de
Sarasoer brah pad, Phnom Penh 1957. L’ensemble se divise en deux
parties, le Pied droit et le Pied gauche. Pour la liste concernant le
Pied droit on se reportera a notre liste n° 1, De 1’éloge des Saints Pieds,
qui est rigoureusement la méme. De fait, la liste du Pied droit se
trouve assez souvent complétée par celle des signes du Pied gauche.



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 419

La encore, les termes ont été répartis en un certainnombre de strophes,
d’une fagon moins nette cependant, et ceci n’a pas été rendu dans la
traduction.

B — LES PIEDS DU BOUDDHA A ANGKOR

Pour autant que les brah pdd anciens soient tous connus?, il demeure
qu’aucune de nos listes ne se rapporte exactement a 1’'un d’eux, et ne
saurait suffire a elle seule pour identifier les signes figurés sur ceux-ci.
Est-ce dire que I’on doive chercher ailleurs qu’au Cambodge la source
de nos listes? On ne saurait cacher I’importance de I’art d’Ayudhya en
cette période de seconde vie post-angkorienne de laquelle, d’une fagon
générale, les Pieds d’Angkor doivent dater®. D’ailleurs, & n’en pas
douter, ils font partie du méme courant qui se répandit également au
Siam et au Laos, vraisemblablement, a travers les écoles thaies, en
contrecoup a la réapparition des images du Pied du Bouddha dans I’art
cinghalais du XIII* siécle, et peut-étre concurremment a 1’influence
Mén de Dvaravati dont une Roue de la Loi, si caractéristique de cet
art et exceptionnelle au Cambodge, se trouve précisément figurée a
c6té de I’Empreinte du Phnom Kulen (P1. IV)?. En tout cas, les signes
de bon augure qui les décorent, pratiquementabsents dans 1’art primitif

7. On m’a signalé un buddhapada en pierre, peut-étre ancien, situé dans une pagode de
Kirivong, au Sud de Ta-Kéo, non loin de la frontié¢re viétnamienne. Je n’ai pu, hélas, obtenir
les autorisations nécessaires pour me rendre sur place.

8. Cf. ].Boisselier, Le Cambodge, Paris 1966, p.281.

9. M.].Boulbet a récemment découvert puis dégagé, sur le Phnom Kulen, deux sites
de simd (bornes délimitant une enceinte sacrée) offrant également plusieurs exemples de
Roue de la Loi. Il y a lieu de croire que tout ceci est de la méme période et correspond a
une méme influence. Sculptées sur leur deux faces, ces simd sont de précieux documents sur
I’iconographie de cette époque. Elles permettent précisément de faire une nette distinction
entre deux sortes de motifs circulaires, souvent confondus par ailleurs: 1° La Roue de la Loi,
kan’ rdjd rath, représentée par une roue a seize rayons posée sur un pilier (Site I; borne N-O
et borne N; Site II: borne O). 2° Le disque Cakra, kan’ cakr, représenté par un disque a seize
rayons en losange (Site I: borne E, borne S-E et borne N-E; Site II: borne N-E). Il est
intéressant de remarquer que cette figuration du disque correspond exactement a celle du
signe n°32 des Pieds d’Angkor Vat (voir infra: p.269).



420 FRANGOIS BIZOT: LA FIGURATION

indien’?, ne sont connus que dans le Bouddhisme de traditionpilie, et la
vieille secte des Theravadin ne s’est pas véritablement manifestée au Cam-
bodge avant le XIV« siecle**. Quoiqu’il en soit, il ressort pourtant que la
majorité de nos termes trouveront leur place, et que, au dela de con-
tingences locales sans doute difficiles a préciser, listes et images se
correspondent dans I’ensemble.

Il faut remarquer que la plupart de ces signes, tres stylisés, ne peu-
vent étre approchés qu’en tant que mots d’un vocabulaire déja connu,
en dehors duquel toute fantaisie est permise. Au reste, dans les limites
mémes de ce langage, il sera encore difficile d’affirmer, tant certains
de ces dessins se confondent entre eux, pouvant ainsi respectivement
s’identifier 4 1’éventail complet des termes leur correspondant. A cet
égard, I’ensemble des signes énoncés par nos listes prend toute sa
valeur: il limite le choix et fournit ainsi, pour chaque figure, une
série de termes susceptibles de s’approcher au mieux des valeurs
originales. Je m’y suis donc limité et maintenu malgré ses insuffisances.

Notons encore que la différence entre les traces en creux et les
Pieds eux-mémes n’est pas toujours précisée. De surcroit, en ce qui
concerne ces derniers, on aimerait pouvoir établir s’il s’agit bien du
«dessous» ou plut6t du «dessus» comme tend a le montrer la disposi-
tion des images convexes posées a plat (PL.IX). C’est un fait, en tout
cas, qu’au Cambodge ceci est mal défini: brah pad, «Pied sacré», ou
pad brah pad, «Plante de Pied sacré», s’emploie indifféremment pour
toutes ces figurations. Il reste cependant que les listes ne font appel
qu’a la trace (sndm), c’est-d-dire ’empreinte concave du Pied du
Bouddha. Les autres images, les empreintes convexes, peuvent n’étre,
en somme, que de simples moulages, le positif de ces traces en creux.

10. L’empreinte la plus célébre de I’Inde ancienne, gravée sur une pierre a Pataliputra et
décrite au VII¢ s. par le Japonais Genjo, était peu décorée: roue, poissons, vases et traits
vermiculaires sur ’extrémité des orteils. Cf. Hébégirin, Il et 1, Tokyb 1930, Paris 1937, p.

187 sqq.
11. Le premier témoignage épigraphique est daté de 1309. Cf. G. Coedés, BEFEO XXXVI,

Pp- 14-21.



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 421

I. Les Empreintes concaves

A ma connaissance, on ne dénombre que deux de ces Empreintes
sculptées dans la région d’Angkor. Il est vrai que plusieurs histoires
font mention d’autres traces, dont un Pied immergé; de plus, si I’on
considere que certains sites naturels peuvent &tre célebres depuis
longtemps, il se pourrait que les « Cinq Endroits» de nos listes fussent
effectivement représentés™.

1. Les Empreintes naturelles

Il semble que I’on doive accorder une valeur particuli¢re aux Emprein-
tes naturelles, plus généralement appelées brah pad jan’ lic, ou brah
pad jan’ duk, ce que I’on peut traduire par «empreinte de Pied sacré».
Il est vrai que, par extension, ces expressions ont fini par pouvoir
s'appliquer a toutes les Empreintes concaves, sculptées ou non.
Pourtant, en réalité, la différence ne manque jamais d’étre faite: si
I’on respecte, comme il se doit, les saints vestiges délicatement gravés
et rehaussés d’or, c’est cependant avec une conviction intime que les
traces naturelles, souvent éloignées et difficiles d’acces, sont vénérées.
Le fait est que les greés de la région offrent des cas d’érosion extréme-
ment curieux et ces phénomenes géologiques, souvent impression-
nants, difficiles a expliquer, constituent alors des témoignages irréfu-
tables du passage de Bouddha.

Ces sites, parfois entretenus et aménagés, comme la grande trace
du Phnom Bey dont I’eau miraculeuse du puits central déborde en
saison des pluies (Pl. III) ; ou encore restés nus, comme 1’empreinte du
versant Est du Phnom Chankraham, perdue en pleine forét dense tout

12. Une des deux Empreintes du Phnom Santuk (Kompong Thom), d’ailleurs assez
semblables 4 celles du Phnom Kulen et du Phnom Bakheng, pourrait faire partie de I’en-
semble. Elle est cependant bien éloignée du groupe d’Angkor et parait, en outre, leur étre
quelque peu postérieure.

28



422 FRANGOIS BIZOT: LA FIGURATION

au Nord d’Angkor, dont le modelé naturel, d’un métre de profondeur
sur un de large et trois de long, a reproduit jusqu’au renflement des
chevilles; tous sont ’objet d’une discrete mais profonde dévotion.

Pourtant, car la forme peu convaincante de certaines dépressions ne
justifie pas toujours la valeur accordée au site, la présence d’une
empreinte n’est parfois plus qu’un souvenir: sans doute déja peu ex-
pressive au départ, la fosse a fini par disparaitre, envahie par la végé-
tation et comblée par le dép6t des eaux de pluie. Alors, il faudra
attendre le détour d’une piste de gamins en quéte de fruits sauvages,
le coup chanceux d’une pioche cherchant une tubercule, ou le hazard
d’un défrichement forestier, pour qu’elle soit peut-&tre découverte et
retrouvée (Pl. XX, Fig.1). Sinon, perdant sa valeur originale, elle
prendra place parmi les génies et les Niek-Ta de la brousse, conférant
au lieu le préstige sacré de son souvenir.

2. Les Empreintes sculpte'es

L’Empreinte du Pied gauche du Bouddha a été figurée en haut du
Phnom Bakheng et du Phnom Kulen. On peut s’attendre a ce que ces
traces soient de la méme période. Les divers embellissements et les
restaurations au ciment en rendent cependant I’étude difficile. De
surcroit, contrairement aux Pieds eux-mémes dont le décor, sur
champ saillant, risquait moins de s’empdter, les traces moulées en
creux ont leur surface irrémédiablement noyée et cachée sous une
épaisse couche de laque et de badigeon.

L’Empreinte du Bakheng. A I’Est, au pied et dans I’axe du Monument,
I’Empreinte sacrée est profondément incrustée, creusée a méme le roc
grossier et alvéolaire (Pl. V). Aprés un premier burinage, finition et
détails ont été rendus au mortier, puis enduits de laque. La cuve, ainsi
ménagée, d’un meétre soixante sur soixante-dix de large et d'une
profondeur de vingt-cinq centimétres environ, se trouve bordée d’une
margelle appareillée en deux blocs de gres (Pl. XX, Fig. 2). Un leéger
décor reste transparent et I’on distingue les spirales des orteils, la



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 423

Roue centrale composée selon un lotus a huit pétales et le réseau a
mailles orthogonales comprenant neuf cases par rangées horizontales.

L’Empreinte du Kulen. Située a 1’Ouest au pied du Preah Thom,
I’Empreinte du Kulen s’identifie a4 bien des égards avec celle du
Bakheng (Pl. II et Pl. IV). Méme technique, mémes dimensions; il
n’est pas jusqu’au décor qui ne montre un ensemble analogue, encore
que les cases par rangées horizontales ne soient plus au nombre de neuf
et que la Roue centrale soit curieusement décalée sur le c6té. On
notera que les rebors de la cuve sont décorés de motifs estampés dans
le mortier, fort originaux: parmi un semis disposé¢ en deux rangées le
long de la margelle, les rosaces de la ligne extérieure sont timbrées
d’une croix gammeée®3,

II. Les Empreintes convexes

1. Les brah pad d’ Angkor Vat

Au Sud du préau cruciforme d’Angkor Vat, de part et d’autre des
grandes figures centrales du groupe des «Mille Bouddhas», deux brah
pdd monolithes en gres, de presque deux metres de hauteur sur un de
large, sont adossés aux piliers d’angles de la galerie, la plante face au
Nord. Il s’agit du Pied droit (Pl. VI) et du Pied gauche (Pl.VII) du
Bouddha, respectivement placés a I’Est et a I’Ouest. La surface de
chacun d’eux repose en saillie sur une base épaisse a rebord plat décoré
de pétales lotiformes. L’extrémité et la base de chaque orteil, ornées
d’une cocarde en spirale autour d’une coquille foli¢e (?), sont reliées
par une rangée d’accolades imbriquées bordée de petites feuilles. La
plante des pieds elle-méme, au décor champlevé, dont le milieu est
frappé d’une roue a seize rayons, se divise en onze rangées horizontales
de neuf cases, chacune de celles-ci renfermant un symbole. Le demi-

13. Il ne s’agit pas la du «svastika» dont les quatre branches, coudées en forme de gamma,
sont en contact par I’une de leur extrémité. Ici, au contraire, les quatre gamma, inscrits dans
un médaillon, s’opposent, en quelque sorte, par le sommet, sans se confondre, délimitant
ainsi le tracé d’une croix. Je n’ai jamais rencontré ce motif ailleurs au Cambodge. Une telle
singularité pourrait servir 4 d’intéressants rapprochements.



424 FRANGOIS BIZOT: LA FIGURATION

cercle du talon se trouve partagé en six zones par quatre arcs concen-
triques dont les deux plus grands sont tranchés d’un segment vertical ™,
Le décor, revétu d’un enduit laqué, respecte la structure des pieds
eux-mémes, en sorte qu’il s’organise selon la symétrie de deux figures
énantiomorphes: chaque motif ayant son correspondant inverse sur
I’autre pied.

Les deux pieds différent cependant sensiblement 1’un de ’autre, et,
de toute évidence, n’ont pas été exécutés par le méme artiste. La
facture du pied Ouest est de beaucoup la plus belle’s. Légereté du
modelé, souplesse et finesse du dessin lui confére une maturité d’ex-
pression que I’autre pied ne posséde pas (comparer, Pl. XIX, les Fig. 2
et 3). Le décor du pied Est, épais, lourdement incisé, au tracé encore
visible par endroit (quadrillage du bas), se présente a cet égard comme
une copie peu adroite, grossissant certains détails et en transformant
d’autres. Cette impression se renforce encore par le mauvais rendu du
bandeau de feuille de lotus qui le circonscrit, d’une incision raide et
sans grace. Davantage : 1’épaisseur des flancs de ce dernier, ou se déve-
loppe d’ailleurs un rinceau de fleurs d’un style nettement avancé, ne
correspond pas a celle du pied lui-méme, dont les bords ont été
visiblement burinés, amincis, comme pour s’accorder sur ceux de son
modele. Ainsi, le dos du pied Est se bombe d’une forte convexite,
contrairement a celui du pied Ouest dont la surface est plane. Il n’est
pas impossible que ce dernier, tout d’abord posé au sol, a plat, n’ait
été dressé que par la suite. De pied droit, il devenait ainsi plante de
pied gauche d’une paire flanquante, dont on sculpta alors le second
élément. Ce faisant, on prit soin, cette fois, de ménager un tenon, et la

14. Au moins pour le pied Quest encore intact. Des photos prises il y a quelques dizaines
d’années montrent cependant que le talon du pied Est était identique. Cf. H.Marchal, Les
Temples d’ Angkor, Paris 1955, photo de la p. 32.

15. La grossiéreté d’exécution du pied Est a le plus souvent été confondue avec une
certaine clarté de la composition. Ainsi, de méme que la plupart des peintures modernes
recopient ce pied Est, de méme c’est encore et toujours lui que ’on retrouve dans diver-
ses publications.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 425

bosse dorsale ne fut méme pas supprimée, tant elle ne génait plus, une
fois la figure adossée et plantée sur son socle. Certes, il est difficile
d’affirmer, au moins tant que la terrasse en latérite des «Preah Pean»,
dont I’histoire est vraisemblablement liée i celle des Pieds sacrés?,
n’aura pas été¢ dégagée et étudiée en profondeur. Cependant, pour
Pinstant, il est vrai que ces indices s’accordent pour présenter le Pied
Ouest, sans tenon, aux flancs vierges, comme antérieur au Pied Est
dont il a pu étre le modele. Ce ne serait qu’un peu plus tard, peut-étre
au moment de la réoccupation d’Angkor Vat dans la deuxi¢me moitié
du XVI¢ siecle, qu’il aurait contribué a former une paire de pad brah
pad, érigée sur socle et destinée a encadrer les figures centrales des
«Mille Bouddha».

Notons encore que le socle du Pied Est est garnid’une courte inscrip-
tion'’” et qu’il ne semble pas que ces figures aient été déplacées,

16. Les flancs du Pied Ouest portent les traces visibles d’une restauration et d’un finissage
au mortier, analogue A la finition des grands Bouddha appareillés de la terrasse, recouverts,
eux aussi, d’une couche de laque.

17. Claude Jacques a bien voulu faire une note a propos de cette inscription:

«Note sur K. 1043

Il y a quelques mois, Frangois Bizot a signalé une nouvelle inscription a Ankor Vat,
inventoriée sous le numéro K. 1043, sur une pierre pourtant fort visitée, puisqu’il s’agit du
piédestal du Buddhapdda Est de la galerie cruciforme. Cette inscription, d’une courte ligne,
est assez grossiérement gravée et a souffert d’autre part des injures du temps. Par chance,
une inscription inédite, K. 716, reproduit la méme formule également sur un Buddhapdda,
qui se trouve maintenant exposé dans un petit édifice situé au pied du Prah Thom sur le
Phnom Kulen.

La formule gravée est la suivante: loka-griiva-pata, qui peut se traduire: «Empreinte des
pieds du Maitre (spirituel) du monde.»

Les deux inscriptions, K. ro43 et K.716, sont manifestement contemporaines, mais
elles n’ont certainement pas été gravées par la méme main. Toutefois, il est difficile de les
dater; I’écriture est assez semblable 4 celle de certaines inscriptions d’Ankor Vat du XVIIe
si¢cle; la forme pata, avec le a, n’est plus usitée dans ce sens aujourd’hui ot on n’emploie
plus que la forme pdta; cependant, la forme griiva, pour I’ancien guru, et la graphie pata,
avec assourdissement du d, pourraient nous inciter a les rajeunir encore.

On remarquera enfin qu'il s’agit d’une expression sanscrite ou pilie qui a été khmérisée
sans que I’ordre des mots, inverse de I’ordre khmer, ait été changé» (C. Jacques).

Ajoutons que le Buddhapida du Phnom Kulen dont il s’agit ici est 4 I’ origine une empreinte
brahmanique : deux pieds sont légérement esquissés sur une dalle circulaire en grés. La pré-



426 FRANGOIS BIZOT: LA FIGURATION

surtout pour le Pied Ouest qui reste colle au socle par d’épaisses
bavures de laques.

Identification des symboles

George Groslier a consacré une étude a ses signes®. Or, si a I'aide de
I’observation et de listes siamoises et cinghalaises, I’auteur ne peut que
regretter son inévitable approximation, les sources cambodgiennes
viennent cependant confirmer plusieurs termes, par lui déja iden-
tifiés.

Il n’y a pas de doute a avoir quant au nombre de signes qu’il convient
de trouver: la tradition est formelle a cet égard, il s’agit bien des 108
signes; et c’est peut-&tre la seule certitude permise. Les hésitations
commencent dés qu’il faut dégager I’intention de I’artiste, en préci-
sant la répartition graphique des symboles. Ne doit-on pas inclure la
grande Roue dans le total des signes? Une case a plusieurs éléments ne
compte-t-elle que pour un? J’ai tranché la question en adoptant la
numérotation d’un vieux maitre de Siemreap, ta LOEK, que je remer-
cie, en outre, pour les nombreuses remarques dont j’ai tenu compte.
Ce systéme de numérotation a en tout cas le mérite de s’accorder
parfaitement a la division du décor. Chaque symbole a été numérote
et les chiffres ont été donnés en tenant compte de la dispositionrécipro-
que des deux figures (PL. VIII, Fig.1 et 2); W ou E sera mentionn¢
lorsqu’il s’agira plus précisément d’un motif appartenant au Pied
Ouest ou Est. Les figures de méme genre ont été groupées puis identifices
dans 1’ensemble, sans préciser a quelle image se rapporte plus précise-
ment tel terme.

sence de K. 716 sur cette empreinte, comme par ailleurs de K. 1043 sur le socle du Pied Est
d’Angkor Vat, montre que la formule inscrite, sorte d’étiquette identifiant la sculpture,
n’est pas contemporaine du support mais diit &tre rajoutée par la suite. Pour quelle raison
le Pied Ouest d’Angkor Vat n’a-t-il pas été pareillement gravé? Ceci souligne encore la
séparation qu’il y a lieu de faire entre les deux images et peut étre en rapport avec I’installa-
tion, aprés coup, du Pied Est.

18. S. G. Nécoli (G. Groslier), Les Empreintes du « Pied de Buddha» d’ Angkor Vat, AAK I, 1,

P- 65 sqq.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 427

1 a 22. «Les six etages du Séjour des dieux» ainsi que «Les seize
étages du Séjour du Grand Prohm». On reconnait les quatre faces de
Brahma en 1 (Pl. XIX, Fig.1). Pour le reste, il est difficile d’en dire
plus. Rien ne permet de distinguer un groupe de six, ou un groupe de
seize, pas plus qu’il n’est possible de discerner parmi les quatre divinités
a quatre bras, laquelle représente Indr, Isir, Ndardyan-Brah Dharani,
la Terre, est peut-&tre personnifiée en 9 W ou 19E.

23 a 25. «La Lune» et «le Soleil» encadrant «le Mont Méru» (24)

26. «les Etoiles»

27. «les Quatre Océans»? Plutét «les Sept Riviéres». En 27 W on re-
marque que les quatre poissons ne tiennent pas toute la place de leur
case dont la ligne inférieure n’est pas tracée, pouvant laisser la place aux
autres poissons de la représentation conventionnelle (cf. Pieds du Bayon ;
IV/1). 27E a voulu rectifier

28. «le Médaillon de fleur»

29. «le Sautoir»

30, 31. «la Plateforme», «le Prasat»

32. «le Disque»

33. «la Demoiselle tenant (quelque chose) en main»

34. 42. «la Lance», «’Epée»

35. 36, 87. «le Grand Monty», «le Mont Kailasa», «laforét de I’Hima-
banta», «le Mont Himabanta», «la Montagne d’or», «laMontagne d’ar-
gent», «la Montagne de cristal»

36. Cf. 35

37. 46. «le Plateau d’or», «le Plateau d’argent», «le Cakravala»

38. «le Croc de cornac»

39. «la Chaise»

40. «le Trone»

41. «le Parasol étagé»

42. Cf. 34

43. «le Popil»



42
44

46.
47.
48.
49.
50.
g1,
£2,
53.

62

8 FRANGOIS BIZOT: LA FIGURATION

, 45. «la Couronne», «le Diadéme»

Cf. 37

«les Quatre Continents»

«le Monarque»

«I’Eventail en feuille de palmier a sucre»
«La Jonque d’argent»

«la Banniére»

«’Eventail en plume de queue de paon»
«’Eventail en queue de yak»

. «le Cadre de porte»

, 61, 86. «le Vase d’or», «le Vase d’argent», «le Vase de cristal»
. «Garuda»

. «la Vache et le Veau»

. «le Crocodile»

. «la Tortue»

. «Kinnara mile et femelle»

. Cf. 55

, 67, 68, 70. «I’Hamsa», «la Grue», «laPerruche», «le Vautour», «la

Poule», «1’oiseau Brahit», «1’oiseau Gralit», «1’oiseau Polatok»

63
64
65
66
67
69

70.
71.
T,
73.
74-
75.
76.

, 65. «la Conque»

. «les Poissons d’or et d’argent», «le Couple de poissons»
. Cf. 63

. «le Paon»

, 68. Cf. 62

. «le Serpent Vasuki»

Cf. 62

«Narasiha»

«le Scarabée» (Pl. XIX, Fig. 2 et 3)
«le Lion»

«le Tigre»

«le To»
«le Cheval Valahaka»



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 429

77 «la Jonque d’or a quatre faces»

78, 95. «le Lotus rouge», «le Lotus blanc»

79, 80, 81. «le Nénuphar bleu», «le Nénuphar rouge», «le Nénuphar
blanc»

8o. Cf. 79

81. Cf. 79

82, 83, 84. «I’éléphant Airavannax» (82), «I’éléphant Chandata», «1’élé-
phant Uposatha»

83. Cf. 82

84. Cf. 82

85. «le Taureau Usapha»

86. Cf, g5

87. Cf. 35

88 a 94. «les Sept Lacs (ou Etangs)»

95. Cf. 78

96 a 102. «les Sept Monts Baribanda»

103 a 108. «I’Océan a nombreux étages, comprenant «Tous les pois-
sons», «Makara», «Squale», «Chbin», «Phdon»

De tous ces symboles, il est facile de dégager 108 termes, et cela
méme de plusieurs fagons. Au demeurant, davantage de précisions —
les hypothéses ne manquent pas — feraient sortir du cadre de nos listes.

2. Les brah pad du Bayon

Le temple du Bayon 4 également livré une paire de Pieds de Bouddha,
aujourd’hui dépareillée*. Le pad brah pad droit (P1. X) a été transporte,
il y a une quarantaine d’années, a la pagode Damnak (Siemreap), ou il
se trouve encore actuellement, au c6té du moulage en ciment de
’autre Pied (P1.IX). Le pad brah pad gauche (P1. XI) est resté au Bayon
jusqu’en 1968, ol il se trouvait dans la tour 21, et fiit ensuite entreposé
au dép6t de la Conservation des Monuments d’ Angkor, inventorié sous

19. Leur présence semble &tre attestée par une inscription en pili, K. 486, d’une datation
malaisée (XVIe, XVII¢ si¢cle?), gravée sur une pierre ayant pu leur servir de socle.



430 FRANGOIS BIZOT: LA FIGURATION

le n° 1359. Il est intéressant de noter que la plante du Pied gauche est
restée nue, alors que celle de I’autre Pied est maintenant recouverte
d’un enduit laqué rouge etles gravures sont rehaussées de peinture dorée.

Les deux images, chacune taillée dans un bloc de grés d’un métre
de haut sur quarante-cinq centimetres de large et d’une épaisseur de
vingt centimetres, sont couvertes de symboles gravés. Ce décor differe
de celui des Empreintes d’Angkor Vat mais ne lui est cependant pas
étranger: les orteils sont garnis de cocardes et de bordures assez
semblables, et aux régistres supérieurs et inférieurs de 1’image, dont
le milieu reste frappé de la grande Roue, ont été encore respectivement
distribués les Séjours divins et les Eaux. Pour le reste il en va autrement,
bien que la plupart des signes figurés se retrouvent aussi a Angkor Vat.

L’ornementation de chaque Pied s’organise en dix rangées horizon-
tales, au nombre de motifs pouvant aller jusqu’a dix par rangée. Ces
motifs se succedent alors en mordant les uns sur les autres, sauf pour
ceux des rangées du haut qu’une fleur sépare. Le style de ces images,
dont la gravure, d’un dessin fouill¢, n’a cependant pas été 1’objet d’un
grand soin, parait postérieur a celui du décor des images d’ Angkor Vat.
La symétrie des deux Pieds n’a pas été observée quant a 1’organisation
du décor qui se présente, exception faite des sixieémes et septiemes
rangées, selon deux ensembles congruents. Ces deux pierres sculptées
paraissent bien €tre 1’ceuvre d’un méme artiste.

Identification des symboles

Les rangées seront enoncées de haut en bas, et les motifs de chacune
d’elle numérotés de gauche a droite (cf. P1. XII, Fig. 1 et 2). Le lecteur
fera lui-méme la correction pour les rangées VI et VIL.

I*¢ et II° rangees

Il s’agit, 4 n’en pas douter, du «Séjour des dieux» et du «Séjour de
Brahmax». On ne compte pourtant que 13 personnages dont 1o a quatre
bras. Notons cependant que 22 (6 4 16) fleurs sont dispersées entre les
motifs des quatre premieres rangées.



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 431

1ll* rangée |
1° «le Plateau», «le Cakravala»; 2° «le Mont Méru» (Pl. XIX, Fig. 4);

3° «le Soleil», «la Lune»; 4° «les Etoiles»; 5° «le disque Cakrax;
6° «le Monarque».

1V rangée

1° «les Sept Lacs»; 2° «la Conque»; 3°, 4°, 5°, 6° «I’Hamsa», «la
Grue», «le Paon», «la Perruche», «le Vautour», «la Poule»,
«]’oiseau Brahit», «l’oiseau Gralit», «1’oiseau Polatok».

Ve rangée
1° «?»; 2° «Le serpent Vasuki»; 3° «la Vache etle Veau» ; 4° Cf.1V/ 30,
4°, 5°, 6°; 5° «I’éléphant Airavannax; 6° «le Tigre»; 7° «le Lion».

VI rangée

1° «’Eventail en plume de queue de paon», «I’Eventail en feuille de
palmier»; 2° «le Popil»; 3°, 4° «?»; 5° «le Scarabée»; 6° «la Cou-
ronne»; 7° «le Cadre de porte»; 8° «le Lotus».

VIl rangée
1° Cf. VI/ 1 ; 2° Sans doute «le Chasse-mouches» quin’est pas mentionné
par nos listes; 3° «la Jonque»; 4°, 5° «la Plateforme», «le Prasat»;

6°, 7° «le Nénuphar bleu», «le Nénuphar blanc»; 8° «le Kailasa»;
9° «™»; 10° «le Grand Mont».

VIII* rangée

1° «?»; 2° «les Sept rivieres» (en fait représentées par six éléments).
IX® rangée

«I’Océan».

X¢ rangée

«le Crocodile».

L’ensemble de tous ces motifs présente un total inférieur a ro8
termes. Il peut s’agir d’une liste partielle de 65 ou 68 signes®°.

20. Cf.M. E. Burnouf, Le Lotus de la Bonne Loi, Appendice VIII, Section 1V, Paris 1952, p. 6225qq.



432 FRANGCOIS BIZOT : LA FIGURATION

3. Le brah pad du Bakheng

Le Phnom Bakheng posséde également un Pied de Bouddha, placé dans
le cadran Nord-Est de la terrasse supérieure du temple (P1. XIII, Fig. 1).
Sculpté dans un monolithe en grés de presque deux metres sur un métre
et de quinze centimetres d’épaisseur, ce pied, brisé en deux morceaux
au tiers inférieur, pourrait dater de la période ou fut aménagé, en blocs
de réemploi, le gigantesque Bouddha assis, maintenant dégage.

La surface du bloc, presqu’enti¢rement desquameée, laisse apparai-
tre, en quelques endroits, les traces d’un décor finement incisé sur
champ soigneusement épanelé. De I’ensemble se dégage, par défonce-
ment de la crofite supérieure, la plante du Pied droit (ou I’Empreinte
du Pied gauche) de Bouddha.

Les quelques écailles du décor restées lisibles, s’accordent pour
restituer un ensemble organisé circulairement en trois zones concen-
triques (P1. XIII, Fig. 2): le centre du Pied était occupé par la grande
Roue, autour de laquelle se déployaient les motifs disposés dans des
cartouches. Il semble mé€me permis de distinguer les restes d’un
Nénuphar et d’un Lotus (P1. XX, Fig. 3). Un décor végétal en larges
rinceaux garnissait la partie supérieure du Pied, et les orteils étaient
ornés de spirales dont il reste encore un éclat.

C— APERGU SUR LES BRAH PAD MODERNES

On ne saurait, pour I’instant, dresser une liste des ceuvres modernes
inspirées par les Pieds du Bouddha. L’inventaire descriptif des pagodes
du Cambodge reste a faire. Ce n’est donc pas sans réserves qu’il
apparait que les buddhapdda de facture récente, en dehors d’une cer-
taine liberté d’influence diverse, d’ailleurs signes d’une tradition
vivace, demeurent dans le cadre des images anciennes. Au reste, les
Pieds d’ Angkor sont célébres et un moulage du Pied Est d’Angkor Vat
est notamment exposé a Vat Sala Kou (Kandal).



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 433

De ces ceuvres modernes, deux exemples seront toutd’abord donnés,
choisis pour la position extréme qu’ils occupent 'un vis-a-vis de
’autre. Le premier est une copie directe d’un Pied antique; le second,
au contraire, parait se trouver au terme du long développement qui le
sépare, en quelque sorte, du précédent. Un troisiéme exemple
trouvera ensuite sa place, en raison de l’intéressante organisation
circulaire de son décor qui I’assimile au Pied du Bakheng. Puis, le
bronze de la Pagode d’Argent, précieux document d’origine siamoise,
si somptueusement exposé, sera finalement présenté.

1. La peinture de Vat Bo ('Siemreap )

Avec une ou deux images siamoises (Vat Preah Enkosei), la région de
Siemreap n’offre principalement que des peintures sur toile copiant
le Pied Est de la paire d’Angkor Vat. Il s’en trouve notamment une de
tres belle facture a Vat Bo (P1. XIV). Polychrome, rehaussée d’or, d’un
dessin trés fin, chaque symbole a été minutieusement redessiné dans
un style réaliste. On imagine le précieux intérét d’une telle conversion,
si les figures incomprises n’avaient été arbitrairement interprétées et
transformées. De fait, le Lapin (des Pieds siamois) succéde au Crocodile
(déja mal exprimé sur le Pied Est); le Scarabée (illisible sur le Pied
Est, cf. Pl. XIX, Fig. 3) est devenu une sorte de fleuron; les visages du
Grand Prohm n’ont pas été dessinés mais, en revanche, Visnu se trouve
nettement précisé (Pl. XX, Fig.4); les Sept rivieres sont au nombre
de huit, etc. Le bas de la composition estoccupé par une scéne bouddhi-
que et une inscription mentionne le nom des donateurs®.

2. Le Pied de Vat Prei Veng (Kandal)

Que les copies de premiére main divergent de la sorte de leur modele
direct aurait pu faire prévoir le caractére des ceuvres cumulatrices de

21, «Les personnes Khaun, Sén, Krém et Hoeung ont commandés cette peinture pour le
bénéfice de leur mére et de leur pére, afin que ceux-ci obtiennent les Trois Richesses durant
§000 ans.»



434 FRANGOIS BIZOT : LA FIGURATION

ces modifications: en fait, les transformations restent moins consé-
quentes que 1’on pouvait s’y attendre. Creusé, en réemploi, dans le
schiste d’une dalle préangkorienne des environs, avec décor d’incisions
et d’appliques modelé au platre (stuc?), la pagode de Prei Veng posséde
un de ces exemples, daté de 1929 AD (P1.XV). Il s’agit d’une fort
belle composition, tres soignée et d’un caractére assez particulier:
quatre Pieds, gauches ou droits, sont inscrits I’'un dans ’autre, le plus
petit porte la Roue en son centre et le plus grand se recouvre du
quadrillage renfermant les symboles. Il est vrai que la plupart des
signes restent identifiables avec les termes de nos listes et que les
registres du bas sont encore occupés par 1’Océan supportant les Sept
Monts (d’ailleurs au nombre de six). Par contre, on remarquera que la
figuration des Séjours divins a fait place 4 des personnages traités dans
un esprit visiblement tiré de contes légendaires.

3. La peinture du Musée National ( Phnom Penh ) "

Le Musée National posséde une peinture du Pied de Bouddha dont
I’exécution remonterait a I’aménagement du Musée lui-méme, il y a
une cinquantaine d’années. Recouverte d’un ensemble droit de
médaillons circulaires aux nceuds marqués d’un quatre-feuilles, la
plante du Pied droit se détache sur un fond paraissant vouloir repro-
duire I’aspect d’un tissu teint sur réserve de cire (P1. XVI). Un lotus
occupe le talon et le centre est frappé de la grande Roue, elle-méme
marquée en son milieu d’un curieux motif circonscrit d’un rameau
fleuri. Ici, comme au Bakheng, les signes ont été distribués en trois
zones circulaires comprenant chacune respectivement 40, 36 et 32
signes, soit un total de 108. De fait, chaque motif ne représente qu’un
signe et cette rigueur est exceptionnelle. Par contre, beaucoup de
ceux-ci ont été traités selon des conventions nouvelles. Au registre
extérieur, les Séjours divins (au nombre de 23) sont ici représentés par

22. J’ai pu photographier cette peinture grice a I’aimable autorisation de Monsieur
Chea Thay Seng, Conservateur du Musée National de Phnom Penh.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 435§

des tours et les six étages du devaloka ont été différenciés d’avec le
brahmaloka (épis de faitage, baies, hachures); tous les autres motifs de
ce registre sont facilement identifiables par les termes de nos listes
(Pl. XVII). Au registre médian, malgré les Sept Rivieres figurées par
autant de fleurs inscrites dans un rectangle, malgré la Banniére, le
Chasse-mouche, le Lion, etc., on déplore une série de motifs informes
difficiles & reconnaitre. Enfin, au registre intérieur, en dehors peut-
étre du Croc de cornac et du Baisi (?), la plupart des signes, par trop
stylisés, restent incompréhensibles.

4. Le Pied de la Pagode d’ Argent

Sous le régne du Roi Norodom I** (1859-1904), le Palais royal s’est
enrichi d’un magnifique Pied de Bouddha (P1. XVIII) que I’on fit venir
du Siam. Il fut exposé au Sud-Est du Sanctuaire de la Pagode du Palais,
dans un édifice spécialement aménagé pour le recevoir, sur le sommet
du Phnom Mand tap (‘mandapa), véritable montagne miniature dont les
flancs rocheux abritent dans les huit directions des dieux et des génies de
ciment peint. Le buddhapada, en bronze laqué et doré, se compose
d’un plateau empreint d’un pied droit de 125 centimetres de haut sur
42 de large, et d’un socle mouluré. Les orteils sont indiqués par des
spirales. La plante elle-m&me se divise en 11 rangées de 7 cases cha-
cune, soit 77 cases, dont g demeurent masquées par la grande Roue
ayant ici la forme d’un lotus a trois couronnes de pétales et bouton
central. Le demi-cercle du talon se trouve réparti en quatre zones
concentriques de 1, 7, 11 et 12 cases, soit en tout 31. L’ensemble
totalise donc un nombre de 108 cases (77 + 31).

Ici, plus que sur les autres Pieds, la répartition des signes a été
ordonnée dans une composition d’ensemble. Alors qu’au talon sont
groupés, livre, vases, couronne, éventails, parasols, épée, etc., le
reste des signes se dispose symétriquement suivant 1’axe de la rangée
verticale médiane et par rapport au lotus central. Tout d’abord, au
registre inférieur, on trouve les 7 Rivieres représentées selon le



4.36 FRANGOIS BIZOT : LA FIGURATION

bouquet de fleurs aquatiques de la convention habituelle. Les 4 Con-
tinents (ou les 4 Rois?), figurés par autant de personnages debouts, ont
été placés aux quatre coins du lotus, avec peut-&tre également les 4
Océans représentés dans les demi-cases. Puis, viennent les montagnes,
dont le Grand Sineru axial étalé sur deux lignes et flanqué de la foule
des animaux mythiques. Enfin, au régistre supérieur, gravitent la Lune
et le Soleil (les deux disques respectivement timbrés d’un paon et d’un
lézard?), les Mondes et les Etoiles, et les étages du Séjour de Brahma
ont été représentés par 16 personnages identiques assis dans des niches.
D’une maniere plus générale, les Séjours divins ont été groupés dans
les trois lignes du haut, dont les 21 cases sont marquées par deux petits
nuages couchés.

D — NATURE DES PIEDS SACRES

On a vu que «des lotus d’or regoivent les pas du Sage ... afin qu’il ne
laisse aucune empreinte et qu’on ne suive sa trace» (cf. supra p.413). De
fait, il est dit que les Arahat sont sans traces. «Il (le Bouddha) ne laisse
aucune empreinte qui permette de le suivre a la trace»®. C’est que,
de ce point de vue, le vestigium de son individualité ne saurait, en toute
rigueur, mener a un état qui lui soit «hors d’atteinte» (‘ananuvéjjo) :
simplement en est-il le témoin.

Malgré cela, il reste qu’une empreinte posséde en soi un caractere
éminemment propre et personnel; c’est le contour des pieds du pere
et de la mere que I’on reproduit sur les «foulards magiques» (kansés
yand) pour représenter ses parents. A cet égard, I’empreinte peut
signifier une reconnaissance ou une prise de possession de ce qui est ainsi
marqué. Mais aussi, d’un autre point de vue, son aspect impersonnel
d’« image non-manifeste » convient parfaitement pour représenter ce qui,
au-dela du nom et de la forme, ne peut étre appréhendé qu’indirecte-
ment, sur la base de cette trace, alors «point de contact» détermine, en

23. Dhammapada, 179; cf. Sacred Books of the East, vol.X, Chap.XIV, p. so.



DES PIEDS DU BOUDDHA AU CAMBODGE 437

quelque sorte, par ’intersection de la divinité avec le plan de notre
monde™, véritable «centre» d’ol le monde sensible peut &tre trans-
cendé. L’inscription de Gunavarman (seconde moitié¢ du Ve siécle)
commémorant [’installation d’un Visnupada, témoigne du profond in-
térét et de la valeur d’une telle figuration en assurant que Bhagavat «ne
désire pas d’autres images sur terre»?.

Par la suite, la présence méticuleuse de tous ces signes «porte-bon-
heur» (mangal) parait s’opposer au caractére intellectuel de I’empreinte
sacrée. On s’étonne que I’antique et sobre figuration aniconique soit
devenue le support votif des signes caractéristiques des Bouddha. Mais,
au fond, que représentent ces marques et quelle valeur faut-il leur
accorder? En vérité, il est clair que ’ensemble de ces signes s’organise
pour illustrer une représentation du monde selon la tradition bouddhi-
que?*®: au milieu des animaux mythiques, des insignes de dignité, des
rivieres et des lacs sacrés, ceint de ses Sept Monts, la montagne axiale
du Sineru pourvue des trois pics d’or, d’argent et de cristal, et autour
de laquelle gravitent le soleil, la lune et les étoiles, s’é¢leve du grand
Océan que borde le Cakkravala et d’ou émergent les Quatre Continents
et de nombreuses iles; au dela de son sommet, s’étagent les divers
séjours des dieux et du Grand Prohm. Or, les termes d’un tel tableau
prennent une valeur particuliere dés qu’on les associe au nombre 108
auquel ils se réféerent. On connait, en effet, I’extraordinaire fortune
de ce nombre dans les traditions indiennes, fondement numérique de
la durée des périodes cosmiques de I’Année, qui, une fois consacré,
s’est indifféremment appliqué a toutes sortes de groupes complets.

24. Ceci est, trés exactement, le sens du mot «trace» dans son acception géométrique.
D’ailleurs, la forme than ou sthan qui s’emploie pour désigner un «lieu», un «espace» et que
’on peut aussi traduire avec ce sens de «trace» (cf. F. Bizot, Les Ensembles ornementaux illi-
mités d’ Angkor, in Arts Asiatiques, t. XXI, p. 121, note 1) est également utilisée a propos de
la trace du Pied du Bouddha.

25. G.Coedes, Etudes cambodgiennes, XXV, p.7, VI

26. Cf. A.Bareau, Une représentation du monde selon la tradition bouddhique, en Etudes
Cambodgiennes N° 17, Phnom Penh 1969.

29



438 FRANGOIS BIZOT : LA FIGURATION

M. ]. Filliozat a montré laplace de ce symbolisme a Angkor??, notamment
dans la fascinante réalisation architecturale du Phnom Bakheng, véritable
Méru, dont les 108 tours expriment, sous le principat d’Indra et la
souveraineté de Brahma, Visnu et Siva, les périodes de révolution
cosmique qui ont lieu autour de I’axe du monde passant par la 109°
tour, au centre du monument, En fait, cette conception des dieux sur
le Mont Méru que ’on rencontre également dans 1’organisation de
’univers bouddhique, était déja préfigurée dans le canon péli avant de
faire partie de la tradition des Agama en vigueur au Cambodge angko-
rien. Quant a ro8, outre qu’il apparait également dans le bouddhisme
avec ce méme sens de «totalité» (par exemple: les 108 sensations, les
108 grains du chapelet), on voit évidemment mal quelle serait la raison
d’étre d’un tel nombre s’appliquant & un groupe complet de signes,
s’il ne devait reposer sur un méme symbolisme commun. Ainsi, asso-
cié¢ au décor des brah pad, le nombre 108, si colossalement magnifié au
Cambodge et que I’on retrouve, de surcroit, dans 1’ensemble des géants
de chaque porte d’Angkor Thom, comme dans les différentes figura-
tions du na des yand (Yantra) ou le montant total de certaines offrandes,
s’exprime a nouveau selon sa pleine valeur: I’Empreinte sacrée revét
le caractére d’un microcosme idéal, réplique de I'univers régi selon
I’ordre du Dhamma. Point recteur de I’«assemblée du Bon Ordre»
(sudhamma sabha), ou si¢ge brah Indr, brah Brahm, brah Isar et brah
Ndray, le Bouddha, axe de la Roue qu’il mit en branle (le 109° signe
de I’ensemble), préside a ’ordre structural et temporel du monde.

27. Cf. ].Filliozat, Le symbolisme du Monument du Phnom Bakhéri, BEFEO XLIV, 2, p. §275qq.

Note additionnelle. Des pieds de Buddha, uniques ou par paire, sont parfois dessinés dans
les grandes compositions magiques des yantra khmers. La figuration de ces diagrammes est
alors le plus souvent trés stylisée, jusque méme au simple rectangle accompagné, il est vrai,
des empreintes en spirales qui permettent a elles seules I’identification. Alors que, et ceci est
facile a vérifier sur soi, ’homme posséde rarement les empreintes parfaites des dix doigts de la
main, et jamais celles des pieds (il faut discerner les empreintes correctes krayau, bouclées en
spirale, des empreintes incorrectes jnies, obliques), la nature spéciale de Buddha confére, par
contre, de parfaites empreintes en spirale sur phaque chalange des doigts des mains et des
pieds, ainsi que, dit-on, quatorze autres reparties sur la plante de chaque pied.
Les photographies sont de ’auteur.



DES PIEDS DUBOUDDHA AU CAMBODGE 439

TABLE DES MATIERES

Introduction
A — Les 108 signes II. Les Empreintes convexes
‘ 1. Les brah pad d’Angkor Vat
I. De I’éloge des Saints Pieds 2. Les brah pad du Bayon
II. Des 108 signes 3. Les brah pad du Bakheng
IIl. De I’¢loge des Pieds sacrés droits et
gauches C—Apergu sur les brah pad modernes
1. La peinture de Vat Bo
B - Les Pieds du Bouddha a Angkor 2. Le Pied de Vat Prei Veng
3. La peinture du Musée National
I. Les Empreintes concaves 4. Le Pied de la Pagode d’Argent

1. Les Empreintes naturelles
2. Les Empreintes sculptées D — Nature des Pieds Sacrés



Preah Bat Boun Than, Phum Preah Bat, Province de Siemreap. Greés, décor polychrome, argent
¢t or ; longueur des premiéres empreintes: 52 cm, des empreintes du fond: 81 cm.

Ce n’est que depuis peu qu’un batiment en dure est venu couvrir les « Quatre Traces du
Pied sacré» sculptées dans le grés d’un rocher affleurant, a proximité d’une source. Il
“agissait, a I’origine, des Pas de Visnu, comme parait devoir I’attester le Visnu Anantasdyin
¢ravé sur la face Sud du dome supportant les Empreintes. On notera que, sans doute rajouté,
«la Vache blanche et le Veau», un des 108 signes des Pieds du Bouddha, a été représenté
sur la face Est.

Planche 1



cd- *
}-i’gtg:t. ]

Preah Bat, Preah Thom, Phnom Kulen. Grés, stuc, mortier et enduit laqué doré; longueur d:
I’empreinte: 170 cm.

Manifestation annuelle d’un important Kra de Siemreap venant, avec tous ses «sujct »
(barivar), saluer son maitre (Krd dham), le Preah Thom, dont la trace du Pied manifest: la
présence. La troupe danse autour de I’Empreinte qui représente le génie, alors que le Kri
entre en transe, poss¢dé par le Preah Thom.

Planche 11



Freah Bat, Pagode d’Argent, Palais royal, Phnom Penh.
Cérémonie devant le Pied du Bouddha. Posée a plat au centre du Mandapa, I’Empreinte
est entourée de fidéles, alors que le Kru, debout a droite sur I’image, est en transe.

Planche Il bis



Preah Bat, Vatt Preah Bat Choeung Ek, Province de Kandal. Grés, patine lustrée ; longueur de

Iempreinte : 20 cm environ.
Cette empreinte du Pied de Bouddha, imprimée dans le grés d’un montant de porte de
temple ancien est a peine esquissée d’un léger méplat. Elle est cependant célébre et a donné

\
son nom a la pagode.

Planche Il ter



Preah Bat Chlik, Phnom Bey, Province de Siemreap. Site naturel aménagé; longueur de
I’empreinte : 10 m environ.

Au centre d’une légére dépression, le sol gréseux percé d’un puis naturel offre de I'eau
en permanence. Reconnu comme I’Empreinte du Pied du Bouddha (on distingue le talon
sur la gauche), le lieu a été entretenu et aménagé. L’eau miraculeuse de son centre, dont
lavertu est célebre dans la région, se trouve protégée d’un léger abrit.

Planche III



Planche IV

A
Ermitage du Preah Thom, Phnom Kulen.

Aménagé et entretenu depuis fort longtemps, I’Ermitage du Preah Thom, chatoyant de
couleurs et de parfums, est aujourd’hui devenu un lieu de pelerinage célébre dans tout le
Cambodge. Au premier plan, la Roue de la Loi qui jadis recut un abri a six colonnes aux
traces encore visibles. Au fond, I’édifice de construction récente, pieusement érigé sur
I’Empreinte du Pied du Bouddha. L’origine de ces deux emblémes remonte a I’antique
représentation des symboles impersonnels du Bienheureux.

Preah Bat, Phnom Bakheng, Angkor. Grés, stuc, mortier et enduit laqué doré (‘support rougep
apparent) ; longueur de l’empreinte: 162 cm.

Dans I’axe oriental du Monument, abrité sous un édifice léger, I'Empreinte du Pied du
Bouddha est peut-étre I’endroit le plus populaire du célebre Haut Lieu. De fait, non rares
sont les pelerins qui, ayant fait la pénible ascension du Phnom, s’en retournent aprées avoir
vénéré I’Empreinte, sans méme poursuivre jusqu’au Prasat.



Planche V



Preah Bat, Angkor Vat, préau cruciforme, Angkor. Grés, laque et or (support rouge apparent ):
hauteur du Pied: 177 cm.
Le Pied Est.

Planche VI



Preah Bat, Angkor Vat, préau cruciforme, Angkor. Grés (traces de mortier), laque et or
(‘support rouge apparent) ; hauteur du pied: 174 cm.
Le Pied Ouest.

Planche VII



Pl

anche VIII

Fig. »- Estampage du Pied Ouestd’Angkor Vat .

age du Pied Est d’Angkor Vat .

amp

Est

Fig. I:



LAY (SO

il e

Preah Bat, Vat Damnak, Siemreap. Bdtiment en dure, décor polychrome.

A l'orient de la pagode, au milieu d’un bassin et dans un édifice ouvert a I’Est spéciale-
ment aménagé pour les recevoir, les Pieds du Bouddha sont exposés a plat sur un piedéstal.
En fait, seul le Pied gauche (a droite sur la photo) est authentique; le Pied droit n’est qu’un

moulage en ciment de I’original conservé au Bayon et maintenant au Dépot de la Conserva-
tion des Monuments (]'Angkor.

Planche IX



Planche X

Preah Bat, Bayon, Angkor
Grés, enduit rouge brillant et
rehauts d’or ; hauteur du
pied: 96 cm; Vat Damnak,
Siemreap.

La plante du Pied droit.



Preah Bat, Bayon, Angkor.
Gres; hauteur du pied: 96 cm ;
Depit de la Conservation

des Monuments d’ Angkor.

La plante du Pied gauche.

Planche XI



IIX. \pue[d

Fig.1: Estampage de la p]ante du Pied droit du Bayon

Fig. - -Estampagede la plante du Pied gauche du Bayon



3
&

et

L - P

Fig.1: Preah Bat, Phnom Bakheng, terrasse  Fig.2: Estampage du Pied de la terrasse
supérieure, quadrant Nord-Est, Angkor. supérieure du Bakheng.

Gres; Iongueur du Pied: 152 cm.

[a division de ’ensemble a été restituée
en faisant passer des ]igncs concentriques par
les points du décor restés visibles.

Planche XIII



a0
1 Ll e

Preah Bat, Vat Bo, Siemreap. Peinture sur rouleau ; couleurs et or sur toile ; hauteur: 196 cm.

Planche X1V



»

AN 2 B2 i

Preah Bat, Vat Prei Veng, Kandal. Schiste et stuc doré ; hauteur du pied: 87 cm.

Planche XV



Preah Bat. Peinture ; couleur et or sur toile ; hauteur: 177 cm; Musée National de Phnom Penh

Planche XVI



Les 108 signes. Detail de la peinture du Musée National.

Planche XVII



.—"{':-b;v”.hﬂ'---..l’.u.'-'.‘ LT R A d A b Al i s bt s i’
B o ey w L o
- iw, T ‘, o

A
adrs s
e %,

Preah Bat, Pagode d’Argent, Palais royal, Phnom Penh. Bronze, laque et or (support rouge
apparent) ; hauteur du Pied: 12§ cm.

Planche XVIII



XIX 2youe|d

ig.3: Le Scarabée. Deétail du Pied Est d’/lngkar Vat.

. ' e \-1:""”

Détail di Pied aaunche d- Vat Damnak,



o
ig.n: L’Empreinte de Phum Ta Hou Fig.2: L’Empreinte du Phnom Bakheng.

Province de Siemreap). Excavation naturelle

lans un sol Iatérittiquc.

“ig. 3: Rinceaux, Nénuphar et Lotus. Deétail ~ Fig.4: Preah Noriey. Détail de la peinture de
du decor du Pied du Monument du Bakheng. Vat Bo.

Planche XX



	La figuration des pieds du Bouddha au Cambodge

