
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Die Fussspur des Gautama-Buddha auf dem Wu-T'ai-Shan

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE FUSSSPUR DES GAUTAMA-BUDDHA
AUF DEM WU-T'AI-SHAN

SIEGBERT HUMMEL
PLOHN I. V.

Rituelle Darstellungen von Händen und Füßen sind in Tibet bedeutend
älter als die erste Begegnung mit dem Buddhismus, die schon im
Anfang des 7. Jahrhunderts stattgefunden haben muß, noch bevor die

Religion des Buddha offiziell eingeführt wurde. Im besonderen ist
West-Tibet reich an prähistorischen Denkmälern. Seine ältesten, in
Steinmeißeltechnik ausgeführten Fels- und Höhlenzeichnungen mit
Tier- und Jagdszenen, zum Beispiel in Ladak (tib.: La-dvags), sPi-ti,
Pu-rig und im westlichen K'un-Lun, gehören zur frühesten, das Pamirgebiet

mitumfassenden, südwestlichen Gruppe der zentralasiatischen

Höhlen- und Felsbildwerke, die bis ins i.Jahrtausend v.Chr. und
früher zurückdatiert werden können. Typisch sind für sie die zwischen
den Szenen auftauchenden Hände und Füße. Später wurden sie

mitunter durch buddhistische Zusätze erweitert. Eine jüngere, selten vor
das 3.Jahrhundert n.Chr. zurückreichende, mit buddhistischen
Motiven viel mehr ausgestattete, trotzdem aber im Motivschatz der älteren
verwandten Gruppe von Felszeichnungen in Metallmeißeltechnik ist bis
ins 13. Jahrhundert lebendig geblieben. Rein buddhistische Felsbilder
sind jedoch im lamaistischen Tibet bis in unsere jüngste Vergangenheit
geschaffen worden.

Der Buddhismus hat zweifellos die prähistorische Tradition, Hände

und Füße in religiöser Bedeutung darzustellen, neu belebt. Gerade in
West-Tibet griff der Lamaismus, die tibetische Form des Buddhismus,
bei seiner Missionierung reichlich vorbuddhistische Traditionen auf1.

Der Sinn der prähistorischen Hand- und Fußdarstellungen wird wohl
in der Absicht zu suchen sein, die magische Gegenwart des Jägers oder

i. S.Hummel, Magische Hände und Füße (in: Artibus Asiae, XVII, Ascona 1954, S. 149ff.
mit Literaturhinweisen zum Thema). - Id., Der magische Stein in Tibet (in: Intern. Archiv f.
Ethnographie, XLIX, 2, Leiden i960, S. 224fF.).

26



390 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

der Priester bzw. der Schamanen für einen fruchtbaren Viehbestand

und einen erfolgreichen Jagdzauber zu sichern, da sich die Denkmäler

gern in der Nähe von Wasser, an Weideplätzen und bei
erfolgverheißenden Jagdgründen finden. Die Hände und Füße gelten in
archaischen Zeiten, in Tibet bis in die Gegenwart, ganz offensichtlich als

Strahlungszentren segensreicher Potenzen. Das ist noch in den Gesten

eines alttibetischen Grußes mit herausgestreckter Zunge und

entgegengehaltenen Handflächen mit ursprünglich apotropäischen Absichten2,

aber auch bei hinduistischen Amuletten aus bedrucktem Papier
oder aus Metall mit eingeritzten Händen und Füßen, noch deutlicher

jedoch bei der Verwendung von Hand- und Fußdarstellungen auf

lamaistischen Rollbildern (tib. : Thang-ka) und Papierdrucken zu

erkennen. Die Malereien zeigen dann im Zentrum einen bestimmten,
meist längst verstorbenen Heiligen, dessen Wiedergeburt und segensreiche

Gegenwart es zu sichern gilt, und um diesen herum gruppiert
seine Hände und Füße3. Andere Bilder wieder mit ganz verschiedenen

Inhalten haben mitunter auf der Rückseite echte Handabdrucke, die bei

den Bannungsriten zur sogenannten Belebung der Malerei, die als

Rab-tu-gnas-par-byed-Zeremonien bekannt sind, von den Lamas wie

magische Formeln angebracht werden4, um an Stelle solcher Formeln

oder auch zusammen mit ihnen die Potenzen der in diesen noch lebenden

Lamas inkarnierten Gottheiten der Ikone mitzuteilen, zu ver-

2. S.Hummel, Shaktistisches im Lamaismus der Tibeter (in: Sinologica, V, 4, Basel 1958,

S. 239, Anm. 28. Mit Literaturangaben).
3. Th. P. Galestin, lets over Tibetaansche Schilderkunst (in : Cultured Indie, Leiden 1939, 7>

Abb. S. 6 u. 7 : Zwei Vertreter der Pan-chen-Präexistenzen, ein Pan-chen und ein Herrscher

von Sham-bha-la). — O. Monod-Bruhl, Peintures Tibétaines, Paris 1954, letzte Bildtafel. -
Tibetische Kunst (Katalog der Ausstellung Helmhaus), Zürich 1969, Tafel 77 u. 80. - Zu den dGongs-

rdzogs-Zeremonien zwecks Sicherung der Wiedergeburt einer bedeutenden Inkarnation durch

Anfertigung von Thang-kas vgl. S. Hummel, Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-

Museum (in: Tribus, i6, Stuttgart 1967, S. 52)

4. Artibus Asiae, 1. c, Abb. 2. - A.K.Gordon, Tibetan Religious Art, New York 1952,

S. 17 u. 42. - Zu den Bannungsriten vgl. A. David-Neel, The Tibetan Rite called Rab Nes intended

to cause inanimate objects to become efficient (in: JWCHBRS, XVI, 1945, S. 88ff.). - S.Hummel,

in: Tribus, i.e., S. 50.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 39I

gegenwärtigen und segensreich zu aktivieren, was der Aufgabe von
Hand- und Fußzeichnungen auf prähistorischen Felsbildern entspricht.
Bei den Megalithkulturen der Nagas in Assam sowie auf Nias versucht

man, durch steinerne Füße die Gegenwart von Verstorbenen zu
erhalten. In Tibet werden die Fußabdrucke der Heiligen im Zusammenhang

mit einer Legende aus dem Leben des Gautama Buddha, der wir
noch begegnen, Zhabs-kyi-pad-mo (Fußlotusse) genannt. Wenn der
Brauch, ikonographische Malereien mit bannkräftigen Hand- und
Fußzeichnungen zu versehen, tatsächlich eine Fortsetzung prähistorischer
Traditionen bedeutet, so ist der Rückschluß erlaubt, daß wir es bei den

Händen der zentralasiatischen Felszeichnungen auch mit solchen von
Priestern und Schamanen zu tun haben.

In der Heimat des Buddhismus begegnen wir ebenfalls den für Tibet
skizzierten Traditionen. Dort verehren auch die Anhänger des Hinduismus,

insbesondere die Vishnuiten, die Fußstapfen (skr. : Shrîpada) von
Gottheiten und Heiligen. Die bei der Ausstattung der Fußsohlen
verwendete Symbolik deutet mit Phallos, Yoni, Fisch und Schlange auf

Fruchtbarkeitsmagie. Dabei unterscheidet man Fußabdrucke als

Reliquien, die von einem verstorbenen Heiligen herrühren, und solche, die

man zur Erinnerung oder zur magischen Vergegenwärtigung eines

Verstorbenen oder einer Gottheit anfertigt. Manche von den

Reliquien, und das wird nach Paul Wirz auch auf einige Fußspuren des

Gautama-Buddha zutreffen, stammen aus der prähistorischen Zeit
Indiens, die ebenfalls reich an Felszeichnungen ist, und wurden später
umgedeutet und ausgestattet5. Gern werden die Shrîpada des Gautama

in gemäßigter Symbolik vor allem mit Pflanzen (Lotus) und Tieren
neben dem heiligen Rad der Lehre geschmückt. Die Tiere und Pflanzen

sollen aus den Fußstapfen des Meisters hervorgegangen sein, denn Hände
und Füße sind Zentren der Schöpferkraft. Dieser Schmuck der Shrîpada
macht die Fußspur des Gautama Buddha zu Hinweisen auf seine segens-

5. P.Wirz, Buddhas Füße und Fußabdrücke (in : Jahrbuch des Bernischen Hist. Museums in
Bern, XXVII, Bern 1948, S. 1 ff.).



392 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

reiche Gegenwart. In dieser Spur, das heißt erst durch die Berührung
Buddhas mit unserer Erde, tritt das ansonsten transzendente Heil in den irdischen

Bereich und wird sofür alle Lebewesen wirkungskräftig. Die Legende berichtet,

daß Gautama gleich nach seiner Geburt nach Ost, Süd, West und

Nord je sieben Schritte tat, die jedesmal sieben Lotusblüten
hinterließen, und daß er damit von unserer Erde Besitz ergriff. Entsprechend
befinden sich nach einer buddhistischen Überlieferung die vier
authentischen Fußspuren des Buddha, wenn man ihre Lokalitäten überblickt,
in den vier Kardinalpunkten des Horizontes und beherrschen damit den

gesamten Kosmos. Diese Magie der Vergegenwärtigung des Heils, die

uns schon bei den Hand- und Fußabdrucken auf tibetischen Rollbildern

begegnete, läßt auch im Buddhismus Hände und Füße dynamische

Mittel der Abwehr sein. Zweifellos blieben dabei in Indien und

nachhaltiger noch im Lamaismus prähistorische Traditionen entsprechenden

Heilsgedanken unterschwellig verbunden. Das großartigste, mikro-
makrokosmisch und psychosomatisch ganzheitlich ausgerichtete

System, daß der Mahâyâna-Buddhismus hervorgebracht hat, ist der

Tantrismus, der im Lamaismus bis in die Gegenwart gepflegt wurde.

In ihm hat sich der rituelle Gebrauch, insbesondere der Hände, noch

in einem höchst differenzierten und kanonisch bestimmten Katalog

magischer Gesten (skr. : Mudrâ, tib. : Phyag-rgya) erhalten6.

Von indischen Darstellungen der Fußspur des Gautama-Buddha

haben tibetische und chinesische Pilger Nachzeichnungen angefertigt
oder als Papierdruck erworben und in ihre Heimat mitgebracht. In

Tibet ist überdies die Verehrung der Zhabs-kyi-pad-mo (Fußlotusse),

wie die Fußspuren auch anderer heiliger Personen genannt werden, die

in der Geschichte des Lamaismus eine Rolle spielten, weit verbreitet.

6. Vgl. hierzu E.Dale Saunders, Mudrâ, New York i960. - R.B.Ekvall, Religious

Observances in Tibet, Chicago 1964, S. 199ff. (Rez. S.Hummel, in: Tribus, 15, Stuttgart 1966,

S. 175ff.). - H. Fischer, Heilgebärden (in : Antaios, II, 4, Stuttgart 1960, S. 318 ff.). - Über die

fünf Phasen des Prozesses zur Bildung einer Mudrâ (bea', sgyur, 'ching, bkrol, sprad) vgl.

D. L. Snellgrove, The Nine Ways ofBon, London 1967, S. 302 (Rez. S.Hummel, in: Asiatische

Studien, 23, 3-4, S. 167-169).



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 393

So zeigt man noch heute die Spur des Padmasambhava, eines der
vornehmsten Begründer des Lamaismus im 8. Jahrhundert, ferner der

großen Reformatoren Atîsha (982-1054) und Tsong-kha-pa (1357-
1419), der Pan-chen-Lamas von bKra-shis-lhun-po (Taschilunpo) und
der Dalai-Lamas vom Potala bei lHa-sa. Handabdrucke des 13.Dalai-
Lama sind aus dem Potala wiederholt bekannt geworden7.

In höchstem Ansehen standen jedoch stets die Fußspuren Gautama-

Buddhas. Da dieser selbst weder in Tibet noch in China reiste, half man
sich dort mit den Nachbildungen indischer Originale, insbesondere

solcher, die mit der Legende vom Leben des Stifters verbunden sind und
die in der frühbuddhistischen Kunst Indiens, als man Darstellungen des

Buddha noch vermied, neben anderen Symbolen als Zeugen seiner

Tätigkeit Bildwerke ersetzen mußten.

Unter den Örtlichkeiten, die bei den Chinesen und Tibetern

gleicherweise hoch verehrt wurden, steht die Tempelanlage vom
Wu-T'ai-Shan, dem Fünfgipfelberg (tib.: Ri-bo-rtse-lnga), in der

Provinz Shan-Hsi in erster Reihe. Das seit der nördlichen Wei-Dyna-
stie im 6.Jahrhundert dem Manjushrî (tib.: 'Jam-dpal, chin.: Wen-
Shu) geweihte, 3000 m hohe Bergmassiv ist auch als Ch'ing-Liang-
Shan, das heißt Berg der reinen Kühle (tib. : Ri-bo-dwangs-bsil),
bekannt, in der älteren tibetischen Literatur als mGo ['Go]-rde'u[deJ-
shan, was wohl eine lautliche Wiedergabe der chinesischen Worte
Wu-T'ai-Shan sein soll. Manjushrî gehört zu den ältesten, schon um
300 n.Chr. erwähnten Bodhisatvas und ist merkwürdigerweise in den

abgelegenen Gegenden des Himalaya, die als Rückzugsgebiete
vorbuddhistisch-religiöser Überlieferungen bekannt sind, besonders
beliebt. Seine Beziehung zum Wu-T'ai-Shan erklärt sich wahrscheinlich
aus der späteren Übertragung seiner Verbindung mit einem fünf-

gipfligen Berg nach China. Man weiß nur, daß er in Indien mit Pancas-

7. Vgl. die Beispiele in 'Sinologica', 1. c, Anm. 2 39.-FürdieHändedes 1933 verstorbenen
13. Dalai-Lama sei besonders hingewiesen auf J. J. Schätz, Heiliger Himalaya, München 1952,
S. 100. - Zhabs-pad ist in Tibet auch als Titel hochgestellter Persönlichkeiten bekannt.



394 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

hikha vermischt wurde, der seine Residenz auf dem mythischen
Ghandamâdhana hat, einem der fünf den See Anavatapta umgebenden

Gipfel. Dieser See wird mit dem Mânasarôvar in der Nähe des Kailâsa

in Tibet, der als Weltberg und Weltmittelpunkt gilt, gleichgesetzt.
Dem jugendlichen Pancashikha dürfte Manjushrî auch das Epitheton
Manjughosha, das heißt «mit wohlklingender Stimme», verdanken.
Seltsamerweise wird aber Manjushrî auf dem Wu-T'ai-Shan ganz
ungewöhnlich auch als bärtiger Greis dargestellt, während sonst stets seine

jugendliche Erscheinung betont ist. Das läßt vorbuddhistische
Traditionen vermuten. Danach könnte der über Eurasien einst weit
verbreitete Weiße-Alte (tib. : rGan[sGam]-po-dkar-po, auch Mi-tshe-ring

«Der Langlebige» genannt), eine Gottheit der Fruchtbarkeit und

der Berge, von der das Wohlergehen der Menschen abhängt, auch im

Massiv des Wu-T'ai-Shan bekannt gewesen sein. Die Chinesen stellen

den bärtigen Alten oft in der Ikonographie ihres Methusalem, P'eng-
Tzü, dar oder verschmelzen ihn ikonographisch mit dem legendären

Schöpfer des Tao-Te-King, Lao-Tzü, zur Gottheit des langen Lebens

Shou-Shen. Die Heiligkeit des Wu-T'ai-Shan mag die Vorstellung von
der Heiligkeit der Berge als Orte des Stammesursprungs und der

Rückkehr der Toten lebendig erhalten haben. Diese muß weit in

archaische Zeiten zurückreichen. Es kann uns daher nicht wundern,

wenn sich der Buddhismus und insbesondere der Lamaismus frühzeitig
dort niedergelassen hat und im Laufe der Zeit etwa 70 Klöster mit
über 300 Tempeln, die zum größten Teil von Angehörigen der
sogenannten Gelben Kirche (Lamaismus) besucht werden, gründete.8 Bei

den Tibetern ist der Bergkult seit jeher weit verbreitet. Das Leben
bedeutender Familien der tibetischen Geschichte hängt von einem

bestimmten Berge ab, wo die Stammesgottheit ihren Sitz hat. Als

8. Nach Tsepon W. D. Shakabpa, Tibet. A political History, New Haven and London 1967,

S. 2 8, baute der tibetische König Srong-btsan-sgam-po im Jahre 645 den ersten buddhistischen

Tempel auf dem Wu-T'ai-Shan. Nach Bu-ston, The History of Buddhism in India and Tibet

(Ed. E. Obermiller, Heidelberg 1931-1932, Vol. II, S. 185), war der König selbst auf dem

Berge und errichtete 108 Tempel.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 39C

Bla-gnas sind solche Berge «Lebensort» und Lebensquell aller
Angehörigen der betreffenden Familie.

Bei dem als Pagodenhoftempel (chin.: T'a-Yüan-Szü) bekannten
Kloster des Wu-T'ai-Shan steht der im Jahre 1403 oder 1 582 an Stelle

einer Pagode aus der Han- oder nördlichen Wei-Zeit errichtete £4 m
hohe Stûpa (tib. : mChod-rten), in dessen Nähe eine Nachbildung der

Fußspur Gautama-Buddhas aus Pâtaliputra verehrt wurde9. Dieses Kloster

inmitten eines Hochtales ist von fünf Bergkuppen umgeben, von
denen vier in kosmischer Orientierung der Himmelsrichtungen um
einen zentralen Gipfel gruppiert sind und somit die Struktur des

buddhistischen Weltbildes in groben Zügen veranschaulichen und magisch
intakt erhalten. Diesen Bergkuppen werden die kosmischen Farben der

Himmelsrichtungen zugesprochen. Auf jedem Gipfel sollen Blumen in
einer dieser Farben blühen, in der auch Manjushrî erscheint, wie das auf
lamaistischen Rollbildern (tib. : Thang-ka) mit fünf Darstellungen der
Gottheit in verschiedenen Körperfarben mandalahaft gezeigt wird

9. Wu-T'ai-Shan: ©, ©. Ch'ing-Liang-Shan: ®. Zur dortigen großen Pagode T'a-
Yüan-Szü (auch Ta-Pao-T'a-Yüan-Szü) ©: vgl. E.Boerschmann, Pagoden im nördlichen
China unter fremden Dynastien (in : Der Orient in deutscher Forschung, Leipzig 1944,
Fig.4 u.Abb. 25). - Zu Wu-T'ai-Shan und Manjushrî: vgl. A.David-Neel, The Manjushri of
Wu Tai Shan (in: JWChBRS, XIV, A, S. 2rff.). - Madanjeet Singh, Himalayaische Kunst,
Unesco 1968, S. 112 (Rez. S. Hummel, in: Asiatische Studien, 24, 3-4, 1970, S. 151-154).
-S. Hummel, in: Tribus, 16, S. 78ff. -W.Gundert, Bi-Yän-Lu, Bd. 2,München 1957, S. 54fr.
-M.-Th. deMallmann, Etude Iconographique sur Manjusrï, Paris 1964,8. i7ff.(Rez.S. Hummel,
in : Tribus, 15, S. 173 ff.). -Auch der tibetische HistorikerTâranâtha (tib. : Kun-dga'-snying-po,
geb. i ej e) soll den Wu-T'ai-Shan besucht und dort eine Lung-bstan (skr. : Vyâkarana) verfaßt
haben, in der 'Jam-dpal-nag-po, derSchwarzeManjushrî(skr. : Kâla-Manjushrî) angerufenwird,
die glaubenslosen Chinesen zu vernichten oder zu bekehren (Handschrift F III imMus. f. Völkerkunde,

Leipzig); vgl. S.Hummel, Târanâtha und der Schwarze Maiijushrî (in: ZMR, 36, S. 67 ff.).
-Id., Târanâtha und sein Werk (in: Asiatische Studien, 24, 1-2, S. 2 jff. ).ZuManjushrîals Greis:
].Edkins, 1. c, S.232 (vgl. auch mongolisch: Ebügen Der Alte). - D.Pokotilov, Der Wu
Tai Schan (in: Sinica, Sonderausgabe 1935,8.48). — R. Bleichsteiner, Die Gelbe Kirche, Wien
1937, Abb.83. - Zum Weißen-Alten : S.Hummel, in: Tribus, 16, S.72L mit Literaturhinweisen.

Eine seltene tibetische Malerei der dGe-lugs-pa-Schule in belgischem Besitz mit
Yamântaka inmitten von sechs Dharmapâlas zeigt unten den Weißen-Alten in der
Ikonographie des P'eng-Tzü auf einem Hirsch und mit seinen Söhnen Wu und I. -Zum Weissen-
Alten neuerdings auch W. Heissig, Die Religionen der Mongolen (in: Die Religionen Tibets
und der Mongolei, Stuttgart 1970, S. 383 ff.).



396 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

(Tribus, i6, i.e., S.78, Bild Nr. 23719). Indem Mahjushrî auf den

Bergkuppen die Erde berührt, wird die in ihm Gestalt gewordene Segenskraft allen

irdischen Wesen wirksam zuteil, der Erde immanent, wie das gleicherweise
von Buddhas Fußspur gilt. Was das natürliche Mandala des Wu-T'ai-
Shan angeht, so ist im größeren Stil ganz China selbst mit fünf heiligen
Bergen, zu denen der Wu-T'ai-Shan gehört, eine natürliche Imago-
mundi10. Im 13. und 14. Jahrhundert unterzog man die vielbesuchten

Heiligtümer einer gründlichen Restaurierung. Daß auch Padmasambhava,

der schon genannte Begründer des Lamaismus, den

Wu-T'ai-Shan besucht haben soll, wird nur eine fromme
Legende sein.

Zur Geschichte der uns hier interessierenden Fußspur des Gautama-

Buddha wird berichtet, daß der Meister, als er auf dem Wege nach

Kushinagara (tib.: rTsa-mchog-grong), seinem Sterbeort, in Pâtaliputra

(tib. : Po-ta-li), der späteren Residenz des berühmten Maurya-
Herrschers Ashoka (tib.: Mya-ngan-med, f 232 v.Chr.), wenig
südlich von Vaishâlî (tib. : Yangs-pa), verweilte, eine Fußspur hinterlassen

hat, mit der er eine Weissagung verbunden haben soll, die er Ananda

(tib. : Kun-dga'-bo), einem Verwandten und bedeutenden Schüler, bei

dieser Rast mitteilte". Der chinesische Mönch Hsüan-Ts'ang (tib.:
Thang-seng und Tha-zon-bla-ma, auch Theg-chen-lha skr. :

Mahâyânadeva genannt) kam auf seiner berühmten, von ihm selbst

geschilderten Reise (tib. : Lam-yig) der Jahre 629-645. nach Pâtaliputra,

das damals bereits im Verfall begriffen war. Hsüan-Ts'ang wurde

zwischen 599 und 602 geboren und starb im Jahre 664. Seine Reise

führte ihn über Turfan, Bâmiyân und Gandhâra nach Indien und wieder

über Turkestan zurück nach China. Außer seiner Reisebeschreibung

10. Vgl. S.Hummel, Heilige Berge in Tibet (in: Anthropos, 52, Posieux 1957, S.944fr.).

-Id., Bon-Ikonographisches im Linden-Museum Stuttgart (in: Anthropos, 63/64, St. Augustin 1968/

69, S. 8j8ff.). Vgl. auch den Anavatapta-Mythos.
11. Zu Pâtaliputra vgl. M.Monier-Williams, Buddhism, 2. Aufl., London 1890, S.421fr.

- Lageplan der Stadt zur Zeit des Ashoka mit dem Heiligtum der Fußspur in E. Hardy, König

Asoka, Mainz 1913, S.40.



¦;&,

»k^#"

« ..-_* IB* wì

:"**

¦~i-)

•mm
-«»1

W
jg m£j1 Site* 1 **EÄK$^W(fiiKB6&« * • ¦•

I«

MffiQ
'îKMSa*

j*>*yJ»iXi4

' e Fußspur auf dem Wu-T'ai-Shan. Druck auf Leinwand, 87X^3 cm; Linden-Museum,
S Jttgart.



er.^«K> <*

ÎI« 3Ifep*wts SSrovKf. I*
$*&"« TO 1

**« «vim &w\
W*i%ww&SB$ «?H] ^«cq^ SE

3&Ä^ Wm
*fP#15 S3 pr$TO*p# ^i-a»in?rfp^S?w ,*«r

wp»raw<vWf m •,« o «î% <*rS «rerair «WiVfa ™u fr51
•Sra*«*v?l -1<^cfcj* M S*SS«•ji « rot rwiW[35 *MSA7?W*45»! ^ K/M1»«

wr*r^ww ÎTO•^ ¥$&&% f^3^ MM 5WIm
JE^rs

Der tibetische Text im Linden-Museum.



*T^rfc

SUfc*r

/t. *MA

ï-S- f

1JMt.
S

+ # m
45 & ¦%>

Jt + «f**###*
Ä t*»

m%
*k
JU
t*.

-K'v»

MtiE-t
# + £
at #3-
ftp|i|.
*§ + *«ff
AT ii » iu & ft.
j/r ^ a j# s. i?)

»^-f ££#&

Jt *, i JW «!

ÄJÄ-&

#>* t
«il è
té4*

ft**a«* jr.
*i+r

fit 0 fi-
ii» iii -\.

*»*

Utk«* un**
«L Jt § * *b ï
.; Uf |?b
ifö S fir « il: fi

& *# 45L£l-î*tijft
*4 ï B f * I*

ft £*I**

«

4 «f f #

** & I
7>P

* * 5- *£ t* a 4r
« 4-1. -t
lt JE $ »
0 .fr B -f-

Ht«
« vi
.* jt
it*fîtJfcT
^f-ià.
$&
J?fi #¦
%$L
# S
* ft

tf

ftft-*>
a Ii jH
>& ±

il*§ fci J#

* 0 *•

4&£

«¦#!¦*
#^#ft £-8

£* rt

s e *

s. "t y*

***
ft:*, s

#r rt *
¦Mt*^ < »s*

M-% va

S+it

*t/fr
àfc«.Sr

4*0

« iA §

ff) Xi

f 4ft^
AU*-*-fiil
**J*.glr|
**- e —
m. e.-—

?®%

Aus dem Hsi-Yü-Chi (ed.Shang-Hai), 8. Kap.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 397

Hsi-Yü-Chi (Bericht über die westlichen Gebiete) hat er viele
buddhistische Werke aus dem Sanskrit übersetzt".

Das Linden-Museum in Stuttgart besitzt unter Nr. 23897 einen von
H.Leder in Urga, dem späteren Ulan-Bator (Mongolei), erworbenen
Druck auf Leinwand (87 : C3 cm)13. Die bildliche Darstellung der Fußspur

ist nahezu bis zur Unkenntlichkeit verblaßt. Die noch gut lesbare

Inschrift besagt, daß wir es bei dem Druck mit jener Spur zu tun haben,
die Gautama in Pâtaliputra hinterließ, die später auf dem Wu-T'ai-Shan
verehrt wurde und in vervielfältigten Abbildungen unter den Gläubigen
der lamaistischen Länder in Umlauf war, weil von diesen Abbildungen,
wie schon von der Kopie auf dem Wu-T'ai-Shan, die gleiche segensreiche

Ausstrahlung erwartet wurde, wie vom Originale selbst.

Der tibetische Text im Linden-Museum besagt :

«Om swasti. Was die Fußspur des siegreichen (Bhagavân) Buddha

angeht, so befindet sich nach dem Bericht des Hsüan-Ts'ang (Thang-
zon-bla-ma) über seine Indienreise im Tempel der indischen Stadt

Pâtaliputra (Po-tali) im Lande Magadha (Ma-ghata) ein großer Stein mit
der Fußspur des Buddha Shakyamuni, eine Elle (Khru-gang) und acht

Finger (Tshon-brgyad) lang, in der Breite sechs Finger. Auf dem Fuße

finden sich eingezeichnet neben dem zehn Fingerbreiten (Sor-mo)
großen tausendspeichigen (wunscherfüllenden) Rad die Lotusblüte,
(heilige) Buchstaben, das Weihwassergefäß, der Fisch und das

(wunderwirkende) Schwert, alles in leuchtendem Strahlenglanz.

12. In Tribus, i6, 1. c, S. 172, hatte ich im Zusammenhang mit dem nunmehr zu
besprechenden tibetischen Text vermutet, mit Thang-zon (zin) könnte der berühmte Tantriker
Thang-ston[ng] ('Ja'-tshon) gemeint sein, der jedoch schon 1385— i464gelebthat. Die Zeitangaben

der Inschrift machen diese Vermutung hinfällig. Zu Thang-ston (stong) vgl. S. Hummel,
The Tibetan Ceremony of Breaking the Stone (in: History of Religions, VIH, 2, Chicago 1968,
S. i39ff.). - Zu Hsüan-Ts'ang (© und © Yüan-Ts'ang) vgl. R. Grousset, Histoire de

l'Extrême Orient, Paris 1929, S. 291 ff.

¦3- Vgl. Tribus, 16.1. c, S. 172. —Die Mongolen waren seit dem 14. Jh. in zunehmendem
Maße, besonders aber in der Zeit der Mandschu-Dynastie, auf dem Wu-T'ai-Shan sowohl als

Klosterinsassen als auch als Pilger vorherrschend (vgl. Pokotilov, I.e.). -Mongolisch heißt der
Wu-T'ai-Shan in lautlicher Umschreibung Udai üan oder in genauer Übersetzung des Namens
Tabun üdsegür-tü aghula (skr. : Pancashîrshaparvata Fünf Gipfel Berg).



398 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

Als sich einst der siegreiche Buddha, dem Nirvana nahe, auf der

Wanderung zum nördlichen Kushinagara (rTsa-mchog-grong) befand,

sagte er, indem er sich auf diesem Steine aufrichtete, mit einem Blick
nach Magadha zu Ananda (Kun-dga'-bo): Nunmehr werden nach

(meinem) Nirvana viele Wesen durch Darstellung14 dieser Fußspur,

wenn sie diese gläubig verehren, von den auf zahllose Zeitläufe (Kalpa)
hinaus aufgehäuften Sünden und Leidenschaften rein werden. Ständig
in der Nähe des Buddha, werden sie in den bevorzugten Regionen der

Götter und Menschen geboren. Wenn von nun an hundert Jahre

vergangen sind, wird ein König, der die (buddhistische) Lehre beschützt,
Götter und Dämonen dienstbar macht, der König Ashoka (Mya-ngan-
med), in die Welt kommen.

So die Prophezeihung. In der dem Nirvana des Tathâgata (De-bzhin-
gshegs-pa) folgenden Zeit, während der Regierung des (Königs) Ashoka,

wollte man die Fußspur in Vaishâlî (Yangs-par) als Hauptobjekt der

Verehrung eines Schreines haben. Damals hatte (einer der) Herrscher
die Absicht, sie wegzuschaffen, aber siewar so schwer, daß sie sichnicht

bewegen ließ. Auch richteten Ungläubige aus Neid und Mißgunst
mehrmals tagsüber Zerstörungen an. Nachts kam sie aber von selbst

wieder in Ordnung, ganz deutlich erkennbar. Es heißt, daß die Zeichnung

trotz achtmaliger Wiederholung (der Zerstörung) unverändert

blieb. Ashoka hat die zur Zeit der Unterdrückung von Buddhas Lehre

entfernte Fußspur an ihren alten Platz zurückgebracht.
Wunderbarerweise verschwanden (entstandene) Schäden und sie erstrahlte in

herrlichem Glanz.

Später, zur Zeit der T'ang-Dynastie (Thang-gur, 618-907), hat der

Thang-zon-bla-ma (Hsüan-Ts 'ang) aufseiner Reise nach Indien von dieser

Fußspur nach sorgfältiger Überprüfung eine getreue Zeichnung mitge-

brachtunddemKaiser(vonChina)überreicht.InderMing-Zeit(Ming-gur,
1368-1644) haben zwei Mönche nach Erteilung von Heilsermahnungen

diese Fußspur in einen Stein eingegraben und (diesen) links vor

14. Wörtlich: durch nachbilden, zur Schau stellen und Betrachtung.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 399

dem großen Stûpa des Wu-T'ai-Shan(Ri-bo-dwan gs-bsil) aufstellen
lassen»15.

Das Gebiet von Magadha und Umgebung war in der Zeit des 6.-4.
Jahrhunderts v. Chr. reich an politischen, religiösen und zum Teil auch

rassisch bedingten Spannungen. Im 6.Jahrhundert, besonders unter
König Ajâtashatru, sind es Auseinandersetzungen zwischen Magadha
und den wahrscheinlich mongoloiden Licchavis, deren Hauptstadt das

der Residenz Pâtaliputra benachbarte Vaishâlî war. Wie Ajâtashatru
verehrten auch die Licchavis Gautama-Buddha. Insbesondere stand bis

in die Zeit des Ashoka hinein der Jainismus dem Buddhismus überlegen
und feindselig gegenüber. Auch die Machtübernahme durch Ashoka,
der zunächst ein Anhänger des Brahmanismus war, ging nicht ohne Kämpfe

ab l6. Bereits im c. Jahrhundert n.Chr. lassen sich dann Anzeichen
einer hinduistischen Gegenbewegung erkennen, der nach Hsüan-Ts'ang
um 600 verschiedene buddhistische Heiligtümer zum Opfer fielen.

Die letzten, hier weggelassenen Sätze des tibetischen Textes sind
für die Geschichte und den Sinngehalt der Shrîpada auf dem Wu-T'ai-
Shan ohne Bedeutung. In der abschließenden Bitte um Schutz der

Gläubigen und Unterstützung bei der Ausbreitung der Lehre des

Buddha ist die tantrische Trinität aus den Angehörigen des Pantheons

Mahâkâla (tib. hier als Myur-mdzad[-ye-shes]-mgon-po), Yama (als

Dam-can-chos-rgyal) und lHa-mo (als dMag-zor-rgyal-mo) genannt.
Diese Trinität gilt als Verkörperung der Drei-Kostbarkeiten (skr. :

Triratna, tib. : dKon-mchog-gsum), das heißt Buddha-Dharma(Lehre)-
Gemeinde (Sangha)17. In allgemeinen Redewendungen wird verhießen,

15. Zur Zeit des Hsüan-Ts'ang wurden auf dem Wu-T'ai-Shan neue Klöster gegründet,
nach Pokotilov (1. c, S. 52) waren es zehn. Unter den Ming-Kaisern wurden wiederholt
Restaurierungen vorgenommen.

16. Vgl. Vincent A.Smith, The Oxford History of India, 2.Aufl., Oxford 1921, S.46ff.
Târanâtha's Geschichte des Buddhismus in Indien, Ed. A. Schiefner, St. Petersburg 1869, Neudruck
Tokyo 1963-1965 (Rez. S.Hummel, in: Asiatische Studien, 24, 1-2, S.25 ff.). - W.W.
Rockhill, The Life of the Buddha, London 1884, S. 97, 129.

17. Dieser Trinität entspricht dann im tantrischen Buddhismus der Schule der rNying-ma-
pa die Dreiheit aus Padmasambhava, dessen schrecklicher Manifestation Gu-ru-drag-po und



400 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

man werde allenthalben ersehntes vollkommenes Heil, leicht und
sicher Erleuchtung (tib. : Byang-chub, skr. : Bodhi) erlangen, wenn
man die Fußspur vertrauensvoll verehrt.

In den mir verfügbaren Beschreibungen des Wu-T'ai-Shan durch

europäische Reisende wird die Fußspur bei J. Edkins erwähnt18.
Danach befindet sie sich auf einem Marmorblock an der Basis der

Pagode. In der Nähe sollen auch Buddhas Hände in Stein zu
sehen sein.

Alexandra David-Neel (l.c.,S.i33ff.) bringt interessante Berichte

von Erscheinungen eines jungen, fünfschopfigen Mannes im Gebiete
des Bergmassivs, der von den Buddhisten als Manjushrî verstanden

wird. Zweifellos gehen diese Visionen auf eine der ältesten Vorstellungen

von der Gottheit als Pancacîra (Pancashikha) kumâra, als Prinz

mit den fünf Haarlocken (fünf Haarschopfen) und nicht, wie die
Verfasserin annimmt, direkt auf vorbuddhistisches örtliches Legendengut
zurück. Die Fußspur nennt sie nicht.

Im 18. Jahrhundert hat der berühmte Kirchenfürst und Gelehrte

lCang-skya Rol-pa'i-rdo-rje (skr.: Lalitavajra, 1717—1786), der in

Peking das höchste Amt der Lamakirche Chinas ausübte und auch als

Ye-shes-bstan-pa'i-sgron-me bekannt ist19, unter anderen Schriften

zum Wu-T'ai-Shan zwei Beschreibungen der dortigen Anlagen
herausgegeben. Das 1767 auf dem heiligen Berge verfaßte Preislied Ri-bo-

rtse-lnga'i-gnas-bstod10 enthält keine Angaben über die Fußspur. Die

der Dâkinî Seng-ge-gdong-ma (vgl. hierzu P.H. Pott, A remarkable piece of Tibetan ritual painting
and its meaning, in : Intern. Archiv f. Ethnographie, XLIII, Leiden 1943, S. 21 jff. u. Abb. 16.

- D.L.Snellgrove, Buddhist Himalaya, Oxford 1957, S. 228).
18. Literatur zum Wu-T'ai-Shan: J.Edkins, Religion in China, 3.Aufl., London 1884,

S. 236. - Rupprecht, Kronprinz von Bayern, Reise-Erinnerungen aus Ostasien, München 1923,
S. 203—267. - E.S.Fischer, Der große Wu Tai Schon mit der mongolischen Pilger-Tempelstadt (in:
Mitt. d. Geogr. Gesellschaft in Wien, 68/7-12, Wien 1925, S. 173-198). -D.Pokotilov, 1. c.

- A. David-Neel, Sous des Nuées d'Orage, Paris 1940, S.119-153.
19. Lokesh Chandra, Materialsfor a History of Tibetan Literature, Vol. I, New Delhi 1963,

S. 38-45-
20. Pekinger Blockdruck in der Staatsbibliothek Berlin, Tib. Bl. 331. - gNas-bstod Preislied

auf Lokalität.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 40I

unvollendet gebliebene, ausführliche Schilderung Ri-bo-dwangs-bsil-
gyi-kar-chag" dagegen besagt auf Blatt i cv und i6r nach einer kurzen

Bemerkung, daß die große Pagode Reliquien des Gautama-Buddha
enthalte und seit der Han-Zeit des öfteren restauriert worden sei :

«An der Westseite der Pagode befindet sich ein Stein mit der Fußspur

des (Shâkya-)muni. Einst hat der Bhagavân angesichts des

bevorstehenden Nirvana, unterwegs und nahe (der Stadt) Kushinagara in
einem Stein (seine) Fußspur hinterlassen. Nach (seiner) Prophezeiung
werden künftig diejenigen, die der Fußspur Verehrung erweisen, von
ihren Sünden rein und in der Region des Buddha11 (wieder-) geboren.
Auf der Fußsohle der in einem Stûpa zu Magadha befindlichen Spur
(sieht man) das tausendspeichige (Rad) und auf den Zehen Glückszeichen.

Die Länge (der Spur) ist sechzehn Finger und die Breite sechs

Finger.»
(mChod-rten- 'di 'i-nub-ngos-na-thub-pa 'i-zhabs-rjes-kyi-rdo-yod-de

/sngon-bcom-ldan-'das-mya-ngan-las-'da'-khar-rtswa-mchog-grong-du
-gshegs-par-nye-ba-na-rdo ' i-steng-du-zhabs-rj e-bzhag-nas-ma- '

ongs-pa-
na-'di-la-bsnyen-bkur-byed-pa-rnams-kyi-las-sgrib-dag-nas-sangs-rgyas-

kyi-zhing-du-skye-bar-'gyur-ro-zhes-lung-bstan/ zhabs-rjes-de-yang-
mthil-du-rtsibs-stong-bkra-zhing-sor-mo-rnams-la-bkra-shis-pa'i-rtags-
kyis-mtshan-pa-srid-du-tshon-bcu-drug-dang-zheng-du-tshon-drug-yod
-la-ma-ga-dha-pa-rnams-kyi-mchod-pa ' i-rten-du-bzhugs-so/.

In dem genannten Kar-chag wird auf Blatt er auch die wiederholte

Erscheinung eines «weißgekleideten, fünfschopfigen Jugendlichen»
(tib. : gzhon-nu-skra-zur-phud-lngar-bcings-shing-gos-dkar-po-gyon-pa)
in der vorbuddhistischen Zeit des Wu-T'ai-Shan erwähnt. Rol-pa'i-
rdo-rje versteht diese jedoch als Verwandlung des Manjushrî, die von
den Vertretern der einheimischen Religion, im Text als Bon-po be-

21. wie 17, Tib. Bl.404. - Kar-chag =Verzeichnis (oft als Reiseführer).
22. Sangs-rgyas-kyi-zhing: irdische buddhistische Gebiete (mi'i-yul) und Paradies

(lha'i-yul Devaloka), d.h. die bevorzugten Bereiche unter den sechs buddhistischen Lokas ;

vgl. auch die Inschrift im Linden-Museum.



402 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

zeichnet, nur aus Unkenntnis als eine ihrer Gottheiten in einem zur
Chou-Zeit (Ende um 249 v. Chr.) eigens dazu errichteten Tempel
verehrt worden sei. Dieser Bericht ist zweifellos die nicht näher bezeichnete

literarische Quelle für die Darstellung bei A. David-Neel (I.e.,
S. 1336°.). Nicht damit zu verwechseln sind die Berichte vom
weißgekleideten Alten (Blatt 2 2v:rje-btsun-gyi-sku-drang-srong-rgan-po'i-
cha-lugs-can) am heiligen Berg, die, wie schon angedeutet, in der
chinesischen Ikonographie des Manjushrî nachklingen und denen

A. Grünwedel irrtümlich manichäische Traditionen unterstellte*3.
Wahrscheinlich wurde die Anwesenheit des Weißen-Alten später

unter buddhistischem Einfluß zum Teil als Verwandlungsspiel des

Manjushrî gedeutet, wie zum Beispiel auf Blatt 2 2v des Kar-chag von

Rol-pa'i-rdo-rje, zum Teil aber in das eines weißgekleideten und fünf-

schopfigen Jugendlichen umgewandelt. Grünwedels Irrtum fußt vor
allem auf dem Mißverständnis einer Gleichsetzung der als Bon-po
bezeichneten Vertreter der vorbuddhistischen Religion Chinas mit den

tibetischen Bon-Gläubigen.
Chinesische Vorstellungen sind für die tibetische Ikonographie

relativ unbedeutend und lassen sich vor allem am Weißen-Alten, am

sogenannten Dickbauchbuddha (Ho-Shang, tib. : Hva-shang) und an

Kuan-Ti (Ge-sar) ablesen, sie waren aber beispielsweise für die

Gestaltung eines eigenen Hofzeremoniells der Dalai-Lamas auf dem Potala

und dabei wieder besonders für die Ordnung der Neujahrsfeierlichkeiten
von bisher kaum oder nur wenig beachteter Bedeutung. So lassen sich

die Knabentänze (tib.: Gar-phru-gu, dGa'-phrug Tanzknaben)

während des Neujahrs in lHa-sa auf die Knabentänze der altchinesischen

No-Zeremonien zur Jahreswende zurückführen. Nach M. Granet

traten im alten China die mit Peitschen oder Stöcken bewaffneten

Knaben im Thronsaal auf, in dem die Regierung versammelt war.
Anschließend fand dann im gleichen Raum der Tanz von zwölf Tiermasken

23. A.Grünwedel, Die Teufel des Avesta und ihre Beziehungen zur Ikonographie des Buddhismus

Zentral-Asiens, Berlin 1924, S. 56 f.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 403

unter Anführung eines ebenso maskierten dreizehnten Tänzers statt.
Auch dieser Maskentanz ist für das tibetische Neujahr belegt und durch
E.Schäfer beschrieben24. Nachdem sich der Hof des Dalai-Lama im
Potala eingefunden hatte, folgte dem Tanz der Knaben mit ihren Mondäxten

ein Auftritt von dreizehn Masken. Wenn deren Themen auch

dem lamaistischen Pantheon entnommen wurden und die Bedeutung
der Masken des chinesischen No-Zeremoniells vielleicht verlorengegangen

war, so ist doch der ursprüngliche Zusammenhang mit dem
altchinesischen Ritual unverkennbar. Die glaubwürdige Tradition
führt das Programm der genannten Tänze im Potala auf den c. Dalai-
Lama (1617-1682) zurück, dem samt seinem Regenten Sangos-rgyas-

rgya-mtsho (16C3-170C) vieles an der Gestaltung lamaistischer

Neujahrsfeierlichkeiten in lHa-sa zuzuschreiben ist (vgl. East and West,
I.e.). Der in China im großen No-Zeremoniell stattfindende Trommeltanz

(Granet, I.e., S. 333) läßt sich für das tibetische Neujahr im
südosttibetischen Ba-thang nachweisen (East and West, XV, 1-2, S. ci)
und wurde verschiedentlich auch bei den Neujahrsfeierlichkeiten in
lHa-sa beobachtet, bei denen der Weiße-Alte, der noch in der
Ikonographie des Manjushrî auf dem Wu-T'ai-Shan zu entdecken ist, eine

große Rolle spielt25.

Die Beschreibung des Steines mit der Fußspur des Gautama-Buddha
auf dem Wu-T'ai-Shan und die Angaben über die von Hsüan-Ts'ang
mitgebrachte Zeichnung bei Rol-pa'i-rdo-rje entsprechen nahezu

wörtlich dem tibetischen Text im Linden-Museum, so daß für beide

24. S.Hummel, Boy Dances at the New Year's Festival in Lhasa (in: East and West, XII, 1 ;

XIII, i,XV, 1—2 ; Rom 1961, 1962, 1965). - Id., Die Maske in Tibet (in: Antaios, XI, 2, Stuttgart
1969, S. 187).—M. Granet, Danses et Légendes de la Chine Ancienne, 2. Aufl., Paris 1959, S. 300ff.
(Rez. S.Hummel, in: Kairos, 1961/2, Salzburg 1961, S. 122-124). _ E.Schäfer, Fest der

Weißen Schleier, Braunschweig 1949, S. 133.
25. H.Hayden u. C.Cosson, Sportand Travel in the Highlands cf Tibet, London 1927, Abb.

neben S. 76 - Wahrscheinlich geht der hier genannte Knaben-, Masken- und Trommeltanz
auf das Hofzeremoniell der tibetischen Könige zurück, die es durch die chinesische Gattin des

Königs Srong-btsan-sgam-po im 7. Jh. aus China übernommen haben, wo die Tänze zur T'ang-
Zeit bezeugt sind.



404 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

Abfassungen eine gemeinsame Quelle angenommen werden darf. Nach

Rol-pa'i-rdo-rje haben die beiden Mönche die Mittel für die Errichtung

des Steines im Zusammenhang mit Heilsermahnungen
aufgebracht26.

C.Fr. Koeppen erwähnt Hsüan-Ts'ang ebenfalls in Verbindung mit
der Verehrung von Shrîpada des Gautama-Buddha27. Ein Vergleich der

dabei ohne jeden Lokalitätshinweis gemachten Maßangaben mit denen

im Stuttgarter Text und der Hinweis auf den Schmuck der Fußsohlen

deutet zuverlässig auf die Fußabdrucke in Pâtaliputra.
Als Quelle für die Stuttgarter Inschrift und für die Angaben bei

Rol-pa'i-rdo-rje bietet sich Hsüan-Ts'angs Lam-yig unter dem Titel
Hsi-Yü-Chi an28. Es heißt dort im 8. Abschnitt bei der Beschreibung

von Pâtaliputra:

26. dge-bskul hier und im Stuttgarter Text zugleich als Spendensammlung. - Die in ihrer

Grundlegung wahrscheinlich aus der Han-Zeit (206 v. Chr. - 220 n. Chr.) stammende große

Pagode, in deren Nähe der Stein errichtet wurde, wird bei Rol-pa'i-rdo-rje als Nor-bu-chen-

po'i-mchod-rten (Pagode des großen Juwels, chin. : Ta-Pao-T'a ©) bezeichnet. In ihr soll

sich eine der durch König Ashoka gesammelten Reliquien des Gautama-Buddha befinden,

weswegen wohl auch die Fußspur dort aufgestellt worden ist. - Bei Rol-pa' i-rdo-rje, I.e., 16 r,
wird Hsüan (Yüan)-Ts'ang (tib.: Thang-seng und Thang-zon [zin]) als rMad-byung-gzi-brjid

genannt. Sein chinesischer Titel war San-Ts'ang-Fa-Shih (©), d.h. Meister des Trpitaka.
Als [Hva-shang] Mahâyânadeva (tib. : Theg-chen-lha) darf er nicht mit dem Hva-shang

Mahâyâna verwechselt werden, der aus dem Streitgespräch mit Kamalashîla auf dem Konzil

zu lHa-sa unter König Khri-srong-lde-btsan (755-797) bekannt geworden ist; vgl. zu diesem

Hva-shang ausführlich Tribus, 16, S.70-73. - Eine Malerei aus dem 13. Jh. (ausgehende

Sung-Zeit) mit Hsüan-Ts'ang auf dem Heimweg aus Indien findet sich in O.Kümmel, Die

Kunst Chinas, Japans und Koreas, Wildpark-Potsdam 1929, Taf.V. -Wenn es im mDzad-pa'i-

kun-rdzob-gya-sel-me-long des Chags-med-rin-po-che (Kalimpong 1934; vgl. S. Hummel,

Günstige und ungünstige Zeiten und Zeichen nach dem Tibetischen des Chags-med-rin-po-che,

in: Asian Folklore Studies, XXII, Tokyo 1963, S. 89 ff.) auf fol. i-2b heisst, man solle

zum grossen Stûpa auf dem Wu-T'ai-Shan in einem Mäusejahr pilgern, weil dieser in einem

Mäusejahre errichtet worden sei, so kann sich dies nur auf ein Datum der Wei- oder Han-

Zeit beziehen.

27. C. Fr. Koeppen, Die Religion des Buddha und ihre Entstehung, 2. Aufl., Berlin 1906, Bd.I,

S. 529, Anm. 3.
28. Ta-T'ang-Hsi-Yü-Chi (©), Ed.Shang-Hai, o.J. In englischer Übersetzung herausgegeben

durch S.Beal als Si-Yu-Ki. Buddhist Records of the Western World, 1 Bd., London

1 884. Das chinesische Original hat mir dankenswerterweise Herr Dr. Manfred Taube aus der

Bibliothek des Ostasiatischen Institutes der Universität Leipzig zur Verfügung gestellt. - Vgl.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-IA I-SHAN ^.0£

«... es gibt einen großen Stein, auf den der Tathâgata trat (und auf

dem) noch die Spur seiner beiden Füße vorhanden ist, in der Größe

einen Fuß und acht Zoll achtzehn Zoll) lang und sechs Zoll breit2'.
Die beiden Fußabdrucke tragen das Rad (der Lehre [skr. : Cakra]),
die zehn Zehen (Lotus-) Blüten; (auch sieht man) schön gestaltete
Fische, welche im Lichte gleisen.

Als einst der Tathâgata im Begriff, das Nirvana zu erlangen, nordwärts

zur Stadt Kushinagara eilte, sagte er auf dem Steine stehend mit
dem Blick nach Süden zur Gegend von Magadha zu Ananda: «Jetzt,
da ich bald ins Nirvana eingehe, weile ich ein letztes Mal auf dieser

Fußspur und schaue nach Magadha. Nach hundert Jahren wird ein
Herrscher kommen, hier seine Hauptstadt einrichten, die drei
Kostbarkeiten (Buddha-Lehre, Gemeinde) schützen und die (feindlichen)
Gottheiten niederhalten.

Als (dieser) den Thron bestiegen hatte, wechselte er seine Residenz

und baute (diese) Stadt (aus). Er verwahrte den Stein der Fußspur und,
da das nahe bei dem Stadtbezirk war, verehrte und pflegte er (die
Spur) ständig persönlich. Später hatten viele Herrscher die Absicht, den

Stein (in ihr Land) wegzuschaffen, aber sie konnten ihn, wenn er auch

klein war, nicht bewegen. Schließlich kam Shashânka-râja30 als Feind
des Dharma an den Ort, wo sich der Stein befand, um die heilige
Spur auszulöschen. Wenn er (den Stein) mit dem Meisel behauen hatte,
kehrte die Zeichnung (von selbst) wieder, deutlich wie zuvor. Danach

warf er (den Stein) in den Ganges, aber er trieb an seinen früheren
Platz (Pâtaliputra) zurück.»

Ein Vergleich der wundergläubigen Angaben über den heiligen

auch S.Beal, The Life ofHiuen-Tsiang by the Shaman Hwui-Li, London 1914, S. 102. Als Zeichen
auf den Sohlen der Fußspur werden genannt : Rad, Lotusse, Swastika, Fische und Weihwassergefäß.

29. Die Maßangaben der Stuttgarter Inschrift enthalten die gleichen Zahlen wie Hsüan-

Ts'ang, aber keine Umrechnung.
30. Um 600 in Zentral-Bengalen. - Schon Candragupta (3 2 2-2 89 v. Chr.) residierte in dem

durch Ajâtashatru gegründeten Pâtaliputra.



4o6 SIEGBERT HUMMEL

Stein bei Hsüan-Ts'ang mit den Nachrichten bei Rol-pa'i-rdo-rje und

in der wahrscheinlich noch jüngeren Stuttgarter Inschrift läßt eine

interessante Erweiterung des Berichtes aus dem Hsi-Yü-Chi durch

ganz bestimmte Zutaten erkennen. Danach ist der Stein mit der heiligen

Zeichnung in das Heilsverlangen des vulgären Tantrismus, wie er
in Tibet bis in die jüngste Vergangenheit lebendig war, aufgenommen
und zu einem Instrument der Heilsverwirklichung geworden. Buddhas

Lehre hat sich zu einer Heilsmagie erweitert, in der die prähistorischen Traditionen

magischer Hand- und Fußdarstellungen bis zur soteriologischen

Bedeutung vorgedrungen sind. Dabei gilt zu bedenken, daß ehedem die

Fußspur als ein beglückendes und verehrungswürdiges Zeichen für die

Berührung Buddhas mit unserer Erde, das heißt für den Eintritt des

ohnedies transzendenten Heils in den irdischen Bereich gewertet
wurde. Das betrifft die Spur als Reliquie wie als Objekt der künstlerischen

Gestaltung. Nunmehr aber ist sie realiter ein immer neu
wirkendes Medium zur Vergegenwärtigung des Heils, besonders dann,

wenn es ein vermeintlich echter, mit Kräften des Buddha gleichsam

geladener Abdruck ist, eine Vorstellung, die trotz höherer Zielsetzung
dem apotropäischen und segenspendenden Gebrauch von prähistorischen
Hand- und Fußdarstellungen durchaus benachbart ist.

Anmerkung 9 1 -4) : Solu
i&#äJ
¦Jh-ftU
VSftfi

Anmerkung 1 2 (e,6): &n%
7t#ft

Anmerkung 26 (7,8): Xifgif
z.m,mm

Anmerkung 28 (9): AM &t*tl


	Die Fussspur des Gautama-Buddha auf dem Wu-T'ai-Shan

