Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Die Fussspur des Gautama-Buddha auf dem Wu-T'ai-Shan
Autor: Hummel, Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE FUSSSPUR DES GAUTAMA-BUDDHA
AUF DEM WU-T’AI-SHAN

SIEGBERT HUMMEL

PLOHNI, V.

Rituelle Darstellungen von Hinden und Fiiflen sind in Tibet bedeutend
ilter als die erste Begegnung mit dem Buddhismus, die schon im An-
fang des 7.Jahrhunderts stattgefunden haben muB}, noch bevor die
Religion des Buddha offiziell eingefiihrt wurde. Im besonderen ist
West-Tibet reich an prihistorischen Denkmailern. Seine éltesten, in
SteinmeiBeltechnik ausgefiihrten Fels- und Hohlenzeichnungen mit
Tier- und Jagdszenen, zum Beispiel in Ladak (tib.: La-dvags), sPi-ti,
Pu-rig und im westlichen K’un-Lun, gehéren zur friihesten, das Pamir-
gebiet mitumfassenden, siidwestlichen Gruppe der zentralasiatischen
Hohlen- und Felsbildwerke, die bis ins 1. Jahrtausend v.Chr. und
friiher zuriickdatiert werden kénnen. Typisch sind fiir sie die zwischen
den Szenen auftauchenden Hinde und FiiBle. Spiter wurden sie mit-
unter durch buddhistische Zusitze erweitert. Eine jiingere, selten vor
das 3.]Jahrhundert n.Chr. zuriickreichende, mit buddhistischen Mo-
tiven viel mehr ausgestattete, trotzdem aber im Motivschatz der dlteren
verwandten Gruppe von Felszeichnungen in MetallmeiBeltechnik ist bis
ins 13. Jahrhundert lebendig geblieben. Rein buddhistische Felsbilder
sind jedoch im lamaistischen Tibet bis in unsere jiingste Vergangenheit
geschaffen worden.

Der Buddhismus hat zweifellos die prihistorische Tradition, Hinde
und FiiBe in religiser Bedeutung darzustellen, neu belebt. Gerade in
West-Tibet griff der Lamaismus, die tibetische Form des Buddhismus,
bei seiner Missionierung reichlich vorbuddhistische Traditionen auf®.

Der Sinn der prahistorischen Hand- und FuBdarstellungen wird wohl
in der Absicht zu suchen sein, die magische Gegenwart des Jigers oder

1. S.Hummel, Magische Hinde und Fiifle (in: Artibus Asiae, XVII, Ascona 1954, S. 149ff.
mit Literaturhinweisen zum Thema). — Id., Der magische Stein in Tibet (in: Intern, Archiv f.
Ethnographie, XLIX, 2, Leiden 1960, S. 224 ff.).

26



390 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

der Priester bzw. der Schamanen fiir einen fruchtbaren Viehbestand
und einen erfolgreichen Jagdzauber zu sichern, da sich die Denkmiler
gern in der Nihe von Wasser, an Weideplitzen und bei erfolgver-
heiBenden Jagdgriinden finden. Die Hinde und FiiBe gelten in archa-
ischen Zeiten, in Tibet bis in die Gegenwart, ganz offensichtlich als
Strahlungszentren segensreicher Potenzen. Das ist noch in den Gesten
eines alttibetischen GruBles mit herausgestreckter Zunge und ent-
gegengehaltenen Handflichen mit urspriinglich apotropdischen Absich-
ten?, aber auch bei hinduistischen Amuletten aus bedrucktem Papier
oder aus Metall mit eingeritzten Hinden und Fiilen, noch deutlicher
jedoch bei der Verwendung von Hand- und FuBdarstellungen auf
lamaistischen Rollbildern (tib.: Thang-ka) und Papierdrucken zu er-
kennen. Die Malereien zeigen dann im Zentrum einen bestimmten,
meist lingst verstorbenen Heiligen, dessen Wiedergeburt und segens-
reiche Gegenwart es zu sichern gilt, und um diesen herum gruppiert
seine Hande und FiiBe?. Andere Bilder wieder mit ganz verschiedenen
Inhalten haben mitunter auf der Riickseite echte Handabdrucke, die bei
den Bannungsriten zur sogenannten Belebung der Malerei, die als
Rab-tu-gnas-par-byed-Zeremonien bekannt sind, von den Lamas wie
magische Formeln angebracht werden#, um an Stelle solcher Formeln
oder auch zusammen mit ihnen die Potenzen der in diesen noch leben-
den Lamas inkarnierten Gottheiten der Ikone mitzuteilen, zu ver-

2. S.Hummel, Shaktistisches im Lamaismus der Tibeter (in: Sinologica, V, 4, Basel 1948,
S.239, Anm. 28. Mit Literaturangaben).

3. Th.P. Galestin, Iets over Tibetaansche Schilderkunst (in: Cultureel Indie, Leiden 1939, 7,
Abb.S.6 u. 7: Zwei Vertreter der Pan-chen-Priexistenzen, ein Pan-chen und ein Herrscher
von Sham-bha-la). — O. Monod-Bruhl, Peintures Tibétaines, Paris 1954, letzte Bildtafel. — Tibe-
tische Kunst (Katalog der Ausstellung Helmhaus), Ziirich 1969, Tafel 77 u. 80. —Zuden dGongs-
rdzogs-Zeremonien zwecks Sicherung der Wiedergeburt einer bedeutenden Inkarnation durch
Anfertigung von Thang-kas vgl. S. Hummel, Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-
Museum (in: Tribus, 16, Stuttgart 1967, S. 52)

4. Artibus Asiae, 1. c., Abb. 2, — A K.Gordon, Tibetan Religious Art, New York 1952,
S.17 u. 42. — Zu den Bannungsriten vgl. A, David-Neel, The Tibetan Rite called Rab Nes intended
to cause inanimate objects to become efficient (in: JWCHBRS, XVI, 1945, S.88ff.). - S. Hummel,
in: Tribus, 1. c., S. 5o.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 391

gegenwartigen und segensreich zu aktivieren, was der Aufgabe von
Hand- und FuBzeichnungen auf prahistorischen Felsbildern entspricht.
Bei den Megalithkulturen der Nagas in Assam sowie auf Nias versucht
man, durch steinerne FiiBe die Gegenwart von Verstorbenen zu er-
halten. In Tibet werden die FuBabdrucke der Heiligen im Zusammen-
hang mit einer Legende aus dem Leben des Gautama Buddha, der wir
noch begegnen, Zhabs-kyi-pad-mo (FuBlotusse) genannt. Wenn der
Brauch, ikonographische Malereien mit bannkriftigen Hand- und Fu3-
zeichnungen zu versehen, tatsichlich eine Fortsetzung prihistorischer
Traditionen bedeutet, so ist der RiickschluB erlaubt, daB wir es bei den
Hinden der zentralasiatischen Felszeichnungen auch mit solchen von
Priestern und Schamanen zu tun haben.

In der Heimat des Buddhismus begegnen wir ebenfalls den fiir Tibet
skizzierten Traditionen. Dort verehren auch die Anhéinger des Hinduis-
mus, insbesondere die Vishnuiten, die FuBstapfen (skr. : Shripada) von
Gottheiten und Heiligen. Die bei der Ausstattung der FuBlsohlen ver-
wendete Symbolik deutet mit Phallos, Yoni, Fisch und Schlange auf
Fruchtbarkeitsmagie. Dabei unterscheidet man FuBabdrucke als Reli-
quien, die von einem verstorbenen Heiligen herriihren, und solche, die
man zur Erinnerung oder zur magischen Vergegenwirtigung eines
Verstorbenen oder einer Gottheit anfertigt. Manche von den Reli-
quien, und das wird nach Paul Wirz auch auf einige FuBspuren des
Gautama-Buddha zutreffen, stammen aus der prahistorischen Zeit
Indiens, die ebenfalls reich an Felszeichnungen ist, und wurden spiter
umgedeutet und ausgestattet’. Gern werden die Shripada des Gautama
in gemiBigter Symbolik vor allem mit Pflanzen (Lotus) und Tieren
neben dem heiligen Rad der Lehre geschmiickt. Die Tiere und Pflanzen
sollen aus den FuBstapfen des Meistershervorgegangen sein, denn Hande
und FiiBe sind Zentren der Schopferkraft. Dieser Schmuck der Shripada
macht die FuBBspur des Gautama Buddha zu Hinweisen auf seine segens-

5. P.Wirz, Buddhas Fiifle und Fufabdriicke (in: Jahrbuch des Bernischen Hist. Museums in
Bern, XXVII, Bern 1948, S.1ff.).



392 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

reiche Gegenwart. In dieser Spur, das heiB3t erst durch die Beriihrung
Buddhas mit unserer Erde, tritt das ansonsten transzendente Heil in den irdischen
Bereich und wird so fiir alle Lebewesen wirkungskrdftig. Die Legende berich-
tet, daB Gautama gleich nach seiner Geburt nach Ost, Siid, West und
Nord je sieben Schritte tat, die jedesmal sieben Lotusbliiten hinter-
lieBen, und daB3 er damit von unserer Erde Besitz ergriff. Entsprechend
befinden sich nach einer buddhistischen Uberlieferung die vier authen-
tischen Fullspuren des Buddha, wenn man ihre Lokalititen iiberblickt,
in den vier Kardinalpunkten des Horizontes und beherrschen damit den
gesamten Kosmos. Diese Magie der Vergegenwirtigung des Heils, die
uns schon bei den Hand- und FuBBabdrucken auf tibetischen Rollbildern
begegnete, liBt auch im Buddhismus Hinde und Fiie dynamische
Mittel der Abwehr sein. Zweifellos blieben dabei in Indien und nach-
haltiger noch im Lamaismus préhistorische Traditionen entsprechenden
Heilsgedanken unterschwellig verbunden. Das groflartigste, mikro-
makrokosmisch und psychosomatisch ganzheitlich ausgerichtete
System, daB der Mahiyana-Buddhismus hervorgebracht hat, ist der
Tantrismus, der im Lamaismus bis in die Gegenwart gepflegt wurde.
In ihm hat sich der rituelle Gebrauch, insbesondere der Hinde, noch
in einem hochst differenzierten und kanonisch bestimmten Katalog
magischer Gesten (skr.: Mudrd, tib. : Phyag-rgya) erhalten®.

Von indischen Darstellungen der FuBspur des Gautama-Buddha
haben tibetische und chinesische Pilger Nachzeichnungen angefertigt
oder als Papierdruck erworben und in ihre Heimat mitgebracht. In
Tibet ist iiberdies die Verehrung der Zhabs-kyi-pad-mo (FuBlotusse),
wie die FuBspuren auch anderer heiliger Personen genannt werden, die
in der Geschichte des Lamaismus eine Rolle spielten, weit verbreitet.

6. Vgl. hierzu E.Dale Saunders, Mudrd, New York 1960. — R.B.Ekvall, Religious Obser-
vances in Tibet, Chicago 1964, S.199ff. (Rez. S.Hummel, in: Tribus, 1§, Stuttgart 1966,
S.175ff.). — H.Fischer, Heilgebirden (in: Antaios, II, 4, Stuttgart 1960, S. 318ff.). — Uber die
fiinf Phasen des Prozesses zur Bildung einer Mudra (bca’, sgyur, ‘ching, bkrol, sprad) vgl.
D. L.Snellgrove, The Nine Ways of Bon, London 1967, S. 302 (Rez. S. Hummel, in: Asiatische
Studien, 23, 3—4, S. 167—169).



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 393

So zeigt man noch heute die Spur des Padmasambhava, eines der vor-
nehmsten Begriinder des Lamaismus im 8.]Jahrhundert, ferner der
groBen Reformatoren Atisha (982-1054) und Tsong-kha-pa (1357~
1419), der Pan-chen-Lamas von bKra-shis-lhun-po (Taschilunpo) und
der Dalai-Lamas vom Potala bei 1Ha-sa. Handabdrucke des 13.Dalai-
Lama sind aus dem Potala wiederholt bekannt geworden’.

In héchstem Ansehen standen jedoch stets die FuBlspuren Gautama-
Buddhas. Da dieser selbst weder in Tibet noch in China reiste, half man
sich dort mit den Nachbildungen indischer Originale, insbesondere
solcher, die mit der Legende vom Leben des Stifters verbunden sind und
die in der frithbuddhistischen Kunst Indiens, als man Darstellungen des
Buddha noch vermied, neben anderen Symbolen als Zeugen seiner
Titigkeit Bildwerke ersetzen muBten.

Unter den Ortlichkeiten, die bei den Chinesen und Tibetern
gleicherweise hoch verehrt wurden, steht die Tempelanlage vom
Wu-T’ai-Shan, dem Fiinfgipfelberg (tib.: Ri-bo-rtse-Inga), in der
Provinz Shan-Hsi in erster Reihe. Das seit der nérdlichen Wei-Dyna-
stie im 6. Jahrhundert dem Maiijushri (tib.: ’Jam-dpal, chin.: Wen-
Shu) geweihte, 3000 m hohe Bergmassiv ist auch als Ch’ing-Liang-
Shan, das heiBt Berg der reinen Kiihle (tib.: Ri-bo-dwangs-bsil), be-
kannt, in der alteren tibetischen Literatur als mGo ['Go]-rde’u [de]-
shan, was wohl eine lautliche Wiedergabe der chinesischen Worte
Wu-T’ai-Shan sein soll. Mafijushri gehort zu den iltesten, schon um
300 n. Chr. erwihnten Bodhisatvas und ist merkwiirdigerweise in den
abgelegenen Gegenden des Himdlaya, die als Riickzugsgebiete vor-
buddhistisch-religioser ﬂberliefemngen bekannt sind, besonders be-
liebt. Seine Beziehung zum Wu-T ’ai-Shan erklirt sich wahrscheinlich
aus der spiteren Ubertragung seiner Verbindung mit einem fiinf-
gipfligen Berg nach China. Man weif} nur, daB er in Indien mit Paficas-

7. Vgl. die Beispiele in ‘Sinologica’, 1. c., Anm. 239. —Fiirdie Hindedes 1933 verstorbenen
13.Dalai-Lama sei besonders hingewiesen auf J. J.Schitz, Heiliger Himalaya, Miinchen 1952,
S.100. — Zhabs-pad ist in Tibet auch als Titel hochgestellter Personlichkeiten bekannt.



394 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

hikha vermischt wurde, der seine Residenz auf dem mythischen
Ghandamadhana hat, einem der fiinf den See Anavatapta umgebenden
Gipfel. Dieser See wird mit dem Ménasar6var in der Nihe des Kailasa
in Tibet, der als Weltberg und Weltmittelpunkt gilt, gleichgesetzt.
Dem jugendlichen Paficashikha diirfte Mafijushri auch das Epitheton
Maiijughosha, das heiBt «mit wohlklingender Stimme», verdanken.,
Seltsamerweise wird aber Maiijushri auf dem Wu-T ai-Shan ganz unge-
wohnlich auch als bartiger Greis dargestellt, wihrend sonst stets seine
jugendliche Erscheinung betont ist. Das laBt vorbuddhistische Tradi-
tionen vermuten. Danach konnte der iiber Eurasien einst weit ver-
breitete Weille-Alte (tib. : rGan[sGam]-po-dkar-po, auch Mi-tshe-ring
= «Der Langlebige» genannt), eine Gottheit der Fruchtbarkeit und
der Berge, von der das Wohlergehen der Menschen abhingt, auch im
Massiv des Wu-T’ai-Shan bekannt gewesen sein. Die Chinesen stellen
den birtigen Alten oft in der Ikonographie ihres Methusalem, P’eng-
Tzt, dar oder verschmelzen ihn ikonographisch mit dem legendiren
Schopfer des Tao-Te-King, Lao-Tzii, zur Gottheit des langen Lebens
Shou-Shen. Die Heiligkeit des Wu-T ’ai-Shan mag die Vorstellung von
der Heiligkeit der Berge als Orte des Stammesursprungs und der
Riickkehr der Toten lebendig erhalten haben. Diese muB} weit in
archaische Zeiten zuriickreichen. Es kann uns daher nicht wundern,
wenn sich der Buddhismus und insbesondere der Lamaismus friihzeitig
dort niedergelassen hat und im Laufe der Zeit etwa 70 KlGster mit
iiber 300 Tempeln, die zum gréfBten Teil von Angehérigen der soge-
nannten Gelben Kirche (Lamaismus) besucht werden, griindete.® Bei
den Tibetern ist der Bergkult seit jeher weit verbreitet. Das Leben be-
deutender Familien der tibetischen Geschichte hingt von einem
bestimmten Berge ab, wo die Stammesgottheit ihren Sitz hat. Als

8. Nach Tsepon W.D. Shakabpa, Tibet. A political History, New Haven and London 1967,
S. 28, baute der tibetische Konig Srong-btsan-sgam-po im Jahre 64 5 den ersten buddhistischen
Tempel auf dem Wu-T’ai-Shan. Nach Bu-ston, The History of Buddhism in India and Tibet
(Ed. E.Obermiller, Heidelberg 1931-1932, Vol. II, S. 185), war der Kénig selbst auf dem
Berge und errichtete 108 Tempel.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 39§

Bla-gnas sind solche Berge «Lebensort» und Lebensquell aller Ange-
hérigen der betreffenden Familie.

Bei dem als Pagodenhoftempel (chin.: T’a-Yiian-Szii) bekannten
Kloster des Wu-T’ai-Shan steht der im Jahre 1403 oder 1582 an Stelle
einer Pagode aus der Han- oder nordlichen Wei-Zeit errichtete 54 m
hohe Sttpa (tib. : mChod-rten), in dessen Nihe eine Nachbildung der
FuBBspur Gautama-Buddhas aus Pataliputra verehrt wurde?®. Dieses Klo-
ster inmitten eines Hochtales ist von fiinf Bergkuppen umgeben, von
denen vier in kosmischer Orientierung der Himmelsrichtungen um
einen zentralen Gipfel gruppiert sind und somit die Struktur des bud-
dhistischen Weltbildes in groben Ziigen veranschaulichen und magisch
intakt erhalten. Diesen Bergkuppen werden die kosmischen Farben der
Himmelsrichtungen zugesprochen. Auf jedem Gipfel sollen Blumen in
einer dieser Farben bliihen, in der auch Mafijushri erscheint, wie das auf
lamaistischen Rollbildern (tib.: Thang-ka) mit fiinf Darstellungen der
Gottheit in verschiedenen Korperfarben mandalahaft gezeigt wird

9. Wu-T’ai-Shan: (0, @. Ch’ing-Liang-Shan: 3. Zur dortigen groBen Pagode T’a-
Yiian-Szii (auch Ta-Pao-T’a-Yiian-Szii) ®: vgl. E.Boerschmann, Pagoden im nordlichen
China unter fremden Dynastien (in: Der Orient in deutscher Forschung, Leipzig 1944,
Fig. 4 u. Abb. 25). — Zu Wu-T’ai-Shan und Maiijushri: vgl. A.David-Neel, The Manjushri of
Wu T’ai Shan (in: JWChBRS, XIV, A, S.25ff.). — Madanjeet Singh, Himalayaische Kunst,
Unesco 1968, S. 112 (Rez. S. Hummel, in: Asiatische Studien, 24, 3—4, 1970, S. 151-154).
-S. Hummel, in: Tribus, 16, S. 78 ff. - W.Gundert, Bi-Ydn-Lu, Bd. 2, Miinchen 1957, S. 54 ff.
—M.-Th. de Mallmann, Etude Iconographique sur Maiijusri, Paris 1964, S. 17 ff.(Rez. S. Hummel,
in: Tribus, 15, S. 173 ff.). - Auch der tibetische Historiker Taranatha (tib. : Kun-dga’-snying-po,
geb. 1575) soll den Wu-T’ai-Shan besucht und dort eine Lung-bstan (skr. : Vyakarana) verfa3t
haben, in der’ Jam-dpal-nag-po, der Schwarze Mafijushri (skr. : Kila-Mafijushri) angerufen wird,
die glaubenslosen Chinesen zu vernichten oder zu bekehren (Handschrift FIllim Mus. f. Vélker-
kunde, Leipzig); vgl. S. Hummel, Tdrandtha und der Schwarze Mafijushri (in: ZMR, 36, S. 67 ff.).
-1d., Térandtha und sein Werk (in : Asiatische Studien, 24, 1-2, S. 2 5 ff. ). ZuMafijushrials Greis:
J.Edkins, L. c., S. 232 (vgl. auch mongolisch : Ebiigen = Der Alte). — D.Pokotilov, Der Wu
Tai Schan (in: Sinica, Sonderausgabe 1935, S. 48). — R. Bleichsteiner, Die Gelbe Kirche, Wien
1937, Abb. 83. — Zum WeiBlen-Alten: S. Hummel, in: Tribus, 16, S. 72f. mit Literaturhin-
weisen. Eine seltene tibetische Malerei der dGe-lugs-pa-Schule in belgischem Besitz mit
Yamantaka inmitten von sechs Dharmapilas zeigt unten den WeiBen-Alten in der Ikono-
graphie des P’eng-Tzii auf einem Hirsch und mit seinen Sshnen Wu und I. —Zum Weissen-
Alten neuerdings auch W. Heissig, Die Religionen der Mongolen (in: Die Religionen Tibets
und der Mongolei, Stuttgart 1970, S. 383 ff.).



396 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

(Tribus, 16, 1.c., S.78, Bild Nr. 23719). Indem Maiijushri auf den Berg-
kuppen die Erde beriihrt, wird die in ihm Gestalt gewordene Segenskraft allen
irdischen Wesen wirksam zuteil, der Erde immanent, wie das gleicherweise
von Buddhas FuBspur gilt. Was das natiirliche Mandala des Wu-Tai-
Shan angeht, so ist im gréBeren Stil ganz China selbst mit fiinf heiligen
Bergen, zu denen der Wu-T’ai-Shan gehdrt, eine natiirliche Imago-
mundi *°. Im 13. und 14. Jahrhundert unterzog man die vielbesuchten
Heiligtiimer einer griindlichen Restaurierung. Daf} auch Padmasam-
bhava, der schon genannte Begriinder des Lamaismus, den
Wu-T’ai-Shan besucht haben soll, wird nur eine fromme Le-
gende sein.

Zur Geschichte der uns hier interessierenden FuBBspur des Gautama-
Buddha wird berichtet, da8 der Meister, als er auf dem Wege nach
Kushinagara (tib.: rTsa-mchog-grong), seinem Sterbeort, in Patali-
putra (tib.: Po-ta-li), der spiteren Residenz des beriihmten Maurya-
Herrschers Ashoka (tib.: Mya-ngan-med, } 232°v.Chr.), wenig siid-
lich von Vaishali (tib. : Yangs-pa), verweilte, eine FuBspur hinterlassen
hat, mit der er eine Weissagung verbunden haben soll, die er Ananda
(tib. : Kun-dga’-bo), einem Verwandten und bedeutenden Schiiler, bei
dieser Rast mitteilte . Der chinesische Monch Hsiian-Ts’ang (tib.:
Thang-seng und Tha-zon-bla-ma, auch Theg-chen-lha = skr.:
Mahiyanadeva genannt) kam auf seiner beriihmten, von ihm selbst
geschilderten Reise (tib.: Lam-yig) der Jahre 629—645 nach Patalipu-
tra, das damals bereits im Verfall begriffen war. Hsiian-Ts’ang wurde
zwischen 5§99 und 602 geboren und starb im Jahre 664. Seine Reise
fithrte ihn iiber Turfan, BAmiyin und Gandhara nach Indien und wieder
iiber Turkestan zuriick nach China. AuBler seiner Reisebeschreibung

1o. Vgl. S. Hummel, Heilige Berge in Tibet (in: Anthropos, g2, Posieux 1957, S. 944 ff.).
—1d., Bon-Ikonographisches im Linden-Museum Stuttgart (in : Anthropos, 63/64, St. Augustin 1 968/
69, S. 858ff.). Vgl. auch den Anavatapta-Mythos.

11. Zu Pitaliputra vgl. M. Monier-Williams, Buddhism, 2.Aufl., London 1890, S.42:1f.
— Lageplan der Stadt zur Zeit des Ashoka mit dem Heiligtum der FuBlspur in E. Hardy, Konig
Asoka, Mainz 1913, S. 40.



I ¢ Fufspur auf dem Wu-T’ai-Shan. Druck auf Leinwand, 87 X g3 cm; Linden-Museum,
S attgart.



"WNISNA-UIPULT WI 3X3 ] 9Ydsaq) J1a(]




KERXFHE w<

M - A R A b D B e
B V4l etierppfwiwian g
A @4 WX R R ekt X e
29 vl 1| o G- sk R i
R B e REa ) REdWED
AR Raewd FAE v ) M b okl
W s 4 S acipids Hak
$LAERREIRPEEEETR X
o T YL IELWRE L ¥ %%
PVEE S ST St L b g
oK B R REw s SEn S
T4 @R ARAT ERNE
EHROw I KL R 4T Y
2 T W 4 ERN WS S
o o 42 4 K S D i (- o
W3 Amdio] e 9 e 55 oy i R )
o BB X R R B W T
AR SEAS Y R

AP T Wi o B e K 1 B sl
A bl ad e £ A MR A WE S X
e T iRtmEe ) bm W B i
Hoide XY FR KT e
LRI L QP ES TG opb®sEY
DY M < (K T ) (w4 ) e

B wm._..mﬁh wdb gl AS BT T

<O

e < R moteR M S I | et 4
T W v 4) T SR e R E
B 1w B St T | AR K0T I
Bt KB B e SR ) v S
] 19 R b U O SR
o IR & el etk E e e B
i B AR R ) R RELE
B4 <10 R 1] ol AR 4
& Wb R 1| X R
£ N FiRma EEEE T MK LR
R o fe K IR st T )
e AV e SRV T ENER
WX HICEE 4t s st S 0 % 00 e
£ §= TSR R IV RS VT B SN
LR LINE: S SED VN TET Y1
A8 ¢ B TR N SRR KB
o 2 el o B O W 3 e
A 198 55 s O 0 4 (et V4 g 1) T
IR RN S - el
FE T A o O 0 e el
o o b Jd R4 SR W B ik
AR AeWAOnE! | o imwes A o
1) 3% PR o ) Rt Wi 112

Aus dem Hsi-Yii-Chi (ed.Shang-Hai), 8. Kap.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 397

Hsi-Yi-Chi (Bericht iiber die westlichen Gebiete) hat er viele
buddhistische Werke aus dem Sanskrit iibersetzt*?.

Das Linden-Museum in Stuttgart besitzt unter Nr. 23897 einen von
H.Leder in Urga, dem spiteren Ulan-Bator (Mongolei), erworbenen
Druck auf Leinwand (87:53 c¢m)*3. Die bildliche Darstellung der FuB-
spur ist nahezu bis zur Unkenntlichkeit verblaBt. Die noch gut lesbare
Inschrift besagt, dal wir es bei dem Druck mit jener Spur zu tun haben,
die Gautama in Pataliputra hinterlieB, die spater auf dem Wu-T ’ai-Shan
verehrt wurde und in vervielfiltigten Abbildungen unter den Glaubigen
der lamaistischen Lander in Umlauf war, weil von diesen Abbildungen,
wie schon von der Kopie auf dem Wu-T’ai-Shan, die gleiche segens-
reiche Ausstrahlung erwartet wurde, wie vom Originale selbst.

Der tibetische Text im Linden-Museum besagt :

«Om swasti. Was die FuBspur des siegreichen (Bhagavin) Buddha
angeht, so befindet sich nach dem Bericht des Hsiian-Ts’ang (Thang-
zon-bla-ma) iiber seine Indienreise im Tempel der indischen Stadt
Pitaliputra (Po-tali) im Lande Magadha (Ma-ghata) ein groBer Stein mit
der FuBspur des Buddha Shikyamuni, eine Elle (Khru-gang) und acht
Finger (Tshon-brgyad) lang, in der Breite sechs Finger. Auf dem FuBle
finden sich eingezeichnet neben dem zehn Fingerbreiten (Sor-mo)
groBen tausendspeichigen (wunscherfiillenden) Rad die Lotusbliite,
(heilige) Buchstaben, das Weihwassergefal3, der Fisch und das (wun-
derwirkende) Schwert, alles in leuchtendem Strahlenglanz.

12, In Tribus, 16, 1. c., S.172, hatte ich im Zusammenhang mit dem nunmehr zu be-
sprechenden tibetischen Text vermutet, mit Thang-zon (zin) kénnte der beriihmte Tantriker
Thang-ston[ng] (’Ja’-tshon) gemeint sein, derjedochschon 138 5—1464gelebthat. Die Zeitan-
gaben der Inschrift machen diese Vermutung hinfillig. Zu Thang-ston (stong) vgl. S. Hummel,
The Tibetan Ceremony of Breaking the Stone (in: History of Religions, VIII, 2, Chicago 1968,
S.139ff.). = Zu Hsiian-Ts’ang (® und ® = Yiian-Ts’ang) vgl. R. Grousset, Histoire de
P'Extréme Orient, Paris 1929, S. 291,

13. Vgl. Tribus, 16. 1. c., S. 172. — Die Mongolen waren seit dem 14. Jh. in zunehmendem
MaBe, besonders aber in der Zeit der Mandschu-Dynastie, auf dem Wu-T’ai-Shan sowohl als
Klosterinsassen als auch als Pilger vorherrschend (vgl. Pokotilov, 1. ¢.). —Mongolisch heifit der
Wu-T’ai-Shan in lautlicher Umschreibung Udai $an oder in genauer Ubersetzung des Namens
Tabun iidsegiir-tii aghula (skr. : Paficashirshaparvata = Fiinf Gipfel Berg).



398 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

Als sich einst der siegreiche Buddha, dem Nirvana nahe, auf der
Wanderung zum nordlichen Kushinagara (rTsa-mchog-grong) befand,
sagte er, indem er sich auf diesem Steine aufrichtete, mit einem Blick
nach Magadha zu Ananda (Kun-dga’-bo): Nunmehr werden nach
(meinem) Nirvana viele Wesen durch Darstellung4 dieser FuBspur,
wenn sie diese gliubig verehren, von den auf zahllose Zeitliufe (Kalpa)
hinaus aufgehiuften Siinden und Leidenschaften rein werden. Stindig
in der Nihe des Buddha, werden sie in den bevorzugten Regionen der
Gotter und Menschen geboren. Wenn von nun an hundert Jahre ver-
gangen sind, wird ein Konig, der die (buddhistische) Lehre beschiitzt,
Gotter und Dimonen dienstbar macht, der Konig Ashoka (Mya-ngan-
med), in die Welt kommen.

So die Prophezeihung. In der dem Nirvana des Tathagata (De-bzhin-
gshegs-pa) folgenden Zeit, wihrend der Regierung des (K6nigs) Ashoka,
wollte man die FuBspur in Vaishali (Yangs-par) als Hauptobjekt der
Verehrung eines Schreines haben. Damals hatte (einer der) Herrscher
die Absicht, sie wegzuschaffen, aber sie war so schwer, daB sie sichnicht
bewegen lieB. Auch richteten Ungldubige aus Neid und Milgunst
mehrmals tagsiiber Zerstérungen an. Nachts kam sie aber von selbst
wieder in Ordnung, ganz deutlich erkennbar. Es heiflt, da3 die Zeich-
nung trotz achtmaliger Wiederholung (der Zerstérung) unverindert
blieb. Ashoka hat die zur Zeit der Unterdriickung von Buddhas Lehre
entfernte FuBspur an ihren alten Platz zuriickgebracht. Wunder-
barerweise verschwanden (entstandene) Schiden und sie erstrahlte in
herrlichem Glanz.

Spiter, zur Zeit der T’ang-Dynastie (Thang-gur, 618—907), hat der
Thang-zon-bla-ma (Hsiian-Ts’ang) auf seiner Reise nach Indien von dieser
FuBspur nach sorgfiltiger Uberpriifung eine getreue Zeichnung mitge-
brachtund demKaiser (vonChina)iiberreicht.InderMing-Zeit(Ming-gur,
1368—1644) haben zwei Monche nach Erteilung von Heilsermahnun-
gen diese FuBspur in einen Stein eingegraben und (diesen) links vor

14. Wortlich: durch nachbilden, zur Schau stellen und Betrachtung.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 399

dem groBen Stlipa des Wu-T’ai-Shan(Ri-bo-dwan gs-bsil) aufstellen
lassen» '3,

Das Gebiet von Magadha und Umgebung war in der Zeit des 6.—4.
Jahrhunderts v. Chr. reich an politischen, religiésen und zum Teil auch
rassisch bedingten Spannungen. Im 6. Jahrhundert, besonders unter
Konig Ajatashatru, sind es Auseinandersetzungen zwischen Magadha
und den wahrscheinlich mongoloiden Licchavis, deren Hauptstadt das
der Residenz Pataliputra benachbarte Vaishdll war. Wie Ajitashatru
verehrten auch die Licchavis Gautama-Buddha. Insbesondere stand bis
in die Zeit des Ashoka hinein der Jainismus dem Buddhismus iiberlegen
und feindselig gegeniiber. Auch die Machtiibernahme durch Ashoka,
der zunichst ein Anhanger des Brahmanismus war, ging nicht ohne Kamp-
fe ab *. Bereits im g. Jahrhundert n. Chr. lassen sich dann Anzeichen
einer hinduistischen Gegenbewegung erkennen, der nach Hsiian-Ts’ang
um 600 verschiedene buddhistische Heiligtiimer zum Opfer fielen.

Die letzten, hier weggelassenen Sitze des tibetischen Textes sind
fiir die Geschichte und den Sinngehalt der Shripada auf dem Wu-T ai-
Shan ohne Bedeutung. In der abschlieBenden Bitte um Schutz der
Gldubigen und Unterstiitzung bei der Ausbreitung der Lehre des
Buddha ist die tantrische Trinitit aus den Angehdrigen des Pantheons
Mahakala (tib. hier als Myur-mdzad[-ye-shes]-mgon-po), Yama (als
Dam-can-chos-rgyal) und IHa-mo (als dMag-zor-rgyal-mo) genannt.
Diese Trinitit gilt als Verkérperung der Drei-Kostbarkeiten (skr.:
Triratna, tib.: dKon-mchog-gsum), das heilt Buddha-Dharma(Lehre)-

Gemeinde (Sangha)'?. In allgemeinen Redewendungen wird verhieBen,

15. Zur Zeit des Hsiian-Ts’ang wurden auf dem Wu-T’ai-Shan neue Kléster gegriindet,
nach Pokotilov (l. c., S. 52) waren es zehn. Unter den Ming-Kaisern wurden wiederholt
Restaurierungen vorgenommen.

16. Vgl. Vincent A.Smith, The Oxford History of India, 2. Aufl., Oxford 1921, S. 46ff.
Tarandtha’s Geschichte des Buddhismus in Indien, Ed. A.Schiefner, St. Petersburg 1869, Neudruck
Tokyo 1963—1965 (Rez. S. Hummel, in: Asiatische Studien, 24, 1—2, S.25 ff.). - W.W.
Rockhill, The Life of the Buddha, London 1884, S. 97, 129.

17. Dieser Trinitit entspricht dann im tantrischen Buddhismus der Schule der rNying-ma-
pa die Dreiheit aus Padmasambhava, dessen schrecklicher Manifestation Gu-ru-drag-po und



400 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

man werde allenthalben ersehntes vollkommenes Heil, leicht und
sicher Erleuchtung (tib.: Byang-chub, skr.: Bodhi) erlangen, wenn
man die FuBspur vertrauensvoll verehrt.

In den mir verfiigbaren Beschreibungen des Wu-T’ai-Shan durch
europidische Reisende wird die FuBBspur bei ]J.Edkins erwihnt®®, Da-
nach befindet sie sich auf einem Marmorblock an der Basis der
Pagode. In der Nihe sollen auch Buddhas Hinde in Stein zu
sehen sein.

Alexandra David-Neel (l.c.,S.133ff.) bringt interessante Berichte
von Erscheinungen eines jungen, fiinfschopfigen Mannes im Gebiete
des Bergmassivs, der von den Buddhisten als Maiijushri verstanden
wird. Zweifellos gehen diese Visionen auf eine der iltesten Vorstel-
lungen von der Gottheit als Paficacira (Paficashikha) kumara, als Prinz
mit den fiinf Haarlocken (fiinf Haarschopfen) und nicht, wie die Ver-
fasserin annimmt, direkt auf vorbuddhistisches 6rtliches Legendengut
zuriick. Die FuBlspur nennt sie nicht.

Im 18.Jahrhundert hat der beriihmte Kirchenfiirst und Gelehrte
1Cang-skya Rol-pa’i-rdo-rje (skr.: Lalitavajra, 1717—1786), der in
Peking das hochste Amt der Lamakirche Chinas ausiibte und auch als
Ye-shes-bstan-pa’i-sgron-me bekannt ist'®, unter anderen Schriften
zum Wu-T ai-Shan zwei Beschreibungen der dortigen Anlagen heraus-
gegeben. Das 1767 auf dem heiligen Berge verfallte Preislied Ri-bo-
rtse-Inga’i-gnas-bstod* enthilt keine Angaben iiber die FuBspur. Die

der Dikini Seng-ge-gdong-ma (vgl. hierzu P.H. Pott, A remarkable piece of Tibetan ritual painting
and its meaning, in: Intern. Archiv f. Ethnographie, XLIII, Leiden 1943, S. 21 5ff. u. Abb. 16.
— D.L.Snellgrove, Buddhist Himélaya, Oxford 1957, S.228).

18. Literatur zum Wu-T ai-Shan: ].Edkins, Religion in China, 3.Aufl., London 1884,
S.236. - Ruppl'ec}lt, Kronprinz von Bayern, Reise-Erinnerungen aus Ostasien, Miinchen 1923,
S.203-267. — E.S.Fischer, Der grofe Wu Tai Schan mit der mongolischen Pilger- Tempelstadt (in:
Mitt. d. Geogr. Gesellschaft in Wien, 68 /7—12, Wien 1925, S.173—198). —D. Pokotilov, L. c.
— A.David-Neel, Sous des Nuées d’Orage, Paris 1940, S. 119-153.

19. Lokesh Chandra, Materials for a History of Tibetan Literature, Vol. I, New Delhi 1963,
S.38-45.

20. Pekinger Blockdruck in der Staatsbibliothek Berlin, Tib.Bl. 331. — gNas-bstod — Preislied
auf Lokalitit.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 401

unvollendet gebliebene, ausfithrliche Schilderung Ri-bo-dwangs-bsil-
gyi-kar-chag® dagegen besagt auf Blatt 1 v und 16r nach einer kurzen
Bemerkung, daB die groBe Pagode Reliquien des Gautama-Buddha ent-
halte und seit der Han-Zeit des 6fteren restauriert worden sei:

«An der Westseite der Pagode befindet sich ein Stein mit der FuB3-
spur des (Shakya-)muni. Einst hat der Bhagavan angesichts des bevor-
stehenden Nirvina, unterwegs und nahe (der Stadt) Kushinagara in
einem Stein (seine) FuBspur hinterlassen. Nach (seiner) Prophezeiung
werden kiinftig diejenigen, die der FuBspur Verehrung erweisen, von
ihren Siinden rein und in der Region des Buddha?** (wieder-) geboren.
Auf der FuBsohle der in einem Stiipa zu Magadha befindlichen Spur
(sieht man) das tausendspeichige (Rad) und auf den Zehen Gliickszei-
chen. Die Linge (der Spur) ist sechzehn Finger und die Breite sechs
Finger.»

(mChod-rten-’di’i-nub-ngos-na-thub-pa’i-zhabs-rjes-kyi-rdo-yod-de
/ sngon-bcom-ldan-’das-mya-ngan-las-’da’-khar-rtswa-mchog-grong-du
-gshegs-par-nye-ba-na-rdo’i-steng-du-zhabs-rje-bzhag-nas-ma-’ongs-pa-
na-’di-la-bsnyen-bkur-byed-pa-rnams-kyi-las-sgrib-dag-nas-sangs-rgyas-
kyi-zhing-du-skye-bar-’gyur-ro-zhes-lung-bstan / zhabs-rjes-de-yang-
mthil-du-rtsibs-stong-bkra-zhing-sor-mo-rnams-la-bkra-shis-pa’i-rtags-
kyis-mtshan-pa-srid-du-tshon-bcu-drug-dang-zheng-du-tshon-drug-yod
-la-ma-ga-dha-pa-rnams-kyi-mchod-pa’i-rten-du-bzhugs-so/ .)

In dem genannten Kar-chag wird auf Blatt sr auch die wiederholte
Erscheinung eines «weillgekleideten, fiinfschopfigen Jugendlichen»
(tib. : gzhon-nu-skra-zur-phud-Ingar-bcings-shing-gos-dkar-po-gyon-pa)
in der vorbuddhistischen Zeit des Wu-T’ai-Shan erwihnt. Rol-pa’i-
rdo-rje versteht diese jedoch als Verwandlung des Maiijushri, die von
den Vertretern der einheimischen Religion, im Text als Bon-po be-

21. wie 17, Tib. Bl. 404. — Kar-chag =Verzeichnis (oft als Reisefiihrer).

22, Sangs-rgyas-kyi-zhing: irdische buddhistische Gebiete (mi’i-yul) und Paradies
(Iha’i-yul = Devaloka), d.h. die bevorzugten Bereiche unter den sechs buddhistischen Lokas;
vgl. auch die Inschrift im Linden-Museum,



402 SIEGBERT HUMMEL : DIE FUSSSPUR

zeichnet, nur aus Unkenntnis als eine ihrer Gottheiten in einem zur
Chou-Zeit (Ende um 249 v. Chr.) eigens dazu errichteten Tempel ver-
ehrt worden sei. Dieser Bericht ist zweifellos die nicht niher bezeich-
nete literarische Quelle fiir die Darstellung bei A.David-Neel (l.c.,
S. 133ff.). Nicht damit zu verwechseln sind die Berichte vom weiB-
gekleideten Alten (Blatt 22v:rje-btsun-gyi-sku-drang-srong-rgan-po’i-
cha-lugs-can) am heiligen Berg, die, wie schon angedeutet, in der
chinesischen lkonographie des Mafijushri nachklingen und denen
A. Griinwedel irrtiimlich manichidische Traditionen unterstellte?s,
Wahrscheinlich wurde die Anwesenheit des WeiBlen-Alten spiter
unter buddhistischem EinfluB zum Teil als Verwandlungsspiel des
Mafijushri gedeutet, wie zum Beispiel auf Blatt 22v des Kar-chag von
Rol-pa’i-rdo-rje, zum Teil aber in das eines weiBlgekleideten und fiinf-
schopfigen Jugendlichen umgewandelt. Griinwedels Irrtum fuBit vor
allem auf dem MiBverstindnis einer Gleichsetzung der als Bon-po be-
zeichneten Vertreter der vorbuddhistischen Religion Chinas mit den
tibetischen Bon-Gliubigen.

Chinesische Vorstellungen sind fiir die tibetische Ikonographie
relativ unbedeutend und lassen sich vor allem am WeiBBen-Alten, am
sogenannten Dickbauchbuddha (Ho-Shang, tib.: Hva-shang) und an
Kuan-Ti (Ge-sar) ablesen, sie waren aber beispielsweise fiir die Ge-
staltung eines eigenen Hofzeremoniells der Dalai-Lamas auf dem Potala
und dabei wieder besonders fiir die Ordnung der Neujahrsfeierlichkeiten
von bisher kaum oder nur wenig beachteter Bedeutung. So lassen sich
die Knabentinze (tib.: Gar-phru-gu, dGa’-phrug = Tanzknaben)
wihrend des Neujahrs in 1Ha-sa auf die Knabentinze der altchine-
sischen No-Zeremonien zur Jahreswende zuriickfiihren. Nach M. Gra-
net traten im alten China die mit Peitschen oder Stécken bewaffneten
Knaben im Thronsaal auf, in dem die Regierung versammelt war. An-
schlieBend fand dann im gleichen Raum der Tanz von zwolf Tiermasken

23. A.Griinwedel, Die Teufel des Avesta und ihre Beziehungen zur lIkonographie des Buddhismus
Zentral-Asiens, Berlin 1924, S, 56f.



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-T AI-SHAN 403

unter Anfithrung eines ebenso maskierten dreizehnten Tinzers statt.
Auch dieser Maskentanz ist fiir das tibetische Neujahr belegt und durch
E.Schifer beschrieben?. Nachdem sich der Hof des Dalai-Lama im
Potala eingefunden hatte, folgte dem Tanz der Knaben mit ihren Mond-
axten ein Auftritt von dreizehn Masken. Wenn deren Themen auch
dem lamaistischen Pantheon entnommen wurden und die Bedeutung
der Masken des chinesischen No-Zeremoniells vielleicht verloren-
gegangen war, so ist doch der urspriingliche Zusammenhang mit dem
altchinesischen Ritual unverkennbar. Die glaubwiirdige Tradition
fiihrt das Programm der genannten Tinze im Potala auf den g.Dalai-
Lama (1617—1682) zuriick, dem samt seinem Regenten Sangos-rgyas-
rgya-mtsho (1653—1705) vieles an der Gestaltung lamaistischer Neu-
jahrsfeierlichkeiten in 1Ha-sa zuzuschreiben ist (vgl. East and West,
l.c.). Der in China im groBen No-Zeremoniell stattfindende Trommel-
tanz (Granet, l.c., S. 333) 1aBt sich fiir das tibetische Neujahr im siid-
osttibetischen Ba-thang nachweisen (East and West, XV, 1-2, S. 51)
und wurde verschiedentlich auch bei den Neujahrsfeierlichkeiten in
IHa-sa beobachtet, bei denen der Weille-Alte, der noch in der Ikono-
graphie des Maiijushri auf dem Wu-T’ai-Shan zu entdecken ist, eine
groBBe Rolle spielt?.

Die Beschreibung des Steines mit der FuBspur des Gautama-Buddha
auf dem Wu-T ai-Shan und die Angaben iiber die von Hsiian-Ts’ ang
mitgebrachte Zeichnung bei Rol-pa’i-rdo-rje entsprechen nahezu
wortlich dem tibetischen Text im Linden-Museum, so daB fiir beide

24. S.Hummel, Boy Dances at the New Year’s Festival in Lhasa (in: East and West, XII, 1;
XIII, 1,XV, 1-2 ; Rom 1961, 1962, 1965). —Id., Die Maske in Tibet (in: Antaios, XI, 2, Stuttgart
1969, S. 187).—M. Granet, Danses et Légendes de la Chine Ancienne, 2. Aufl., Paris 1959, S. 300ff.
(Rez. S.Hummel, in: Kairos, 1961/2, Salzburg 1961, S.122-124). — E.Schifer, Fest der
Weiflen Schleier, Braunschweig 1949, S.133.

25. H.Hayden u. C. Cosson, Sport and Travel in the Highlands of Tibet, London 1927, Abb.
neben S.76 — Wahrscheinlich geht der hier genannte Knaben-, Masken- und Trommeltanz
auf das Hofzeremoniell der tibetischen Konige zuriick, die es durch die chinesische Gattin des
Kénigs Srong-btsan-sgam-po im 7. Jh. aus China iibernommen haben, wo die Tinze zur T ang-
Zeit bezeugt sind.



404 SIEGBERT HUMMEL ! DIE FUSSSPUR

Abfassungen eine gemeinsame Quelle angénommen werden darf. Nach
Rol-pa’i-rdo-rje haben die beiden Ménche die Mittel fiir die Errich-
tung des Steines im Zusammenhang mit Heilsermahnungen aufge-
bracht .

C.Fr. Koeppen erwihnt Hsiian-Ts’ang ebenfalls in Verbindung mit
der Verehrung von Shripada des Gautama-Buddha?®’. Ein Vergleich der
dabei ohne jeden Lokalititshinweis gemachten MaBangaben mit denen
im Stuttgarter Text und der Hinweis auf den Schmuck der FuBsohlen
deutet zuverlassig auf die FuBabdrucke in Pataliputra.

Als Quelle fiir die Stuttgarter Inschrift und fiir die Angaben bei
Rol-pa’i-rdo-rje bietet sich Hsiian-Ts’angs Lam-yig unter dem Titel
Hsi-Yii-Chi an?®. Es heiBt dort im 8. Abschnitt bei der Beschreibung
von Pataliputra:

26. dge-bskul hier und im Stuttgarter Text zugleich als Spendensammlung. — Die in ihrer
Grundlegung wahrscheinlich aus der Han-Zeit (206 v. Chr. — 220 n. Chr.) stammende groBe
Pagode, in deren Nihe der Stein errichtet wurde, wird bei Rol-pa’i-rdo-rje als Nor-bu-chen-
po’i-mchod-rten (Pagode des groBen Juwels, chin.: Ta-Pao-T’a (D) bezeichnet. In ihr soll
sich eine der durch Koénig Ashoka gesammelten Reliquien des Gautama-Buddha befinden,
weswegen wohl auch die FuBspur dort aufgestellt worden ist. —Bei Rol-pa’i-rdo-rje, l. c., 16T,
wird Hsiian (Yiian)-Ts’ang (tib.: Thang-seng und Thang-zon [zin]) als rMad-byung-gzi-brjid
genannt. Sein chinesischer Titel war San-Ts’ang-Fa-Shih (®), d.h. Meister des Trpitaka.
Als [Hva-shang] Mahiyanadeva (tib.: Theg-chen-lha) darf er nicht mit dem Hva-shang
Mahiyana verwechselt werden, der aus dem Streitgesprich mit Kamalashila auf dem Konzil
zu IHa-sa unter Kénig Khri-srong-lde-btsan (755-797) bekannt geworden ist; vgl. zu diesem
Hva-shang ausfithrlich Tribus, 16, S.70-73. — Eine Malerei aus dem 13.]h. (ausgehende
Sung-Zeit) mit Hsiian-Ts’ang auf dem Heimweg aus Indien findet sich in O.Kiimmel, Die
Kunst Chinas, Japans und Koreas, Wildpark-Potsdam 1929, Taf. V. — Wenn es im mDzad-pa’i-
kun-rdzob-gya-sel-me-long des Chags-med-rin-po-che (Kalimpong 1934; vgl. S. Hummel,
Giinstige und ungiinstige Zeiten und Zeichen nach dem Tibetischen des Chags-med-rin-po-che,
in: Asian Folklore Studies, XXII, Tokyo 1963, S. 89 ff.) auf fol. 1-2b heisst, man solle
zum grossen Stipa auf dem Wu-T’ai-Shan in einem Mausejahr pilgern, weil dieser in einem
Miusejahre errichtet worden sei, so kann sich dies nur auf ein Datum der Wei- oder Han-
Zeit beziehen,

27. C.Fr.Koeppen, Die Religion des Buddha und ihre Entstehung, 2. Aufl., Berlin 1906, Bd.],
S. 529, Anm. 3,

28. Ta-T’ang-Hsi-Yii-Chi (®), Ed.Shang-Hai, o.]. In englischer ﬂbersetzung herausge-
geben durch S.Beal als Si-Yu-Ki. Buddhist Records of the Western World, 2 Bd., London
1884. Das chinesische Original hat mir dankenswerterweise Herr Dr.Manfred Taube aus der
Bibliothek des Ostasiatischen Institutes der Universitit Leipzig zur Verfiigung gestellt. - Vgl



DES GAUTAMA-BUDDHA AUF DEM WU-TA I-SHAN 40¢

«... es gibt einen groBen Stein, auf den der Tath4gata trat (und auf
dem) noch die Spur seiner beiden Fiile vorhanden ist, in der GréBe
einen FuB} und acht Zoll (= achtzehn Zoll) lang und sechs Zoll breit .
Die beiden FuBabdrucke tragen das Rad (der Lehre [skr.: Cakra]),
die zehn Zehen (Lotus-) Bliiten; (auch sieht man) schén gestaltete
Fische, welche im Lichte gleisen.

Als einst der Tathigata im Begriff, das Nirvina zu erlangen, nord-
wirts zur Stadt Kushinagara eilte, sagte er auf dem Steine stehend mit
dem Blick nach Siiden zur Gegend von Magadha zu Ananda: «Jetzt,
da ich bald ins Nirvina eingehe, weile ich ein letztes Mal auf dieser
FuBspur und schaue nach Magadha. Nach hundert Jahren wird ein
Herrscher kommen, hier seine Hauptstadt einrichten, die drei Kost-
barkeiten (Buddha-Lehre, Gemeinde) schiitzen und die (feindlichen)
Gottheiten niederhalten.

Als (dieser) den Thron bestiegen hatte, wechselte er seine Residenz
und baute (diese) Stadt (aus). Er verwahrte den Stein der Fulspur und,
da das nahe bei dem Stadtbezirk war, verehrte und pflegte er (die
Spur) stindig persdnlich. Spater hatten viele Herrscher die Absicht, den
Stein (in ihr Land) wegzuschaffen, aber sie konnten ihn, wenn er auch
klein war, nicht bewegen. SchlieBlich kam Shashanka-rdja3° als Feind
des Dharma an den Ort, wo sich der Stein befand, um die heilige
Spur auszul6schen. Wenn er (den Stein) mit dem Meisel behauen hatte,
kehrte die Zeichnung (von selbst) wieder, deutlich wie zuvor. Danach
warf er (den Stein) in den Ganges, aber er trieb an seinen friiheren
Platz (Pataliputra) zuriick.»

Ein Vergleich der wundergliubigen Angaben iiber den heiligen

auch S. Beal, The Life of Hiuen-Tsiang by the Shaman Hwui-Li, London 1914, S. 102. Als Zeichen
auf den Sohlen der FuBBspur werden genannt : Rad, Lotusse, Swastika, Fische und Weihwasser-
gefalB.

29. Die MaBangaben der Stuttgarter Inschrift enthalten die gleichen Zahlen wie Hsiian-
Ts’ang, aber keine Umrechnung.

30. Um 600 in Zentral-Bengalen. — Schon Candragupta (322—-289 v. Chr.) residierte in dem
durch Ajatashatru gegriindeten Pitaliputra,

27



406 SIEGBERT HUMMEL

Stein bei Hsiian-Ts’ang mit den Nachrichten bei Rol-pa’i-rdo-rje und
in der wahrscheinlich noch jiingeren Stuttgarter Inschrift 1aBt eine
interessante Erweiterung des Berichtes aus dem Hsi-Yii-Chi durch
ganz bestimmte Zutaten erkennen. Danach ist der Stein mit der heili-
gen Zeichnung in das Heilsverlangen des vulgiren Tantrismus, wie er
in Tibet bis in die jiingste Vergangenheit lebendig war, aufgenommen
und zu einem Instrument der Heilsverwirklichung geworden. Buddhas
Lehre hat sich zu einer Heilsmagie erweitert, in der die prdahistorischen Tradi-
tionen magischer Hand- und Fufdarstellungen bis zur soteriologischen Be-
deutung vorgedrungen sind. Dabei gilt zu bedenken, da8 ehedem die
FuBspur als ein begliickendes und verehrungswiirdiges Zeichen fiir die
Berithrung Buddhas mit unserer Erde, das heilt fiir den Eintritt des
ohnedies transzendenten Heils in den irdischen Bereich gewertet
wurde. Das betrifft die Spur als Reliquie wie als Objekt der kiinstle-
rischen Gestaltung. Nunmehr aber ist sie realiter ein immer neu wir-
kendes Medium zur Vergegenwirtigung des Heils, besonders dann,
wenn es ein vermeintlich echter, mit Kriften des Buddha gleichsam
geladener Abdruck ist, eine Vorstellung, die trotz hoherer Zielsetzung
dem apotropiischen und segenspendenden Gebrauch von prahistorischen
Hand- und Ful3darstellungen durchaus benachbart ist.

Anmerkung 9 (1-4): ATl

EX 3

95 73 W

15 T
Anmerkung 12 (5,6): = :ﬁc

TUjB
Anmerkung 26 (7,8): X ¥ i%’

=B g
Anmerkung 28 (9): K}g‘ P91k st



	Die Fussspur des Gautama-Buddha auf dem Wu-T'ai-Shan

