
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Zur Geschichte und Kunst lamaistischer Klöster im Westhimâlaya

Autor: Lauf, D.I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR GESCHICHTE UND KUNST LAMAISTISCHER
KLÖSTER IM WESTHIMÂLAYA

D.I. LAUF

TUTZING

An der Entwicklungsgeschichte der tibetischen Kunst wie auch an der

Geschichte des Lamaismus hatten die Provinzen in den Hochtälern des

indischen Westhimâlaya einen nicht geringen Anteil. Diese Länder

oder Gebiete umfassen die Kulu-Region, Lahul, Spiti, Kunavar,
Zanskar und Ladakh. Vor allem im Verbund mit Kaschmir erreichten
diese Länder eine bedeutende Vermittlerrolle, besonders als seit dem

6. Jahrhundert buddhistische Missionare und in zunehmendem Maße

auch Künstler aus Kaschmir über die Himalayas nach Osten zogen, um

in Westtibet und Ladakh an der künstlerischen Ausgestaltung von

Klöstern mitzuwirken. Die Bedeutung dieser Gebiete wird ja durch

die umfangreichen Studien von Tucci1'2 und in den Arbeiten von
Snellgrove3 und Singh4 unterstrichen. In dieser Studie sollen vornehmlich

Erfahrungen über Lahul und das Kulu-Tal zu Wort kommen, die einige

interessante Ergänzungen zur Geschichte und Kunst sein könnten.

Wie von Roerich5 für Gebiete von Ladakh und Tibet nachgewiesen,
finden sich auch in Lahul prähistorische Zeugnisse von megalithischen

Steinsetzungen, so zum Beispiel ein Menhir von ca. 3, co m Höhe an den

Hängen des Dril-bu ri, oder auch Felszeichnungen der (dardischen)

Völkerstämme in der Umgebung von Billing etwa in der von de Terra

vorgestellten Art.

1. G.Tucci, Indo-Tibetica, I, II, und III, i ; Rom 1932, 1933 und 1935 G.Tucci/E.Ghersi,
Cronaca della Missione scientifica nel Tibet occidentale, Roma 1934.

2. G.Tucci, Travels oftibetan pilgrims in the Swat-Valley, Calcutta 1940.
3. D.L.Snellgrove, Buddhist Himalaya, Oxford 1959.
4. M.Singh, Himalayan Art, London 1968.

5. N. Roerich, Izbrannye Trudy, Moskau 1967, S. 119, 120.
6. H.de Terra, Durch Urwelten am Indus, Leipzig 1940, Abb. 12.



LAMAISTISCHE KLOSTER IM WESTHIMALAYA 36c

Für die frühe Geschichte des Mahâyâna-Buddhismus in den

Himalayas legen dann in größerem Umfang die buddhistischen

Reliefdarstellungen und Steinritzungen Zeugnis ab. In allen Größen sind sie

bekannt geworden weit bis nach Ladakh hinein, und sie markieren
somit den Weg des Buddhismus bis nach Zentralasien. Seit langem sind
solche Reliefs aus Kha-la-rtse in Ladakh bekannt, und sie dürften, wie
auch jene von Lahul, zwischen dem 3. und 9. Jahrhundert entstanden

sein.

Wie schon bei den Tierdarstellungen der späteren Zeit werden auch

hier die dardischen Volksgruppen als Kulturträger angesehen, die in
den westtibetischen Gebieten im ersten Jahrtausend n. Chr. ihre

Königreiche errichtet hatten7. In Lahul selbst sind bisher etwa 30
solcher Steine bekannt geworden, auf denen sich buddhistische

Steinritzungen und Flachreliefs von unter 1 m bis über 3 m Höhe finden
lassen. Der bekannteste Steinblock dieser Art steht bei Gondla (früher
Gandhola) mit der Trinität Padmapâni, Maitreya und Vajrapâni (ca.
c. Jh.). Eine spätere Reliefdarstellung, vielleicht des 7.—8. Jahrhunderts

zeigt Abbildung 1 mit der gleichen Trinität auf einem Schieferblock
in dKar-dung (Lahuli : mKhar-mdangs). Meistens befinden sich alle diese

Steine nicht weit von der alten Pilgerstraße nach Zanskar (tib.Zangs-
dkar) und Spiti. Außer den oben genannten drei Gottheiten finden sich
auch Darstellungen des Buddha Sâkyamuni und des Manjusrï. Manche
dieser Reliefsteine sind weit mehr als bis zur Hälfte in der Erde versunken

und verdienten natürlich noch eine genauere Untersuchung.
In der zeitlichen Abfolge interessiert uns als nächstes die Frage nach

historischen Hinweisen über das Wirken des Ge-sar von gLing, über
den eine lebendige Volkstradition noch bis heute zu finden ist und aus

der auch Francke8 eine spezielle Version des Wintermythus in Ladakh

erarbeiten konnte. In unserem Falle können allerdings nur einige
mündliche Berichte der Einheimischen oder von tibetischen Einwoh-

7- S. Hummel, Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953 ; S. 5.
8. A.H.Francke, Der Frühlings- und Wintermythus der Kesarsage, Osnabrück, 1968.



366 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

nern vorgetragen werden, die aber schließlich übereinstimmend vier
bekannte Orte mit den Kriegszügen des legendären Königs in
Verbindung bringen wollen. Diese sind der Bashesha Mahâdeva Tempel
(ca. io.-n.Jh.) von Bajaura, ein großer, gespaltener Felsblock im
Beas-Fluß oberhalb von Kulu, die sogenannte Ge-sar-Quelle bei Manali

und der Rohtang-Paß, der nach Lahul-Spiti führt. Alteingesessene
Tibeter aus der Gegend kennen diesen Paß meistens nur unter
Bezeichnung Ma-ri la, ein Name, der auch im Ge-sar-Epos vorkommen
soll. Wie weit man aus solchen mündlichen Traditionen historische

Beziehungen ableiten kann, ist fraglich ; der Felsen der Ge-sar-Quelle

jedenfalls wird verehrt und mit mantrischen Formeln versehen, und

auf dem Rohtang-Paß erweist man Ge-sar durch Anhäufen von Steinchen

die Verehrung.
Die weitere Entwicklung wird dann bald übersichtlicher durch

zahlreiche Namen und Überlieferungen, die zur buddhistischen
Geschichte in den westlichen Himalayas beitragen. Die bedeutendsten

historischen Gestalten sind hier Padmasambhava, Ghantâ-pa, Rat-

nabhadra (tib.Rinchen bzang-po), rGod-tshang-pa, Urgyan-pa, Rang-

rig ras-pa, sTag-tshang ras-pa und bDe-ba rgya-mtsho.
Ob Padmasambhava nachweislich in Lahul gewesen ist, läßt sich

heute wohl nicht mehr feststellen, jedoch gibt es einige Hinweise, die

eine solche Annahme bekräftigen können. Das älteste Kloster ist das

Guru Gandhal-Kloster, das hoch über Gondla gelegen ist und das etwa

auf die Zeit Padmasambhavas zurück datiert werden kann, Padmasambhava

konnte durch das Kulu-Tal Lahul und auch Kaschmir erreichen.

Der bei Guru Gandhal aufbewahrte wunderbare Marmorkopf des

Avalokitesvara soll von Padmasambhava geweiht worden sein4. Aber

noch einige andere Gründe sollten Erwähnung finden. Verschiedene

Tibeter wiesen darauf hin, daß die Wanderungen Padmasambhavas im

Westhimâlaya bereits im Padma-bka'i thang-yig9 erwähnt seien. Wenn

9. O-rgyan gu-ru padma-'byung-gnas-kyi skyes-rabs rnam-par thar-pa rgyas-par bkod-pa

padma-bka'i thang-yig.



LAMAISTISCHER KLÖSTER IM WESTHIMALAYA 367

Zahor im westlichen Indien im Bereich Kaschmirs angenommen werden

kann, so war nach Padmasambhavas Abreise vom Hofe Indrabhûtis
der Himalaya im Osten nicht weit. Nach der soeben zitierten
tibetischen Quelle (Fol. 111 v.) ging Padmasambhava nach Kâmarupa

(Assam), Li-yul (Khotan), Ma-ru tse (rtse), Gar-sha ('A-sha, Lahul),
Bru-zha (Gilgit), Shambala, Zhang-Zhung, Ta-zigs (Persien), Ge-sar

tho-gar (Tocharer-Land [hier in Verbindung zu Ge-sar!]) und anderen

Ländern. An einer anderen Stelle wird Ma-ru und Ku-lu-ta erwähnt,
Namen, die auch später bei rGod-tshang-pa wieder auftauchen. Wie
schon bei Tucci2 (S.41) nachzulesen ist und auch durch mündliche

Überlieferungen von Tibetern bezeugt wurde, gehören beide Orte zu
den heiligen 24 Stätten des Vajrakâya nach dem Sarnvaratantra.

Einer der letzten großen Wissenden von Lahul, der 1967 verstorbene
Abt Kun-dga' rin-po-che berichtete, daß Ku-lu-ta ein Bergkegel östlich

vor Kulu ist und daß Ma-ru ein steiler, hoher Felsenberg nordöstlich

gegenüber von Triloknâth sei. Ma-ru rtse, wie er genannt wird, gilt
als ein für die Tantriker besonders geheiligter Berg, da er die
Meditationsstätte der Dâkinî Vajravârâhî (tib. rDo-rje phag-mo) sein soll.
Hier könnte (nach mündlicher Tradition) vielleicht eine historische

Beziehung liegen, wenn man berücksichtigt, daß Ku-lu-ta und Ma-ru
immer zusammen erwähnt werden.

Von Gandhola (Gondla) mit seinem alten Kloster Guru Gandhal,
das in der alten Schieferurkunde von Khang-gsar als Ri-bo ghan-dho-la
bezeichnet wird, kommen wir nach Triloknâth, jener alten Pilgerstätte
mit dem Heiligtum des Lokesvara, die an der Nordgrenze von Lahul

liegt. Hier wären einige Gedanken zu dem auch bei Francke und Tucci
erwähnten tibetischen Begriff «Re-phag» zu klären, da dessen Bedeutung

nicht eindeutig zu sein schien. Das Land Lahul wurde früher von
den Tibetern als Land der Dâkinîs (tib. Gar-sha mkha'-'gro'i-gling)
oder aber auch häufig als Gar-sha 'phags-pa bezeichnet. Der letztere
Name ist heute noch allgemein üblich, da er die heilige Stätte des

Lokesvara im besonderen benennt, die dem 'Phags-pa spyan-ras-gzigs



368 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

geweiht ist (das ist Trilokanâtha Herr der drei Welten). Der Name

des Ärya Avalokitesvara wurde schließlich ein Begriff für das ganze
Gebiet unter der Bezeichnung Gar-sha 'phags-pa, welches mit der

Abkürzung Ras-'phags (sPyan-ras-gzigs 'phags-pa) identisch sein soll.

Soweit jedenfalls nach der mündlichen Überlieferung einiger Tibeter.
Lahul war auch wie alle anderen Gebiete der Westhimâlayas früher

eine Heimstätte der vorbuddhistischen Bon-Religion, die sich in den

westlichen Gebieten ziemlich lange, teilweise bis heute noch erhalten

konnte. Das interessanteste Relikt aus dieser Religion ist ein kleiner

Holztempel im Pattan-Tal von Nordlahul, in dem heute noch

regelmäßig Bon-Priester Opferriten für die Schlangengottheiten (tib. Kiu)
vollziehen. Die wichtigste Bedeutung Lahuls bis heute hat dieses kleine

Land für alle Anhänger des Lamaismus als Pilgerstätte des Lokesvara,

der überall verehrten rDo-rje phag-mo und des heiligen Berges Dril-bu

ri.
Noch wesentlicher aber wurde für diese Region das Auftreten von

bedeutenden Yogis Indiens und Tibets. Bis heute lebendig blieb das

Wissen um den in Lahul besonders verehrten Mahâsiddha Ghantâ-pa,

der etwa im 7.-8. Jahrhundert gelebt haben muß, und den später aus

Tibet kommenden Lama rGod-tshang-pa. Aus der Biographie des

rGod-tshang-pa zitiert TucciJ (S. 18) folgende Zeilen: «... ein anderer

Berg war die Stätte des berühmten Siddha Ghantâ-pa, dessen Höhle noch

von weitem zu sehen ist.» Der Berg mit dieser Höhle ist der Berg

Dril-bu ri, der seinen Namen nach dem Yogi Ghantâ-pa (tib.Dril-bu-
pa) bezogen hat. Auch heute noch wird der Berg mit einer langen

eintägigen Pradaksinâ umwandert. Abbildung 3 zeigt eine Aufnahme

der Höhle «vom diamantklaren Licht» (tib. 'Od-gsal badzra phug),

die durch Erosion der Steilhänge nur noch unter Gefahren zugänglich

ist. Es ist eine große Höhle von mehr als 100 m! Fläche, in der Stupas

errichtet worden sind. Der Blick von hier aus weit über das Chandra-

Tal ist grandios. Diese Höhle wurde für Jahrhunderte ein beliebter

Platz für Yogis aus Indien und Einsiedler aus Tibet. Auch war sie in



LAMAISTISCHER KLÖSTER IM WESTHIMALAYA 369

der letzten Zeit ein bevorzugter Platz für tibetische Yogis, die dort
die gCod-Riten des Pha-dam-pa sangs-rgyas praktizierten.

Im 10. Jahrhundert wurde die buddhistische Kultur und die Kunst
West-Tibets entscheidend durch das Wirken des großen Übersetzers

Rin-chen bzang-po (9c8-iocc) beeinflußt. Dieser Tibeter aus der
Gegend von Gu-ge war Übersetzer, Baumeister und Künstler in einer
Person. Während seiner wiederholten, weiten missionarischen Reisen

durch West-Tibet und die Himalayas bis nach Indien, dürfte er wohl
auch Lahul besucht haben. Wenn dieses auch nicht exakt bezeugt ist,
so gehen doch nach Grundriß und Bauweise vier Tempelanlagen von
Lahul etwa auf seine Zeit zurück. Diese sind dGung-rang ston-pa dgon,
Chos-skor dgon-pa, Bar- ('Bar?) dgon-pa und rDzo-gling; dGung-rang
ist in seiner urtümlichen Art am besten erhalten und läßt die Planung
des Rin-chen bzang-po vermuten. Das erste Aufblühen des Lamaismus

dürfte demnach in der Region von Lahul mit den Klostergründungen
des 11. Jahrhunderts begonnen haben. Ohne Zweifel muß Lahul, das

klassische Land der Dâkinîs, auch einen starken Anziehungspunkt für
die Pilger geboten haben, zumal es an den alten Pilgerwegen von Westtibet

und Ladakh nach Kaschmir und Jalandhara gelegen war. Hier
zogen die Künstler von Kaschmir und den Kangra-Provinzen nach

Ladakh und Westtibet, und der Stil von Gu-ge wurde die erste

gelungene indotibetische Synthese, die sich schon in der noch ganz
indisch empfundenen Bronze des Lokesvara (ca.9. Jh.) ankündet (Abb. 2).

Im frühen 13. Jahrhundert gelangt auf seinen Reisen nach dem
damals noch buddhistischen Kaschmir der tibetische Lama rGod-tshang-
pa auch nach Lahul. rGod-tshang-pa mgon-po rdo-rje (1189—1258) aus

der Linie der 'Brug-pa bka'-brgyud-pa Sekte war einer der bedeutendsten

Schüler des gTsang-pa rgya-ras ye-shes rdo-rje (1161-1211) und

stammte damit aus einer Tradition, in der in besonderem Maße die
Lehren der Mahâsiddhas Indiens gepflegt wurden. Mit dieser für die

religionsgeschichtliche Entwicklung Lahuls sehr wesentlichen
Persönlichkeit betreten wir auch den festen Boden der Geschichte. Von



37° d.i. lauf: zur Geschichte und kunst
rGod-tshang-pa sind Biographien erhalten (zitiert in Tucci*) und

andere10'", so wie auch Padma dkar-po" darüber berichtet. Der oben

bereits erwähnte Kun-dga' rin-po-chewußte lange von ihm zu erzählen,
indem er das geistige Werden dieses Lamas und seine Legenden
betreffend Lahul schilderte. Kun-dga' rin-po-che war als gTer-ston und

als Inkarnation des rGod-tshang-pa hoch angesehen. Darüber
ausführlicher zu berichten, ist hier kein Raum.

rGod-tshang-pa war etwa für ein Jahr in Lahul gewesen. Darüber
berichtet Tucci2 ausführlich. Nehmenwirnur einige Zeilen aus einer
anderen Biographie des rGod-tshang-pa10 (Vol.Ka, Fol.42 r.) zum Beleg,

wo rGod-tshang-pa von sPu-rangs, Zhang-Zhung, Spiti kommend auch

Lahul und Jalandhara erreicht: «... als er dann nach Gar-sha kam, ging

er nach Ri-bo gan-dho-la. Dort ist ein (hoher) Berg; auf des Berges

Gipfel befindet sich ein selbstentstandener mChod-rten (Stûpa) Es

ist ein segensreicher Ort der heroischen Gottheiten und Dâkinîs

(tib. dPa'-bo mkha'-'gro) und viele vollendete Yogis und Yoginïs

weilen dort ...» Eine andere Biographie sagt", daß rGod-tshang-pa
im 2 r. Lebensjahr von mKhar-chu, einem Kloster in Lho-brag
(Südtibet) aus, eine Pilgerreise in den Westen bis nach Jalandhara
unternahm, die vier Jahre dauerte. Er muß also zwischen 1204 und 1208 in

Lahul gewesen sein.

rGod-tshang-pa pilgerte wie auch seine Vorgänger zu den Stätten von

Ku-lu-ta und Ma-ru, und außerdem soll er für einige Tage das Königreich

Chamba (tib.Tsam-bhi rgyal-sa) besucht haben10. Die Spuren des

großen Lamas sind noch verschiedentlich zu sehen. Seine bevorzugte
Einsiedelei war das am Steilhang des Dril-bu ri gelegene rGod-tshang

ri-khrod und das kleine Si-la dgon-pa, das am Fußpfad zur alten Höhle

'Od-gsal badzra phug liegt. Beide Einsiedeleien sollen auf seine Zeit

10. rGyal-ba rgod-tshang-pa mgon-po rdo-rje'i rnam-par thar-pa mthong-ba don-ldan

nor-bu'i phreng-ba. Tibetische Handschrift.
11. Chos-rje rin-po-che rgod-tshang-pa'i rnam-par thar-pa. Tibetische Handschrift.

12. L.Chandra, Tibetan Chronicle of Padma-dkar-po, Delhi 1968, Fol.299r.



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 371

zurückgehen. Außer in diesen beiden und in der Höhle des Ghantâ-pa
soll sich rGod-tshang-pa auch im alten Kloster von dKar-dung und in
gYur-rdzong aufgehalten haben. In den kleinen Tempeln von Si-la und

dKar-dung werden auch heute noch seine Fußspuren, die er einst im
Felsen hinterlassen haben soll, verehrt. Die wichtigsten Lehren des

rGod-tshang-pa sind im Ro-snyoms phyag-rgya chen-po überliefert.
Auch Urgyan-pa (i 230-1309), ein bedeutender Schüler des rGod-

tshang-pa, unternahm eine Pilgerreise von Tibet aus über Lahul nach

Kaschmir. Er besuchte das rGod-tshang ri-khrod, die Stätte seines

Vorgängers, und dann ging er nach Kaschmir, um sich von den Dâkinîs

unterweisen zu lassen13. Die Reisen und die vielen magischen Taten
dieser interessanten tibetischen Persönlichkeit wurden in einer
Biographie14 geschildert, die uns überliefert worden ist.

Die folgenden zwei Jahrhunderte sind historisch nur sehr spärlich
erleuchtet. Als einziger bedeutender Name wird zwar der eines Rang-

rig ras-pa genannt (nach einem gleichnamigen Ort in Lahul), über den
aber nichts weiteres in Erfahrung gebracht werden konnte. Das neuerliche

Aufblühen des Lamaismus und eine Welle neuer Klostergründungen

fällt in die zweite Hälfte des 16. Jahrhunderts bis in den Anfang
des 17.Jahrhunderts. Dies geschah im Einklang mit der Geschichte
des angrenzenden Ladakh, wo das ladakhische Königshaus unter
'Jam-dbyangs rnam-rgyal (1575-1 £95) und vor allem unter Seng-ge

rnam-rgyal (1 £95-1645) ein reiches Wachstum des Lamaismus ermöglichte

und förderte15. Unter seiner Herrschaft kamen Mönche der

'Brug-pa-Sekte aus dem in Bhutan berühmten sTag-tshang Kloster nach

Ladakh, wo 1604 das große Hemiskloster gegründet wurde. Zuvor um
1588 wurden in Ladakh fast alle Klöster durch einen kriegerischen
Einfall der Mohammedaner zerstört. Dies hatte dann im ganzen Lande
eine Welle von Klosterneugründungen zur Folge. Besonders der erste

13. Uddiyâna-pa ngag-dbang rgya-mtsho'i rnam-thar. Tibetischer Blockdruck.
¦ 4- G.Tucci, Tibet, Land of Snows, London 1967, S. 182, 183.
15. G.Schulemann, Geschichte der Dalai Lamas, Leipzig 1958.



372 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

Abt von Hemis war ein bedeutender Initiator, auf dessen Betreiben hin

viele Klöster gegründet wurden. Auch er pilgerte nach Lahul, in das

Land der Dâkinîs, und weiter bis nach Kaschmir. Für die Zeit, da er
sich in Zanskar und Lahul aufhielt, eignet sich hier ein Auszug aus

sTag-tshang Lamas Reisebericht (Tucci, Travels, S. 71-72): «Dann

gingen sie nach Gar-sha, dem Land der Dâkinîs. Sie kamen nach

'Bar-gdan (Kloster). Nachdem sie bDe-ba rgya-mtsho und seine Schüler

verlassen hatten, gelangten sie nach Gar-sha. Der König des Landes,

Tshe-ring dpal-lde, versorgte sie für 3 Monate mit seinen Diensten.»

Dann werden weitere Einzelheiten berichtet : «In Khang-gsar erklärten

sie verschiedene Lehren, so die Mahâmudrâ (tib. Phyag-chen), die sechs

Lehren des Näropa (tib.Nâ-ro chos-drug), den Prânayoga des Mar-pa,
Mi-la und Dvags-po und den Mani bka'-'bum.»

Wir sehen also ein reges geistiges Leben unter sTag-tshang ras-pa

in Lahul aufblühen, das rein von der Tradition der bKa'-brgyud-pa
bestimmt war und damit an die alte vorhandene Linie des rGod-tshang-

pa anknüpfen konnte, das bis in die heutige Zeit hinein den Ruf eines

Landes der Siddhas (tib. Grub-thob) und Dâkinîs bewahren konnte. In

beachtlicher Zahl lebten dort in allen Jahrhunderten buddhistische

Nonnen (dort Dzo-mo genannt), die sich den Lehren der 'Brug-pa-
Sekte widmeten. Bevorzugt wurden von Mönchen und Nonnen auch

die Lehrsysteme des Atiyoga (tib.rDzogs-chen), die besonders bei der

rNying-ma-pa-Sekte entwickelt worden waren.
Während sTag-tshang ras-pa wieder nach Ladakh zurückgeht, wird

bDe-ba rgya-mtsho die führende Persönlichkeit des frühen 17.Jahr¬

hunderts in Lahul als Abt des Klosters bKra-shis shugs-gling. Der heute

vorhandene Bestand an Klöstern geht in seinem größeren Teil auf diese

Zeit zurück, und auch das Erscheinungsbild der Klöster und die

vorhandenen Malereien gehören etwa in die Zeit des 17.—18. Jahrhunderts.

Einige lamaistische Persönlichkeiten des 18.-19.Jahrhunderts
verdienen hier noch Erwähnung, soweit sie dem religiösen Leben des

Landes besondere Impulse gaben. Diese sind der Lama Kun-dga



«*¦

:.',"¦¦k. s---*
*%-

py
•*• n

v N

m7 \ sv.

•^aSa

^L

pgrar?

..**

Abb. i Buddhistische Felsbilder auf einem
Schieferblock in dKar-dung

Abb. 2 Bronze des Lokesvara (Padmapâni)
aus dem 8. bis 9. Jahrhundert



It ,- < -V.y

;

• ¦¦'.S *\
«ePWR¦

*
¦ -

""-. .¦*.<-'«

»
~-~-

*:-*¦+
">

I *VÌ"¦-t. V-

a

«3ft, IVA
~».v

¦'ffwfi^r

Abb. 3 Die große Höhle 'Od-gsal badzra phug

:
"k*¦nas

l
«

a*.

'

Se ' *

¦'..<¦¦

Abb. 4 Kloster bKra-shis shugs-gling mit Blick auf den Dril-bu ri



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 373

chos-lags aus Zanskar (Ende des 17.Jh.), dann der Abt gSer-bzang rin-
chen (18.Jh.) aus Khams in Osttibet und der bedeutende Lama

bKra-shis bstan-'phel, der als Maler, Skulptor und Holzschnitzer im
19. Jahrhundert in Lahul tätig war. Zu seiner Zeit kam auch der Yogi
namens rTogs-ldan bla-ma sâkya-srî aus Khams nach Lahul und gründete
dort eine bis heute noch lebendige Meditationsschule nach den Lehren
des Nâ-ro chos-drug. rTog-ldan bla-ma selbst erhielt seine Lehren aus

der Linie des gLing-chen ras-pa padma rdo-rje (1128-1188).
Wenn wir nun eine Wertung der tibetischen Kunst in Lahul

vornehmen, die uns aus dieser langen Geschichte erhalten geblieben ist,
so ist natürlich festzustellen, daß sie nicht das Alter noch die vorzügliche

Qualität der Kunst aus dem benachbarten Spiti (Dankbar, Tabo,
Nako u.a.) vorweisen kann. Die Inneneinrichtungen sind schlichter,
die Malereien solide und teilweise rustikal. Trotzdem gibt es auch sehr

gute Malereien, und man erhält vor allem einen guten Eindruck des

ikonographisch interessanten Pantheons der Gottheiten, die spezifisch
für die 'Brug-pa- und die rNying-ma-pa-Sekten sind. Hier wären
besonders einige der seltenen Gottheiten von schwarzgründigen Malereien

aus den Tempeln der Schutzgottheiten (tib. mGon-khang) zu
erwähnen, die hier genau wie in Ladakh, ziemlich altertümliche
Bezüge aufweisen. Die ikonographisch wesentlichsten Malereien größeren

Umfangs oder geschlossene Freskenzyklen befinden sich in den

Klöstern von bKra-shis shugs-gling (Abb. 4), ITa-yul, Mani-dgon,
dGe-smur (oder Gye-mur) und dKar-dung (oder mKhar-mdangs).

Die Bauweise der Klöster ist sich im allgemeinen ziemlich ähnlich.
Meistens ist der Hauptbau mit dem Lha-khang, der Dharma-Halle

(tib.Chos-khang), der Bibliothek und dem mGon-khang nur durch
einen geschlossenen Innenhof zu erreichen. Dieser Innenhof wird bei
ausreichender Größe auch für die 'Chams-Tänze verwendet. Gewöhnlich

ist der Lha-khang noch von einem überdeckten Umgang mit
Gebetsmühlen (tib.Mani-'khor-lo) umgeben. Im Lha-khang sind höchstens

nur ganz kleine Fenster, meistens dafür aber ein atriumartiger



374 D'T- LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

Lichthof mit Galerien, auf denen sich die Bibliotheken befinden. Die
Wände sind entweder mit Fresken ausgemalt oder aber mit den

(meist kleineren) Leinwandmalereien versehen, die unter Holzrahmen

aufgespannt werden. Die einzelnen Häuser der Mönche gruppieren sich

meistens an den Steilhängen um die Klosteranlage. Die Bauweise und
die künstlerische Ausgestaltung ist die gleiche wie in Ladakh oder
Tibet. Die geographische Höhenlage der Klöster, die gewöhnlich oberhalb

der Siedlungen angelegt wurden, variiert zwischen 3300 m und

3650 m.
Die abschließende Übersicht von allen Klöstern und Einsiedeleien in

Lahul soll bei einigen größeren Anlagen auch Angaben über interessante

Kunstwerke vermitteln, und soweit möglich werden auch die

Namen der Gründer aufgeführt. Die tibetische Schreibweise der

Klöster ist nicht immer eindeutig festzustellen, da bei vielen Klöstern

im Lande meistens der zweite Name in einem der Lahuli-Dialekteverwendet

wird.

1. dKar-dung dgon-pa (alte Anlage)
Befindet sich im Ort dKar-dung (Lahuli : mKhar-mdangs), ziemlich altes

Bauwerk mit Lha-khang und Chos-khang. rGod-tshang-pa soll hier
gewesen sein, und seine Fußspuren werden im Lha-khang verehrt.

2. dKar-dung dgon-pa (neue Anlage)
Größeres Kloster, oberhalb des Ortes von Nor-bu rin-po-che um die

Jahrhundertwende errichtet. Prachtvolle Ausstattung besonders im

Chos-khang (mit Bibliothek und Tempel des Vajradhara). Gute
Wandmalereien als Holzrahmen Thang-ka's montiert. Schöne Darstellungen
des Zangs-mdog dpal-ri, bKa'-brgyud gser-phreng mit Padma dkar-po,
den 84 Mahâsiddhas und einer Folge von elf Bildern mit Darstellungen

aus dem Mi-la rnam-thar. Gute Bibliothek mit folgenden Sammlungen :

bKa'-'gyur (108 Vols.), rGyud-'bum (12 Vols.), Rin-chen gter-mdzod

(64 Vols.), Kun-mkhyen bka'-'bum (12 Vols.), Kun-gzigs bka'-'bum

(4 Vols.), rTogs-ldan bka'-'bum und andere.



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 37C

3. bKra-shis shugs-gling (auch Sha-shur dgon-pa genannt)
Ältere Anlage mindestens des 16.-17.Jahrhunderts; hier lebte und

starb 80jährig der Abt bDe-ba rgya-mtsho, im Chos-khang bedeutende

Fresken mit den 84 Mahâsiddhas.

4. Mani dgon-pa

Kloster des 16. Jahrhunderts, wahrscheinlich auf älterer Gründung
erbaut. Noch gut erhaltene Wandmalereien als Fresken mit Darstellungen

aus den Biographien Padmasambhava's und seiner acht Erscheinungen

(tib.Gu-ru mtshan-brgyad) und Themen der 'Brug-pa-Sekte.

r. Bod-dkar dgon-pa (oder bKra-shis chos-gling)
Wahrscheinlich eine Gründung des sTag-tshang ras-pa (17. Jh.), Wandfresken

aus der Zeit mit Themen der rNying-ma-pa- und 'Brug-pa-
Sekten.

6. ITa-yul dgon-pa

Gründung des frühen 17. Jahrhunderts von Lama Kun-dga' chos-lags.

Später lebten dort gSer-bzang rin-chen und bKra-shis bstan-'phel. Im

Lha-khang ikonographisch interessante Malereien aus der Gründerzeit
und dem 18. Jahrhundert ; Monumentalplastiken des Gu-ru rin-po-che,
Gu-ru drag-po und Seng-ge sgra-grogs.

7. dGe-smur dgon-pa (oder Gye-mur)
In der heutigen Form etwa aus dem frühen 16. Jahrhundert. Als Gründer

wird der Lama mKhas-grub bstan-'dzin dpal-ldan genannt, der
bereits vor sTag-tshang ras-pa nach Ladakh kam. Der alte, kleinere

Lha-khang dürfte aber bereits im 12. Jahrhundert entstanden sein.

Bemerkenswerte Fresken aus der Gründerzeit und spätere Malereien
auf Leinwand. Von ikonographischem Interesse sind besonders die

schwarzgründigen Gemälde im mGon-khang. Außerdem befinden sich

im Lha-khang einige gute Großplastiken (in Stucco-Technik), so der
Adibuddha Vajradhara, die Dâkinî Vajravârâhî (12.Jh.) und der

tausendarmige Avalokitesvara.



376 D.I. LAUF: LAMAISTISCHE KLOSTER

8. Si-la dgon-pa

9. rGod-tshang ri-khrod
10. gYur-rdzong (Felsenkloster)
11. Gra-p'hug (Felsenkloster)
12. Ti-no-rdzong (Felsenkloster)

13. gTsug-tor dgon-pa

14. Sa-kyi-gling

i£. rDzo-gling
16. Bar-dgon-pa (sehr alt)

17. Chos-skor dgon-pa
18. dGung-rang ston-pa dgon-pa

19. sLab-byang dgon-pa

20. gLing-grub dgon-pa

21. 'Od-phrang dgon-pa
22. Guru Gandhal

2 3. Thub-kyi-gling (erbaut von
Lama bKra-shis bstan-'phel

24. dGongs-shel dgon-pa

25. Jo-mo dgon-pa
26. Chos-sku dgon-pa (Reste des

12. Jahrhunderts)

27. rMu-gling (heute Ruine)
28. Triloknâth-Tempel

Zu erwähnen sind noch die teilweise sehr schön ausgestatteten Tempel
in verschiedenen Adelspalästen von Lahul, die oft auch zum Aufenthalt

bedeutender Großlamas dienten, welche gelegentlich durch das Land

kamen. Die größten Tempel dieser Art befinden sich in den
Adelshäusern von dGung-rang und Khang-gsar.

Weitere Literatur:
H. Goetz, Studies in the history and art of Kashmir and the indian Himalaya, Wiesbaden 1969.

J.Naudou, Les Bouddhistes Kasmîriens au moyen age, Paris 1968.
A. H.Francke, Antiquities of Indian Tibet, Partii, Calcutta 1914.
A.H.Francke, Tibetische Hochzeitslieder, Hagen 1923.
A. H.Francke, Geistesleben in Tibet, Gütersloh 192 e.

S.H.Ribbach, An den Grenzen Tibets, Hermhut 1925.
G.Khosla, Himalayan Circuit, London 1956.


	Zur Geschichte und Kunst lamaistischer Klöster im Westhimâlaya

