Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Zur Geschichte und Kunst lamaistischer Kléster im Westhiméalaya
Autor: Lauf, D.I.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR GESCHICHTE UND KUNST LAMAISTISCHER
KLOSTER IM WESTHIMALAYA

D.I.LAUF

TUTZING

An der Entwicklungsgeschichte der tibetischen Kunst wie auch an der
Geschichte des Lamaismus hatten die Provinzen in den Hochtilern des
indischen Westhimalaya einen nicht geringen Anteil. Diese Lander
oder Gebiete umfassen die Kulu-Region, Lahul, Spiti, Kunavar,
Zanskar und Ladakh. Vor allem im Verbund mit Kaschmir erreichten
diese Linder eine bedeutende Vermittlerrolle, besonders als seit dem
6. Jahrhundert buddhistische Missionare und in zunehmendem Male
auch Kiinstler aus Kaschmir iiber die Himalayas nach Osten zogen, um
in Westtibet und Ladakh an der kiinstlerischen Ausgestaltung von
Klsstern mitzuwirken. Die Bedeutung dieser Gebiete wird ja durch
die umfangreichen Studien von Tucci** und in den Arbeiten von Snell-
grove3 und Singh* unterstrichen. In dieser Studie sollen vornehmlich
Erfahrungen iiber Lahul und das Kulu-Tal zu Wort kommen, die einige
interessante Erginzungen zur Geschichte und Kunst sein konnten.

Wie von Roerich$ fiir Gebiete von Ladakh und Tibet nachgewiesen,
finden sich auch in Lahul prahistorische Zeugnisse von megalithischen
Steinsetzungen, so zum Beispiel ein Menhir von ca. 3,50 m Hohe an den
Hingen des Dril-bu ri, oder auch Felszeichnungen der (dardischen)
Vélkerstimme in der Umgebung von Billing etwa in der von de Terra®
vorgestellten Art.

1. G.Tucci, Indo-Tibetica, I, II, und Il, 1 ; Rom 1932, 1933 und 193§ G.Tucci/E. Ghersi,
Cronaca della Missione scientifica nel Tibet occidentale, Roma 1934.

2. G.Tucci, Travels of tibetan pilgrims in the Swat-Valley, Calcutta 1940.

3. D.L.Snellgrove, Buddhist Himalaya, Oxford 1959.

4. M. Singh, Himalayan Art, London 1968,

5. N.Roerich, Izbrannye Trudy, Moskau 1967, S. 119, 120.

6. H.de Terra, Durch Urwelten am Indus, Leipzig 1940, Abb. 12,



LAMAISTISCHE KLOSTER IM WESTHIMALAYA 36¢

Fiir die frilhe Geschichte des Mahiyana-Buddhismus in den
Himalayas legen dann in gréBerem Umfang die buddhistischen Relief-
darstellungen und Steinritzungen Zeugnis ab. In allen GroBen sind sie
bekannt geworden weit bis nach Ladakh hinein, und sie markieren
somit den Weg des Buddhismus bis nach Zentralasien. Seit langem sind
solche Reliefs aus Kha-la-rtse in Ladakh bekannt, und sie diirften, wie
auch jene von Lahul, zwischen dem 3. und 9. Jahrhundert entstanden
sein.

Wie schon bei den Tierdarstellungen der spateren Zeit werden auch
hier die dardischen Volksgruppen als Kulturtriger angesehen, die in
den westtibetischen Gebieten im ersten Jahrtausend n.Chr. ihre
Konigreiche errichtet hatten’. In Lahul selbst sind bisher etwa 30 sol-
cher Steine bekannt geworden, auf denen sich buddhistische Stein-
ritzungen und Flachreliefs von unter 1 m bis iiber 3 m Héhe finden
lassen. Der bekannteste Steinblock dieser Art steht bei Gondla (friiher
Gandhola) mit der Trinitit Padmapani, Maitreya und Vajrapani (ca.
5.Jh.). Eine spitere Reliefdarstellung, vielleicht des 7.—8. Jahrhunderts
zeigt Abbildung 1 mit der gleichen Trinitit auf einem Schieferblock
in dKar-dung (Lahuli : mKhar-mdangs). Meistens befinden sich alle diese
Steine nicht weit von der alten Pilgerstrafle nach Zanskar (tib.Zangs-
dkar) und Spiti. AuBer den oben genannten drei Gottheiten finden sich
auch Darstellungen des Buddha Sakyamuni und des Mafijuéri. Manche
dieser Reliefsteine sind weit mehr als bis zur Hilfte in der Erde versun-
ken und verdienten natiirlich noch eine genauere Untersuchung.

In der zeitlichen Abfolge interessiert uns als nichstes die Frage nach
historischen Hinweisen iiber das Wirken des Ge-sar von gLing, iiber
den eine lebendige Volkstradition noch bis heute zu finden ist und aus
der auch Francke® eine spezielle Version des Wintermythus in Ladakh
erarbeiten konnte. In unserem Falle konnen allerdings nur einige
miindliche Berichte der Einheimischen oder von tibetischen Einwoh-

7. S.Hummel, Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953 ; S. §.
8. A.H.Francke, Der Friihlings- und Wintermythus der Kesarsage, Osnabriick, 1968.



366 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

nern vorgetragen werden, die aber schlieBlich iibereinstimmend vier
bekannte Orte mit den Kriegsziigen des legendiren Konigs in Ver-
bindung bringen wollen. Diese sind der Bashesha Mahideva Tempel
(ca. 10.—11.]h.) von Bajaura, ein groBer, gespaltener Felsblock im
Beas-FluB oberhalb von Kulu, die sogenannte Ge-sar-Quelle bei Manili
und der Rohtang-PaB3, der nach Lahul-Spiti fiihrt. Alteingesessene
Tibeter aus der Gegend kennen diesen PaBl meistens nur unter Be-
zeichnung Ma-ri la, ein Name, der auch im Ge-sar-Epos vorkommen
soll. Wie weit man aus solchen miindlichen Traditionen historische
Beziehungen ableiten kann, ist fraglich; der Felsen der Ge-sar-Quelle
jedenfalls wird verehrt und mit mantrischen Formeln versehen, und
auf dem Rohtang-Pal erweist man Ge-sar durch Anhiufen von Stein-
chen die Verehrung.

Die weitere Entwicklung wird dann bald ibersichtlicher durch
zahlreiche Namen und Uberlieferungen, die zur buddhistischen Ge-
schichte in den westlichen Himalayas beitragen. Die bedeutendsten
historischen Gestalten sind hier Padmasambhava, Ghanti-pa, Rat-
nabhadra (tib. Rinchen bzang-po), rGod-tshang-pa, Urgyan-pa, Rang-
rig ras-pa, sTag-tshang ras-pa und bDe-ba rgya-mtsho.

Ob Padmasambhava nachweislich in Lahul gewesen ist, laBt sich
heute wohl nicht mehr feststellen, jedoch gibt es einige Hinweise, die
eine solche Annahme bekriftigen konnen. Das ilteste Kloster ist das
Guru Gandhal-Kloster, das hoch iiber Gondla gelegen ist und das etwa
auf die Zeit Padmasambhavas zuriick datiert werden kann, Padmasam-
bhava konnte durch das Kulu-Tal Lahul und auch Kaschmir erreichen.
Der bei Guru Gandhal aufbewahrte wunderbare Marmorkopf des
Avalokitesvara soll von Padmasambhava geweiht worden sein®. Aber
noch einige andere Griinde sollten Erwihnung finden. Verschiedene
Tibeter wiesen darauf hin, daB die Wanderungen Padmasambhavas im
Westhimalaya bereits im Padma-bka’i thang-yig? erwahnt seien. Wenn

9. O-rgyan gu-ru padma-’'byung-gnas-kyi skyes-rabs rnam-par thar-pa rgyas-par bkod-pa
padma-bka’i thang-yig.



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 367

Zahor im westlichen Indien im Bereich Kaschmirs angenommen wer-
den kann, so war nach Padmasambhavas Abreise vom Hofe Indrabhiitis
der Himailaya im Osten nicht weit. Nach der soeben zitierten tibe-
tischen Quelle (Fol.r11 v.) ging Padmasambhava nach Kimarupa
(Assam), Li-yul (Khotan), Ma-ru tse (rtse), Gar-sha (’A-sha, Lahul),
Bru-zha (Gilgit), Shambala, Zhang-Zhung, Ta-zigs (Persien), Ge-sar
tho-gar (Tocharer-Land [hier in Verbindung zu Ge-sar!]) und anderen
Lindern. An einer anderen Stelle wird Ma-ru und Ku-lu-ta erwihnt,
Namen, die auch spiter bei rGod-tshang-pa wieder auftauchen. Wie
schon bei Tucci? (S.41) nachzulesen ist und auch durch miindliche
ﬂberlieferungen von Tibetern bezeugt wurde, gehdren beide Orte zu
den heiligen 24 Stitten des Vajrakdya nach dem Samvaratantra.

Einer der letzten groBen Wissenden von Lahul, der 1967 verstorbene
Abt Kun-dga’ rin-po-che berichtete, dal Ku-lu-ta ein Bergkegel &stlich
vor Kulu ist und dal Ma-ru ein steiler, hoher Felsenberg nordéstlich
gegenﬁbef von Trilokndth sei. Ma-ru rtse, wie er genannt wird, gilt
als ein fiir die Tantriker besonders geheiligter Berg, da er die Medi-
tationsstitte der Dakini Vajravarahi (tib. rDo-rje phag-mo) sein soll.
Hier konnte (nach miindlicher Tradition) vielleicht eine historische
Beziehung liegen, wenn man beriicksichtigt, daB Ku-lu-ta und Ma-ru
immer zusammen erwihnt werden.

Von Gandhola (Gondla) mit seinem alten Kloster Guru Gandhal,
das in der alten Schieferurkunde von Khang-gsar als Ri-bo ghan-dho-la
bezeichnet wird, kommen wir nach Triloknéth, jener alten Pilgerstitte
mit dem Heiligtum des Lokesvara, die an der Nordgrenze von Lahul
liegt. Hier wiren einige Gedanken zu dem auch bei Francke und Tucci
erwahnten tibetischen Begriff «Re-phag» zu kliren, da dessen Bedeu-
tung nicht eindeutig zu sein schien. Das Land Lahul wurde friiher von
den Tibetern als Land der Dakinis (tib. Gar-sha mkha’-’gro’i-gling)
oder aber auch haufig als Gar-sha ’phags-pa bezeichnet. Der letztere
Name ist heute noch allgemein iiblich, da er die heilige Stitte des
Lokésvara im besonderen benennt, die dem ’Phags-pa spyan-ras-gzigs



368 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

geweiht ist (das ist Trilokanitha = Herr der drei Welten). Der Name
des Arya Avalokitesvara wurde schlieBlich ein Begriff fiir das ganze
Gebiet unter der Bezeichnung Gar-sha ‘phags-pa, welches mit der
Abkiirzung Ras-’phags (sPyan-ras-gzigs ’phags-pa) identisch sein soll,
Soweit jedenfalls nach der miindlichen ﬂberlieferung einiger Tibeter.

Lahul war auch wie alle anderen Gebiete der Westhimalayas friiher
eine Heimstitte der vorbuddhistischen Bon-Religion, die sich in den
westlichen Gebieten ziemlich lange, teilweise bis heute noch erhalten
konnte. Das interessanteste Relikt aus dieser Religion ist ein kleiner
Holztempel im Pattan-Tal von Nordlahul, in dem heute noch regel-
miBig Bon-Priester Opferriten fiir die Schlangengottheiten (tib. Klu)
vollziehen. Die wichtigste Bedeutung Lahuls bis heute hat dieses kleine
Land fiir alle Anhinger des Lamaismus als Pilgerstitte des Lokesvara,
der iiberall verehrten rDo-rje phag-mo und des heiligen Berges Dril-bu
ri.

Noch wesentlicher aber wurde fiir diese Region das Auftreten von
bedeutenden Yogis Indiens und Tibets. Bis heute lebendig blieb das
Wissen um den in Lahul besonders verehrten Mahasiddha Ghanta-pa,
der etwa im 7.-8. Jahrhundert gelebt haben muB}, und den spiter aus
Tibet kommenden Lama rGod-tshang-pa. Aus der Biographie des
rGod-tshang-pa zitiert Tucci? (S. 18) folgende Zeilen: «... ein anderer
Berg war die Stitte des beriihmten Siddha Ghanta-pa, dessen Hohle noch
von weitem zu sehen ist.» Der Berg mit dieser Hohle ist der Berg
Dril-bu ri, der seinen Namen nach dem Yogi Ghanti-pa (tib. Dril-bu-
pa) bezogen hat. Auch heute noch wird der Berg mit einer langen
eintigigen Pradaksind umwandert. Abbildung 3 zeigt eine Aufnahme
der Hohle «vom diamantklaren Licht» (tib. ’Od-gsal badzra phug),
die durch Erosion der Steilhinge nur noch unter Gefahren zugéinglich
ist. Es ist eine groBe Hohle von mehr als 100 m* Fliche, in der Stapas
errichtet worden sind. Der Blick von hier aus weit iiber das Chandra-
Tal ist grandios. Diese Hohle wurde fiir Jahrhunderte ein beliebter
Platz fiir Yogis aus Indien und Einsiedler aus Tibet. Auch war sie in



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 369

der letzten Zeit ein bevorzugter Platz fiir tibetische Yogis, die dort
die gCod-Riten des Pha-dam-pa sangs-rgyas praktizierten.

Im 10.Jahrhundert wurde die buddhistische Kultur und die Kunst
West-Tibets entscheidend durch das Wirken des groBen Ubersetzers
Rin-chen bzang-po (958-1055) beeinflut. Dieser Tibeter aus der Ge-
gend von Gu-ge war Ubersetzer, Baumeister und Kiinstler in einer
Person. Wihrend seiner wiederholten, weiten missionarischen Reisen
durch West-Tibet und die Himélayas bis nach Indien, diirfte er wohl
auch Lahul besucht haben. Wenn dieses auch nicht exakt bezeugt ist,
so gehen doch nach GrundriB und Bauweise vier Tempelanlagen von
Lahul etwa auf seine Zeit zuriick. Diese sind dGung-rang ston-pa dgon,
Chos-skor dgon-pa, Bar- (’Bar?) dgon-pa und rDzo-gling; dGung-rang
ist in seiner urtiimlichen Art am besten erhalten und laBt die Planung
des Rin-chen bzang-po vermuten. Das erste Aufblithen des Lamaismus
diirfte demnach in der Region von Lahul mit den Klostergriindungen
des 11. Jahrhunderts begonnen haben. Ohne Zweifel mul Lahul, das
klassische Land der Dakinis, auch einen starken Anziehungspunkt fiir
die Pilger geboten haben, zumal es an den alten Pilgerwegen von West-
tibet und Ladakh nach Kaschmir und Jalandhara gelegen war. Hier
zogen die Kiinstler von Kaschmir und den Kangra-Provinzen nach
Ladakh und Westtibet, und der Stil von Gu-ge wurde die erste ge-
lungene indotibetische Synthese, die sich schon in der noch ganz in-
disch empfundenen Bronze des Lokesvara (ca.9. Jh.) ankiindet (Abb. 2).

Im frithen 13.Jahrhundert gelangt auf seinen Reisen nach dem da-
mals noch buddhistischen Kaschmir der tibetische Lama rGod-tshang-
pa auch nach Lahul. rGod-tshang-pa mgon-po rdo-rje (1189—1258) aus
der Linie der ’Brug-pa bka’-brgyud-pa Sekte war einer der bedeutend-
sten Schiiler des gTsang-pa rgya-ras ye-shes rdo-rje (1161—-1211) und
stammte damit aus einer Tradition, in der in besonderem MaBe die
Lehren der Mahisiddhas Indiens gepflegt wurden. Mit dieser fiir die
religionsgeschichtliche Entwicklung Lahuls sehr wesentlichen Per-
sonlichkeit betreten wir auch den festen Boden der Geschichte. Von



370 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

rGod-tshang-pa sind Biographien erhalten (zitiert in Tucci?) und
andere'®™* so wie auch Padma dkar-po™ dariiber berichtet. Der oben
bereits erwihnte Kun-dga’ rin-po-che wuBlte lange von ihm zu erzihlen,
indem er das geistige Werden dieses Lamas und seine Legenden be-
treffend Lahul schilderte. Kun-dga’ rin-po-che war als gTer-ston und
als Inkarnation des rGod-tshang-pa hoch angesehen. Dariiber aus-
fithrlicher zu berichten, ist hier kein Raum.

rGod-tshang-pa war etwa fiir ein Jahr in Lahul gewesen. Dariiber
berichtet Tuccizausfithrlich. Nehmen wir nur einige Zeilen aus einer an-
deren Biographie des rGod-tshang-pat® (Vol.Ka, Fol. 42r.) zum Beleg,
wo rGod-tshang-pa von sPu-rangs, Zhang-Zhung, Spiti kommend auch
Lahul und Jalandhara erreicht: «... als er dann nach Gar-sha kam, ging
er nach Ri-bo gan-dho-la. Dort ist ein (hoher) Berg; auf des Berges
Gipfel befindet sich ein selbstentstandener mChod-rten (Stiipa) ... Es
ist ein segensreicher Ort der heroischen Gottheiten und Dakinis
(tib. dPa’-bo mkha’-’gro) und viele vollendete Yogis und Yoginis
weilen dort ...» Eine andere Biographie sagt™, daBl rGod-tshang-pa
im 25.Lebensjahr von mKhar-chu, einem Kloster in Lho-brag (Siid-
tibet) aus, eine Pilgerreise in den Westen bis nach Jalandhara unter-
nahm, die vier Jahre dauerte. Er muBalso zwischen 1204 und 1208 in
Lahul gewesen sein.

rGod-tshang-pa pilgerte wie auch seine Vorginger zu den Stitten von
Ku-lu-ta und Ma-ru, und auBBerdem soll er fiir einige Tage das Konig-
reich Chamba (tib. Tsam-bhi rgyal-sa) besucht haben®. Die Spuren des
groBen Lamas sind noch verschiedentlich zu sehen. Seine bevorzugte
Einsiedelei war das am Steilhang des Dril-bu ri gelegene rGod-tshang
ri-khrod und das kleine Si-la dgon-pa, das am FuBpfad zur alten Hohle
’Od-gsal badzra phug liegt. Beide Einsiedeleien sollen auf seine Zeit

10. rGyal-ba rgod-tshang-pa mgon-po rdo-rje’i rnam-par thar-pa mthong-ba don-ldan
nor-bu’i phreng-ba. Tibetische Handschrift.

11. Chos-tje rin-po-che rgod-tshang-pa’i rnam-par thar-pa. Tibetische Handschrift.

12. L. Chandra, Tibetan Chronicle of Padma-dkar-po, Delhi 1968, Fol. 299r.



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 371

zuriickgehen. AuBler in diesen beiden und in der Hohle des Ghanta-pa
soll sich rGod-tshang-pa auch im alten Kloster von dKar-dung und in
gYur-rdzong aufgehalten haben. In den kleinen Tempeln von Si-la und
dKar-dung werden auch heute noch seine Fullspuren, die er einst im
Felsen hinterlassen haben soll, verehrt. Die wichtigsten Lehren des
rGod-tshang-pa sind im Ro-snyoms phyag-rgya chen-po iiberliefert.

Auch Urgyan-pa (1230-1309), ein bedeutender Schiiler des rGod-
tshang-pa, unternahm eine Pilgerreise von Tibet aus iiber Lahul nach
Kaschmir. Er besuchte das rGod-tshang ri-khrod, die Stitte seines
Vorgingers, und dann ging er nach Kaschmir, um sich von den Dakinis
unterweisen zu lassen®, Die Reisen und die vielen magischen Taten
dieser interessanten tibetischen Personlichkeit wurden in einer Bio-
graphie™® geschildert, die uns iiberliefert worden ist.

Die folgenden zwei Jahrhunderte sind historisch nur sehr spirlich
erleuchtet. Als einziger bedeutender Name wird zwar der eines Rang-
rig ras-pa genannt (nach einem gleichnamigen Ort in Lahul), iiber den
aber nichts weiteres in Erfahrung gebracht werden konnte. Das neuer-
liche Aufblithen des Lamaismus und eine Welle neuer Klostergriin-
dungen fillt in die zweite Hilfte des 16. Jahrhunderts bis in den Anfang
des 17. Jahrhunderts. Dies geschah im Einklang mit der Geschichte
des angrenzenden Ladakh, wo das ladakhische Konigshaus unter
'Jam-dbyangs rnam-rgyal (1575—1595) und vor allem unter Seng-ge
rmam-rgyal (1595—1645) ein reiches Wachstum des Lamaismus ermdg-
lichte und foérderte®. Unter seiner Herrschaft kamen Monche der
'Brug-pa-Sekte aus dem in Bhutan beriihmten sTag-tshang Kloster nach
Ladakh, wo 1604 das groBe Hemiskloster gegriindet wurde. Zuvor um
1588 wurden in Ladakh fast alle Kloster durch einen kriegerischen
Einfall der Mohammedaner zerstort. Dies hatte dann im ganzen Lande
eine Welle von Klosterneugriindungen zur Folge. Besonders der erste

13. Uddiyana-pa ngag-dbang rgya-mtsho’i rnam-thar. Tibetischer Blockdruck.
14. G.Tucci, Tibet, Land of Snows, London 1967, S.182, 183.
15. G.Schulemann, Geschichte der Dalai Lamas, Leipzig 1958.



372 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

Abt von Hemis war ein bedeutender Initiator, auf dessen Betreiben hin
viele Kloster gegriindet wurden. Auch er pilgerte nach Lahul, in das
Land der Dakinis, und weiter bis nach Kaschmir. Fiir die Zeit, da er
sich in Zanskar und Lahul aufhielt, eignet sich hier ein Auszug aus
sTag-tshang Lamas Reisebericht (Tucci, Travels, S.71-72): «Dann
gingen sie nach Gar-sha, dem Land der Dakinis. Sie kamen nach
’Bar-gdan (Kloster). Nachdem sie bDe-ba rgya-mtsho und seine Schiiler
verlassen hatten, gelangten sie nach Gar-sha. Der Konig des Landes,
Tshe-ring dpal-lde, versorgte sie fiir 3 Monate mit seinen Diensten.»
Dann werden weitere Einzelheiten berichtet: «In Khang-gsar erklirten
sie verschiedene Lehren, so die Mahdmudra (tib. Phyag-chen), die sechs
Lehren des Naropa (tib. Na-ro chos-drug), den Pranayoga des Mar-pa,
Mi-la und Dvags-po und den Mani bka’-’bum.»

Wir sehen also ein reges geistiges Leben unter sTag-tshang ras-pa
in Lahul aufblithen, das rein von der Tradition der bKa’-brgyud-pa
bestimmt war und damit an die alte vorhandene Linie des rGod-tshang-
pa ankniipfen konnte, das bis in die heutige Zeit hinein den Ruf eines
Landes der Siddhas (tib. Grub-thob) und Dakinis bewahren konnte. In
beachtlicher Zahl lebten dort in allen Jahrhunderten buddhistische
Nonnen (dort Dzo-mo genannt), die sich den Lehren der ’Brug-pa-
Sekte widmeten. Bevorzugt wurden von Ménchen und Nonnen auch
die Lehrsysteme des Atiyoga (tib.rDzogs-chen), die besonders bei der
rNying-ma-pa-Sekte entwickelt worden waren.

Wihrend sTag-tshang ras-pa wieder nach Ladakh zuriickgeht, wird
bDe-ba rgya-mtsho die fithrende Personlichkeit des frithen 17. Jahr-
hunderts in Lahul als Abt des Klosters bKra-shis shugs-gling. Der heute
vorhandene Bestand an Kléstern geht in seinem gréBeren Teil auf diese
Zeit zuriick, und auch das Erscheinungsbild der Kléster und die vor-
handenen Malereien gehdren etwa in die Zeit des 17.—18. Jahrhunderts.
Einige lamaistische Personlichkeiten des 18.—r19. Jahrhunderts ver-
dienen hier noch Erwihnung, soweit sie dem religiosen Leben des
Landes besondere Impulse gaben. Diese sind der Lama Kun-dga’



LI W S T

.

Abb. 1 Buddhistische Felsbilder auf einem
Schieferblock in dKar-dung

Abb.2 Bronze des Lokésvara (Padmapani)
aus dem 8. bis 9. Jahrhundert




Abb. 4 Kloster bKra-shis shugs-gling mit Blick auf den Dril-bu ri



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 373

chos-lags aus Zanskar (Ende des 17.]h.), dann der Abt gSer-bzang rin-
chen (18.]h.) aus Khams in Osttibet und der bedeutende Lama
bKra-shis bstan-’phel, der als Maler, Skulptor und Holzschnitzer im
19. Jahrhundert in Lahul titig war. Zu seiner Zeit kam auch der Yogi
namens rTogs-ldan bla-ma sdkya-érf aus Khams nach Lahul und griindete
dort eine bis heute noch lebendige Meditationsschule nach den Lehren
des Na-ro chos-drug. rTog-ldan bla-ma selbst erhielt seine Lehren aus
der Linie des gLing-chen ras-pa padma rdo-rje (1128-1188).

Wenn wir nun eine Wertung der tibetischen Kunst in Lahul vor-
nehmen, die uns aus dieser langen Geschichte erhalten geblieben ist,
so ist natiirlich festzustellen, daB sie nicht das Alter noch die vorziig-
liche Qualitit der Kunst aus dem benachbarten Spiti (Dankhar, Tabo,
Nako u.a.) vorweisen kann. Die Inneneinrichtungen sind schlichter,
die Malereien solide und teilweise rustikal. Trotzdem gibt es auch sehr
gute Malereien, und man erhilt vor allem einen guten Eindruck des
ikonographisch interessanten Pantheons der Gottheiten, die spezifisch
fiir die ’Brug-pa- und die rNying-ma-pa-Sekten sind. Hier wiren be-
sonders einige der seltenen Gottheiten von schwarzgriindigen Male-
reien aus den Tempeln der Schutzgottheiten (tib. mGon-khang) zu
erwihnen, die hier genau wie in Ladakh, ziemlich altertiimliche Be-
zige aufweisen. Die ikonographisch wesentlichsten Malereien grofBe-
ren Umfangs oder geschlossene Freskenzyklen befinden sich in den
Klostern von bKra-shis shugs-gling (Abb.4), ITa-yul, Mani-dgon,
dGe-smur (oder Gye-mur) und dKar-dung (oder mKhar-mdangs).

Die Bauweise der Kloster ist sich im allgemeinen ziemlich dhnlich.
Meistens ist der Hauptbau mit dem Lha-khang, der Dharma-Halle
(tib. Chos-khang), der Bibliothek und dem mGon-khang nur durch
einen geschlossenen Innenhof zu erreichen. Dieser Innenhof wird bei
ausreichender GroBe auch fiir die ’Chams-Tanze verwendet. Gew6hn-
lich ist der Lha-khang noch von einem iiberdeckten Umgang mit Ge-
betsmiihlen (tib.Mani-’khor-lo) umgeben. Im Lha-khang sind héch-
stens nur ganz kleine Fenster, meistens dafiir aber ein atriumartiger

25



374 D.I. LAUF: ZUR GESCHICHTE UND KUNST

Lichthof mit Galerien, auf denen sich die Bibliotheken befinden. Die
Winde sind entweder mit Fresken ausgemalt oder aber mit den
(meist kleineren) Leinwandmalereien versehen, die unter Holzrahmen
aufgespannt werden. Die einzelnen Hauser der Ménche gruppieren sich
meistens an den Steilhingen um die Klosteranlage. Die Bauweise und
die kiinstlerische Ausgestaltung ist die gleiche wie in Ladakh oder Ti-
bet. Die geographische Hohenlage der Kléster, die gewdhnlich ober-
halb der Siedlungen angelegt wurden, variiert zwischen 3300 m und
3650 m,

Die abschlieBende Ubersicht von allen Klgstern und Einsiedeleien in
Lahul soll bei einigen gréBeren Anlagen auch Angaben iiber interes-
sante Kunstwerke vermitteln, und soweit moglich werden auch die
Namen der Griinder aufgefiihrt. Die tibetische Schreibweise der
Kloster ist nicht immer eindeutig festzustellen, da bei vielen Kléstern
im Lande meistens der zweite Name in einem der Lahuli-Dialektever-
wendet wird.

1. dKar-dung dgon-pa (alte Anlage)

Befindet sich im Ort dKar-dung (Lahuli : mKhar-mdangs), ziemlich altes
Bauwerk mit Lha-khang und Chos-khang. rGod-tshang-pa soll hier ge-
wesen sein, und seine FuBspuren werden im Lha-khang verehrt.

2. dKar-dung dgon-pa (neue Anlage)

GroBeres Kloster, oberhalb des Ortes von Nor-bu rin-po-che um die
Jahrhundertwende errichtet. Prachtvolle Ausstattung besonders im
Chos-khang (mit Bibliothek und Tempel des Vajradhara). Gute Wand-
malereien als Holzrahmen Thang-ka’s montiert. Schéne Darstellungen
des Zangs-mdog dpal-ri, bKa’-brgyud gser-phreng mit Padma dkar-po,
den 84 Mahésiddhas und einer Folge von elf Bildern mit Darstellungen
aus dem Mi-la rnam-thar. Gute Bibliothek mit folgenden Sammlungen:
bKa’-’gyur (108 Vols.), rGyud-"bum (12 Vols.), Rin-chen gter-mdzod
(64 Vols.), Kun-mkhyen bka’-’bum (12 Vols.), Kun-gzigs bka’-’bum
(4 Vols.), rTogs-ldan bka’-’bum und andere.



LAMAISTISCHER KLOSTER IM WESTHIMALAYA 375§

3. bKra-shis shugs-gling (auch Sha-shur dgon-pa genannt)
Altere Anlage mindestens des 16.—17. Jahrhunderts; hier lebte und

starb 8ojihrig der Abt bDe-ba rgya-mtsho, im Chos-khang bedeutende
Fresken mit den 84 Mahasiddhas.

4. Mani dgon-pa

Kloster des 16. Jahrhunderts, wahrscheinlich auf ilterer Griindung
erbaut. Noch gut erhaltene Wandmalereien als Fresken mit Darstel-
lungen aus den Biographien Padmasambhava’s und seiner acht Erschei-
nungen (tib. Gu-ru mtshan-brgyad) und Themen der ’Brug-pa-Sekte.

5. Bod-dkar dgon-pa (oder bKra-shis chos-gling)
Wahrscheinlich eine Griindung des sTag-tshang ras-pa (17. Jh.), Wand-

fresken aus der Zeit mit Themen der rNying-ma-pa- und ’Brug-pa-
Sekten.

6. 1Ta-yul dgon-pa

Griindung des frithen 17. Jahrhunderts von Lama Kun-dga’ chos-lags.
Spiter lebten dort gSer-bzang rin-chen und bKra-shis bstan-’phel. Im
Lha-khang ikonographisch interessante Malereien aus der Griinderzeit
und dem 18. Jahrhundert ; Monumentalplastiken des Gu-ru rin-po-che,
Gu-ru drag-po und Seng-ge sgra-grogs.

7. dGe-smur dgon-pa (oder Gye-mur)

In der heutigen Form etwa aus dem frithen 16. Jahrhundert. Als Griin-
der wird der Lama mKhas-grub bstan-’dzin dpal-ldan genannt, der
bereits vor sTag-tshang ras-pa nach Ladakh kam. Der alte, kleinere
Lha-khang diirfte aber bereits im 12.Jahrhundert entstanden sein.
Bemerkenswerte Fresken aus der Griinderzeit und spitere Malereien
auf Leinwand. Von ikonographischem Interesse sind besonders die
schwarzgriindigen Gemilde im mGon-khang. Auerdem befinden sich
im Lha-khang einige gute GroBplastiken (in Stucco-Technik), so der
Adibuddha Vajradhara, die Dakini Vajravirdhi (12.]h.) und der
tausendarmige Avalokitesvara.



37

10.
II.
12,
13.
14.
15,
16.
17.
18.

6 D.I. LAUF: LAMAISTISCHE KLOSTER

. Si-la dgon-pa

. rGod-tshang ri-khrod
gYur-rdzong (Felsenkloster)
Gra-p’hug (Felsenkloster)
Ti-no-rdzong (Felsenkloster)
gTsug-tor dgon-pa
Sa-kyi-gling

rDzo-gling

Bar-dgon-pa (sehr alt)
Chos-skor dgon-pa
dGung-rang ston-pa dgon-pa

I9.
20.
21.

22.
23.

24.
ic.
26.

27.
28.

sLab-byang dgon-pa
gLing-grub dgon-pa
’Od-phrang dgon-pa

Guru Gandhal
Thub-kyi-gling (erbaut von
Lama bKra-shis bstan-’phel
dGongs-shel dgon-pa
Jo-mo dgon-pa

Chos-sku dgon-pa (Reste des
12. Jahrhunderts)
rMu-gling (heute Ruine)
Triloknath-Tempel

Zu erwahnen sind noch die teilweise sehr schon ausgestatteten Tempel

in verschiedenen Adelspalisten von Lahul, die oft auch zum Aufenthalt

bedeutender GroBlamas dienten, welche gelegentlich durch das Land

kamen. Die groBten Tempel dieser Art befinden sich in den Adels-

hiausern von dGung-rang und Khang-gsar.

Weitere Literatur :
H. Goetz, Studies in the history and art of Kashmir and the indian Himalaya, Wiesbaden 1969.
J.Naudou, Les Bouddhistes Kaimiriens au moyen age, Paris 1968.

A.H.Francke, Antiquities of Indian Tibet, Part II, Calcutta 1914.

A.H.Francke, Tibetische Hochzeitslieder, Hagen 1923.

A.H.Francke, Geistesleben in Tibet, Giitersloh 1925.

S.H.Ribbach, An den Grenzen Tibets, Herrnhut 1925.

G.Khosla, Himalayan Circuit, London 1956.



	Zur Geschichte und Kunst lamaistischer Klöster im Westhimâlaya

