Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Das Lebensrad in Ajanta

Autor: Schlingloff, Dieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146285

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS LEBENSRAD IN AJANTA

DIETER SCHLINGLOFF

UNIVERSITAT KIEL

Unter den Berichten, die die ersten englischen Besucher der Kloster-
hohlen von Ajanta im frithen 19. Jahrhundert hinterlassen haben, ver-
dient der an ].Prinsep gerichtete Brief eines Mr. Ralph vom Februar
1828 besondere Beachtung®. Ralph hat nimlich in Form eines Zwie-
gespraches mit seinem Reisebegleiter® einige der Wandgemalde erst-
malig beschrieben. Uber das an der linken Veranda-Seitenwand von
Hohle 17 gemalte Lebensrad bemerkte Ralph folgendes: «The zodiac,
as they call it, is very elaborate. Why they call it zodiac? I know not. There is
in one part a bull, and in another scales. We must get a ladder to see it clearly.
It might have been called the shield of Achilles as well as a zodiac. There have
been eight grand compartments and sixteen smaller ones — how full of little
figures! ... The zodiac is incomplete. I think about a third of it is wanting,
and the lower part of the circle could never have been complete, for it must have
been over this door of the cell. G(resley) : Perhaps they covered the top of the
doorway with something in order to complete the circle. R('alph): You admire
it so much : you are willing to suppose it must have been complete.» Im weiteren
Verlauf seines Berichtes teilt Ralph dann noch mit, daB in dem Rad
eine Inschrift und in drei Abteilungen insgesamt dreiundsiebzig 12 bis
18 cm groBe Figuren zu sehen seien. In den friihen Morgenstunden des
21.Februar 1828 traf dann, wie Ralph berichtet, der Distriktsarzt
Dr.Bird in Ajanta ein und hatte — trotz Mr. Ralphs Warnung — nichts
Eiligeres zu tun, als einen Teil des Bildes von der Wand abzulésen.

1. . Prinsep hat den jhm iibersandten Bericht Ralphs abgedruckt in Journal of the Asiatic
Society of Bengal V, 1836, S. 557-61.

2. Es handelt sich um den sonst unbekannten Captain Gresley.

3. Der erste Besucher, der das Rad erwihnte und als «zodiac» bezeichnete, war Lt.].E.
Alexander, Notice of a Visit to the Cavern Temples of Adjunta, Transactions of the Royal Asiatic
Society 2, London 1829/30, S. 369.



Abb. 1



Abb. 2



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 32§

Dabei zerbrachen ihm freilich die Stiicke unter der Hand und sind
seither verschollen*. Nur 4 kleine Fragmente mit Mannerkdpfen hat
Bird nachzeichnen lassen und zusammen mit weiteren Nachzeichnungen
veroffentlicht 5. Der nichste Besucher® war der Archiologe James
Fergusson, der 1845 in der ersten seiner Publikationen iiber die Hohlen-
tempel? das Rad kurz erwihnt und feststellt, daB3 das Innere des Rades
in 8 und der Radkranz in 16 oder 17 Abteilungen geteilt sei; eine Be-
merkung, die dann von den folgenden Berichterstattern wiederholt
wurde?.

Das Verdienst, als erster darauf hingewiesen zu haben, daB3 das Rad
keinen Tierkreis, sondern das buddhistische samsdracakra darstellt,

4. Meine Nachforschungen bei der Asiatic Society in Calcutta, zu der Bird die Fragmente
verbracht haben soll, blieben ergebnislos.

5. James Bird, Historical Researches on the Origin and Principles of the Bauddha and Jaina Reli-
gions ..., Bombay 1847. Diese ihrer haltlosen Thesen wegen zu Recht nur wenig bekannte
Publikation enthilt auf 16 Tafeln die ersten versffentlichten Nachzeichnungen von Ajanta-
Malereien.

6. Der Bericht des unter den frithen Besuchern Ajantas gelegentlich erwihnten Selim Bake
in der Zeitung Bombay Courier 1839 ist wertlos, da er nichts weiter bietet als eine fast
wortliche Abschrift der Notizen von Ralph, natiirlich ohne Quellenangabe. Hinsichtlich des
Lebensrades wird der Wunsch Ralphs wiederholt, eine Leiter zu haben, sowie Ralphs Ver-
mutung, daB es sich um das Schild des Achill handeln kénnte: «I could not see it plainly from
the ground and I wished much for a ladder, had I known or observed that this circle contained the signs
of the Zodiac I would certainly have managed to mount myself by getting on a mans back or otherwise,
I'think it will be found to resemble the shield of Achilles very much, the next visitor will I trust decide
this interesting question; some barbarian has been poising it and destroyed the painting in several
parts.» Natiirlich weil der Verfasser aus dem Bericht Ralphs, daB der «Barbar» der von ihm
eingangs lobend erwihnte Dr. Bird war.

7. lllustrations of the Rock-cut Temples of India ... Text to accompany the folio-volume of Plates,
London 1845, S. 20.

8. Vgl. ]. Burgess, Notes on the Bauddha Rock-temples of Ajanta, their Paintings and Sculptures,
and on the Paintings of the Bagh Caves, Modern Bauddha Mythology, etc. (= Arch.Survey of W.
India, No. IX), Bombay 1879, S. 61f.: The so-called Zodiac in the left end of the Verandah seems to
be some sort of representation of the world. Had there been nine divisions, it might have been interpreted
as the nine khandas of Jambudvipa, but there were only eight, and the various ways in which the persons
in each are engaged seem to indicate different aspects of worldly life. The few figures now left are small,
but sufficiently clearly painted, to be made out. The outer edge or rim of the wheel is divided into sixteen
compartments, each containing a symbol, such as a monkey, a man, etc. The wheel is held up by two long
green arms with bracelets.»

22



326 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

gebiihrt L. A.Waddell?. Waddell verglich das Rad in Ajanta mit jiin-
geren Darstellungen aus Tibet und stellte die grundsitzliche Uberein-
stimmung heraus. Die buddhistischen Vinaya-Texte, die das Anbringen
eines Rades im Vestibiil der Kloster vorschreiben und Anweisungen
zu seiner Ausgestaltung geben, kannte Waddell freilich nicht. Im
Divyavadina®* wird eine solche Vorschrift des Buddha zitiert und — da
die Monche sich iiber die Ausgestaltung des Rades im unklaren sind -
eine Anweisung des Buddha wiedergegeben: In § Feldern seien die
Existenzformen Hoéllen, Tiere, Pretas, Gotter und Menschen darzu-

stellen, und zwar Hoéllen, Tiere und Gespenster in der unteren, Gotter
sowie die Menschen in den 4 Kontinenten in der oberen Hailfte. In der
Radnabe ist Leidenschaft, Hal3 und Verblendung darzustellen: Leiden-
schaft in Gestalt einer Turteltaube, HaBl in Gestalt einer Schlange und
Verblendung in Gestalt eines Schweines. Es folgen sodann zwei in ihrem
Wortlaut unklare Vorschriften zur Darstellung eines Buddha-Bildes
und zur Gestaltung der «spontan-entstehenden» Wesen; sodann wird
gesagt, daB3 das zwélfgliedrige Rad des Entstehens in Abhangigkeit in
dem Radkranz vor- und riicklaufig wiederzugeben sei. Dies alles sei von

9. The Buddhist Pictorial Wheel of Life, Journ. of the As.Soc. of Bengal, Vol.LXI, 1892,
S.133—55; Buddha’s Secret from a Sixth Century Pictorial Commentary and Tibetan Tradition,
Journ. of the Royal As.Soc. 1894, S. 367-84; vgl. hierzu auch L. de la Vallée Poussin, Deux
Notes sur le Pratityasamutpada, Actes du XIVe Congrés International des Orientalistes, Alger
1905, S.193—203.

10. Vgl. W, W, Rockhill, The Life of the Buddha and the early History of his Order, London
1884, S.48, Anm. 2 (aus Dulva xi. fol. 34P): «On the outside door [of the vihdra] you must have
figured a yaksha holding a club in his hand; in the vestibule you must have represented a great miracle,
the five divisions (of beings) of the circle of transmigration; in the courtyard, the series of births
(jatakas); ...»

11. Divydvadana, ed. Cowell/Neil, S. 3000, 10—20: paficagatayah kartavyd narakds tiryaiicah
pretd devd manusyds ca / tatrddhastdn narakah kartavyds tiryaficah pretds coparistad deva manugyds
ca catvdro dvipah kartavydh pirvavideho ’paragodaniya uttarakurur jambudvipas ca [/ madhye
rdgadvesamohah kartavyd ragah paravatdkdrena dveso bhujarigakdrena mohah sikardkdrena / buddha-
pratimds caitan nirvanamandalam upadariayanti kartavyah / aupapadukah sattva ghatiyantraprayo-
gena cyavamdnd upapadyamdnds ca kartavydh / sdmantakena dvadasangah pratityasamutpado ’nulo-
mapratilomah kartavyah / sarvam anityatd grastam kartavyam gathadvayam ca lekhayitavyam /. .

Miss C. A.Foley (=Mrs. Rhys Davids) hat im AnschluB an den Aufsatz Waddells auf die-
sen Text aufmerksam gemacht (JRAS 1894, S. 388).



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 327

der Unbestindigkeit umkrallt darzustellen, und auBerdem sei eine
Inschrift mit zwei bekannten Lehrversen anzubringen **.

Zweifellos zeigt diese im Divyavadana zitierte Vinaya-Vorschrift sehr
viel Ahnlichkeit mit dem Gemilde in Ajanta und ebenso mit den
tibetischen Darstellungen. Die Bilder in den einzelnen Feldern stellen
ganz sicher die Existenzformen und die Figuren im Radkranz einzelne
Begriffe des Entstehens in Abhédngigkeit dar. Turteltaube, Schlange und
Schwein sind in den tibetischen Darstellungen, leider aber nicht mehr
in Ajanta erhalten’? ; dagegen sind die Arme der Unbestindigkeit, die
das Rad umfaBt, noch deutlich zu sehen. Das Ungeheuer ist in dem fiir
Dimonendarstellungen in Ajanta gebriuchlichen Dunkelgriin gemalt;
Handgelenke und Oberarme zeigen den iiblichen Kettenschmuck. Die
alte Kopie des Bildes von Griffiths*4 zeigt auch noch den linken im
Radkranz festgebissenen Eckzahn des Dimons. DaBl auch entsprechend
der Vorschrift eine Inschrift mit dem Bild verbunden war, wird durch
eine Bemerkung Ralphs in seinem oben zitierten Brief aus dem Jahre
1828 wahrscheinlich gemacht®s ; heute ist freilich keine Spur einer
solchen Inschrift mehr erhalten.

In einem Punkt allerdings weichen die bildlichen Darstellungen von
der Vinaya-Vorschrift ab: Das tibetische Lebensrad zeigt nicht g, son-
dern 6 Existenzformen, und auch das Bild in Ajanta kann unméglich
aus nur 5 Feldern bestanden haben. Wie wir erwihnten, sprach Fergusson
von 8 Feldern; der duBere Kreis der Nidana-Kette mii3te demnach 16

12. Udanavarga, ed. F.Bernhard, IV, 37/38 (Band 1, S.138); weitere Parallelen ebenda.

13. Nur noch ein winziger Rest des Doppelkreises, der die Radnabe anzeigt, ist an einer
Stelle sichtbar.

14. ]. Griffiths, The Paintings in the Buddhist Cave- Temples of Ajanta, Pl. 56. Dienach$.328 als
Abb. 2 gegebene Nachzeichnung beruht auf Photographien, die der Verfasser im Oktober
1969 in Ajanta aufgenommen hat, unter Erginzung der heute nicht mehr erhaltenen Partien
nach der Kopie von Griffiths,

15. JASB 'V, 1836, S. 560: «In the zodiac there is some writing.»

16. Die Frage, ob die Welt der Asuras eine sechste, selbstindige Existenzform neben den
finf garis bilde, wird innerhalb der einzelnen buddhistischen Schulen verschieden beantwor-
tet; vgl. hierzu L. de la Vallée Poussin, L’Abhidharmakosa de Vasubandhu, Vol. 2, Paris 1926,
S.11, Anm, 2; P.Mus, La Lumiére sur les Six Voies, Paris 1939, S. 155 .



328 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

oder 17 Abteilungen umfaB3t haben. Nun hat Jean Przyluski'’ aus der
chinesischen Vinaya—tlbersetzung eine erweiterte Fassung der Vor-
schrift an das Licht gezogen, in der zu den einzelnen Gliedern der
Nidana-Reihe die im Radkranz zu zeichnenden Bilder genannt werden;
dabei ist das 12. Glied jaramarana um die haufig im Zusammenhang mit
Alter und Tod genannten Kategorien soka, parideva, duhkha und daurmana-
sya erweitert. Przyluskis auf den ersten Blick einleuchtende SchluB-
folgerung, auch das Rad in Ajanta habe nicht wie die tibetischen
Parallelen 12, sondern 16 Glieder umfaB8t, erweist sich dennoch als
TrugschluBB. Nicht nur, daB es duBerst ungewohnlich wire, wenn man
das immer als «zwolfgliedrig» (dvddasanga) bezeichnete Rad hier mit
16 Gliedern dargestellt hitte; Przyluski muB3 auch voraussetzen, um
die Glieder mit der bildlichen Darstellung in Einklang zu bringen, daB
das erste Glied der Reihe, avidya, ausgelassen sei *® . Vollends unmaglich
ist die Annahme von 8 statt der iiblichen ¢ oder 6 Existenzformen.
Przyluskis Hinweis™ auf die im A$okavadana aufgezihlten 1o Méglich-
keiten der Wiedergeburt (‘naraka, tiryak, preta, manusya, balacakravartin,
cakravartin, deva, Sravaka, pratyekabuddha, samyaksambuddha) ist in
keiner Weise stichhaltig.

Die Losung des Dilemmas, wie die scheinbar dargestellten 16 aulle-
ren und 8 inneren Abteilungen mit der buddhistischen Dogmatik von
den 12 Gliedern und 6 Existenzformen zu vereinbaren seien, ist viel
einfacher als sich Przyluski vorstellt. Wir erinnern uns an die Bemer-
kung Ralphs, daB8 das Rad nur dann vollstindig gewesen sein konne,
wenn man das Obere der Zellentiir verdeckt hitte. Der Maler hat aber
das Problem der stérenden Tiir einfach dadurch gelost, daf3 er einen
Sektor des Rades offen lieB, so als wenn das Rad zwischen zwei Ab-
teilungen aufgeschnitten und auseinandergeschoben sei, um der Tiir

17. J.Przyluski, La Roue de la Vie @ Ajantd, Journal Asiatique, Sér.XI, t.XVI, 1920,
S.313-331.

18. S.329F,

19. S.321.



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 329

Raum zu geben. Auch das in Ajanta dargestellte Rad hatte also nie mehr
als die iiblichen 6 inneren und 12 duBeren Abteilungen (Abb. ).
Stimmt damit das Bild in Ajanta also in seiner grundsitzlichen Ge-
staltung mit den jiingeren tibetischen Darstellungen iiberein, so zeigen
sich dagegen in der Ausarbeitung der einzelnen Szenen betrichtliche
Unterschiede. Von den Bildern der Nidana-Reihe sind nur der Topfer
als Symbol fiir die Gestaltungen (samskdrdh) und der Affe als Symbol
fir das BewuBtsein (vijidnam) beiden Darstellungsformen gemeinsam,
was sich wohl daraus erklirt, daB es sich bei diesen Symbolen um altbe-
kannte Bilder handelt**. Das Nichtwissen (‘avidyd) stellt in Tibet ein
Blinder, in Ajanta dagegen ein Kamel mit Treiber dar; die 6 Bereiche
(saddyatanam) symbolisiert in Tibet ein Haus, in Ajanta eine Gesichts-
maske mit 6 fonungen (2 Augen, Nase, Mund und 2 zusitzliche Augen).
Die Bilder fiir Name und Form (ndmaripam), Werden (‘bhavah),
Geburt (jatih),, sowie fiir Alter und Tod (jardmaranam) zeigen in Ajanta
lediglich Personen in verschiedenen Haltungen und Zustinden, die
nicht sicher zu deuten sind. Man wird sich jedoch hiiten miissen, in
diese Gestalten tiefsinnige Deutungen der Kategorien hineinlesen zu
wollen**. Die abgebildeten Gestalten stehen auf der gleichen Ebene

20. Die Maler hatten das Rad, wie iibrigens auch die Kreise der Deckenornamentik, nicht
mit einem Zirkel, sondern nach dem AugenmaB gezeichnet; weder die duBeren noch die
inneren Abteilungen weisen daher einen mathematisch gleichen Abstand auf. DaB ein ver-
hiltnismaBig groBer Sektor iiber der Tiir freigelassen wurde, ist durch die (nicht mehr er-
haltene, aber wie bei den anderen Tiirsffnungen vorauszusetzende) Ornamentik als Tiirum-
rahmung sowie durch die (ebenfalls nicht mehr erhaltenen) FiiBe des das Rad unklammert
haltenden Ungeheuers bedingt. -

21, Die samskdrdh formen den mit dem Topf verglichenen Kérper (kumbhiapamam kdyan,
Dhp. 40+ Parall.); das vijianam hiipft wie ein Affe von Objekt zu Objekt; vgl. D. Schlingloff,
Ein buddhistisches Yogalehrbuch, Berlin 1964, S. 48, Anm. 6.

22, Dies tut Waddell, der etwa zu dem Bild des Kamels als Symbol fiir avidyd folgendes
bemerkt (JRAS 1894, S. 375): «The Camel vividly suggests the long and trying journey of the Un-
conscious Will across the desert valley of the Shadow of Death, past Death itself to the dawn of the new life
beyond. The sex of the Camel seems to indicate the potential productiveness of the Unconscious Will»
usw., usw. In Wirklichkeit hat natiirlich nur die dem Kamel (zu Unrecht!) schon in der
Antike nachgesagte Dummbheit die Darstellung dieses Tieres als Symbol fiir die Unwissenheit

provoziert,



330 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

wie die in der Meditation verwendeten Symbole und Verkdérperungen,
die meist nur ein duBerliches Merkmal der durch sie vertretenen Idee
wiedergeben?3. Ganz in derselben Art besagen auch die meisten Bild-
vorschriften in der von Przyluski iibersetzten Vinaya-Anweisung nichts
anderes, als dal die betreffenden Figuren die durch die Kategorie
bezeichnete Idee darstellen oder vertreten?+.

Von weit gréBerem Interesse als die Symbole der Nidana-Kette sind
die Darstellungen der Lebensriume in den einzelnen Feldern, deren
Deutung bisher noch keiner der Interpreten des Rades versucht hat?s.
Die oberste Abteilung, in der Mitte, zeigt die G6tter, wie sie — der
Vinaya-Vorschrift entsprechend — «beim Spiel mit himmlischen Frauen
in Palisten und Girten die Freuden genieBen»*. Oben links thront
Indra — deutlich erkennbar durch sein drittes Auge auf der Stirn — in
einer Saulenhalle. Hinter ihm stehen zwei Dienerinnen ; die rechte hilt

23. Vgl. Yogalehrbuch, Einl. S. 49ff.

24. A.a.0., S.317f.: Pour la section: ignorance (avidyanga), vous devrez faire I'image d’un
raksas. Pour la section: éléments (sarhskara), vous devrez faire I’image de la roue du potier.Pourla
section: connaissance (vijfidna), vous devrez faire I'image d’un singe. Pour la section: nom et forme
(ndmaripa), vous devrez faire I’image d’un homme qui monte en bateau. Pour la section: six places
(sadayatana), vous devrez faire I’image des six organes des sens. Pour la section: contact (sparga), vous
devrez faire I’image d’un homme et d’une femme qui se tiennent en contact. Pour la section: impression
(vedana), vous devrez faire I'image d’un homme et d’une femme qui éprouvent de la douleur et du plai-
sir. Pour la section : aimer (trsna), vous devrez faire 1'image d’une femme qui embrasse ses enfants, Pour
la section: prendre (upadana), vous devrez faire I’image d’un homme qui, tenant une bouteille, prend
de I’eau. Pour la section: existence (bhava), vous devrez faire I'image du grand dieu Fan (Brahma).
Pour la section: naissance (jati), vous devrez faire I’image d’une femme qui enfante. Pour la section:
vieillesse (jara), vous devrez faire I'image d’un homme et d’une femme vieux et décrépits. Pour la sec-
tion: maladie (vyadhi), vous devrez faire I'image d’un homme et d’une femme atteints de maladie. Pour
la section: mort (marana), vous devrez faire I'image d’un homme mort, sur une civiére. Pour la tristesse
(coka), vous devrez faire I'image d’un homme et d’une femme attristés. Pour I'affliction (parideva),
vous devrez faire 1 ’image d’un homme et d’une _ﬂzmme qui se lamentent. Pour le malheur (du}_)kha),
vous devrez faire I'image d’un homme et d’une femme malheureux. Pour I’inquiétude (durmanas), vous
devrez faire I’image d’un homme et d’une femme qui tirent un chameau difficile @ dompter.

25. G.Yazdani, Ajanta, The Colour and Monochrome Reproductions of the Ajanta Frescoes Based
on Photography, Part IV, 1955, geht bei seiner Beschreibung des Rades (S.21-27) von der
Annahme aus, daB in den Feldern «various phases of human lifex» dargestellt seien, und kann
deshalb natiirlich zu keiner adiquaten Deutung der Szenen gelangen. Vgl. die Besprechung
dieses Bandes von J.Ph. Vogel in Artibus Asiae XVIII, 1955, S. 199—204.

26. Divy. 302, 11 divyastrilalitavimanodydnasukhani pratyanubhavanti.



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 33I

den iiblichen Wedel iiber ihrer Schulter. Ganz links im Bild erkennen
wir eine dritte weibliche Gestalt; wahrscheinlich handelt es sich um
die Gattin des Gotterkonigs, die — wie oft in den Darstellungen des
Hofstaates — leicht abseits von ihrem Gemahl steht. AuBerhalb des
Palastes, im Park unter blilhenden Baumen, sitzen drei weitere Gétter
mit ihren Gefdhrtinnen, die wahrscheinlich Indras Herrschaftsbereich,
den Himmel der DreiunddreiBig, reprisentieren. Unterhalb dieser
Gruppe sehen wir eine tinzerische Darbietung. Die Solotanzerin ist in ei-
ner drehenden Bewegung begriffen, wihrend sechs Apsaras im Halbkreis
um sie herumsitzen und mit Floten, Zimbeln und Trommeln den Tanz
musikalisch begleiten. Unterhalb dieser Tanzgruppe und durch eine
stilisierte Felsenlandschaft von ihr getrennt sitzt wieder ein géttliches
Liebespaar ; schlieBlich sehen wir ganz unten einen weiteren Gott, der,
von zwei Dienerinnen flankiert, mit drei Mannern in der Beratung
zusammensitzt.

Links neben den Gottern befindet sich die Abteilung der Asuras.
In einer Sdulenhalle, die etwas kleiner als die des Gotterkonigs darge-
stellt ist, thront der Herr der Asuras umgeben von seinem Hofstaat.
Oberhalb dieses Thronsaals erkennt man zwei Personen vor einem
groBen Vorratsgefa und rechts daneben zwei Topfe auf einer offenen
Feuerstelle, die von einer dritten Person bedient wird. Darunter, rechts
nebendem Thronsaal, ist eineHalle zu sehen, in der eine Person zwischen
zahlreichen Topfen sitzt und den Vorrat aus den T6pfen an Personen
verteilt, die vor der Halle stehen. Durch dieses Bild soll wohl angedeu-
tet werden, da3 die Asuras im Gegensatz zu den Gé6ttern auf Nahrung
angewiesen sind, da sie kein Amrta besitzen. Aus diesem Grund leben
die Asuras in steter Fehde mit den G6ttern, denen sie das Amrta rauben
wollen. Dementsprechend zeigt die Szene unterhalb der beiden Hallen
den Auszug der Asuras zum Krieg gegen die Gotter. Den Mittelpunkt
dieser Gruppe bildet der leider zerstorte Elefant, auf dem der Herr der
Asuras in den Kampf zieht. Vor dem von Kriegern umringten Elefanten
stehen mehrere Asuras mit Waffen und Musikinstrumenten. Ganz links



332 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

im Bild ist in einem Salmali-Baum ein Garuda zu sehen, der eine Schlange
im Schnabel hilt. Dieses Bild weist auf eine der wenigen Geschichten
aus der Mythologie des Asura-Krieges hin, die bei den Buddhisten
wirklich lebendig war: Indra schont im Kampf gegen die Asuras ein
Garuda-Nest und gewinnt gerade dadurch die schon verloren gegebene
Schlacht*. An der linken Seitenwand der Haupthalle von Héhle 17
ist diese Geschichte in einem eindrucksvollen Schlachtgemailde in ex-
tenso dargestellt 8,

Der dritte Lebensraum, der nach der Anweisung des Vinaya in die
obere Hilfte des Rades gehort, ist die Wohnstitte der Menschen. Es
ist auf das héchste zu bedauern, daB gerade diese Abteilung durch Birds
mifigliickten Versuch, das Gemilde von der Wand zu 16sen, fast voll-
stindig zerstort wurde * . Nach der Vinaya-Vorschrift soll diese Abtei-
lung die Menschen zeigen, wie sie «mit Elefanten, Pferden, Wagen,
beim Essen und Trinken, Liegen und Sitzen, beim Spiel mit Frauen in
Girten die Freuden genieBen» 3. Nichts ist von alledem erhalten
auller zwei Reisewagen am oberen Bildrand. Warenballen in dem
linken Wagen, ein Affchen auf seinem Satteldach und die" ippige
Vegetation scheinen darauf hinzuweisen, daf hier eine Karawane durch
den Dschungel zieht. Etwas tiefer, ganz am linken Bildrand, weisen die

‘Reste zweier Personen und eines Rindes auf eine lindliche Szene.

Von der Abteilung unter der Menschenwelt, der Stitte der Pretas,
ist nur noch der Rest einer sitzenden minnlichen Person am dufersten
rechten Rand des Bildes erhalten. Die alte Kopie von Griffiths zeigt
jedoch noch deutlich, daB eine Frau auf dem SchoB dieses Mannes sal3.
Es mag iiberraschen, ein solches Liebespaar in der Preta-Welt zu

27. Vgl. SNI, XI, 1.6 (S.224); Jat. 31 (I, S. 202f.); DhA.I, 279 ; Jatakamala 11 (S. 73 ff.).

28. Vgl. D.Schlingloff, A battle-painting in Ajanta (in Vorbereitung ).

29. Da Ralph (s. oben, S.324) von insgesamt 73 Figuren in dem Rad spricht, sich aber
noch heute bei sorgfiltiger Beobachtung ca. 70 Personen unterscheiden lassen, scheinen
auBler den Zerstérungen Birds keine allzugroBen weiteren Verluste seit 1828 zu verzeichnen
zu sein.

30. Divy. 302, 1§: hastyasvarathannapanasayandsanastrilalitodyanasukhani pratyanubbavanti-



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 333

sehen, die doch nach der Vinaya-Vorschrift Wesen zeigen soll, die
«Hunger, Durst und andere Leiden erdulden»3*. Wir miissen uns
hierbei vor Augen fithren, da3 die Vergeltung der bésen Taten in der
Preta-Welt in den Legenden immer als eine partielle dargestellt wird:
Wer einst tagsiiber Gutes, nachts aber Boses tat, genieBt nun tagsiiber
Freuden, nachts aber Qualen und umgekehrt 3. So wird auch das hier
dargestellte Liebespaar nur als eine Kontrastgruppe zu den Gruppen
hunger- und durstgequilter Wesen gedient haben.

Auf der linken Seite, unter der Asura-Welt, befindet sich der Bereich
der Tiere, bei denen nach der Vorschrift gezeigt werden soll, wie sie
«das gegenseitige Sichauffressen erdulden»33. Die oberste, einzig
erhaltene Szene zeigt jedoch nicht das Schicksal des Wildes, sondern
das der Haustiere. Wir sehen drei offene, aus Balken errichtete und
strohgedeckte Viehstille. Eine Magd an einer Feuerstelle mit mehreren
Topfen vor den Stallungen, zwei Rinder und eine Personengruppe mit
Kochgeschirr vollenden das Bild dieser dorflichen Siedlung. Die wei-
teren Szenen aus dem Tierreich und die Darstellungen der Héllen in
der untersten Abteilung sind unwiderbringlich verloren.

Man darf wohl voraussetzen, daB8 die Anweisung des Vinaya zum
Malen des Lebensrades nicht nur in der Klosteranlage von Ajanta, son-
dern auch in anderen buddhistischen Klostern befolgt worden ist.
Tatsichlich wird iiber Reste eines entsprechenden Rades in der 300 km
westlich von Ajanta gelegenen Klosteranlage von Kanheri berichtet.
James Burgess notiert in seinem im Jahre 1883 erschienenen Report
iiber eine dieser Hohlen folgendes: ,No.86 has had two pillars and
pilasters in front, of a pattern very similar to those in Caves 67 and 72. The
hall is 21 ft. wide by 21 %, ft. deep, with a door recessed in the jambs. To the
right of it, outside, are traces of a large circular painting, like the so-called
zodiac in Cave XVII at Ajanta. It has had a ﬁgure of Buddha in the centre, and

31. Divy. 302, 4: ksuttrsadini duhkhani pratyanubhavanti.
32. Vgl. etwa die Schilderung der Pretawelt in der Sronakotikarna-Legende, Divy. 1 ff.
33. Divy. 301, 30: anyonyabhaksanadini pratyanubhavanti.



334 DIETER SCHLINGLOFF; DAS LEBENSRAD IN AJANTA

the area was divided into eight sectors, in each of which, if we may judge from
what remains of one, were numerous figures variously employed.’34

Den Vinaya-Vorschriften entsprechend war das Rad also auch hier
im Vestibiil der Hohle gemalt. Eine Tiir befindet sich an dieser Wand
nicht, sodaB3 keine Notwendigkeit bestand, das Rad offen zu lassen.
Trotzdem diirfen wir annehmen, daB3 Burgess’ Bemerkungen iiber die
acht Sektoren (statt der zu erwartenden sechs) nicht auf Beobachtung,
sondern auf der vermeintlichen Analogie zu den auch von Burgess
angenommenen acht Sektoren des Rades in Ajanta beruht. Bezeichnend
ist die Bemerkung iiber die Figur des Buddha im Zentrum, die an die
von Przyluski iibersetzte Vorschrift erinnert, dafl im Zentrum des
Rades auBler Taube, Schlange und Schwein ein Buddha-Bild zu malen
sei35. Eine solche Vorschrift, die den Buddha neben Leidenschaft,
HaB3 und Verblendung in die Radmitte stellt, ist sehr merkwiirdig und
widerspricht auch den tibetischen Darstellungen, die immer nur
Taube, Schlange und Schwein in der Radnabe zeigen. Es hat den An-
schein, als seien hier zwei verschiedene Darstellungsarten, eine mit
einem Buddha und eine andere mit Leidenschaft, Ha3 und Verblendung
in der Radmitte zusammengeflossen. Falls Burgess’ Beobachtung zu-
treffend sein sollte, wire das Rad in Kanheri der einzige Beleg fiir eine
Darstellung mit dem Buddha im Zentrum. Voller Spannung suchten
wir daher bei unserem Besuch in Kanheri im Oktober 1969 dieses Rad -
und fanden an der angegebenen Stelle nichts weiter als die kahle Wand,
die uns statt des erwarteten Sinnbildes des samsara ein Sinnbild der
anityata vermittelte,

34. ]J.Burgess, Report on the Buddhist Cave Temples and their Inscriptions, Arch. Surv. of Wes-
tern India, Vol.IV, London 1883, S. 70.

35. A.a.0., S.316: Au centre, vous dessinerez I’image du Buddha et devant I’image du Buddha,
vous dessinerez trois figures: vous ferez d’abord I’image d’un pigeon figurant la grande passion (riga);
puis vous ferez I'image d’un serpent figurant la grande colére (dvesa); enfin vous ferez I'image d 'un

porc figurant la grande stupitidé (moha).



	Das Lebensrad in Ajanta

