
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Das Lebensrad in Ajanta

Autor: Schlingloff, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS LEBENSRAD IN AJANTA

DIETER SCHLINGLOFF
UNIVERSITÄT KIEL

Unter den Berichten, die die ersten englischen Besucher der Klosterhöhlen

von Ajanta im frühen 19. Jahrhundert hinterlassen haben,
verdient der an J.Prinsep gerichtete Brief eines Mr. Ralph vom Februar

1828 besondere Beachtung '. Ralph hat nämlich in Form eines

Zwiegespräches mit seinem Reisebegleiter* einige der Wandgemälde
erstmalig beschrieben. Über das an der linken Veranda-Seitenwand von

Höhle 17 gemalte Lebensrad bemerkte Ralph folgendes: «The zodiac,

as they call it, is very elaborate. Why they call it zodiac3 I know not. There is

in one part a bull, and in another scales. We must get a ladder to see it clearly.

It might have been called the shield of Achilles as well as a zodiac. There have

been eight grand compartments and sixteen smaller ones — how full of little

figuresi The zodiac is incomplete. I think about a third of it is wanting,
and the lower part of the circle could never have been complete,for it must have

been over this door of the cell. G(resley) : Perhaps they covered the top of the

doorway with something in order to complete the circle. R(alph) : You admire

it so much :you are willing to suppose it must have been complete.» Im weiteren

Verlauf seines Berichtes teilt Ralph dann noch mit, daß in dem Rad

eine Inschrift und in drei Abteilungen insgesamt dreiundsiebzig 12 bis

18 cm große Figuren zu sehen seien. In den frühen Morgenstunden des

2i.Februar 1828 traf dann, wie Ralph berichtet, der Distriktsarzt

Dr. Bird in Ajanta ein und hatte - trotz Mr. Ralphs Warnung - nichts

Eiligeres zu tun, als einen Teil des Bildes von der Wand abzulösen.

1. J. Prinsep hat den ihm übersandten Bericht Ralphs abgedruckt in Journal of the Asiatic

Society of Bengal V, 1836, S. 557-61.
1. Es handelt sich um den sonst unbekannten Captain Gresley.

3. Der erste Besucher, der das Rad erwähnte und als «zodiac» bezeichnete, war Lt.J.E.

Alexander, Notice of a Visit to the Cavern Temples of Adjunta, Transactions of the Royal Asiauc

Society 1, London 1829/30, S. 369.



.ramar«?*?
lys

^A
*Sur*>

/.v /ìli l/
%

Vrto*M ^C3A *0%-JL-,Ms:
i.- Z

r'C

/Or.n*r s' *ty*k<?/>\---.»>

\\r\
A \ \ // «

<. \\
N>.»''

v«

Abb. i



^sS:^-y

&
y>:

<R

^n
ih

Abb. 2



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 32c

Dabei zerbrachen ihm freilich die Stücke unter der Hand und sind

seither verschollen4. Nur 4 kleine Fragmente mit Männerköpfen hat

Bird nachzeichnen lassen und zusammen mit weiteren Nachzeichnungen
veröffentlicht5. Der nächste Besucher6 war der Archäologe James

Fergusson, der 184 c in der ersten seiner Publikationen über die Höhlentempel7

das Rad kurz erwähnt und feststellt, daß das Innere des Rades

in 8 und der Radkranz in 16 oder 17 Abteilungen geteilt sei ; eine

Bemerkung, die dann von den folgenden Berichterstattern wiederholt
wurde8.

Das Verdienst, als erster darauf hingewiesen zu haben, daß das Rad

keinen Tierkreis, sondern das buddhistische samsäracakra darstellt,

4. Meine Nachforschungen bei der Asiatic Society in Calcutta, zu der Bird die Fragmente
verbracht haben soll, blieben ergebnislos.

ç. James Bird, Historical Researches on the Origin and Principles of the Bauddha and Jaina Religions

Bombay 1847. Diese ihrer haltlosen Thesen wegen zu Recht nur wenig bekannte
Publikation enthält auf 16 Tafeln die ersten veröffentlichten Nachzeichnungen von Ajanta-
Malereien.

6. Der Bericht des unter den frühen Besuchern Ajantas gelegentlich erwähnten Selim Bake

in der Zeitung Bombay Courier 1839 ist wertlos, da er nichts weiter bietet als eine fast

wörtliche Abschrift der Notizen von Ralph, natürlich ohne Quellenangabe. Hinsichtlich des

Lebensrades wird der Wunsch Ralphs wiederholt, eine Leiter zu haben, sowie Ralphs
Vermutung, daß es sich um das Schild des Achill handeln könnte: «/ could not see it plainly from
the ground and I wished muchfor a ladder, had I known or observed that this circle contained the signs
of the Zodiac I would certainly have managed to mount myself by getting on a mans back or otherwise,
I think it will befound to resemble the shield of Achilles very much, the next visitor will I trust decide

this interesting question; some barbarian has been poising it and destroyed the painting in several

parts.» Natürlich weiß der Verfasser aus dem Bericht Ralphs, daß der «Barbar» der von ihm
eingangs lobend erwähnte Dr. Bird war.

7. Illustrations of the Rock-cut Temples of India Text to accompany thefolio-volume of Plates,
London 1845, S. 20.

8. Vgl. J. Burgess, Notes on the Bauddha Rock-temples ofAjanta, their Paintings and Sculptures,
and on the Paintings of the Bagh Caves, Modern Bauddha Mythology, etc. Arch. Survey of W.
India, No. IX), Bombay 1879, S. 61 f. : The so-called Zodiac in the left end ofthe Verandah seems to
oe some sort of representation ofthe world. Had there been nine divisions, it might have been interpreted
as the nine khandas ofJambudvipa, but there were only eight, and the various ways in which the persons
in each are engaged seem to indicate different aspects ofworldly life. Thefewßgures now left are small,

' sufficiently clearly painted, to be made out. The outer edge or rim ofthe wheel is divided into sixteen

compartments, each containing a symbol, such as a monkey, a man, etc. The wheel is held up by two long
green arms with bracelets.»



326 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

gebührt L. A.Waddell9. Waddell verglich das Rad in Ajanta mit
jüngeren Darstellungen aus Tibet und stellte die grundsätzliche
Übereinstimmung heraus. Die buddhistischen Vinaya-Texte, die das Anbringen
eines Rades im Vestibül der Klöster vorschreibenI0 und Anweisungen
zu seiner Ausgestaltung geben, kannte Waddell freilich nicht. Im

Divyâvadâna11 wird eine solche Vorschrift des Buddha zitiert und - da

die Mönche sich über die Ausgestaltung des Rades im unklaren sind -
eine Anweisung des Buddha wiedergegeben : In c Feldern seien die c

Existenzformen Höllen, Tiere, Prêtas, Götter und Menschen

darzustellen, und zwar Höllen, Tiere und Gespenster in der unteren, Götter

sowie die Menschen in den 4 Kontinenten in der oberen Hälfte. In der

Radnabe ist Leidenschaft, Haß und Verblendung darzustellen : Leidenschaft

in Gestalt einer Turteltaube, Haß in Gestalt einer Schlange und

Verblendung in Gestalt eines Schweines. Es folgen sodann zwei in ihrem

Wortlaut unklare Vorschriften zur Darstellung eines Buddha-Bildes

und zur Gestaltung der «spontan-entstehenden» Wesen; sodann wird

gesagt, daß das zwölfgliedrige Rad des Entstehens in Abhängigkeit in

dem Radkranz vor- und rückläufig wiederzugeben sei. Dies alles sei von

9. The Buddhist Pictorial Wheel of Life, Journ. of the As. Soc. of Bengal, Vol.LXI, 1892,
S. 133—55; Buddha's Secret from a Sixth Century Pictorial Commentary and Tibetan Tradition,

Journ. of the Royal As.Soc. 1894, S. 367-84; vgl. hierzu auch L. de la Vallée Poussin, Deux

Notes sur le Pratïtyasamutpâda, Actes du XIVe Congrès International des Orientalistes, Alger

1905, S. 193-203.
10. Vgl. W.W. Rockhill, The Life of the Buddha and the early History of his Order, London

1884, S.48, Anm. 2 (aus Dulva xi.fol. 34b): «On the outside door [of the vihâra]you must have

figured ayaksha holding a club in his hand; in the vestibuleyou must have represented a great miracle,

the five divisions (of beings) of the circle of transmigration; in the courtyard, the series of births

(jâtakas) ; ...»
11. Divyâvadâna, ed. Cowell/Neil, S. 3000, 10-20 : pancagatayah kartavyä narakâs tiryancah

prêta devä manusyâs ca / taträdhastän narakäh kartavyâs tiryancah prêtas coparistäd devä manusyäs

ca catvâro dvîpâh kartavyâh pûrvavideho 'paragodânïya uttarakurur jambudvïpas ca j madhye

rägadvesamohäh kartavyä rägah pärävatäkärena dveso bhujangäkärena mohah sükaräkärena j buddha-

pratimäs caitan nirvänamandalam upadarsayanti kartavyâh / aupapädukäh sattva ghatiyantraprayo-

gena cyavamänä upapadyamänäs ca kartavyâh / sämantakena dvädasähgah pratîtyasamutpâdo nulo-

mapratilomah kartavyâh / sarvam anityatâ grastam kartavyam gäthädvayam ca lekhayitavyam /.
Miss C. A. Foley Mrs. Rhys Davids) hat im Anschluß an den Aufsatz Waddells auf diesen

Text aufmerksam gemacht (JRAS 1894, S. 388).



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 327

der Unbeständigkeit umkrallt darzustellen, und außerdem sei eine

Inschrift mit zwei bekannten Lehrversen anzubringen12.
Zweifellos zeigt diese im Divyâvadâna zitierte Vinaya-Vorschrift sehr

viel Ähnlichkeit mit dem Gemälde in Ajanta und ebenso mit den

tibetischen Darstellungen. Die Bilder in den einzelnen Feldern stellen

ganz sicher die Existenzformen und die Figuren im Radkranz einzelne

Begriffe des Entstehens in Abhängigkeit dar. Turteltaube, Schlange und
Schwein sind in den tibetischen Darstellungen, leider aber nicht mehr
in Ajanta erhalten13 ; dagegen sind die Arme der Unbeständigkeit, die
das Rad umfaßt, noch deutlich zu sehen. Das Ungeheuer ist in dem für
Dämonendarstellungen in Ajanta gebräuchlichen Dunkelgrün gemalt;
Handgelenke und Oberarme zeigen den üblichen Kettenschmuck. Die
alte Kopie des Bildes von Griffiths14 zeigt auch noch den linken im
Radkranz festgebissenen Eckzahn des Dämons. Daß auch entsprechend
der Vorschrift eine Inschrift mit dem Bild verbunden war, wird durch
eine Bemerkung Ralphs in seinem oben zitierten Brief aus dem Jahre
1828 wahrscheinlich gemacht*5 ; heute ist freilich keine Spur einer
solchen Inschrift mehr erhalten.

In einem Punkt allerdings weichen die bildlichen Darstellungen von
der Vinaya-Vorschrift ab: Das tibetische Lebensrad zeigt nicht c, sondern

6 Existenzformenl6, und auch das Bild in Ajanta kann unmöglich
aus nur c Feldern bestanden haben.Wie wir erwähnten, sprach Fergusson
von 8 Feldern ; der äußere Kreis der Nidâna-Kette müßte demnach 16

12. Udänavarga, ed. F.Bernhard, IV, 37/38 (Band 1, S. 138); weitere Parallelen ebenda.

13. Nur noch ein winziger Rest des Doppelkreises, der die Radnabe anzeigt, ist an einer
Stelle sichtbar.

14. J.Griffiths, The Paintings in the Buddhist Cave-Temples ofAjantâ, Pl. 56. DienachS.328 als

Abb. 2 gegebene Nachzeichnung beruht auf Photographien, die der Verfasser im Oktober
1969 in Ajanta aufgenommen hat, unter Ergänzung der heute nicht mehr erhaltenen Partien
nach der Kopie von Griffiths.

15. JASB V, 1836, S. 560 : «7n the zodiac there is some writing.»
16. Die Frage, ob die Welt der Asuras eine sechste, selbständige Existenzform neben den

fünf gatis bilde, wird innerhalb der einzelnen buddhistischen Schulen verschieden beantwortet;

vgl. hierzu L. de la Vallée Poussin, L'Abhidharmakosa de Vasubandhu, Vol. 2, Paris 1926,
S.11, Anm. 2 ; P.Mus, La Lumière sur les Six Voies, Paris 1939, S. 155fr.



328 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

oder 17 Abteilungen umfaßt haben. Nun hat Jean PrzyluskiI? aus der

chinesischen Vinaya-Ubersetzung eine erweiterte Fassung der
Vorschrift an das Licht gezogen, in der zu den einzelnen Gliedern der

Nidâna-Reihe die im Radkranz zu zeichnenden Bilder genannt werden ;

dabei ist das 12. Glied jarämarana um die häufig im Zusammenhang mit
Alter und Tod genannten Kategorien soka, parideva, duhkha und daurmana-

sya erweitert. Przyluskis auf den ersten Blick einleuchtende

Schlußfolgerung, auch das Rad in Ajanta habe nicht wie die tibetischen

Parallelen 12, sondern i6 Glieder umfaßt, erweist sich dennoch als

Trugschluß. Nicht nur, daß es äußerst ungewöhnlich wäre, wenn man

das immer als «zwölfgliedrig» (dvädasänga) bezeichnete Rad hier mit

i6 Gliedern dargestellt hätte; Przyluski muß auch voraussetzen, um

die Glieder mit der bildlichen Darstellung in Einklang zu bringen, daß

das erste Glied der Reihe, avidyä, ausgelassen sei *8. Vollends unmöglich
ist die Annahme von 8 statt der üblichen c oder 6 Existenzformen.

Przyluskis HinweisI9 auf die im Asokävadäna aufgezählten i o Möglichkeiten

der Wiedergeburt (naraka, tiryak, prêta, manusya, balacakravartin,

cakravartin, deva, srävaka, pratyekabuddha, samyaksambuddha) ist in

keiner Weise stichhaltig.
Die Lösung des Dilemmas, wie die scheinbar dargestellten i6 äußeren

und 8 inneren Abteilungen mit der buddhistischen Dogmatik von

den 12 Gliedern und 6 Existenzformen zu vereinbaren seien, ist viel

einfacher als sich Przyluski vorstellt. Wir erinnern uns an die Bemerkung

Ralphs, daß das Rad nur dann vollständig gewesen sein könne,

wenn man das Obere der Zellentür verdeckt hätte. Der Maler hat aber

das Problem der störenden Tür einfach dadurch gelöst, daß er einen

Sektor des Rades offen ließ, so als wenn das Rad zwischen zwei

Abteilungen aufgeschnitten und auseinandergeschoben sei, um der Tür

17. J.Przyluski, La Roue de la Vie à Ajanta, Journal Asiatique, Sér.XI, t.XVI, I920>

S. 3 3-331-
18. S.329f.
.9. S.321.



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 329

Raum zu geben. Auch das in Ajanta dargestellte Rad hatte also nie mehr
als die üblichen 6 inneren und 12 äußeren Abteilungen (Abb. i)î0.

Stimmt damit das Bild in Ajanta also in seiner grundsätzlichen
Gestaltung mit den jüngeren tibetischen Darstellungen überein, so zeigen
sich dagegen in der Ausarbeitung der einzelnen Szenen beträchtliche
Unterschiede. Von den Bildern der Nidäna-Reihe sind nur der Töpfer
als Symbol für die Gestaltungen (samskäräh) und der Affe als Symbol
für das Bewußtsein (vijnänam) beiden Darstellungsformen gemeinsam,
was sich wohl daraus erklärt, daß es sich bei diesen Symbolen um
altbekannte Bilder handelt*1. Das Nichtwissen (avidyä) stellt in Tibet ein

Blinder, in Ajanta dagegen ein Kamel mit Treiber dar ; die 6 Bereiche

(sadäyatanam) symbolisiert in Tibet ein Haus, in Ajanta eine Gesichtsmaske

mit 6 Öffnungen (2 Augen, Nase, Mund und 2 zusätzliche Augen).
Die Bilder für Name und Form (nämarüpam), Werden (bhavah),
Geburt (jätih), sowie für Alter und Tod (jarämaranam) zeigen in Ajanta
lediglich Personen in verschiedenen Haltungen und Zuständen, die

nicht sicher zu deuten sind. Man wird sich jedoch hüten müssen, in
diese Gestalten tiefsinnige Deutungen der Kategorien hineinlesen zu

wollen". Die abgebildeten Gestalten stehen auf der gleichen Ebene

20. Die Maler hatten das Rad, wie übrigens auch die Kreise der Deckenornamentik, nicht
mit einem Zirkel, sondern nach dem Augenmaß gezeichnet; weder die äußeren noch die
inneren Abteilungen weisen daher einen mathematisch gleichen Abstand auf. Daß ein
verhältnismäßig großer Sektor über der Tür freigelassen wurde, ist durch die (nicht mehr
erhaltene, aber wie bei den anderen Türöffnungen vorauszusetzende) Ornamentik als

Türumrahmung sowie durch die (ebenfalls nicht mehr erhaltenen) Füße des das Rad unklammert
haltenden Ungeheuers bedingt.

II. Die samskäräh formen den mit dem Topf verglichenen Körper (kumbhüpamam käyan,
Dhp. 40+Parall.) ; das vijnänam hüpft wie ein Affe von Objekt zu Objekt ; vgl. D. Schlingloff,
ün buddhistisches Yogalehrbuch, Berlin 1964, S.48, Anm. 6.

22. Dies tut Waddell, der etwa zu dem Bild des Kamels als Symbol für avidyä folgendes
bemerkt (JRAS 1894, S. 375) : « The Camel vividly suggests the long and trying journey of the
Unconscious Will across the desert valley of the Shadow ofDeath, past Death itself to the dawn of the new life
beyond. The sex of the Camel seems to indicate the potential productiveness of the Unconscious Will»
usw., usw. In Wirklichkeit hat natürlich nur die dem Kamel (zu Unrecht!) schon in der
Antike nachgesagte Dummheit die Darstellung dieses Tieres als Symbol für die Unwissenheit
provoziert.



330 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

wie die in der Meditation verwendeten Symbole und Verkörperungen,
die meist nur ein äußerliches Merkmal der durch sie vertretenen Idee

wiedergeben13. Ganz in derselben Art besagen auch die meisten
Bildvorschriften in der von Przyluski übersetzten Vinaya-Anweisung nichts

anderes, als daß die betreffenden Figuren die durch die Kategorie
bezeichnete Idee darstellen oder vertreten24.

Von weit größerem Interesse als die Symbole der Nidäna-Kette sind

die Darstellungen der Lebensräume in den einzelnen Feldern, deren

Deutung bisher noch keiner der Interpreten des Rades versucht hat25.

Die oberste Abteilung, in der Mitte, zeigt die Götter, wie sie - der

Vinaya-Vorschrift entsprechend - «beim Spiel mit himmlischen Frauen

in Palästen und Gärten die Freuden genießen»26. Oben links thront
lndra — deutlich erkennbar durch sein drittes Auge auf der Stirn - in

einer Säulenhalle. Hinter ihm stehen zwei Dienerinnen; die rechte hält

23. Vgl. Yogalehrbuch, Einl. S.49ff.
24. A. a. O., S. 31 yf. : Pour la section : ignorance (avidyâhga), vous devrez faire l'image d un

raksas. Pour la section : éléments (samskâra), vous devrez faire l'image de la roue du potier.Pourla

section: connaissance (vijnâna), vous devrez faire l'image d'un singe. Pour la section: nom et forme

(nämarüpa), vous devrez faire l'image d'un homme qui monte en bateau. Pour la section: six places

(sadâyatana), vous devrezfaire l'image des six organes des sens. Pour la section : contact (sparça), vous

devrezfaire l'image d'un homme et d'unefemme qui se tiennent en contact. Pour la section: impression

(vedanâ), vous devrezfaire l'image d'un homme et d'unefemme qui éprouvent de la douleur et du plaisir.

Pour la section : aimer (trsnâ), vous devrezfaire Vimage d'unefemme qui embrasse ses enfants. Tour

la section: prendre (upädäna), vous devrezfaire l'image d'un homme qui, tenant une bouteille, prend

de l'eau. Pour la section: existence (bhava), vous devrezfaire l'image du grand dieu Fan (Brahma).
Pour la section: naissance (jâti), vous devrez faire l'image d'une femme qui enfante. Pour la section:

vieillesse (jarâ), vous devrez faire l'image d'un homme et d'unefemme vieux et décrépits. Pour la

section: maladie (vyâdhi), vous devrezfaire l'image d'un homme et d'une femme atteints de maladie. Pour

la section : mort (maranâ), vous devrezfaire l'image d'un homme mort, sur une civière. Pour la tristesse

(çoka), vous devrezfaire l'image d'un homme et d'unefemme attristés. Pour l'affliction (parideva),

vous devrezfaire l'image d'un homme et d'une femme qui se lamentent. Pour le malheur (duhkha),

vous devrezfaire l'image d'un homme et d'unefemme malheureux. Pour l'inquiétude (durmanas), vous

devrezfaire l'image d'un homme et d'unefemme qui tirent un chameau difficile à dompter.

le. G. Yazdani, Ajanta, The Colour and Monochrome Reproductions of the Ajanta Frescoes Based

on Photography, Part IV, 1955, geht bei seiner Beschreibung des Rades (S. 21-27) von der

Annahme aus, daß in den Feldern «various phases of human life» dargestellt seien, und kann

deshalb natürlich zu keiner adäquaten Deutung der Szenen gelangen. Vgl. die Besprechung

dieses Bandes von J. Ph. Vogel in Artibus Asiae XVIII, 1955, S. 199-204.
26. Divy. 302,11 : divyastrllalitavimänodyänasukhäni pratyanubhavanti.



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 33 I

den üblichen Wedel über ihrer Schulter. Ganz links im Bild erkennen

wir eine dritte weibliche Gestalt; wahrscheinlich handelt es sich um
die Gattin des Götterkönigs, die - wie oft in den Darstellungen des

Hofstaates - leicht abseits von ihrem Gemahl steht. Außerhalb des

Palastes, im Park unter blühenden Bäumen, sitzen drei weitere Götter
mit ihren Gefährtinnen, die wahrscheinlich Indras Herrschaftsbereich,
den Himmel der Dreiunddreißig, repräsentieren. Unterhalb dieser

Gruppe sehen wir eine tänzerische Darbietung. Die Solotänzerin ist in
einer drehenden Bewegung begriffen, während sechs Apsaras im Halbkreis

um sie herumsitzen und mit Flöten, Zimbeln und Trommeln den Tanz

musikalisch begleiten. Unterhalb dieser Tanzgruppe und durch eine
stilisierte Felsenlandschaft von ihr getrennt sitzt wieder ein göttliches
Liebespaar; schließlich sehen wir ganz unten einen weiteren Gott, der,

von zwei Dienerinnen flankiert, mit drei Männern in der Beratung
zusammensitzt.

Links neben den Göttern befindet sich die Abteilung der A su ras.
In einer Säulenhalle, die etwas kleiner als die des Götterkönigs dargestellt

ist, thront der Herr der Asuras umgeben von seinem Hofstaat.

Oberhalb dieses Thronsaals erkennt man zwei Personen vor einem

großen Vorratsgefäß und rechts daneben zwei Töpfe auf einer offenen

Feuerstelle, die von einer dritten Person bedient wird. Darunter, rechts

nebendemThronsaal, ist eineHalle zu sehen, in der eine Person zwischen

zahlreichen Töpfen sitzt und den Vorrat aus den Töpfen an Personen

verteilt, die vor der Halle stehen. Durch dieses Bild soll wohl angedeutet

werden, daß die Asuras im Gegensatz zu den Göttern auf Nahrung

angewiesen sind, da sie kein Amrta besitzen. Aus diesem Grund leben
die Asuras in steter Fehde mit den Göttern, denen sie das Amrta rauben

wollen. Dementsprechend zeigt die Szene unterhalb der beiden Hallen
den Auszug der Asuras zum Krieg gegen die Götter. Den Mittelpunkt
dieser Gruppe bildet der leider zerstörte Elefant, auf dem der Herr der
Asuras in den Kampf zieht. Vor dem von Kriegern umringten Elefanten
stehen mehrere Asuras mit Waffen und Musikinstrumenten. Ganz links



332 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

im Bild ist in einem Sälmali-Baum ein Garuda zu sehen, der eine Schlange

im Schnabel hält. Dieses Bild weist auf eine der wenigen Geschichten

aus der Mythologie des Asura-Krieges hin, die bei den Buddhisten

wirklich lebendig war : lndra schont im Kampf gegen die Asuras ein

Garuda-Nest und gewinnt gerade dadurch die schon verloren gegebene
Schlacht27. An der linken Seitenwand der Haupthalle von Höhle 17

ist diese Geschichte in einem eindrucksvollen Schlachtgemälde in
extenso dargestelltj8.

Der dritte Lebensraum, der nach der Anweisung des Vinaya in die

obere Hälfte des Rades gehört, ist die Wohnstätte der Menschen. Es

ist auf das höchste zu bedauern, daß gerade diese Abteilung durch Birds

mißglückten Versuch, das Gemälde von der Wand zu lösen, fast

vollständig zerstört wurde29. Nach der Vinaya-Vorschrift soll diese Abteilung

die Menschen zeigen, wie sie «mit Elefanten, Pferden, Wagen,
beim Essen und Trinken, Liegen und Sitzen, beim Spiel mit Frauen in

Gärten die Freuden genießen»30. Nichts ist von alledem erhalten

außer zwei Reisewagen am oberen Bildrand. Warenballen in dem

linken Wagen, ein Affchen auf seinem Satteldach und die * üppige

Vegetation scheinen daraufhinzuweisen, daß hier eine Karawane durch

den Dschungel zieht. Etwas tiefer, ganz am linken Bildrand, weisen die

Reste zweier Personen und eines Rindes auf eine ländliche Szene.

Von der Abteilung unter der Menschenwelt, der Stätte der Prêtas,
ist nur noch der Rest einer sitzenden männlichen Person am äußersten

rechten Rand des Bildes erhalten. Die alte Kopie von Griffiths zeigt

jedoch noch deutlich, daß eine Frau auf dem Schoß dieses Mannes saß.

Es mag überraschen, ein solches Liebespaar in der Preta-Welt zu

27. Vgl. SNI, XI, i.6(S. 2 24);Jät.3i(I, S. 202L); DhA.I, 279; Jâtakamâlâ 11 (S.73ff.).
28. Vgl. D. Schlingloff, A battle-painting in Ajanta (in Vorbereitung).
29. Da Ralph (s. oben, S.324) von insgesamt 73 Figuren in dem Rad spricht, sich aber

noch heute bei sorgfältiger Beobachtung ca. 70 Personen unterscheiden lassen, scheinen

außer den Zerstörungen Birds keine allzugroßen weiteren Verluste seit 1828 zu verzeichnen

zu sein.

30. Divy. 302, ij: hastyasvarathännapänasayanäsanastrilalitodyänasukhäni pratyanubhavanti.



DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA 333

sehen, die doch nach der Vinaya-Vorschrift Wesen zeigen soll, die

«Hunger, Durst und andere Leiden erdulden»31. Wir müssen uns
hierbei vor Augen führen, daß die Vergeltung der bösen Taten in der
Prêta-Welt in den Legenden immer als eine partielle dargestellt wird :

Wer einst tagsüber Gutes, nachts aber Böses tat, genießt nun tagsüber
Freuden, nachts aber Qualen und umgekehrt32. So wird auch das hier
dargestellte Liebespaar nur als eine Kontrastgruppe zu den Gruppen
hunger- und durstgequälter Wesen gedient haben.

Auf der linken Seite, unter der Asura-Welt, befindet sich der Bereich
der Tiere, bei denen nach der Vorschrift gezeigt werden soll, wie sie

«das gegenseitige Sichauffressen erdulden»33. Die oberste, einzig
erhaltene Szene zeigt jedoch nicht das Schicksal des Wildes, sondern
das der Haustiere. Wir sehen drei offene, aus Balken errichtete und

strohgedeckte Viehställe. Eine Magd an einer Feuerstelle mit mehreren

Töpfen vor den Stallungen, zwei Rinder und eine Personengruppe mit
Kochgeschirr vollenden das Bild dieser dörflichen Siedlung. Die
weiteren Szenen aus dem Tierreich und die Darstellungen der Höllen in
der untersten Abteilung sind unwiderbringlich verloren.

Man darf wohl voraussetzen, daß die Anweisung des Vinaya zum
Malen des Lebensrades nicht nur in der Klosteranlage von Ajanta, sondern

auch in anderen buddhistischen Klöstern befolgt worden ist.
Tatsächlich wird über Reste eines entsprechenden Rades in der 300 km
westlich von Ajanta gelegenen Klosteranlage von Kanheri berichtet.
James Burgess notiert in seinem im Jahre 1883 erschienenen Report
über eine dieser Höhlen folgendes : ,No.86 has had two pillars and

pilasters in front, of a pattern very similar to those in Caves 67 and J2. The

hall is 21 ft. wide by 21 %Ji. deep, with a door recessed in the jambs. To the

right of it, outside, are traces of a large circular painting, like the so-called

zodiac in Cave XVII at Ajanta. It has had afigure ofBuddha in the centre, and

31. Divy. 302, 4: ksuttrsâdïni duhkhäni pratyanubhavanti.

iL Vgl. etwa die Schilderung der Pretawelt in der SVonakotikarna-Legende, Divy. 1 ff.
33- Divy. 301, 30: anyonyabhaksanädlni pratyanubhavanti.



334 DIETER SCHLINGLOFF: DAS LEBENSRAD IN AJANTA

the area was divided into eight sectors, in each of which, if we may judgefrom
what remains of one, were numerousfigures variously employed.''34

Den Vinaya-Vorschriften entsprechend war das Rad also auch hier

im Vestibül der Höhle gemalt. Eine Tür befindet sich an dieser Wand

nicht, sodaß keine Notwendigkeit bestand, das Rad offen zu lassen.

Trotzdem dürfen wir annehmen, daß Burgess' Bemerkungen über die

acht Sektoren (statt der zu erwartenden sechs) nicht auf Beobachtung,
sondern auf der vermeintlichen Analogie zu den auch von Burgess

angenommenen acht Sektoren des Rades in Ajanta beruht. Bezeichnend

ist die Bemerkung über die Figur des Buddha im Zentrum, die an die

von Przyluski übersetzte Vorschrift erinnert, daß im Zentrum des

Rades außer Taube, Schlange und Schwein ein Buddha-Bild zu malen

sei35. Eine solche Vorschrift, die den Buddha neben Leidenschaft,
Haß und Verblendung in die Radmitte stellt, ist sehr merkwürdig und

widerspricht auch den tibetischen Darstellungen, die immer nur

Taube, Schlange und Schwein in der Radnabe zeigen. Es hat den

Anschein, als seien hier zwei verschiedene Darstellungsarten, eine mit

einem Buddha und eine andere mit Leidenschaft, Haß und Verblendung
in der Radmitte zusammengeflossen. Falls Burgess' Beobachtung
zutreffend sein sollte, wäre das Rad in Kanheri der einzige Beleg für eine

Darstellung mit dem Buddha im Zentrum. Voller Spannung suchten

wir daher bei unserem Besuch in Kanheri im Oktober 1969 dieses Rad-

und fanden an der angegebenen Stelle nichts weiter als die kahle Wand,

die uns statt des erwarteten Sinnbildes des samsära ein Sinnbild der

anityatä vermittelte.

34. J. Burgess, Report on the Buddhist Cave Temples and their Inscriptions, Arch. Surv. of Western

India, Vol.IV, London 1883, S.70.

35. A.a. O., S. 316: Au centre, vous dessinerez Vimage du Buddha et devant l'image du Buddha,

vous dessinerez troisfigures: vousferez d'abord l'image d'un pigeonfgarant la grande passion (râga) ;

puis vousferez l'image d'un serpentßgurant la grande colère (dvesa) ; enfin vousferez l'image d un

porcfgarant la grande stupitidé (moha).


	Das Lebensrad in Ajanta

