Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: La philosophie bouddhique idéaliste
Autor: May, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PHILOSOPHIE BOUDDHIQUE IDEALISTE

JACQUES MAY

UNIVERSITE DE LAUSANNE

Le présent article est la version revue et augmentée d’une conférence prononcée
devant le groupe vaudois de la Société romande de philosophie, a Lausanne, le 23
janvier et le 6 mars 1970. Il ne renferme pas de vues originales; il est tributaire,
presque a chaque ligne, des travaux de M. Erich Frauwallner. Les travaux de M.
Etienne Lamotte ont été aussi largement mis a contribution, en particulier pour
’étude des antécédents de 1’école idéaliste au sein du bouddhisme. Que ces deux
grands maitres des études bouddhiques veuillent bien accepter ’hommage qui leur
est di.

Du III* au VII¢ siecle de notre ére, selon la chronologie la plus sou-
vent admise, la pensée bouddhique en Inde a trouvé une expression
particulierement brillante dans ’école dite du Vijiianavada «doctrine
de la connaissance». Les premiers ouvrages ressortissant a cette école
en tant que telle peuvent &tre datés du début du IlI* siecle. Au cours de
ce siecle et du suivant, elle constitue peu a peu ses theéses, notamment
a travers les ouvrages de Maitreya-natha, d’Asanga et de Vasubandhu
Pancien. Je désignerai les développements de cette période sous le nom
de Vijfidnavada ancien. Au Ve siécle, Vasubandhu le jeune cherche a
fixer et & synthétiser la doctrine; ses travaux ouvrent la période de ce
que j’ai appelé le Vijiianavada classique, caractérisée par une abondante
littérature de commentaires qu’illustrent en particulier les noms de

q P
Sthiramati, Dharmapila et Hiuan-tsang. Le présent exposé s’attachera
a retracer bri¢vement [’histoire du Vijfianavada, puis 4 exposer la doc-
trine classique.

Les catégories qui gouvernent la pensée philosophique en Occident
s'appliquent mal, en général, 4 la pensée indienne. Pourtant on peut
admettre, sans trop forcer les choses, que le Vijfianavada est un idéalisme.
Encore faut-il s’entendre sur le sens de ce dernier terme, qui en a beau-
coup. Il s’agit de 1’idéalisme entendu comme «la tendance philosophique



266 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

qui consiste a ramener toute existence a la pensée»‘. Nous verrons que
le Vijiidgnavada peut €tre considéré comme tributaire de cette tendance.

1. Antécédents et sources scripturaires

Le bouddhisme est d’essence plus pratique que philosophique ; mais il
comporte la possibilité d’attitudes philosophiques tres diverses, dont
I’idéalisme. Celui-ci a été présent en germe des les débuts, mais il ne
s’est €épanoui en un systeéme cohérent que beaucoup plus tard. Aussi
conviendra-t-il, avant de retracer I’histoire du Vijianavada, d’examiner
quels ont pu €tre ses antécédents au sein du bouddhisme.

Le bouddhisme est avant tout une doctrine du salut ou de la délivrance;
il veut assurer a ’homme une certaine autonomie a I’égard du monde et
de lui-méme. Pour atteindre ce but, il utilise certaines techniques
d’accent nettement psychologique, qui visent a contréler les processus
mentaux en méditant sur eux. Des le début, le bouddhisme attribue
une importance considérable aux processus mentaux: ce sont eux qui
nous maintiennent dans une situation de dépendance, ou qui, au con-
traire, lorsqu’ils sont convenablement maitrisés et orientés, nous as-
surent la liberté.

Plus encore que cet accent psychologique général, la pratique de la
meditation, qui est la discipline essentielle du bouddhisme, est sus-
ceptible de déboucher sur un idéalisme philosophique. La méditation
a en effet deux résultats: elle exténue 1’objet, qui finit par disparaitre
du champ de conscience; elle désencombre ce dernier, et assure a la
conscience une limpidite, une simplicité, une homogénéite, une uni-
versalité, une souveraineté telles qu’elle peut fort bien passer pour
’ordre supérieur de la réalité.

Dans les sitra® anciens, dont diverses recensions nous sont parvenues

1. André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 9* édition, Paris, 1962,
P- 435.

2. Le terme siitra signifie originairement «fil». Dans le bouddhisme, il désigne tout texte
considéré comme étant parole authentique du Buddha. Il y a dans I’emploi bouddhique de
ce terme une image analogue 4 celle qui explique I’emploi du mot «texte», et on peut



BOUDDHIQUE IDEALISTE 267

en pali, en sanscrit fragmentairement, et dans des traductions chinoises,
le vijidna, cette «connaissance» ou «conscience» en quoi le Vijianavada
verra la nature profonde de la réalité, est une des données ou un des
¢léments du réel parmi d’autres. Mais des cette époque, il est affecté
d’une importance particuliere. C’est ainsi que, parmi les divers facteurs
de la production en consécution (pratitya-samutpada), dont la formule
explique le devenir du complexe psycho-physique tout au long de la
transmigration, vijfidna joue un rdle important: il fonde la vie psycho-
logique de I'individu et méme, dans une certaine mesure, son &tre
physique. Dans le pratitya-samutpada classique, a douze termes, vijiidna
occupe une place intermédiaire, la troisieme ou la dixieme, suivant le
sens ou I’on prend la formule. Mais le Mahd-nidana-suttanta «Texte des
grandes occasions» donne une formule & neuf termes? qui parait bien
représenter un état plus ancien que celle des douze termes. Le vijiiana
y tient la place initiale (ou finale). Il s’y trouve en relation réciproque
de cause a effet avec le <nom-et-forme» (ndmaripa), c’est-a-dire avec
les composants psychologiques et physiques de I’étre humain. Il y a
ainsi un cercle vicieux entre 1’étre humain essentiellement composite,
et la conscience: celle-ci donne a I’€tre humain une apparence d’unité;
toute I’expérience de cet €tre s’organise des lors en fonction de cette
fausse unité, et ses contenus psychologiques ne cesseront d’alimenter le
vijidna et par suite le sentiment d’unité.

D’autres textes canoniques insistent sur 1’importance du citta «pen-
sée», donnée toute voisine du vijiidna. Pratiquement, citta et vijfidna

traduire sitra par «texte». On peut aussi lui préférer un équivalent moins général, tel que
celui de «discours», qui se référe alors au contenu des sitra, sans égard a I'étymologie.

3. Niddna «occasion» est précisément la désignation technique des termes du pratitya-
samutpada.

Digha ii §6.28—32: kimpaccayd vifiidnan ti? iti ce vadeyya, ndmaripa-paccayd viifidnan ti
icc assa vacaniyam. iti kho Ananda ndmaripa-paccayd viiiidnam, viifldna-paccayd ndmardpam ...
sambhavanti. «Que si ’on demande quelle est la condition de la conscience, il faudra répon-
dre qu’elle a pour condition 1’tre psycho-physique. Oui, Ananda, la conscience se produit
avec I’étre psycho-physique pour condition; I’étre psycho-physique se produit avec la
conscience pour condition.» — Cf. I.CL. II § 2283.



268 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

sont synonymes; ils désignent le méme objet. La synonymie s’étend a
un troisi¢éme terme, manas, qui désigne exactement I’«organe mental»,
et que I’on rend assez souvent par I’équivalent imprécis mais commode
d’«esprit». Ainsi constituée, 1’identité citta = manas = vijidna de-
viendra une donnée essentielle de la scolastique bouddhique?.

Or, une strophe dont on posseéde des recensions palies, sanscrites et
chinoises nous assure que: «Le monde est conduit par la pensée, est
manceuvre par la pensée: tout obéit a cette seule donnee, la pensée’.»
Telle que nous la trouvons dans les textes anciens, cette parole signifie
peut-&tre seulement que les facteurs psychologiques sont déterminants
dans la vie humaine : en effet, le terme traduit par «monde» (Ioka) peut
tres bien signifier aussi «les gens». Il n’y aurait alors la pas beaucoup plus
qu’une évidence, d’ailleurs non négligeable et bien digne d’étre sou-
lignée par les bouddhistes qui ont toujours beaucoup insisté sur I’im-
portance de la maitrise des états psychologiques pour parvenir a la
libération. Mais le Vijiianavada ne manquera pas d’y voir une justification
de sa doctrine que la pensée est véritablement au principe de toute
existence,

Un autre passage souligne ]’importance de la pensée dans le processus

4. Samyutta ii 9§.1—2: yam ca kho etam bhikkhave vuccati cittam iti pi mano iti pi vifinanam
iti pi ... «ce qu’on appelle, moines, pensée, esprit ou connaissance ...». Méme formule,
Digha i 21: yaii ca kho idam vuccati cittan ti v@ mano ti vd vifiidnan ti va. — K. ii, kdr. 34, éd.
Pradhan, p. 61.20: cittam mano ’tha vijiidnam ekdartham; td. Hiuan-tsang T. XXIX 1558 iv
21c18; td. Paramartha, T. XXIX 1559 iii 180c3; td. La Vallée Poussin, ii 176: «Pensée
(citta), esprit (manas), connaissance (vijiidna), ces noms désignent une méme chose». -
Cf. Lamotte, Vkn, p. s1. — V. ci-dessous, p. 304.

5. Samyutta i 39.10—11 (cité Atthasdlini 68.20—21):

cittena niyati loko, cittena parikissati,

cittassa ekadhammassa sabbeva vasam anvagiiti.
Paralléles chinois, T.I 99 xxxvi 264a26-27, T.Il 100 xii 459b14-15. — En sanscrit,
Abhidharmakosavydkhya, éd. Wogihara, p.95.22-23:

cittena niyate lokas cittena parikrsyate

ekadharmasya cittasya sarva-dharma vasanugd iti.
Le méme logion, mis en prose, se retrouve ailleurs: Anguttara ii 177.33-34, cf.T.I 26 xlv
709a 23—24; Mahdydnasitralamkara, éd. Lévi, p.151.6-7. — Traduction et références em-
pruntées a Lamotte, Vkn, p. 52.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 269

de souillure et de purification des &tres: «Par la souillure de la pensée,
les étres sont souillés; par la purification de la pensée, ils sont purifiés®.»
Or, ce processus est un point essentiel du bouddhisme ; il remonte aux
quatre vérités saintes promulguées par le Buddha dans le sermon de
Bénares, dont les deux premiéres se rapportent a la souillure et les deux
derniéres a la purification. Tout le Vijfianavada classique, comme nous
le verrons par la suite, se bitira sur ce diptyque.

Les deux premieéres strophes du Dhammapada’ réunissent en quelque
sorte les deux thémes: celui de la prééminence de la pensée (ou de
I’esprit), et celui de la souillure et de la purification. On sait I’importance
de ce texte dans le bouddhisme populaire, son ancienneté, sa large

6. Samyutta iii 151.22-23, 31-32; 1§2.8-9: cittasamkilesd bhikkhave sattd samkilissanti,
cittavoddnd sattd visujjhanti. Cité Atthasdlini 68.22 (td. Expositor i 91, ou il faut intervertir
les notes 5 et 6); Papaficasidani i 232.12. Paralléles chinois, T. II 99 x 69c12-13,17,
13. Texte sanscrit (‘cittasamklesdt sattvdh samklisyante, cittavyavaddnad visudhyante) et autres
références dans Lamotte, Vkn, p. 52—53. Le passage du Samyutta semble avoir jusqu’ici
échappé a ’attention des exégétes (Siddhi, p. 214 ; Lamotte, loc. cit. ; Takasaki, A Study on the
Ratnagotravibhdga, p. 96—97) ; la référence aux parall¢les chinois est donnée Kokuyaku Issaikys,
Kysja-bu, VI 329.16,343 n. 61.

7. Voir par exemple I’édition du Vénérable Dhammarama, BEFEO, t. LI, 1963, p. 239,
ou celle de S. Radhakrishnan, p. 58:

1. manopubbarigamd dhammd manosettha manomaya;
manasd ce padutthena bhdsati va karoti va
tato nam dukkham anveti cakkam va vahato padam.
2. manopubbangama dhammd manosetthd manomaya;
manasd ce pasannena bhdsati va karoti vd
tato nam sukham anveti chdyd va anupdyini (var.: anapdyini).
Cité Atthasdlini 68.14—19. — Texte sanscrit, Uddnavarga, éd. Bernhard, p. 415; cité Maha-
karmavibhariga, éd. Lévi, p. 48, 57, td. Lévi, p. 121, 128.

Traduction: «Les données relévent de ’esprit; c’est I'esprit qui est leur mieux, c’est
Pesprit qui les constitue. Si on parle ou agit avec un esprit souill¢, alors la douleur vous
suit comme la roue suit I’attelage. — Les données relévent de I’esprit; c’est ’esprit qui est
leur mieux, c’est 1’esprit qui les constitue. Si on parle ou agit avec un esprit pur, alors le
bonheur vous suit comme ’ombre accompagne.»

On peut comprendre manopubbarigamd en épithéte («les données relevant de I’esprit»,
Dhammarama) ou en prédicat («les données relévent de I’esprit», Lévi, Radhakrishnan).
La tendance idéaliste apparaitrait plus nettement dans la deuxi¢me interprétation, qui est
assez bien soutenue par la version tibétaine, Tib. Trip. 39 992 103.2.7-8, 119 §600
73.1.5-6 chos kyi sion du yid’gro ste «I’esprit va en téte des données». — Matsunaga, Bud-
dhist Philosophy of Assimilation, p. 66.



270 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

diffusion. On voit donc que I’idée d’une certaine préeminence de la
pensée par rapport aux autres données du réel se rencontre aussi bien
dans le bouddhisme populaire que dans le bouddhisme savant.

Un passage de I’ Anguttara Nikdya reprend l'idée de la souillure et de
la purification, en la liant a un théme qui prendra de grands développe-
ments dans le Vijfianavada ancien, celui de la luminosité de la pensée:
«Lumineuse est cette pensée, mais parfois elle est souillée par les pas-
sions secondaires adventices; parfois elle est libérée des passions secon-
daires adventices®.» Cette thése sera déja élaborée par certaines écoles
du bouddhisme ancien?, qui diront que la pensée est originellement et
naturellement lumineuse, mais qu’elle peut €tre souillée par les passions,
ou libérée des passions. Ces derni¢res, n’étant pas nature originelle de
la pensée, sont qualifi¢es d’«adventices» (dgantuka).

Les passages que nous venons de citer appartiennent a la tradition
ancienne du bouddhisme. Mais, comme on le sait, dés le début de ’ere
chrétienne environ, apparait dans le bouddhisme une tendance nouvelle,
qui se donnera a elle-m&me le nom de Grand Véhicule ou Grand moyen
de progression (Mahdydna), parce qu’elle fait parvenir a la libération
un beaucoup plus grand nombre d’étres que le bouddhisme dans sa
pratique ancienne, a laquelle les tenants du Mahayana appliqueront par-
fois*® I’épithete de Hihayana, Moyen de progression restreint ou limite.
Les origines du Grand Véhicule sont obscures et sujettes a controverse;

8. Anguttara i 10.5-8,10—11,14—1§: pabhassaram idam bhikkhave cittam taii ca kho dgan-
tukehi upakkilesehi upakkilitthan ti (cité Atthasalini 68.23, 140.25). pabhassaram idam bhikkhave
cittam taii ca kho dgantukehi upakkilesehi vippamuttan ti. — Lamotte, Vkn, p. §2.

9. Mahasamghika, Andhaka, Vibhajyavadin, Sariputrabhidharma: v. Bareau, JA, 1954,
P. 244; 1956, p. 175, 195; Bureau, Sectes, p. 67-68, 147, 175, 194; Lamotte, Vkn, p.53;
Ruegg, p. 412 et n. 3. — Sur la luminosité naturelle de la pensée, v. en dernier lieu Ruegg,
P. 409-454.

10. Le terme de Hinayana est en effet plutt rare : les bouddhistes mahayanistes désignent
en général les représentants des écoles anciennes sous le nom de Sravaka «Auditeurs», ou,
lorsqu’ils sont parvenus & un haut degré de développement spirituel, de Pratyekabuddha
«Buddha-pour-soi», qui conquié¢rent ’Eveil pour eux-mémes, mais n’enseignent pas aux
autres le moyen d’y parvenir. Cf. Conze, Le Bouddhisme dans son essence et son développement,
Paris, Payot, 1952, p. 119.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 271

elles paraissent en tout cas avoir comporté une longue gestation dans la
tradition ancienne. Il suffira pour notre propos de relever deux carac-
teres : tout d’abord, que le Grand Véhicule a donné I’essor a des spécula-
tions philosophiques d’une ampleur tres remarquable, alors que le
bouddhisme ancien n’avait donné lieu qu’a une scolastique, détaillée,
ingénieuse et subtile certes, mais qui, en derniére analyse, est avant
tout débrouillage et mise en ordre, d’ailleurs indispensables, des données
canoniques anciennes. Ensuite, que le bouddhisme du Grand Véhicule,
avant |’apparition des systemes, a commencé par s’exprimer dans toute
une littérature de siitra, donc de textes consignant des discours attribués
au Buddha lui-méme. Ces Mahayana-siitra sont en fait apocryphes,
puisqu’ils ne paraissent guere remonter qu’au I¢* siécle avant Jésus-
Christ, pour les plus anciens d’entre eux; néanmoins tous les adeptes
du Grand Véhicule, et singuli¢rement les docteurs qui ¢laboreront les
deux grands systémes, Madhyamika et Vijiianavada, les tiendront pour
authentiques et se référeront a leur autorité™. Littérature énorme en
volume, aussi peu «littéraire» que possible, mais qui, par ses répétitions
obsédantes, sa puissance visionnaire, sa folie des grands nombres, son
détachement presque constant a 1’égard dela vie ordinaire, son irréalisme
délibére, qui visent a renforcer chez les adeptes le pouvoir des images
cultivées en méditation, constitue une des productions les plus singu-
lieres des grandes civilisations issues de 1’4ge néolithique.

Dans le foisonnement des Mahayana-siitra s’ esquissent les spéculations
les plus diverses. Une des plus marquantes est la spéculation sur la nature
de la réalité profonde. Toute réflexion de cette sorte avait été récusée
par le Buddha. Mais, les siécles s’ajoutant aux siécles, les bouddhistes
n’ont pu s’empécher de se demander quelle était la nature du nirvana, de
I’«extinction», ce statut existentiel mystérieux auquel parvient 1’&tre
qui s’est affranchi de la transmigration ; on n’en peut rien dire en termes

11. Sur les querelles au sujet de 1'autorité des Mahayanasiitra, v. Conze, The Composition
of the Astasahasrika Prajiidpdramitd, BSOS, 1952, p. 258 et n.2; Lamotte, Sur la formation
du Mahdyana, Asiatica (Festschrift F. Weller), Leipzig, 1954, p. 381-386; Lamotte,
Maiijusri, TP, vol. 48, 1960, p. 40-60; Lamotte, Traité, vol. III, p. xxxiv.



272 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

de transmigration, mais il apparait, a tout le moins, comme un &tre plus
plein que I’&tre imparfait et douloureux qui est imparti a cette derniére,
et fera bientdt figure d’absolu en face du relatif de ce monde. On s’est
aussi demandé ce que pouvait &tre la nature du Buddha, homme a n’en
pas douter, mais aussi porteur d’une vérité transcendante qu’il a actua-
lisée par son Eveil (bodhi) et en laquelle il s’est immergé lors de son
extinction (‘nirvana).

Les plus anciens Mahayana-siitra ne comportent guere d’¢léments
idéalistes; ce qui domine, en particulier dans les textes dits de «Per-
fection de la Sagesse» (Prajid-pdramitd), c’est une conception quasi-
nihilistique de I’absolu, qui sera élaborée et systématisée plus tard par
I’école Madhyamika. Pourtant, ces textes contiennent des allusions au
théme de la pensée naturellement lumineuse, déja présent, comme nous
I’avons vu, dans les écritures anciennes, et qui se présentera fréquem-
ment dans les Mahayana-siitra de toute époque™. Cette idée d’une
pensée restituée a sa vraie nature, et transcendant jusqu’a un certain
point le donné empirique, sera reprise par certains maitres de I’école
idéaliste.

«La nature de la pensée est lumineuse», nous dit la Perfection de la
Sagesse en 8000 stances™3, qui est la plus ancienne recension des textes de
Prajfia-paramita qui nous soit parvenue *. Une autre recension en 2 § 000
stances explique que la luminosité de la pensée consiste en ce qu’elle
«n’est pasassociée avec les passions, sansétrenon plusdissociée d’elles» ™.

12, Ruegg, p. 412.

13. Astasahasrikd Prajiidparamitd, éd. Vaidya, p. 3.18: prakrti§ cittasya prabhasvard. Cf.
Ruegg, p. 413. Les textes de Prajfia-paramita sont en prose; mais, de trés bonne heure,

la tradition s’est établie d’évaluer leur longueur en «stances», c’est-a-dire en unités de 32
syllabes: c’est le nombre de syllabes que compte le vers classique de la littérature sanscrite
(sloka) .

14. Conze, Prajidparamita Literature, p. 9; Lamotte, Vkn, p. 57, n. 41.

1§, Paficavimsatisahasrika Prajiidpdramitd, éd. Dutt, p. 121.14~122.3 (cf. Lamotte, Vkn,
P- §7 et n. 42): prakrtis cittasya prabhdsvara. f&riputra ha: kd punar dyusman Subhite cittasyd
prabhdsvarata? Subhitir Gha: yad dyusman f&riputra cittam na rdgena samyuktam na visamyuktam
na dvegena ... na mohena ... na paryutthdnaih ... ndvaranaih ... ndnusayaih ... na samyojanaih ...
na drstikrtaih samyuktam na visamyuktam iyam f&n’putra cittasya prabhdsvaratd. «La nature de la



BOUDDHIQUE IDEALISTE 273

De telles formules contradictoires apparaissent fréquemment dans les
Prajid-paramitd et dans les ouvrages Madhyamika; elles s’y référent

toujours au rapport sui generis qui existe entre la vérité empirique etla
vérité absolue. Dans le cas particulier, la pensée (citta) peut étre as-

sociée, en vérité relative, avec les passions qui, rappelons-le, sont
«adventices» (dgantuka), c’est-a-dire existent exclusivement sur le plan
du relatif. Mais, en vérité absolue, I’autonomie de la pensée, sa limpidité,
sa luminosité, sont parfaites. On retrouvera dans le Vijiianavada ce
double point de vue, appliqué au vijiidna.

La pensée lumineuse apparait aussi dans une stance du Samddhirdja-
sitra: «Mais si une synthese intellectuelle ('samjiid) subtile fonctionne
au sein du composé psycho-physique (ndma-ripa) de quelqu’un, la
pensée (citta), perdant son avidit¢ a I’endroit du composé psycho-
physique, devient lumineuse™.» Le rapport que cette stance établit
entre citta et ndma-riipa nous ramene tres pres du cercle vicieux ndma-
ripa < vijiiana dans la formule archaique du pratitya-samutpdda que donne
le Maha-niddna-suttanta. Comme le releve M. Constantin Regamey, la

pensée est lumineuse. — Sﬁriputra dit: En quoi consiste donc, vénérable Subhdti, la lumino-
sité¢ de la pensée? — Subhiti dit: La luminosité de la pensée, siriputra, c’est qu’elle n’est
pas associée 4 Iattirance et n’en est pas non plus dissociée ; elle n’est pas associée a I’aversion,
a Perreur, aux irruptions, aux obstructions, aux résidus, aux entraves, aux vues fausses, et
n’en est pas non plus dissociée.»
16. Samddhirdja, éd. Dutt, Gilgit Manuscripts, II, 2, p. 300.9-10:
yasya co mrduki samjiid ndmardpasmi vartate,
agrdhram namariipasmi cittam bhoti prabhdsvaram.

Cf. éd. td. Regamey, Three Chapters from the Samdadhirdjasitra, p. g (variantes), 92. —
Samjiid est habituellement traduit par «perception» ou par «notion»; il signiﬁe aussi «nomy».
Ce terme, d’interprétation difficile, parait désigner, dans la psychologie bouddhique, les
opérations de synthése de I'activité cognitive ou intellectuelle, dans leur ensemble. Mais la
définition canonique de samjiid est assez obscure: samjfid nimittodgrahandtmikd, «la samjid a
pour essence la «saisie des indices» ou la «préhension des caractéres» (K., éd. Pradhan,
P. 10.15; td. La Vallée Poussin, i 28). Samjiid serait 1’opération de ’intelligence, en tant
qu’elle saisit des indices, les rapproche, et se renseigne ainsi sur la nature ou I'identité de
P'objet appréhendé. K. 10.16 glose: ydvan nila-pita-dirgha-hrasva-stri-purusa-mitra-amitra-
sukha-duhkha-ddi-nimitta-udgrahanam asau samjiid-skandhah; td. La Vallée Poussin, i 28:
“percevoir que c’est bleu, jaune, long, court, homme, femme, ami, ennemi, agréable,
désagréable, etc. — c’est le samjiiaskandha .»



274 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

relation entre samjia et nama-ripa d’une part, citta de ’autre, est si
etroite que cette strophe établit déja une citta-mdtratd, un «rien-que-
pensée», un idéalisme'’. Mais elle montre aussi comment le citta se
détache de la contingence et se restaure dans ‘'sa lumineuse purete,
L’agent de ce détachement est une «synthese intellectuelle» (samjiia)
«subtile», c’est-a-dire dégagée d’éléments passionnels. D’habitude,
samjiid est plutdt une fonction organisatrice de I’expérience quotidienne
en ce qu’elle a d’illusoire. Ici, le pouvoir de synthése qu’elle représente
est orienté vers la découverte de la realité profonde. Le changement
d’orientation s’accomplit par exténuation des éléments passionnels qui
faussent le plus souvent cette synthése en la rapportant au moi illusoire,
Les passions sont essentiellement rdga, dvesa, moha, ’attirance, I’aver-
sion et I’erreur ; mais alors qu’elles apparaissent en général comme trois
données distinctes, ce passage du Samddhirdja, ou a tout le moins son
commentaire, les assimile a samjiia: elles sont «les trois mauvaises
samjfia»'®; elles orientent dans le mauvais sens cette faculté de synthese
qu’est samjiid. L’«avidité» de la pensée a I’endroit du composé psycho-
physique, sa tendance a I’organiser en un moi illusoire, ou, sil’on veut,
sa tendance a 1’«appropriation» (‘updddna), qui était alimentée par les
passions, disparait lorsque la samjid devient «subtile» et cesse de se
confondre avec elles.

Le Dasabhiimika-siitra mentionne de méme la luminosité de la pensée™.
Mais surtout, on y trouve la proposition suivante : «Le triple monde n’est
que pensée»*® (c’est-a-dire: I’ensemble du monde phénoménal, dans sa
nature réelle, n’est que pensée). On ne saurait &tre plus catégorique, et
c’est a bon droit que les Vijfianavadin se prévaudront de ce logion. Tout
comme les Prajiid-paramitd citées plus haut et le Samadhirdja, le Dasa-

17. Three Chapters from the Samddhirdja, n. 202 bas, p. 92.

18. Regamey, op. cit., p. 55, strophe 28: tisro ... pdpikdh samjid(h) ; td. p. 92, et n. 204.

19. Citta-prabhdsvaratam: Dasabhiimika, éd. Rahder, p. 74D; éd. Konds, p. 155.16-17;
cf. Ruegg, p. 417.

20. citta-mdtram idam yad idam traidhdtukam: Dasabhimika, éd. Rahder, p. 49E; éd.
Kondd, p. 98.8-9; cité Siddhi, p. 420. Cf. Vimsatikd, éd. Lévi, p. 3.2, td. Lévi, p. 43



BOUDDHIQUE IDEALISTE 275

bhiimika est un texte ancien (on peut le dater du I** siecle de notre ére);
il fait autorité chez les Madhyamika, que cette proposition n’a pas
manqué d’embarrasser ; Candrakirti cherche a I’interpréter comme une
négation de I’existence d’un agent ™.

Les autorités canoniques du Vijfianavada resteraient bien fragiles si
elles se limitaient a ces quelques passages. Mais en fait, outre les ten-
dances générales relevées au début du présent article, 1’école idéaliste
se fonde avant tout sur deux ou trois sitra qui, d’une maniere plus ou
moins systématique, exposent a la vérité un Vijiianavada avant la
lettre.

Le plus ancien de ces textes, et 'un des plus importants, est le
Samdhi-nirmocana-siitra. L’ original sanscrit est perdu, sauf des citations,
mais nous disposons d’une traduction tibétaine, de deux traductions
chinoises completes, et de trois traductions chinoises partielles**. On
rend assez souvent le titre par «Texte du déliement des noeuds», mais
cette traduction est peu rigoureuse, car samdhi signifie «jointure» ou
«rticulation», mais non pas «nceud». Le titre se référe plutdt a une
signification figurée du mot samdhi, celle d’«intention cachée», qui est
en rapport étroit avec I’idée que les bouddhistes mahayanistes se font de
larelation entre les Mahayana-siitra et la tradition antérieure. Selon eux,
en effet, I’enseignement du Buddha, tel que I’ont recueilli les textes
anciens, est imparti avec des «intentions cachées» ; il est neydrtha, «de
sensa interpréter», et cette interprétation est donnée dans les Mahayana-
sutra, qui, eux, sont «de sens explicite» (‘nitartha), soit qu’ils enseignent
la vacuité, soit qu’ils enseignent I’existence de la pensée-sans-plus (citta-
mdtra) ou de la connaissance sans-plus (vijidna-mdtra). Toutefois, pour
I'école idéaliste, la doctrine de la vacuité fait encore partie du «sens a
interpréter», tandis que, pour les Madhyamika, partisans de la vacuité,
I'idéalisme est une hérésie, une doctrine fausse. L’une et I’autre école

21. Madhyamakdvatdra, p. 181.8-182.¢; td., Muséon, 1911, p. 238-239; cf. Siddhi,
P. 420.
22. Lamotte, Samdhinirmocana, p. 8-11.



276 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

revendique ainsi le «sens explicite», chacune pour son comp-
te.

Le Samdhi-nirmocana-sitra est donc le «Texte qui explique les inten-
tions cachées» ; texte capital, pour plus d’une raison. Tout d’abord, il
est un des quelques Mahayana-siitra qui, tels le Vimalakirti-nirdesa®,
I’ Upali-pariprccha*, réunissent des qualités qui font en général cruelle-
ment défaut a ce genre de textes: proportions raisonnables, ni trop
vastes ni trop restreintes; composition claire et rigoureuse ; idées
distinctes, articulées, exprimées avec pertinence et sans trop de répé-
titions. Ensuite, il marque une transition des Prajfid-pdramitd au Vijiiana-
vada. Ses quatre premiers chapitres, en effet, ne sont ni plus ni moins
qu’une Prajiid-pdramitd; en son milieu, il expose les theses principales
du Vijhanavada, avec une clarté et une ordonnance qui font de cet
exposé¢ une véritable épitomé de I’idéalisme bouddhique; dans ses
derniers chapitres, il développe une scolastique vijfianavadin, compli-
quée mais importante, énumérant de nombreuses catégories et groupes
de catégories, selon le génie de la scolastique orientale en général et
bouddhique en particulier. Enfin, sa date en fait le premier texte idéaliste
authentique. «Il semble» en effet «que le Samdhinirmocana s’ est constitue
par piéces et morceaux au cours du second siécle, et qu’il a été fixé dans
son état actuel au début du troisiéme» *5. On peut méme s’étonner qu’un
idealisme aussi conscient, aussi conséquent, aussi cohérent, ait pu
s’exprimer avec autant de vigueur et de nettet¢ a une date aussi ancienne.
Il est vrai que, mé€me dans sa partie plus proprement philosophique, le
texte ne fait guére plus que de poser les théses maitresses de I’idéalisme,
sans les élaborer ni les justifier. Mais c’est cette sobriété méme quim’a
engagé a choisir certains passages du Samdhi-nirmocana pour 1’une des
bases du présent exposé®. Car, pour le public de langue francaise, ce

23. Td. E. Lamotte, L’Enseignement de Vimalakirti (Vimalakirtinirdesa). Louvain, 1962.
(Bibliothéque du Muséon, Vol. 51.)

24. Ed. td. P. Python, en préparation.

25. Lamotte, Samdhinirmocana, p. 25§.

26, Ci-dessous, p. 301 et suiv,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 277

texte présente un dernier avantage qui n’est pas le moindre: il a été
édité, dans sa version tibétaine, et traduit en un francais élégant, limpide
et précis, par M.E. Lamotte, dés 1935%. Le stock a briil¢ pendant la
guerre, ce qui fait de ce précieux volume une rareté bibliographique
qui mériterait une réédition.

L’autre autorité majeure de 1’école idéaliste, le Taiibavatara- siitra,
«Texte de la descente a Ceylan», est ’antithése méme du Samdhi-nirmo-
cana-sitra. Cet ouvrage, qui doit son titre a une affabulation sur laquelle
je n’ai pas a m’étendre ici, est un des plus confus parmi les Mahayana-
siitra, et ce n’est pas peu dire. Il n’est pas moins un des plus importants,
sans doute plus connu et plus célébre que le Samdhi-nirmocana. L’original
sanscrit est conserve ; il y a une traduction tibétaine et trois traductions
chinoises*®. La compilation du texte parait s’étendre sur deux siécles
au moins, le Illc et le IV<; les parties les plus anciennes seraient a peu
prés contemporaines du Samdhi-nirmocana. Les theses idéalistes y re-
viennent constamment, mais dans le plus grand désordre.

On peut encore mentionner deux sitra souvent cités par I’école
idéaliste : le Srimadld-devi-simhandda-siitra «Texte du rugissement du lion
de la reine Srimala», et le Ghanavyiha-sitra «Texte de I’ornementation
secrete». Ils sont moins bien connus en Occident que le Samdhi-nirmocana
et le Lankavatdra, parce qu’ils n’ont pas encore été traduits en langue
occidentale.

Le Srimald-devi-simhanada-sitra est au moins contemporain du Lari-
kdvatara, qui le cite. C’est un texte bref, qui a pour protagoniste la reine

27. Samdhinirmocana-sitra. L’explication des mystéres. Texte tibétain édité et traduit par
Etienne Lamotte. Louvain, Paris, 1935. (Université de Louvain, Recueil de travaux publiés
par les membres des Conférences d’histoire et de philologie, 2¢ série, 34° fascicule.)

28. Texte sanscrit édité par Nanjio Bunyiu (Nanjo Bun-yi): The Lankdvatdra Satra.
Kyéto, 1923, réimpr. 1956. (Bibliotheca Otaniensis, Vol. 1.) Traduit par Suzuki Daisetz
(Daisetsu) Teitars: The Lankdvatdra Sitra. A Mahiyina Text, translated for the first time
from the original Sanskrit. London, Routledge and Kegan Paul, 1932, repr. 1956 and 1959.
= En outre : Suzuki Daisetz Teitaro, Studies in the Lankdvatdra Sitra. London, Routledge and
Kegan Paul, 1930, repr. 1957. Suzuki Daisetz Teitard, An Index to the Larkavatara Satra.
Tokyd, Suzuki Research Foundation, 196 5. (Suzuki Research Foundation, Reprint Series,6.)

19



278 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Srimala «Guirlande de majesté», fille du roi Prasenajit, contemporain
du Buddha, et épouse du roi d’Ayodhya, la vieille capitale des rois
indiens de race solaire, citadelle du brahmanisme??. Devenue fervente
bouddhiste, la reine, bien que laique et femme, expose la Loi avec
autant d’autorité qu’un Buddha?®. Dans cette affabulation s’exprime la
tendance du Mahayana a revaloriser les laics vis-a-vis des moines, et le
sexe féminin en opposition avec la misogynie traditionnelle du boud-
dhisme; cette derni¢re tendance se fait jour plus souvent sur le plan
mythique que sur le plan humain: les interventions de déesses sont
nombreuses dans les Mahayana-stitra, alors que des exemples comme
celui du $rimdla-devi-simhandda-siitra restent rares.

Outre des citations de I’original sanscrit, le '$rimald-devi-simhanada-
stitra est conservé en une version tibétaine et deux versions chinoises?.
Il méle des doctrines purement idéalistes comme celle de la connais-
sance-réceptacle (dlaya-vijiana) aux doctrines du Véhicule unique
(eka-yana) et de ’Embryon de Tathagata (' Tathdgata-garbha) .

Quant au Ghana-vyiiha, conservé également en une traduction tibe-
taine et deux traductions chinoises, c’est un texte tardif et syncrétique,
riche d’éléments divers: théorie de la connaissance-réceptacle, théorie
de ’Embryon de Tathagata; doctrines de Terre pure : le «Ghana-vyiiha»
qui donne son nom a I’ouvrage est une Terre pure ; éléments tantriques:
cette Terre pure est régie par le Buddha Vairocana; 1’interlocuteur du

29. A. Foucher, La vie du Bouddha, Paris, Payot, 1949, p. 273.

30. D’ol le titre de ’ouvrage: la prédication du Buddha est souvent désignée comme
simhandda, «rugissement du lion» (Lamotte, Vkn, p. 98, n. 4).

31. Tib. Trip. 24 760(48); T. XI 310(48), XII 353. Il existe une édition synoptique,
une édition des fragments sanscrits, des traductions japonaises: v. Nakamura, Survey, Acta
Asiatica 7, p. 63, 66. — Ui, Konsaisu Bukkyd jiten, p. s56a s.v. Shomangys, s56b s.v. Shoman
bunin; Ruegg, passim (index s.v.).

32. Sur le Tathdgata-garbha, qui est «la Nature de Buddha présente en tous les &tres»
(Lamotte, Vkn, p. 56), voir en dernier lieu le monumental ouvrage de M. D. S. Ruegg, La
théorie du Tathdgata-garbha et du gotra. Paris, Ecole francaise d’Extréme-Orient, 1969.
(Publications de I’Ecole frangaise d’Extréme-Orient, vol. 70.) — Le Lankdvatdra traite aussi
du Tathdgata-garbha, éd. Nanjio, p. 77.13-79.9, 220.1-224.3, cf. Suzuki, Index to the
Larikdvatdra, p. 75b s.v. Tathdgata-garbha.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 279

Buddha est le Bodhisattva Vajragarbha ; la deuxiéme traduction chinoise
est due au grand maitre du tantrisme en Chine, Amoghavajra .

2. Esquisse historique

Aprés ’exposé des sources scripturaires du Vijfianavada, j’aborde
maintenant D’histoire du systéme a proprement parler. Le travail de
I’historien, sur I'Inde ancienne, est toujours difficile et décevant. Seules
les époques ol I'Inde a été en contact avec des civilisations étrangeres,
grecque ou chinoise en particulier, fournissent des repéres siirs; pour
tout le reste, on en est réduit a des résultats plus ou moins conjecturaux.
L’histoire du Vijfidnavada n’échappe pas a cette incertitude. Les seules
dates assurées sont données par les traductions chinoises de textes
indiens, et par les quelques relations qui nous sont parvenues de voyages
de pelerins chinois en Inde. Le plus ancien de ces pélerins, Fa-hien, visita
I'Inde de 399 a 413, donc peu apres une période o, selon la chronologie
la plus communément admise, 1’école idéaliste avait brillé d’un vif éclat,
avec les deux maitres Asanga et Vasubandhu. Mais Fa-hien, moine de
bonne culture, était par ailleurs plus curieux de traditions et de légendes,
ou de régles disciplinaires, que de subtiles exégeéses doctrinales. Il ne
parait pas avoir eu de contact avec I’école d’Asanga et de Vasubandhu.
Deux si¢cles et demi plus tard, 1’illustre Hiuan-tsang, lors de son voyage
en Inde, de 627 ou 629 a 645, visita les universités de Valabhi et de
Nalanda et fréquenta les érudits de I’époque ; mais, pour I’école idéaliste
a proprement parler, 1’¢re des grands docteurs était déja close, et leurs
héritiers ne purent vraisemblablement fournir au p¢lerin chinois qu’une
chronologie trés approximative.

Les travaux modernes, en particulier ceux de M. Frauwallner, ont
cependant établi une chronologie que je suivrai dans le présent exposé,
sans oublier qu’elle demeure pour une bonne part conjecturale, et que

33. Tib. Trip. 29 778; T. XVI 681, 682; td. japonaise, Kokuyaku Issaikys, Kydji-bu, XVI.
- Nakamura, Survey, Acta Asiatica 7, p. 67 ; Ui, Konsaisu Bukkys jiten, p. 1016b s.v. Mitsugon-
g5, Mitsugonkoku ; Bussho kaisetsu daijiten, vol. 7, p. 352d; Ruegg, index, s.v.



280 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

I’histoire du Vijfidnavada pose encore quelques problémes difficiles, et
qui sont loin d’€tre résolus: problémes de Maitreya, de Vasubandhu et,
a un moindre degré, probléeme de I’auteur du Ratna-gotra-vibhdga.

La série des ouvrages philosophiques du Vijfianavada s’ouvre par une
somme de dimensions énormes, connue sous plusieurs titres trés voisins
les uns des autres, et dont le plus communément retenu est Yogdcdra-
bhiami-{dstra «Traité des terres de la pratique du yoga»3¢. Ce titre re-
quiert une exégese qui sera utile a notre propos. En effet, yogdcara, la
pratique du yoga, signifie aussi «celui qui pratique le yoga». Dans ce
dernier sens, il s’applique aux tenants de I’école idéaliste : aussi et plus
souvent que Vijidnavadin, on dit Yogacara. Cette derniére désignation
est méme probablement plus ancienne: elle doit remonter a I’époque
ou Yogacara designait une ecole de contemplatifs adonnés avant tout a
la pratique du yoga. Ce n’est que par la suite, lorsque I’école éprouva le
besoin de faire la théorie de ses pratiques, qu’elle devint un Vijfianavada,
une doctrine de la connaissance ou de la conscience, et c’est la réflexion
sur la nature des états obtenus par le yoga qui I’amena a systématiser ce
primat de la conscience qui, nous ’avons vu, était au moins virtuelle-
ment présent dans le bouddhisme des les origines. La discipline du yoga,

34. Version tibétaine, Tib. Trip. 109 & 111, §536 A 5543. Version chinoise, T. XXX
1579. Le Yogacdra-bhimi-sdstra se divise en cinq parties (v. Schmithausen, Yogdcdra-bhami,
p- 17—18) dont la premiére, de beaucoup la plus étendue, se subdivise en 17 sections,
elles aussi trés inégales. On posséde, par pi¢ces et morceaux, le texte sanscrit de cette
premiére partie (v. éd. Bhattacharya, p. 7-8; Wayman, Analysis, p. 2; Demiéville, TP 46,
1958, P. 412—414), mais il n’est édité que pour un peu plus de la moitié, a savoir: 1. The
Yogacarabhimi of Acarya Asaiiga, ed. by Vidhushekhara Bhattacharya. Part I [seule parue]. Cal-
cutta, The University, 1957 (sections 1 & §); 2. The Sacittikd and Acittikd Bhiimi and the Praty-
ekabuddhabhiimi (Sanskrit texts), by Alex Wayman, IBK, VIl 1, Tokyd, 1960, p. 375-379
(sections 8, 9, 14); 3. Bodhisattvabhimi (section 15): ed. by Wogihara Unrai, Tokyo,
1930-1936; ed. by Nalinaksha Dutt, Patna, 1966 (Tibetan Sanskrit Works Series, vol. VII).
— Traduction japonaise, Kokuyaku Issaikys, Yuga-bu, I-VI. Traductions partielles en langue eu-
ropéenne: P.Demiéville, Le chapitre de la Bodhisattvabhiimi sur la Perfection du Dhydna, Rocznik
Orientalistyczny, vol.XXI, p.109-128; Frauwallner, p.270-279; Schmithausen, Yogacdra-
bhimi. — Etude de la section 13 (avec de nombreux passages cités et traduits), par Alex Way-
man, Analysis of the Sravakabhiimi Manuscript, Berkeley and Los Angeles, Univ. of. California
Press, 1961 (University of California Publications in Classical Philology, Vol. 17).



BOUDDHIQUE IDEALISTE 281

dans I’Inde, est universelle; qu’une désignation aussi générale se soit
appliquée a une école en particulier, montre bien I’importance que cette
école attacha aux pratiques en question. Aussi, lorsqu’on étudie le
Vijianavada, il convient de garder constamment présent a I’esprit que
ses theses idealistes s’étudient et se comprennent le mieux lorsqu’on se
place dans la perspective de la pratique du yoga, qu’elles sont tributaires
d’une dynamique psychique. Je rappelle ici comment il est bon d’inter-
préter ce terme yoga que I’on s’abstient trop souvent de traduire, ce qui
I’entoure d’une aura d’imprécision et d’incertitude. Plut6t que d’une
«jonction» de I’homme et du divin ou de I’absolu, il s’agit d’un «ajuste-
ment intérieur», surtout dans le bouddhisme qui ne reconnait pas de
transcendance positive; le terme yoga dérive de la racine YU]J-, qui a
pour sens primitif «atteler», «mettre sous le joug», et qui peut signifier
non seulement «joindre», mais aussi, treés souvent, au passif, «&tre
ajusté», en anglais «to fit».

Pour en revenir au Yogdcdra-bhimi-$dstra, les bhiimi «terres» sont les
é¢tapes de développement spirituel par ou passe celui qui pratique le
yoga, et dont ’ouvrage décrit la carriére avec un luxe de détails extra-
ordinaire. L’idéalisme n’y est point encore trés apparent, sinon que le
Sastra cite dans son entier le Samdhi-nirmocana-siitra. Le Yogdcdra-bhiimi-
$dstra était traditionnellement attribué¢ a Asanga, mais on incline
maintenant a penser qu’il s’agit d’une compilation de 1’école Yogacara
a ses débuts; les parties les plus anciennes pourraient €tre contempo-
raines du Samdhi-nirmocana-sitra, ou mé€me légerement antérieures, et
donc dater de la fin du II* ou le début du III* si¢cle; les plus récentes ne
sont pas postérieures au IVe siecle.

Au Yogdcdra-bhiimi-sastra, ceuvre collective, succedent des ouvrages
individualisés, auxquels on peut attribuer un auteur. La premiére ceuvre
philosophique individuelle a tendance idéaliste est celle de Saramati,
figure longtemps indécise, mais que des travaux surtout japonais ont
contribué a fixer d’une maniére plus précise3. Il parait avoir «fleuri»

35. Cf. Lamotte, Vkn, p.92 etn. 2.



282 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

vers le milieu du III* si¢cle. Son ouvrage principal porte le titre de
Ratnagotra-vibhdga-mahdyana-uttara-tantra «La doctrine supérieure® du
Grand Véhicule, qui est la discrimination des précieuses familles spiri-
tuelles». C’est en fait un titre double : Uttara-tantra fut d’abord le plus
généralement adopté par I’érudition moderne; mais c’est plutdt un
sous-titre, 4 valeur plus ou moins générique, et on lui préfére maintenant
Ratna-gotra-vibhdga, qui est véritablement le titre propre de 1’ouvrage
en question?’. Comme la plupart des traités philosophiques indiens, il
se présente sous la forme de vers didactiques (karikd) constituant
I’«ouvrage fondamental» (‘miila, littéralement la «racine») et accompa-
gnés d’une exégese (vyakhyd) 3%,

Dans la tradition bouddhique, le titre générique de Tantra désigne le
plus souvent une catégorie de textes bien déterminée, qui décri-
vent principalement des rites magiques, et qui font autorité dans la
derni¢re venue des formes du bouddhisme, qui a des antécédents
anciens, mais se manifeste et se développe surtout a parti du VII siecle,
et qui porte justement, entre autres noms, celui de «bouddhisme
tantrique». L’Uttara-tantra ou Ratna-gotra-vibhaga de Saramati n’a rien

36. Toutefois, M. Takasaki, A Study on the Ratnagotravibhdga, p. g4, estime que Uttara-
tantra signifie «la doctrine ultérieure» («the later exposition»; cf. la désignation d’Uttara-
mimamsa pour le Vedinta), en contraste avec les Prajiid-paramita dont ce traité fait la criti-
que. — Cf. Obermiller, Sublime Science, p. 91.

37. Cf. Takasaki, op. cit., p. 5. A la vérité, le titre Ratna-gotra-vibhaga est aussi attesté
dans la tradition tibétaine: v. Tib. Trip., vol. 167, p. 694.

38. Version tibétaine, Tib. Trip. 108 5525 (kdrikd), 5526 (vydakhyd). Version chinoise,
T. XXXI 1611. Td. anglaise faite sur le tibétain, par Eugene Obermiller, The Sublime Science
of the Great Vehicle to Salvation, Acta Orientalia, 9, Leyde, 1931, p. 81-306. Texte sanscrit
découvert au Tibet en 1934 par Rihula Simkrtyiyana (cf. JBORS 21, 1935, p. 31, 33)
et publié par Edward Hamilton Johnston et T. Chowdhury, Patna, 1950, en appendice 4
JBORS 36, 1950. Autre édition par Nakamura Zuirys, Bonkan taishs Kukyé-ichijo-hasharon
kenkyd, The Ratnagotravibhdga-Mahdyadnottaratantra-¢dstra ..., Tokyd, Sankibd, 1961. Td. an-
glaise faite sur le sanscrit et accompagnée d’une importante étude, par Takasaki Jikido,
A Study on the Ratnagotravibhdga (Uttaratantra), Roma, Istituto italiano per il medio ed
estremo Oriente, 1966 (Serie Orientale Roma, vol. 33). — Etude approfondie de la philo-
sophie du Ratna-gotra-vibhdga par David Seyfort Ruegg, La théorie du Tathdgatagarbha et du

gotra, Paris, Ecole francaise d’Extréme-Orient, 1969 (Publications de I’Ecole frangaise
d’Extréme-Orient, vol. 70).



BOUDDHIQUE IDEALISTE 283

a voir avec cette tradition. Il se rapproche davantage de I’idéalisme du
Samdhi-nirmocana-sitra, d’Asanga, de Vasubandhu et de Hiuan-tsang;
mais il représente en fait une école indépendante39. Saramati professe
un monisme teinté d’idéalisme, ol la pensée immaculée et lumineuse
(amalam prabhdsvaram cittam) apparait comme une entite supréme,
affectée d’un caractére positif accentué, qui la rapproche de 1’ame
universelle du Vedanta; nous sommes loin, ici, du quasi-nihilisme des
Prajiid-paramita*® et du Madhyamika, bien qu’on ait parfois rattache le
Ratna-gotra-vibhdga a cette derniere école#. On retrouve chez Saramati
la doctrine des passions adventices qui affectent la pensée; et I'un au
moins des synonymes par lesquels il désigne la nature véritable des
choses sera repris et conservé par 1’idéalisme classique, bien qu’il n’ait
pas véritablement un import idéaliste; il se trouve d’ailleurs déja, et
en belle position, dans le Samdhi-nirmocana-sitra; il s’agit du terme
tathatd, «nature de ce qui est ainsi», «siccéité», «ainsité».

Mais la principale doctrine du Ratna-gotra-vibhaga, celle qui lui
appartient en propre, est la théorie du tathdgata-garbha «embryon de
Tathagata», selon laquelle la nature de Buddha est présente a I’ état virtuel
chez tous les &tres animés: tout &tre porte en lui la possibilité, qui
s’actualisera t6t ou tard, de parvenir a I’Eveil (bodhi). Saramati a exercé
une influence notable sur 1’école idéaliste a ses débuts, notamment sur
Maitreya, mais plut6t par I’idée de la luminosité de la pensée que par la
doctrine de I’Embryon de Tathagata, qui parait avoir connu en Inde,
pendant plusieurs siécles, une sorte d’éclipse, et qui, au demeurant,
n’est pas plus idéaliste, en elle-méme, que la notion de tathatd.

La tradition indo-tibétaine a attribu¢ le Ratna-gotra-vibhdga a Maitreya
pour la kdrikd, 3 Asanga pour la vydkhya%, alors que la tradition sino-

39. Takasaki, op. cit., p. §8; cf. Ruegg, op. cit., p. 412, n. 4.

40. Cf. Takasaki, op. cit., p. §4.

41. Notamment Tson kha pa et les auteurs tibétains tardifs, cf. Obermiller, Sublime
Science, P- 83.

42. Cf. Ruegg, p. 34-35.

43. Tib. Trip., vol. 167, p. 694—695. Cf. Ruegg, p. 41 et n. .



284 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

japonaise conservait I’attribution a Saramati. Les érudits occidentaux
ont d’abord suivi les Tibétains, tout en s’étonnant apres eux* d’une
ceuvre qui tranchait aussi nettement sur le reste de I’ceuvre d’Asanga,
si variée que pariit d’ailleurs celle-ci. Ce n’est que peu a peu, sous
Pinfluence, notamment, de I’érudition japonaise, qu’ils ont rendu
justice a Saramati; la question se compliquait du fait que, d’une part, la
plupart des exégétes modernes voulaient distinguer deux Saramati, et
que, d’autre part, les noms de Saramati et de Sthiramati peuvent se
traduire de maniére trés proche en chinois — d’ou des confusions entre
le ou les Saramati et le philosophe Sthiramati, beaucoup plus tardif,
chef de I’école idéaliste de Valabhi4s. Actuellement, la controverse est
en train de s’apaiser: le double Saramati a encore ses partisans, mais la
confusion avec Sthiramati est définitivement dissipée®; et personne ne
songe plus a attribuer le Ratna-gotra-vibhdga a Asanga.

M. Frauwallner4? rattache a 1’école de Saramati une ceuvre difficile
a classer, mais célebre, qui a eu une influence énorme sur le bouddhisme
d’Extréme-Orient. Il s’agit d’un bref traité conservé en chinois seule-
ment, mais dont le titre chinois se préte a une «restitution» sanscrite:
le Mahdydna-sraddhotpada-sastra, en chinois Ta tch’eng k’i sin louen. Le
Canon chinois I’attribue a un Asvaghosa. Or, ce nom est celui d’un
célebre poéte bouddhiste du I¢* ou du II* siecle de notre ére. De la 2
lui attribuer le graddhotp&da et & voir dans celui-ci la production d'un
Mahayana encore a 1’état d’enfance, aux théses multiples et prenant des
directions variées, le pas fut franchi. Mais, trés tdt, les catalogues du
Canon chinois classent le fraddhotp&da parmi les ceuvres douteuses; et
le caractére de la synthése qu’on y trouvait, a la fois habile et vigoureuse,
donnait a penser qu’il ne s’agissait pas 1 d’un ouvrage primitif. On admet
i peu prés unanimement, 4 I’heure actuelle, qu’il s’agit d’un apocryphe

44. H.W _Bailey et E. H. Johnston dans BSOS 8, 1935, p.79-80.

45. V. Lamotte, Vkn, p. 92 et n. 2; sur Sthiramati, ci-dessous, p. 298.
46. Ruegg, p. 42 etn. 6,

47. Die Philosophie des Buddhismus, p. 255. Cf. BSOS 8, 1935, p. 78.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 28¢5

chinois, composé peut-&tre vers le milieu du VI© siecle, et qui présente
une synthése ingénieuse et méme géniale des principales théses mahaya-
nistes qui étaient parvenues en Chine a cette époque, et parmi lesquelles
des théories idéalistes telles que celles de la connaissance-réceptacle
(laya-vijiidna) de la siccéité (tathata), des imprégnations (vdsana),
jouent naturellement un réle considérable+®,

C’est aussi une syntheése, mais celle-1a authentiquement indienne, et
véritablement au principe du Vijiianavada classique, que présente
Maitreya ou Maitreya-natha dans le Mahdydna-sitralamkdra, «Ornement
des siatra du Grand Véhicule». Ce texte, écrit en vers didactiques(karika),
estaccompagnéd’un commentaire (‘bhdsya) en prose dli a Vasubandhu .

La personne et 1’ceuvre de Maitreya-natha soulevent des problemes
historiques compliqués, en relation d’ailleurs avec celles d’Asanga qui
sera apres lui le maitre le plus marquant du Vijiianavada a ses débuts. Il
sera plus commode de les traiter en parlant d’Asanga. Pour l’instant,
on se bornera a relever quelques données relatives au titre du Mahdyana-
sitrdlamkdra, qui passe a bon droit pour 1’ceuvre maitresse de Maitreya-
natha. Il existe un texte intitulé Siatralamkara «Ornement des siitra»,
attribué a Asvaghosa, comme le Mahdydna-sraddhotpada dont il a éteé
question plus haut, et beaucoup d’autres ouvrages; il y a tout un cycle
d’Asvaghosa, qu’a étudié notamment Sylvain Lévis°, Ce texte fut traduit

48. 1l existe deux textes chinois (T. XXXII 1666, 1667), donnés I’'un et I’autre pour des
traductions; v. Hakeda, Awakening of Faith, p. 7—8. Plusieurs traductions anglaises; en der-
nier lieu, Hakeda, op. cit. Traduit maintes fois en japonais, notamment par Mochizuki
Shinkd, Kokuyaku Issaikys, Ronji-bu, V. — Bibliographie & perte de vue; I’essentiel donné par
Hakeda, op. cit., p. 119—122.

49. Texte sanscrit de la kdrikd et du bhdsya édité et traduit par Sylvain Lévi: Asarga.
Mahdyana-siitralamkdra ... Paris, H. Champion, 1907, 1911, 2 vol. (Bibliothéque de I’Ecole
des hautes études, Sciences historiques et philologiques, fasc. 159 et 190.) Version tibétaine:
Tib. Trip. 108 gg21 (kdrikd seule), 5527 (kdrikd et bhdsya). Version chinoise (kdrika et
bhdsya): T. XXXI 1604. Td. japonaise, Kokuyaku Issaikys, Yuga-bu, XII, p. 189—453. — Correc-
tions au texte édité par Sylvain Lévi et index sanscrit-tibétain-chinois publiés par Gadjin M.
Nagao, Index to the Mahdyana-sitralamkdra, Toky, 1958—1961, 2 vol.

fo. JA, juillet-aofit 1908. p. 57-184; oct.—déc. 1928, p. 193-216; oct.—déc. 1929,
P- 255285,



286 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

en frangais sur sa version chinoise, vers le début de ce si¢cle, par un
orientaliste suisse, le Lucernois Edouard Huber, membre de ’Ecole
francaise d’Extréme-Orient, qui, aprés un brillant début de carriére,
mourut des fievres dans la jungle indochinoise, en 1914 a I’dge de 35
ans**. L’«Ornement des siitra», qui pose aussi des problémes d’histoire
littéraire qui sortent de notre propos, n’est nullement un ouvrage philo-
sophique, mais un recueil de contes édifiants. Il est facile de confondre
le Satralamkdra d’Asvaghosa et le Mahdydna-sitralamkara de Maitreya-
natha, d’autant plus que, par une habitude paresseuse mais consacrée,
ce dernier est tres souvent désigné, par abréviation, sous le titre de
Siatralamkara.

Le terme alamkara «<ornement» est un terme important dans I’histoire
littéraire de I'Inde. Dans la littérature sanscrite classique, il désigne en
gros les figures poétiques et les figures de style en général, et la discipline
qui s’en occupe, soit a peu pres la rhétorique. Comme il arrive assez
souvent, la tradition bouddhique 1’a employé dans des sens plus ou
moins détournés. Dans le titre du Satralamkara d’ Asvaghosa, sa signifi-
cation reste assez proche de celle qu’il a dans la tradition littéraire
classique: il s’agit d’une sorte de paraphrase des siatra, rédigée en un
style plus littéraire, ce qui n’est pas difficile. En ce qui concerne le
Mahdydna-sitralamkdra de Maitreya-natha, alamkara désigne un ouvrage
versifié ou 'auteur cherche & compléter et a systématiser des donnees
qu’il trouve dans certains textes qui font autorité et qu’il utilise, en
général assez librement, comme base de son propre travail5*. Cest
ainsi que le Mahdydana-sitralamkdra se rattache a un des plus importants
chapitres du Yogdcara-bhiimi-sastra, la Bodhisattva-bhiimi 53, tandis qu’unau-

s1. Agvaghosa: Sitrdlamkdra, traduit en frangais sur la version chinoise de Kumarajiva,
par Edouard Huber. Paris, E. Leroux, 1908. — Version chinoise: T. IV 201. Td. japonaise,
Kokuyaku Issaikys, Honnen-bu, VIIL. — Sur Edouard Huber, voir P. Demiéville, Revue de théologie
et de philosophie, N.S., vol. 15, Lausanne, 1927, p.56, n.1; P.Demiéville, Acta Asiatica, 11,
Tokyd, 1966, p. 109.

52. Frauwallner, p. 296.

3. Editée par Wogihara Unrai, v.n. 34 ci-dessus.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 287

tre ouvrage de Maitreya-natha, I’ Abhisamaydlamkara «Ornement de la
pleine compréhension», cherche a systématiser, non sans artifice, la
Paiicavimsati-sahasrikd Prajiia-paramitd «Perfection de la sagesse en 2 5 ooo
stances» %4,

Dans le Mahdydna-sitralamkdra, 1’idéalisme apparait déja en pleine
lumiére : on y trouve toutes les catégories qui figureront plus tard dans
le Vijiianavada classique, et I’on pourrait certes fonder sur ce texte un
exposé du Vijiianavada. Je lui ai préeféré toutefois la Trimsika Vijiapti-
matratd-siddhi de Vasubandhu et son commentaire par Hiuan-tsang, pour
diverses raisons: La composition de 1’ouvrage de Hiuan-tsang est plus
claire que celle de 1’ouvrage de Maitreya-natha, et sa traduction par
Louis de La Vallée Poussin plus facile a utiliser que celle du Mahayana-
sitralamkara par Sylvain Lévi. Et surtout, Maitreya-natha subit encore
toutes sortes d’influences dont Vasubandhu, et plus encore Hiuan-tsang,
sont dégagés. Chez Maitreya I’idéalisme est encore & demi immergé dans
les doctrines de vacuité a la maniére de Nagarjuna, et en méme temps
dans le monisme a la manié¢re de Saramatiss. Enfin, reflétant cette com-
plexité, la terminologie de Maitreya n’a pas la cohérence de celle de
Vasubandhu ou de Hiuan-tsang. Comme pour Saramati, 1’€tre supréme
est aussi pour Maitreya-natha «pensée lumineuse»®; c’est un absolu
positif, qu’il appelle tathata’?, et aussi dharma-dhatu$®, terme d’inter-
prétation difficile, qui peut se rendre aussi bien par «domaine de la Loix»
que par «fondement des phénomenes», et qui vient des plus anciennes
couches des Mahdydna-siitra?. Les passions qui affectent la pensée ou la
tathata sont adventices; la pensée est naturellement pure®. L’absolu

54. Frauwallner, p. 297.  55. Ib., p. 298.

56. Mahdyana-sitralamkara XIII. 19: cittam prakrti-prabhdsvaram, «la pensée est lumineuse
par nature».

§7.1b., IX, 22, 37, 56, etc.; v. Nagao, Index, s.v. tathatad.

58.1b., V1. 7,8, 10, XIIL 11, XIV. 30; cf. Nagao, Index, s.v. dharma-dhdtu.

59. On le trouve aussi dans les siitra anciens, mais avec une autre acception. — V. Edgerton,
BHSD, s.v. dharma-dhdtu; Siddhi, P- 751-754.

60. Mahdydna-satralamkdra X111 19 : tad dgantuka-dosa-diisitam : «elle (la pensée) est souillée
par les fautes adventices».



288 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

est encore «nature-de-Buddhay, «bouddhéité» (‘buddhatva, buddhata)®,
et, sous cet aspect, il prend des allures d’ame universelle, qui pénétre
et informe le monde de son efficacité, et qui annonce dé¢ja I’ame univer-
selle, 1’atman, du Vedanta.

Les deux autres principaux ouvrages attribués a Maitreya-ne‘itha sont
I’ Abhisamaydlamkdra «Ornement de la pleine compréhension»®, déja
mentionné, et le Madhyanta-vibhdga «Discrimination du moyen et des
extrémes»®3. Le premier ne nous retiendra guére; ony chercherait en

61. Le chapitre IX du Mahdydna-siitrdlamkdra traite longuement de la nature-de-Buddha.

62. Texte sanscrit et version tibétaine édités par Theodore Stcherbatsky et Eugene
Obermiller, Abhisamaydlamkara-prajiiaparamita-upadesa-$dstra, Fasc. I [seul paru], Leningrad,
1929 (Bibliotheca Buddhica, vol. 23). Il n’y a pas de version chinoise. Autres éditions du
texte sanscrit: par Giuseppe Tucci, The Commentaries on the Prajiidpdramitds, Vol, 1°t: The
Abhisamayalamkardloka of Haribhadra, Baroda, Oriental Institute, 1932 (Gaekwad’s Oriental
Series, No. 62); par Wogihara Unrai, Abhisamayalamkaraloka Prajiaparamitavyakhd, Tokys.
1932—-1935. Ces deux derniéres éditions sont en fait celles d’'un commentaire de 1’ Abhisa-
maydlamkara, qui reproduit in extenso le texte de ce dernier. Le texte de I’ Abhisamaydalam-
kara figure également dans: Astasdhasrikd Prajidpdramitd, with Haribhadra’s Commentary
called Aloka, ed. by P. L. Vaidya, Darbhanga, 1960 (Buddhist Sanskrit Texts, No. 4). Ed.
et td. japonaise du texte sanscrit par Kajiyoshi Koun, dans Genshi Hannya-kyé no kenkyd (A
Study of the Primitive Prajfidjparamitisitra), Tokyo, Sankibd, 1944, p. 275-320. Td.
anglaise : Edward Conze, Abhisamaydlamkdra, Roma, Istituto per il medio ed estremo Oriente,
1954 (Serie Orientale Roma, vol. 6).

63. La bibliographie du Madhyanta-vibhaga est compliquée. Je la résume ici d’apres
Gadjin M. Nagao, Madhyanta-vibhaga-bhasya, Tokyo, Suzuki Research Foundation, 1964,
p. 2—3. II faut distinguer: 1° la kdrikd de Maitreya-natha; 2° un commentaire (bhdsya) par
Vasubandhu; 3° un sous-commentaire (‘tikd) par Sthiramati.

La kdrikd n’existe pas isolément dans I’original sanscrit, mais bien en version tibétaine
(Tib. Trip. 108 §522) et en version chinoise (T. XXXI 1601).

Le texte sanscrit de la karikd accompagnée du bhdsya de Vasubandhu a été retrouvé au
Tibet par Rahula Samkrtydyana en 1934, et publié en 1964 par Gadjin M. Nagao, op. cit.
La version tibétaine (Tib. Trip. 108 5528) et les deux versions chinoises (T, XXXI 1599,
1600; dans les Tables du Taishé Issaikys, corriger otikd par °bhdsya) ont été publiées en
édition synoptique par Yamaguchi Susumu, Kanzs taishé Benchiibenron [«Madhyanta-vibhdga-
$astra, édition synoptique des versions tibétaine et chinoises»], Nagoya, Hajinkaku, 1937,
réimpr. Tokyd, Suzuki Research Foundation, 1966 (Suzuki Research Foundation, Reprint
Series, Vol. 9).

Le texte sanscrit de la kdrikd accompagnée de la tikd de Sthiramati a été retrouvé au Népal
par Sylvain Lévi en 1928, et publié en 1934 par Yamaguchi Susumu: Sthiramati, Madhydnta-
vibhaga-tikd, Nagoya, Hajinkaku, 1934, réimpr. Tokyd, Suzuki Research Foundation, 1966
(Reprint Series, Vol. 7). Version tibétaine: Tib. Trip. 109 5534. Pas de version chinoise.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 289

vain de I’idéalisme®. Le second contient une interprétation idéaliste de
la doctrine de la voie moyenne, commune a tout le bouddhisme, mais
dont le Madhyamika s’était fait le héraut, et de la doctrine de la vacuite,
elle aussi essentielle au Madhyamika. On peut donc voir dans le Madhy-
dnta-vibhdga une tentative d’interpréter la doctrine Madhyamika dans
les termes de la doctrine Vijfianavada; interprétation que son excessive
subtilité rend difficile a saisir et a suivre.

Nous arrivons maintenant au personnage qu’on a longtemps considéré
comme le véritable fondateur de I’idéalisme bouddhique: Asanga. Ce
maitre illustre a eu lamauvaise fortune de se voir battu en bréche, dansson
ccuvre et danssonrble, et nonsans debonsarguments. Parmilesnombreux
ouvrages qu’on luiattribue, plusieurs lui ont été contestés. Tout d’abord,
comme nous 1’avons vu, le Yogdcdra-bhimi-sastra, que M. Frauwallner et
son école tiennent pour une ceuvre collective, a cause de ses dimensions
énormes, alors que M. Wayman maintient I’attribution a Asar'lgaﬁf'.

La tradition tibétaine attribuait & Asaniga en propre un certain nombre
d’ceuvres, dont les deux principales sont 1’ Abhidharma-samuccaya «Som-

Td. japonaise faite sur le sanscrit et le tibétain par Yamaguchi Susumu, Anne ashariya z5
Chizben- fumbetsu-ron shakusho [« Commentaire du Madhydnta-vibhdga-sdstra par le maitre (dcdrya)
Sthiramati»], Nagoya, Hajinkaku, 1935, réimpr. Tokyd, Suzuki Research Foundation, 1966
(Reprint Series, Vol. 8). — On notera que les trois ouvrages publiés par M. Yamaguchi
forment série, cf. BB XXI-XXIII n° 156.

En langues occidentales, on ne dispose que de traductions anglaises partielles: 1. Ma-
dhyanta-vibhariga ... translated from the Sanscrit by Th. Stcherbatsky. Moscow, Leningrad,
1936 (Bibliotheca Buddhica, vol. 30). Réimpression: Osnabriick, Biblio Verlag, 1970. La
forme °vibhariga, moins correcte que °vibhdga, a été transmise, concurremment a cette
derniére, par la tradition tibétaine. (Traduction du chapitre I, Laksana-pariccheda, intitulé
par Stcherbatsky «premiére partie», et subdivisé en cinq «chapitres».) 2. David L. Friedmann:
Sthiramati, Madhyanta-vibhdga-tikd. Analysis of the Middle Path and the Extremes. Utrecht, 1937.
(Chapitre 1.) 3. Traduction du chapitre IIl, par Paul Wilfred O’Brien, Monumenta Nipponica,
Vol. IX and X, 1953-1954.

64. Stcherbatsky, Abhisamaydlamkara, p. v: «Another peculiarity of the Abhisamayilam-
kira is that it expounds the theory of Salvation without alluding to the typical tenets of the
Yogicira school». Sur I’appartenance doctrinale de 1’Abhisamaydlamkdra, v. ib.; Conze,
Prajﬁ&p&ramit& Literature, p. 100; Ruegg, p. 70.

65. Frauwallner, p. 265, 423; Schmithausen, Yogdcdra-bhami, p. 19-20, et p. 20 n. 1§
Citant Wayman, Analysis, p. 33, 135.



290 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

maire de la scolastique» %, et le Mahdydna-samgraha «Somme du Grand
Véhicule»®?; et a Asanga inspiré par le Bodhisattva Maitreya cing
ouvrages: le Mahdyana-satralamkara, le Madhyanta-vibhaga, le Dharma-
dharmatd-vibhdga, |’ Uttara-tantra, 1’ Abhisamayalamkara®®; plus le Yogd-
cara-bhiimi-$dstra en sixiéme. Maitreya, 1’«Amical», est un des plus
célebres parmi les personnages surnaturels, Buddha et Bodhisattva, que
révere le Mahayana. Il sera le Buddha de la prochaine période cosmique,
celle qui suivra lanétre, dont le plus récent Buddha a été¢ Gautama Sﬁkya-
muni. Pendant la période présente, Maitreya est Bodhisattva, «Etre &
Eveil», nom sous lequel on désigne les futurs Buddha; comme tous les
Bodhisattva dans leur derniére existence avant de devenir Buddha, il
réside au quatriétme des quelque vingt-deux cieux que compte le
bouddhisme (le compte varie suivant les écoles), et, de la, veille sur les
créatures. La légende®? racontait qu’Asanga, apres I’avoir longuement
imploré de lui accorder des lumiéres, avait été enfin exaucé ; Maitreya
I’emmena au quatriéme ciel et lui récita le Yogdcara-bhiumi-sdstra, puis
les cinq traités énumérés ci-dessus, que la tradition tibétaine appelle,
pour cette raison, les «cinq doctrines de Maitreya» 7°.

On a tenté de cette légende une interprétation historique, et voulu
faire de Maitreya un personnage historique, qui aurait été un docteur

66. Fragment du texte sanscrit édité par Vasudev Viévanath Gokhale, journal of the Bombay
Branch of the Royal Asiatic Society, N. 8., 23, 1947, p. 13—38. Le méme fragment édité et le reste
du texte «retraduit» (cf. introduction de I’ouvrage, p. 21) du tibétain et du chinois (avec 'aide
d’un commentaire inédit de Sthiramati, cf. Frauwallner, p.425), par Prahlad Pradhan,
Abhidharma-samuccaya of Asariga, Santiniketan, Visva-Bharati, 19 5o (Visva-Bharati Studies, 12).
—Version tibétaine, Tib. Trip. 112 g55o. Version chinoise, T. XXXI 1605 ; avec le commentaire
de Sthiramati, T. XXXI 1606 ; td. japonaise, Kokuyaku Issaikys, Yuga-bu, X.—V. Addendum.

67. L’original sanscrit est perdu. Version tibétaine (Tib. Trip. 112 g549) éditée et
traduite par Etienne Lamotte, La Somme du Grand Véhicule d’Asaiiga, Louvain, 1938-1939,
2 tomes en 4 fascicules. Il y a quatre versions chinoises: T. XXXI 1592, 1593, 1594 (repro-
duction phototypique, Lamotte, op. cit.), et 1596, qui est un commentaire ou le texte méme
est cité in extenso (Lamotte, op. cit., t. I, p. vi). Edition synoptique de ces quatre versions et
de la version tibétaine par Sasaki Gesshd, Kan-yaku shihon taishé Shédaijéron, Tokyd, 1931

68. V. n. 49, 63, 73, 38, 62.  69. Ruegg, p. 43.

7o0. En tibétain byams chos sde Iia, Ruegg, p. 39. P. 45, M. Ruegg fait observer qu'il
existe une tradition analogue dans le bouddhisme chinois, mais que les cinq traités ne sont



BOUDDHIQUE IDEALISTE 291

mahayaniste, maitre d’Asanga. Le nom complet de ce personnage aurait
été Maitreya-natha «celui qui a Maitreya pour protecteur», abrégé
couramment en Maitreya, d’ou confusion avec le Bodhisattva du méme
nom, intervenue de bonne heure puisque la légende d’Asanga inspiré
par Maitreya a cours dés le VI siecle. Il n’y a en principe rien d’invrai-
semblable a cette theése: Maitreya-natha et méme Maitreya peut trés
bien étre un nom d’homme; inversement, on trouve accolée au nom
du Bodhisattva Maitreya 1’épithete de natha «protecteur»; le composé
Maitreya-natha signifie alors, bien entendu, «Maitreya le protecteur».
M. Frauwallner”*, un des principaux tenants de la thése du Maitreya
historique, reléve a juste titre une considérable différence de ton et
méme de doctrine entre les ceuvres «maitreyennes», principalement le
Mahdyana-siitralamkdra, auquel on peut ajouter le Madhyanta-vibhaga, et
les ceuvres proprement «asangiennes», Mahdydna-samgraha et aussi
Abhidharma-samuccaya. Il observe que les premiéres comportent une
métaphysique et ce qu’il appelle une «scolastique de la délivrance,
c’est-a-dire une énumération tres détaillée de toutes les modalités et de
toutes les étapes du chemin de la libération, mais que la métaphysique
reste peu ¢laborée et n’inteégre nullement les doctrines tres articulées
du bouddhisme ancien sur la physique, la psychologie, la cosmologie,
I'acte, la causalité, etc., alors que c’est précisément leur développement
considérable sur tous ces points qui caractérise le Mahdyana-samgraha et
I’ Abhidharma-samuccaya, et qui d’ailleurs en fait des ceuvres d’accés
difficile 2. Pour M. Frauwallner, & un Maitreya métaphysicien et tout
occupe d’une sotériologie transcendante, s’opposerait un Asanga dont
P’apport majeur a été d’introduire dans les doctrines idéalistes, jus-
qu'alors peu élaborées, non pas seulement une scolastique de la déli-
vrance, mais la scolastique de I’ancien bouddhisme dans son ensemble,
moyennant les aménagements jugés nécessaires, et qui furent considé-

que partiellement les mé&mes: seuls le Mahdydna-sitralamkira et le Madhydnta-vibhdga
figurent dans les deux traditions. Cf. Conze, Prajiidpdramitd Literature, p. 100, n. 10.

71. P. 6-7, 296.

72. Frauwallner, Amalavijianam und Alayavijidnam, p. 155—156.



292 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

rables, a tout le moins dans la terminologie ; tiche a laquelle Asanga était
d’autant mieux préparé que, selon une tradition qu’il n’y a pas lieu de
mettre en doute, et qui lui est d’ailleurs commune avec d’autres maitres
du Mahayana, il appartint d’abord 4 une école du Petit Véhicule et passa
par la suite au Grand. Quant aux autres ouvrages attribués a Maitreya,
le Dharma-dharmatd-vibhaga et son commentaire par Vasubandhu ont
fait I’objet de plusieurs travaux japonais, mais sont encore mal connus
en Occident 3, L’ Abhisamayalamkdra se place tres a part: scolastique, il
I’est au supréme degreé, mais il s’agit uniquement d’une scolastique de
la délivrance. L’Uttara-tantra, de méme que le Yogdcara-bhimi-$dstra,
sont de toute maniere hors de cause, puisque ni I’attribution a Asanga,
ni ’attribution a Maitreya ne sont plus retenues, sauf exceptions.

La controverse autour de Maitreya-natha n’est pas éteinte. M. Demie-
ville est parti en guerre avec énergie contre la these historiciste. M.
Schmithausen rappelle brievement 1’essentiel de la querelle et annonce
son intention d’y revenir a une autre occasion, cependant que M. Frau-
wallner confirme sa position dans la derniere édition de sa Philosophie des
Buddhismus. M. Ruegg expose le probleme dans toute sa complexite; il

73. Version tibétaine de la kdrika (Tib. Trip. 108 5523, 5524) et du commentaire (vrtti,
Tib. Trip. 108 §529) éditée par Nozawa Joshd dans Yamaguchi hakushi hanreki kinen Indogaku
Bukkyigaku ronss [«Recueil d’articles d’indologie et de bouddhologie, publié en commé-
moration du 60° anniversaire du Professeur Yamaguchi Susumu»], Kydto, Hozokan, 1955,
p. 11-18, 19—45. — Il n’y a pas de version chinoise.

Manuscrit sanscrit, intitulé Dharma-dharmatd-pravibhdga-sitra, retrouvé au Tibet par
Rihula Samkrtyayana; le début, cité JBORS 24, 1938, p. 163, coincide avec Tib. Trip. 108
§523 21.4.2—4; cf. Schmithausen, Yogdcdra-bhimi, p. 110 n. — Fragment sanscrit édité par
Sylvain Lévi en appendice a son édition du Mahdydna-sitralamkdra (ci-dessus n. 49), p. 19°~
191 ; identifié, mais apparemment sans publication, par Kawai Hideo (Nozawa, p. 9); publié
par Yamaguchi Susumu, Hé-hossha-fumbetsu-ron no Bombun Dampen [«Un fragment sanscrit
du Dharma-dharmatd-vibhaga»], Otani Gakuhs, vol. 17, n° 4, Kydto, 1936 ; reproduit en appen-
dice a I’article de Nozawa, p. 46—49.

Traduction japonaise par Yamaguchi Susumu, Miroku-z5 Ho-hosshé-fumbetsu-ron Kanken
[«Essai sur le Dharma-dharmatd-vibhdga de Maitreya»], dans Tokiwa hakase hanreki kinen
Bukkys ronsé [«Recueil d’articles sur le bouddhisme, commémorant le 60 anniversaire du
D+ Tokiwa»], Tokys, Kobunds, 1933, p. §35-561.

Cf. Frauwallner, p. 424; Schmithausen, Yogdcara-bhimi, p. 12; Ruegg, p. 39—41, 427 ™
4; Yamada, Bongo butten, p. 127.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 293

conclut qu’«en somme, le Maitreya des Cinq Enseignements ne fut
vraisemblablement pas le maitre humain d’Asanga», mais qu’il faudrait
peut-étre distinguer, dans I’ceuvre d’Asanga, les textes dont il est véri-
tablement l’auteur, tels que le Mahdydna-samgraha ou 1’ Abhidharma-
samuccaya, et ceux ou il ne serait guere plus que le compilateur de maté-
riaux plus anciens, rapportés a une tradition qui se réclamait du Bodhi-
sattva Maitreya. Cette solution a I’avantage de rendre compte ingénieu-
sement de la diversité vraiment exceptionnelle des ouvrages attribués
a Asanga’,

Le plus illustre docteur du Vijiianavada avec Asanga, son frére cadet
Vasubandhu, pose également un probléme historique épineux. La
tradition admettait que ce personnage, apres avoir appartenu pendant
presque toute sa vie au Petit Véhicule et avoir déployé pour sa défense
et illustration une activité considérable, composant notamment une
somme intitulée Abhidharma-kosa «Trésor de la scolastique» 75 qui pre-
sente une brillante synthése critique des doctrines du bouddhisme ancien
principalement dans ses écoles du nord et du nord-ouest de I’Inde,
s’¢tait finalement converti au Mahayana, sous I’influence de son frere
Asanga, a I’age de quatre-vingts ans, et, malgré cet dge avancé, avait
encore écrit plusieurs ouvrages d’inspiration mahayaniste et idealiste.
Mais la critique occidentale et japonaise ne tarda pas a relever dans cette
tradition des incohérences difficiles a réduire. M. Frauwallner a repris

74. Demiéville, BEFEO, XLIV 2, p. 381 n. 4, 434 n. 9; Schmithausen, Yogdcdra-bhimi,
P- 19 et n. 14; Frauwallner, p. 423; Ruegg, p. 39—45, 50—55. — Outre les références don-
nées par MM. Demiéville, Schmithausen, Frauwallner et Ruegg, rappelons que dans son
édition de la Madhydnta-vibhdga-tika (ci-dessus n. 63), p. xv—xvii, M. Yamaguchi, dés 1934,
suggérait une solution proche de celles de M. Ruegg et de M. Hatani Rydtai (cité par P.
Demiéville, loc. cit, p. 381 n. 4). - Ruegg, p. 51, n. 8: lire 296 au lieu de 153.

75. La kdrikd est accompagnée d’un commentaire (bhdsya) dii également & Vasubandhu.
Dans le volume d’introduction 2 sa traduction du Kosa (ci-dessous), La Vallée Poussin a
publié un fragment de la karikd. 11 a aussi recueilli et fait figurer dans les notes en bas de page
les citations de la kdrikd données par un autre commentaire, 1’ Abhidharma-kosa-vydkhya de
Yaomitra (éd. par Wogihara Unrai, Tokyd, 1932-1936). Par la suite, I’original sanscrit de
la karikd et du bhdsya a été retrouvé au Tibet par Rihula Saimkrtyayana en 1934, et publié par
Vasudev Viévanith Gokhale, The Text of the Abhidharma-kosa-kdrika of Vasubandhu, Journal of

20



294 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

le probléme sur nouveaux frais il y a une vingtaine d’années 7¢; il conclut
a existence de deux Vasubandhu, qui tous deux se convertirent du
Hinayana au Mahayana, le premier vers le milieu de sa vie, le second dans
sa vieillesse. On n’a pas manqué de trouver cette similitude surpre-
nante 77 ; mais, répond M. Frauwallner, d’une maniére a la fois plausible
et ingénieuse, le fait n’est nullement improbable, a une époque ou les
écoles du Hinayana déclinaient en face d’un Mahayana en plein essor; et
méme, on y peut voir une raison supplémentaire 4 la confusion des deux
Vasubandhu 78,

Le premier d’entre eux, que M. Frauwallner appelle Vasubandhu
I’ancien, est le frere d’Asanga; I’autre, Vasubandhu le jeune, vécut un
siecle plus tard 7. Quant aux ceuvres, I’attribution n’en est pas toujours
aisée. L’Abhidharma-kosa est en tout cas de Vasubandhu le jeune, de
méme que trois ouvrages de logique aux titres tres proches les uns des
autres (Vada-vidhana «Etablissement de la dialectique», Vada-vidhi
«Reégles de la dialectique», Vada-sara «L’essentiel de la dialectique),
ou ’auteur systématise la dialectique bouddhique tout comme il avait

the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, N.S., 22, 1946, p. 73—102 (kdrikd seule), et par
Prahlad Pradhan, Abhidharm-Koshabhdsya of Vasubandhu, Patna, K.P. Jayaswal Research
Institute, 1967 (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol. VIII) (karika et bhdsya). Version tibé-
taine, Tib. Trip. 115 5590 (kdrikd), sg91 (bhdsya) ; éd. Stcherbatsky, Tibetskii perevod Abhi-
dharmakosakarikah i Abhidharmakosabhdsyam socinenii Vasubandhu, Petrograd, 1917-1930
(Bibliotheca Buddhica, vol. 20) (jusqu’a la kdrikd 46b du chapitre ii); éd. La Vallée Poussin,
Cosmologie bouddhique (kdrikd du chapitre iii). Versions chinoises: T. XXIX 1560 (kdrikd),
1558 et 1559 (kdrikd et bhdsya). Td. frangaise par Louis de La Vallée Poussin, L’ Abhidharma-
kosa de Vasubandhu, Paris, Geuthner, Louvain, J.-B. Istas, 1923-1931, 6 vol. Td. japonaise,
Kokuyaku Issaikyd, Bidon-bu, XXVI et XXVI bis. — Réimpr. de Bibliotheca Buddhica, vol. 20:
Osnabriick, Biblio Verlag, 1970.

76. Erich Frauwallner, On the Date of the Buddhist Master of the Law Vasubandhu, Roma,
Istituto per il medio ed estremo Oriente, 1951 (Serie Orientale Roma, vol. III).

77. Padmanabh S. Jaini, On the theory of the two Vasubandhus, BSOS, 21, 1958, p. 48-53-

78. Frauwallner, Landmarks, p. 131. '

79. Plus exactement, M. Frauwallner propose les dates suivantes: Maitreya-nitha, vers
300 ap. ].-C.; Asanga, vers 315-390; Vasubandhu I’ancien, vers 320-380; Vasubandhu le
jeune, vers 400—480. Voir: Date, p. 54—56; Die Philosophie des Buddhismus, p. 76, 296, 326,
327, 350; Landmarks, p. 130-131. La date de Maitreya-nitha dépend de celle de son disciple
Asanga,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 29¢

fait la dogmatique dans le Kosa®°. Certains commentaires sur des Ma-
hiyana-siitra, et surtout sur les ceuvres d’Asanga (ou de Maitreya) re-
viennent assez naturellement a Vasubandhu l’ancien®. Mais, pour
d’autres traités mahayanistes, 1’attribution s’est avérée plus délicate.
C’est le cas notamment de deux ouvrages capitaux pour 1’école idéaliste,
la Vimsatika Vijfiapti-matrata-siddhi «Démonstration, en vingt strophes

80. WZKSO, 1, 1957, p.131; 5, 1961, p. 131; Hattori, Digndga, On Perception, p. 114,
11§, 116.

81. Frauwallner, Date, p. 55: «To his Mahayana works belong a commentary to Arya-
deva’s Satadastra, a commentary to Maitreyanatha’s Madhyantavibhdga, and several works on
Mahiyana siitras, such as the Dafabhiimikaéastra, the Saddharmapundarikopadesa and the
Va]racchedJkapra]naparamxtasastra, as well as the Bodhicittotpadanasastra.»

1. Commentaire du Satasdstra: conservé en version chinoise (avec la karika d’ Aryadeva),
T. XXX 1569. Td. italienne par Giuseppe Tucci, Le Cento Strofe, Roma, 192 ¢ (Studi e mate-
riali di storia delle religioni, 1). Td. anglaise par Giuseppe Tucci, Pre-Dirindga Buddhist Texts
on Logic, Baroda, 1926 (Gaekwad’s Orienta Sleries, vol 49). Td. japonaise par Hatani
Ryotai, Kokuyaku Issaikys, Chigan-bu, I, p. 249—338.

2, Commentaire (‘bhasya) du Madhyanta-vibhaga: ci-dessus n. 63.

3. Dasabhiimika-$dstra : version chinoise, T. XXVI 1522; td. japonaise, Kokuyaku Issaikys,
Shakkygron-bu, VI.

4. Saddharmapundarikopadefa : deux versions chinoises, T. XXVI 1519, 1520.

5. Vajracchedika-prajiia-paramita-sastra. Voir Giuseppe Tucci, Minor Buddhist Texts, Part I,
Section I, p. 3—171, Roma, Istituto per il medio ed estremo Oriente, 1956 (Serie Orientale
Roma, vol. 9). — Le titre Vajracchedikd-prajiia-pdramitd-sastra (ou °sitra-sdstra, Tables du
Taishé Issaikya, n°® 1510, 1§11, 1513, 1514) est restitué du chinois.

a. Commentaire de Vasubandhu, dépendant d’une kdrika d’ Asanga, et conservé en deux
versions chinoises (‘kdrikd et commentaire): T. XXV 1511, 1513. T. 1514 est la kdrikd seule,
extraite de T. 1513. T. 1512, sous-commentaire de T. 1511, est probablement un apocryphe
chinois (Tucci, op. cit., p. 12; Demiéville, BEFEO, XLIV, 2, 1954, p. 387). — M. Tucci,
op. cit., présente une édition synoptique de la kdrika d’Asanga: texte sanscrit, retrouvé par
lui au Tibet; version tibétaine (Tib. Trip. 146 5864, manque dans I’édition de Derge, cf.
Tucci, op. cit., p. 7); deux versions chinoises, correspondant I’une & T. 1511, l'autre 4
T. 1514 et 1513,

b. T. XXV 1510 consiste en deux recensions d'un commentaire écrit directement sur
la Vajracchedika, et qu’il convient d’attribuer non pas & Asanga (cf. Tables du Taishd Issaikys),
mais & Vasubandhu (Tucci, p. 18, 19). Ce commentaire existe également dans I’édition de
Derge du Canon tibétain (T6hoku, n° 3816), mais il manque dans celles de Narthang (Tucci,
P. 8) et de Pékin (Tib. Trip.).

6. Bodhicitta-utpadana-sastra: version chinoise, T. XXXII 1659; td. japonaise, Kokuyaku
Issaikys, Ronjia-bu, VI, p. 154—191.

7. Ajouter le commentaire (bhdsya) du Mahdyana-sitralamkdra (ci-dessus p.285 et n. 49).



296 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

didactiques, du fait que la nature des choses est une activité qui fait
connaitre, sans plus»; ce titre sera ¢lucidé plus loin; et la Trimsika
Vijiiapti-matrata-siddhi, méme «démonstration», mais en trente strophes:

apres avoir longtemps suspendu son jugement, M. Frauwallner incline

maintenant en faveur de Vasubandhu le jeune 82

La Vimsatikd est une sorte d’introduction au systéme, plutét critique
que constructive. La kdrika est accompagnée d’un commentaire (‘vriti)

82. Dans Date, p. 56, M. Frauwallner ne se prononce pas. Dans Philosophie des Buddhismus,
p- 351, il incline déja en faveur de Vasubandhu le jeune, mais, trés curieusement, c’est sous
la rubrique «Vasubandhu I’ancien» qu’il donne des extraits de la Vimsatika et de la TrimSika,
Dans Landmarks, p.132, il opine aussi en faveur de Vasubandhu le jeune. M.Schmithau-
sen, Sautrdntika-Voraussetzungen, reléve des «présupposés» Sautrantika dans les deux ouvrages
en question; or on sait depuis longtemps que I’auteur du Kosa, tout en exposant les théses
des Vaibhisika, se rattache lui-méme a la tendance Sautrantika. M. Frauwallner fait état des
recherches de M. Schmithausen dans les remarques complémentaires de la deuxiéme édi-
tion de sa Philosophie des Buddhismus, p. 425.

On aurait donc, de Vasubandhu le jeune, deux ouvrages hinayanistes, 1’ Abhidharma-kosa
et le Karma-siddhi-prakarana (Frauwallner, p. 425, et v. ci-dessous); et une série d’opuscules
mahayinistes, d’une importance, pour plusieurs, sans rapport avec leur briéveté: Pafica-
skandhaka ; Vada-vidhana, Vada-vidhi, Vada-sara; Vimsatika et Trimsika.

Abhidharma-kosa: ci-dessus, n. 75.

Karma-siddhi-prakarana: version tibétaine (Tib. Trip. 113 5563) éditée par E. Lamotte,
Le Traité de I'acte de Vasubandhu, MCB 4, 1936, p. 183—205; deux versions chinoises, T.
XXXI 1608, 1609, dont la seconde est reproduite photographiquement dans MCB 4 3 la
suite de 1’édition de la version tibétaine; td. francaise de E. Lamotte, ib., p. 207-263; td.
japonaise par Izumi Hokei, Kokuyaku Issaiky, Ronji-bu, II, p. 121—140. — Sur I’appartenance
doctrinale du Karma-siddhi-prakarapa, v. Lamotte, op. cit., p. 175, 176: «La tradition, tant
chinoise que tibétaine, est unanime 4 considérer la Karma-siddhi comme un traité du Grand
Véhicule ... Mais, a la lumiére de la critique interne, la tradition, si vénérable soit-elle, ne
peut &tre maintenue ... Le Karmasiddhiprakarana est un traité du Petit Véhicule exposant
le point de vue des Sautrantika ...»

Paiica-skandhaka: version tibétaine, Tib. Trip. 113 §560; version chinoise, T. XXXI
1612 ; Frauwallner, p. 110.

Vada-vidhdna : fragments sanscrits édités par E. Frauwallner, Zu den Fragmenten buddhisti-
scher Logiker im Nydyavarttikam, WZKM, 40, 1933, p. 281304 (cf. Frauwallner, WZKSO 1,
1957, P 105, 146).

Vada-vidhi : fragments sanscrits et tibétains édités par E. Frauwallner, WZKSO 1, 1957,
p- 135—142, en appendice a son article Vasubandhu’s Vadavidhi.

Vada-sara: ouvrage perdu (Frauwallner, op. cit., p. 104-105).

Viméatika (var. Vimiaka): texte sanscrit de la karikd et de la vreti retrouvé au Népal en
1924 et édité par Sylvain Lévi, Vijiaptimatratd-siddhi, Deux traités de Vasubandhu, Paris,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 297

dii également a Vasubandhu. Avant d’exposer en détail sa propre doctrine
de I’idéalisme absolu, ’auteur s’attache a réfuter les objections de
principe qu’on peut lui présenter a I’ intérieur du bouddhisme lui-mé&me,
en particulier sur le réle de I’objet dans la connaissance ; puis il s’attaque
i la théorie atomique, professée par I’un des systémes ('darsana) brah-
maniques, le VaiSesika, et adoptée par une des plus importantes écoles
du bouddhisme ancien, celle des Sarvastivadin «réalistes intégraux»®.
Sa critique est restée classique pendant des siecles; elle est fondee, pour
I’essentiel, sur ’antinomie entre I’insécabilité des atomes et leur pos-
sibilité de se grouper pour former des conglomérats et finalement les
objets du monde sensible 8.

Quant a la Trimsika, c’est véritablement I’exposé du systéme; c’est
elle qui constitue le fondement du Vijfidnavada classique, et qui sera
'une des bases de I’apergu doctrinal qui va suivre.

L’ceuvre de Vasubandhu le jeune ferme la série des grands traités
originaux du Vijfianavada. Elle sera suivie d’une littérature de com-
mentaires, dont certains sont de grande valeur et méme géniaux. Une
seule école ouvre des voies nouvelles: I’école des logiciens, fondée par
Dignaga au VIe siecle. Elle se rattache a I’idéalisme 85 . mais les travaux

H. Champion, 1925 (Bibliothéque de I’Ecole des hautes études, Sciences historiques et
philologiques, fasc. 245). Td. Sylvain Lévi, Matériaux pour I'étude du systéme Vijiiaptimdtra,
Paris, H. Champion, 1932 (Bibliothéque de I’Ecole des hautes études, Sciences historiques
et philologiques, fasc. 260). Version tibétaine: Tib. Trip. 113 5557 (kdrika), 5558 (vrei);
éd. et td. par Louis de La Vallée Poussin, Muséon, 1912, p. 53—90. Version chinoise, T.
XXXI 1588, 1589, 1590; éd. et td. anglaise de T. 1590 par Clarence H. Hamilton, Wei
shih er shih lun, New Haven, American Oriental Society, 1938 (American Oriental Series,
Vol. 13); td. japonaise de T. 1590, Kokuyaku Issaikys, Yuga-bu, VII, p. 267-290.

Trimsikd: karikd de Vasubandhu et commentaire (bhdsya) de Sthiramati retrouvés au
Népal en 1922 et 1924, édités et traduits par Sylvain Lévi, opp. citt. Version tibétaine: Tib.
Trip. 113 5556 (karikd), 5565 (bhdsya). Version chinoise: T. XXXI 1586 (kdrikd); la
karikd est en outre citée intégralement dans T. XXXI 1585, v. ci-dessous n. 92.

83. I. Cl, § 2263; Bareau, Sectes, p. 282, — Les Sarvastivadin sont ainsi nommés
parce qu’ils admettent que les choses passées et futures existent réellement, aussi bien que
les choses présentes (K., td. La Vallée Poussin, v 51).

84. Frauwallner, p. 360.

85. Ruegg, p. 431: les logiciens «sont considérés par les doxographes comme des



298 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

de Dignaga et de son principal successeur Dharmakirti % sont des oeuvres
originales et donnent a I’école une individualité assez marquée pour
qu’on puisse la traiter pratiquement en école indépendante, qui a suivi
ses destinées propres et dont1’étude sortirait du cadre du présent exposé.

Quanta I’idéalisme proprement dit, il connait, parallélemental’école
des logiciens, une brillante floraison ; il se scinde en deux écoles princi-
pales, qui présentent des différences sensibles sur divers points, notam-
ment sur la nature de la connaissance en tant que réalité absolue. L’une
est]’école de Valabhi (actuellement Vala, dans la péninsule de Kathiavar,
aunord-ouest de Bombay) ; elle a pour principal représentant Sthiramati,
dont les deux ouvrages les plus notables, le sous-commentaire (tikd) du
Madhyanta-vibhdga, et le commentaire (‘bhdsya) de la Trimfika, con-
servés I’un et ’autre en sanscrit, ont été mentionnés plus haut®7. L’autre
école, celle de Nalanda, eut une destinée brillante et devint le plus
important centre d’études bouddhiques dans les derniers siecles du
bouddhisme indien. Nalanda se trouve dans la basse vallée du Gange, au
sud-est de Patna, non loin de Rajagrha (actuellement Rajgir), I’ancienne
capitale du royaume de Magadha, qui correspond a la moitié sud de
’actuel Etat de Bihar et qui fut toujours la terre d’élection du boud-
dhisme 3. Depuis I’indépendance, le gouvernement indien a installé a
Nalanda une université nouvelle vouée particulieérement aux études

tenants du Cittamatra qui n’admettent pas 1’dlaya(vijidna)». Cf. Obermiller, Sublime
Science, p. 99: distinction entre «Yogicaras or Vijiianavadins basing upon Scripture (luni gi
rjes ’brasis sems tsam pa = dgamdnusdrino vijiidnavadinah)» et «Logician Vijiianavadins (rigs
pa’i rjes ’brais sems tsam pa = nydydnusarino vijiidnavadinah)».

86. Dates de Digniaga: vers 480—540; de Dharmakirti: vers 60o-680 (Frauwallner,
Landmarks, p. 134—139). — Sur Dignaga, v. notamment la monographie de Frauwallner,
Digndga, sein Werk und seine Entwicklung, WZKSO 3, 1959, p. 83—164; Hattori, Digndga, On
Perception, Cambridge, 1968 (Harvard Oriental Series, Vol. 47).

87. Notes 63, 82. En outre, on poss¢de en version chinoise (T. XXXI 1606) un commen-
taire de I’ Abhidharma-samuccaya d’Asanga (ci-dessus n.66). — Date de Sthiramati: §1o—§70
d’aprés Frauwallner, Landmarks, p.136—137; 470—550 d’aprés 1’érudition japonaise. V. en
dernier lieu Kajiyama Yiichi, WZKSO 12-13, 1968, p.193—203.

88. Rappelons que le nom méme du Bihar vient du sanscrit vihdra, qui désigne un
monastére bouddhique.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 299

bouddhiques. — Dharmapala est le représentant le plus illustre de 1’école
de Nalanda; il semble avoir été un penseur égal a Sthiramati, sinon
supérieur, mais il mourut trés jeune ®, et son ceuvre s’est mal conservée ;
aucun des quelques ouvrages qui subsistent ne nous est parvenu dans
I’original sanscrit ?°. — Pour Sthiramati, seule subsiste en réalité absolue
la tathatd «siccéité»; pour Dharmapala, la connaissance subsiste sous
toutes ses formes, moyennant une transmutation radicale®. Sthiramati
reste tributaire, a quelque degré, des doctrines de la pensée naturelle-
ment pure et lumineuse, qui, sur le plan du relatif, est souillée par les
passions adventices, mais retrouve son intégrité en réalité absolue.
Dharmapala et apres lui Hiuan-tsang ne retiennent pas cette doctrine :
d’une part elle est trop dualiste ; de I'autre elle pose un absolu. Le pro-
cessus de la souillure et de la purification sera plut6t décrit comme
inhérent a la pensée ou a la connaissance.

C’est sur un ouvrage chinois que se cl6t la grande époque de 1’idéa-
lisme bouddhique indien: le Tch’eng wei che louen de Hiuan-tsang?*. Les
trois premiers caracteres de ce titre traduisent exactement le sanscrit
Vijfiapti-mdtratd-siddhi, et c’est en fait sous le titre sanscrit de Vijiapti-
mdtratd-siddhi que La Vallée Poussin a publié sa traduction de I’ouvrage
de Hiuan-tsang. Mais le texte de cet ouvrage ne repose nullement sur
un original sanscrit; il est écrit directement en chinois par un Chinois;
si "auteur se donne pour un simple traducteur, et attribue la paternité

89. La tradition rapporte qu’il mourut a trente-deux ans. On peut lui assigner les dates
approximatives de g30—561 (Frauwallner, Landmarks, p. 132134, d’apres Ui, Indo Tetsugaku
Kenkyi, vol. V, Tokys, 1929).

90. Sont conservés en version chinoise: un commentaire sur le Catuhsataka d’Aryadeva,
T. XXX 1571, td. japonaise, Kokuyaku Issaikys, Chiagan-bu, III, p. 197—442 ; un commentaire
sur la Vimiatikd de Vasubandhu, T. XXXI 1591, td. japonaise, Kokuyaku Issaikyd, Yuga-bu,
VI, p. 293-368; un commentaire sur 1’ Alambana-pariksa de Digniga, T. XXXI 1625. Sur
Pattribution a Dharmapala du Tch’eng wei che louen, T. XXXI 1585, v. p. suiv.

91. Frauwallner, p. 397. Cf. Frauwallner, Amalavijianam und Alayavijianam, p. 149.

92. T. XXXI 1485. Td. francaise de Louis de La Vallée Poussin, Vijiiaptimdtratdsiddhi:
La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite et annotée, Paris, P. Geuthner, 1928—-1948, 3 vol. (Buddhi-

ca. Premiére série: Mémoires, Tome I.) Td. japonaise, Kokuyaku Issaikys, Yuga-bu, VII, p.
1-266,



300 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

de ’ouvrage a Dharmapala et aux autres philosophes indiens dont il s’est
inspiré 9, c’est par une modestie d’autant plus méritoire qu’en fait
Hiuan-tsang (602—664) a été le plus savant et le plus illustre de tous les
bouddhistes chinois, célébre par son long et périlleux pélerinage in Inde
et par les nombreuses traductions de textes sanscrits qu’il a publiées en
plus de son ceuvre originale. Sa Vijiiapti-mdtrata-siddhi (car nous re-
prendrons, malgré I’équivoque qu’elle comporte, la désignation adoptée
par La Vallée Poussin et maintenant consacrée par 1’usage) est un com-
mentaire de la Trim$ikd de Vasubandhu, qui portait aussi, comme nous
’avons vu, le titre de Vijiiapti-matrata-siddhi, de méme que la Vimsatika;
finalement, il s’agit la d’une sorte de titre générique ; nous y reviendrons
par la suite. Hiuan-tsang a composé son ouvrage d’une maniére assez
curieuse. Il le rédigea dans les derniéres années de sa vie, apres son
retour en Chine, sur la base des textes qu’il avait rapportés, mais plus
encore des notes qu’il avait prises, et qui couvraient tout I’éventail des
écoles et des tendances du Vijiianavada telles qu’il avait pu les observer
pendant son séjour en Inde. Au sujet des divers problémes que traite la
Trimsikd, Hiuan-tsang cite les opinions d’une dizaine de maitres qui tous
I’avaient commentée. Il ne les cite pas tous a chaque question, bien
entendu ; en fait, les opinions qui dominent sont celles de Sthiramati, ou
plus exactement de I’école de Valabhi d’une part, et celles de Dharma-
pala et de I’école de Nalandi de I’autre ; et Hiuan-tsang adopte toujours,
en dernier ressort, la doctrine de Nalanda, moyennant, au besoin, des
aménagements minimes. Sa Vijiiapti-mdtratd-siddhi offre donc au premier
abord 1’aspect d’un chaos d’opinions divergentes et souvent méme
contradictoires, et présente ainsi un tableau assez suggestif de ce qu'a
pu étre le Vijfianavada de la grande époque, avec le foisonnement de ses
écoles et leur bouillonnement intellectuel; mais, & une lecture plus
attentive, il s’en dégage une doctrine suffisamment cohérente. Cet
ouvrage, qui marque en somme le point final des développements du
Vijiianavada indien, se place d’autre part au principe d’'une immense
93. Cf. Tables du Taishd Issaikys, n° 1585; T. XXXI 1485 i 1a5.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 301

littérature en chinois et en japonais; le bouddhisme idéaliste en Ex-
tréme-Orient finit toujours par renvoyer au Tch’eng wei che louen, et cela
d’autant plus que les enseignements qu’aurait pu apporter un éminent
prédécesseur de Hiuan-tsang, le moine indien Paramartha (500-569),
originaire de I'Inde de I’ouest, tributaire, semble-t-il, de I’école de
Valabhi, arrivé en 546 en Chine, ou il demeura jusqu’a sa mort, furent
d’abord contrecarrés par les circonstances adverses et les troubles
graves qui agiterent la Chine du suda I’époque ou il s’y établit, et ensuite
systématiquement supprimés par Hiuan-tsang et son école comme étant
périmes %,
3. Apercu doctrinal

Aprés avoir ainsi donné du devenir historique du Vijfidnavada une
indispensable esquisse, je vais maintenant exposer les points essentiels
de la doctrine. Je me fonderai pour cela sur un passage du Samdhi-
nirmocana-siitra qui m’a paru résumer d’une maniere frappante les princi-
paux ¢léments du systéme en ce qu’il a précisément d’idéaliste (car il
comporte nombre de théses, certaines fort importantes, qui n’ont rien
de particuli¢rement idéaliste au sens que j’ai défini au début du présent
exposé %), ]’analyserai ce passage du Samdhi-nirmocana-sitra et en dévelop-
perai le contenu selon les lignes de la Trimsikd de Vasubandhu et de son
commentaire par Hiuan-tsang. Entre le sitra d’une part et les traités de
ces deux auteurs de ’autre, il y aura parfois des divergences que je
signalerai au passage.

Je citerai tout d’abord le Samdhi-nirmocana-siitra, en suivant la version
de M. Lamotte, avec de menus aménagements. Cet échantillon donnera
un apergu du style des siitra, charge de répétitions, lent et patient, se
développant pareil aux méandres d’un fleuve. Encore, je le répéte, le

94. 1. CI. 11, § 2086 ; Frauwallner, Amalavijidnam und Alayavijidnam, p. 148—149.

95. C’est ainsi que je ne traiterai pas de la théorie des trois natures, imaginaire, dépen-
dante et accomplie, bien qu’elle appartienne en propre au Vijfianavida; elle n’offre en effet
aucun élément de nature véritablement idéaliste. M. Frauwallner, Die Philosophie des Buddhis-
mus, p. 300, fait observer que chez Maitreya-nitha en tout cas, elle a quelque chose de
superfétatoire : «ein Zugestindnis an die Uberlieferung der Schulex.



302 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Samdhi-nirmocana est un «bon» siitra; dans beaucoup d’autres, ces carac-
teres de style s’exagerent au point d’en &tre difficilement supportables,

Voici donc le passage en question %:

«Alors le Bodhisattva Visalamati interrogea le Bienheureux: «Le
Bienheureux a parlé de Bodhisattva versés dans les secrets de la pensée,
de D’esprit et des connaissances. Que faut-il pour qu’ils soient des
Bodhisattva versés dans les secrets de la pensée, de I’esprit et des con-
naissances ?» Et voici I’essentiel de la réponse du Buddha: «Dans cette
transmigration, ..., d’emblée, la pensée munie de tous les germes
s’approprie deux choses: les organes matériels avec le corps, et les
imprégnations ... En s’appuyant sur cette double appropriation, la
pensée murit, grandit, prend de I’ampleur et du développement ...

»Cette connaissance est aussi appelée «Connaissance appropriatrice»,
car c’est par elle que ce corps est saisi et approprié. Elle est aussi appelée
«Connaissance-receptacle», parce qu’elle se joint et s’unit a ce corps
dans une commune sécurité et dans un risque commun. Elle est aussi
appelée «Pensée» (citta), car elle est entassée (d-cita) et accumulée
(upa-cita) par la forme, le son, I’odeur, la saveur et le tangible.

»Ayant la connaissance appropriatrice pour base et point d’appui,
naissent les six groupes de connaissance: connaissance de I’ceil, de
Poreille, du nez, de la langue, du corps, et connaissance mentale ...»

Suivent deux comparaisons importantes: «On peut comparer ceci a
un grand courant d’eau. Si la condition pour la production d’une seule
vague s’y présente, aussitdt une seule vague se produit. Si la condition
pour la production de deux ou de plusieurs vagues s’y présente, aussitot
plusieurs vagues se produisent. Cependant 1’eau du fleuve ne soufire
dans son courant ni interruption ni eépuisement. — On peut encore com-
parer ceci 4 la surface polie d’un miroir. Si la condition pour la pro-
duction d’une seule image s’y présente, aussitot une seule image s¢
produit. Si la condition pour la production de deux ou de plusieurs
images s’y présente, aussit6t plusieurs images se produisent. Cependant,

96. Lamotte, Samdhinirmocana-sitra, p. 183—187.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 303

la surface du miroir ne se transforme pas en image et ne souffre aucun
dommage. — De méme ici, la connaissance appropriatrice joue le réle
du cours d’eau et du miroir. Si, avec elle pour base et point d’appui, la
condition pour la production d’une seule connaissance visuelle se pré-
sente, aussitdt une seule connaissance visuelle se produit. Si la condition
our la production de méme cinq groupes de connaissances s’y présente
P ’
aussit6t les cinq groupes de connaissances se produisent.»

Ce chapitre du Samdhi-nirmocana-siitra se termine par une de ces
stances qui souvent concluent un exposé ou sont prononcées dans un
état d’exaltation: «Alors, en cette occasion, le Bienheureux dit ces
stances : La connaissance appropriatrice, profonde et subtile, comme un
courant violent, procede avec tous les germes. Craignant qu’ils n’ima-
ginent qu’elle est une dme, je ne I’ai pas révélée aux esprits enfan-
tins.»

Le Samdhi-nirmocana-sitra pose donc une «pensée munie de tous les
germesy (‘sarva-bijaka-citta), qu’il appelle aussi «connaissance appro-

riatrice» (‘@dana-vijiiana) %7 ou «connaissance-réceptacle» (alaya-vijiia-

] ya-vl

na)%; toutes ces expressions sont synonymes. Cette «connaissance-
receptacle» est a la base de toute activité cognitive, et méme de toute
Iexistence phénoménale, de toute la «transmigration», comme disent
les penseurs indiens. Il nous faut maintenant examiner ce qu’elle est, et
comment elle fonctionne: car, comme toujours dans le bouddhisme,
cette donnée du réel, la connaissance, est essentiellement dynamique,

97. Siddhi, Index, s.v.; Schmithausen, Yogdcdra-bhimi, p. 130.

98. Le terme dlaya-vijiiana est susceptible de plusieurs interprétations, v. Schmithausen,
op. cit., p. 130—131; Siddhi, p. 96. M. Schmithausen fait observer que la définition méme
donnée dans ce passage du Samdhi-nirmocana-sitra engage plutdt 3 interpréter «Anklamme-

passag . gage p rp
rungsperzeption» ; I’interprétation d’dlaya par «réceptacle» appartient surtout & Sthiramati
et & Hivan-tsang. Pour vijiidna, 1’équivalent «Perzeption» est nouveau; M. Schmithausen,
op. cit., p. 125-126, reléve les inconvénients des interprétations traditionnelles par «cons-
ciencey (1’dlaya-vijiidna est inconscient, ou 4 tout le moins subconscient, v. ci-dessous, p. 305)
€t par «connaissance» (1’dlaya-vijiiana ne représente qu’une somme de virtualités, «einen
Inbegriff von Virtualititen»), et se référe aux «petites perceptions» de Leibniz. — Sur ’alaya-

Vijfidna, v. notamment Frauwallner, p. 328, 352, et la Note sur I’alaya-vijiidna de La Vallée
Poussin, MCB 3, 1934-1935, P- 145-168, nullement périmée,



304 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

elle ressemble a un fleuve ; elle est méme créatrice, a tout le moins sur
le plan du phénomene.

Pour définir et décrire la «connaissance-réceptacle», le mieux est
encore de gloser les termes mémes du Samdhi-nirmocana-siitra, qui nous
font pénétrer d’emblée au coeur de la terminologie technique du boud-
dhisme. Le Bodhisattva Visalamati demande qu’onluiexplique «lessecrets
de la pensée, de I’esprit et des connaissances». Ces trois vocables, pensée,
esprit, connaissance, traduisent respectivement les termes sanscrits citta,
manas et vijfidna, réputés synonymes ou mieux équivalents dés les couches
anciennes de la littérature bouddhique, comme nous I’avons déja vu plus
haut??; équivalence reconnue aussi bien par le Grand Véhicule que parle
Petit. Ils désignent le m&me objet, mais vu sous des aspects différents; ils
nesont donc pasabsolument interchangeables, et’école idéaliste, notam-
ment, s’efforcera d’établir des nuances d’emploi et d’usage.

Tout d’abord, la «pensée», citta. Ce terme désigne le contenu intel-
lectuel de la vie psychologique, pris en général. Mais, dans la psychologie
bouddhique, le citta n’existe jamais isolément; il est toujours accom-
pagné d’autres données psychologiques, de nature soit intellectuelle
aussi, soit volitive, soit affective, qui se groupent autour de lui comme
d’un noyau et lui sont étroitement associées, et le citta n’est pas sans
évoquer la «chose qui pense» définie par Descartes dans les Méditations
métaphysiques**®; mais, bien entendu, la «chose qui pense», dans le
bouddhisme, est en son essence strictement impersonnelle ; et le doute
n’y occupe pas la place éminente que lui assigne Descartes.

Si le citta est le noyau de toute la vie psychologique, le manas, «esprit»,
est en fait un «organe mental». Il correspond au «sens commun» aristo-
télicien (xowd) alabnow) et scolastique (‘sensorium commune). Il a, dans
la psychologie indienne en général, deux fonctions: appréhender direc-
tement celles des données de 1’éxpérience qui sont de nature psycho-

99. Ci-dessus, p. 268.

100. Méditation deuxiéme: «Qu’est-ce qu’une chose qui pense? C’est une chose qui doute,
qui entend, qui congoit, qui affirme, qui nie, qui veut, qui ne veut pas, qui imagine aussi
et qui sent»,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 30§

logique, et faire la synthése des données physiques et psychologiques,
organiser les sensations en perceptions.

«Connaissance», enfin, traduit vijiidna, terme dont la significationn’est
pas facile & cerner. On peut dire qu’il désigne en général toute activité de
«cognition» ou d’intellection, en tant qu’elle est différenciatrice ou dis-
criminatrice. Cette interprétation ressort de la formation méme duterme
vijidna, ou la racine jiid- «connaitre» estassociée au préfixevi- quiexprime
précisément la séparation, la dispersion, et notamment les séparations et
discriminations opérées par |’esprit. Il n’ya pas contradiction avec manas,
parce que la perception organisée par ce dernier, si d’une part elle est
syntheése (et sous cetaspect elle s’appelle samjiid, terme quasimentantithé-
tique de vijiidna, avec le préfixe sam- quiindique le rassemblement, la
concentration), est d’autre part discrimination : discriminationdesobjets
entre eux, discrimination des objets en face du sujet ; et c’est surtout cet
aspect discriminateur qui a été mis en relief par les théories indiennes de
la perception. Plus le vijidna s’épure, plus son coefficient discriminateur
se réduit ; nous verrons ce qu’il advient au terme.

On trouve assez souvent vijiidna traduit par «conscience», et il est
vrai que le vijfidna comporte le plus souvent conscience ; dans sa nature,
lorsqu’elle n’est pas oblitérée, il est méme pure conscience. Il y a pour-
tant des cas, notamment dans I’existence intermédiaire entre deux vies,
ou le vijiidna est «engourdi», et n’est plus qu’un subconscient. L’dlaya-
vijiidna, «connaissance-réceptacle» ou «conscience-réceptacle», est de
méme un subconscient. De plus, le terme«conscience» ne rend peut-&tre
pas suffisamment le dynamisme du vijiidna dans la doctrine idealiste.

Citta, manas et vijidna désignent bien un mé€me objet sous ses différents
aspects, selon le point de vue des penseurs indiens: il s’agit de la vie
psychologique, en tant qu’elle a pour base I’intellection, la prise de
conscience, bien que cette opération puisse dans certains cas particuliers
étre suspendue ; citta est le contenu, manas I’organe ou la faculté, vijiiana
I’opération ou la fonction.

A ces trois synonymes, 1’école idéaliste en ajoutera méme un qua-



306 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

trieme: c’est le terme de vijiiapti, qui figure déja dans le Samdhi-nirmo-
cana-siitra, et qui ne se distingue guere de vijiidna. Si I’on veut établir
une nuance, il faut remarquer que vijiiapti a un sens «causatif» ou factitif
c’est une activité psychologique qui fait connaitre, qui constitue un
objet de connaissance; c’est le vijiidna en acte. Mais que constitue-t-elle
en objet de connaissance? Rien d’autre qu’elle-méme: c’est la vijiapti,
ou le vijfidna, qui développe, a partir de facteurs contenus en elle-méme,
tout un monde objectif qu’elle appréhende et se représente; la con-
naissance du monde, dans le Vijiianavada, est, a la lettre, une «re-pré-
sentation», que la connaissance se fait a elle-méme, de données qu’elle
a tirées d’elle-mé&me, et qui n’existent véritablement qu’en elle-méme.
Et elle ne développe pas seulement un «c6té objectify, si je puis dire,
mais aussi un «coté subjectifs. Le Vijiianavada classique distingue, au
sein de la connaissance, trois «parties» (‘bhdga)*°* constitutives. L une est
la «partie-vision» ('darsana-bhdga), la vision étant prise ici, par synec-
doque, pour I’activité cognitive en général. L’autre est la «partie-indice»
(nimitta-bhdga) : pour désigner 1’objet, 1’école emploie un terme assez
inattendu ; c’est que les objets ne sont, a proprement parler, que I’indice
qu’il y a la de la connaissance sous forme objective. Enfin, il y a une
troisiéme partie, dont I’existence est d’ailleurs sujette a controverse: la
«partie-conscience» ('sva-samvitti-bhdga) , dite aussi «partie ayant traitala
nature propre» (‘svabhavika-bhdga) : la nature propre de la connaissance,
pour autant qu’elle en ait une, est pure conscience, sans dynamisme'®,
analogue au miroir qui refléte les objets mais ne les produit pas.

Il convient maintenant de décrire le processus du développement du
vijiidna, d’examiner comment et pourquoi il projette le réel selon la

1o1. Sur les bhdga, v. Siddhi, p. 125—135; Frauwallner, p. 329, 396. Certaines écoles
idéalistes distinguent jusqu’a quatre bhdga.

102. Il n’y a dynamisme qu’en vérité pratique (vyavahdra-satya), au niveau de la transmi-
gration; non en vérité absolue (paramartha-satya). — La théorie des deux vérités, qui a des
antécédents dans le bouddhisme ancien, a été surtout développée par 1’école Midhyamika,
mais n’est nullement absente du Vijiidnavada; v. Siddhi, p. 547—553. — De ce point de vue,
les images du fleuve et du miroir s’opposent : 'une est dynamique, I’autre statique.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 307

dichotomie en une «partie-vision» et une «partie-indice» ; nous revien-
drons par la suite a la «partie-conscience».

Ce n’est pas, comme on I’aura remarqué, la connaissance ou la pensée
tout court qui se trouve au principe du développement, mais la «pensée
munie de tous les germes», ou la «connaissance-réceptacle». Considérons
donc, en un point quelconque du devenir, la pensée munie de tous les
germes ou la connaissance-réceptacle. Que sont ces germes dont la
pensée est munie, ou dont la connaissance est le réceptacle? Ce sont
toutes les impressions introduites dans le courant de conscience par tous
les faits physiques et psychologiques dont se tisse le devenir. On les
appelle «germes», parce qu’elles sont chargées d’'un dynamisme et tendent
afructifier ; «imprégnations», parce qu’elles impregnent la connaissance-
réceptacle a la maniére d’un parfum qui imprégne une étoffe. C’est ainsi
que, par exemple, unmouvementdecolére, lui-mémerésultatd’unefruc-
tification antérieure, va imprégner la connaissance- réceptacle quiestala
base de la vie psychologique de celui qui I’éprouve, et tendra a produire
des effets qui se manifesteront dans un avenir plus ou moins ¢loigné.

Les germes et les imprégnations se déposent dans la connaissance-
réceptacle, ainsi nommée parce qu’elle les recueille. Ils en sont plus ou
moins partie intégrante’®3, En vertu du dynamisme dont elle est ainsi
chargée, la connaissance-réceptacle, dans chaque série personnelle,
autrement dit dans chaque &tre vivant, tout en se maintenant elle-méme,
va développer sept connaissances’®. C’est ce développement qui est a
Porigine d’une vie individuelle : les sept connaissances sont, dans 1’ordre
de leur apparition durant la gestation, le manas, et six «connaissances-
en-acte» (pravrtti-vijiidna) : connaissance mentale, tactile, gustative,
olfactive, auditive et visuelle. Ces sept sont numérotées dans 1’ordre
inverse, qui est également celui de leur disparition a la mort.

Dans le Vijfianavada classique, la 6 connaissance (connaissance men-

103. Le rapport des germes et de la connaissance-réceptacle est, en fait, indéfinissable.
Siddhi, p. 100: «Les Bijas, par rapport au Vijiiana, ... ne sont ni identiques, ni différents.»
Cf. ib., P. 434.

104. Sept dans le Vijiidnavida classique; six dans le Samdhi-nirmocana-sitra.



308 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

tale, mano-vijidna), assume les fonctions qui sont celles du manas, telles
que je les ai mentionnées plus haut*°5, Quant au manas, le Samdhi-nirmo-
cana-siitra le mentionne seulement comme synonyme de citta et vijiidna
en général. En revanche, dans le Vijfianavada classique, le manas constitue
une 7¢ connaissance, qui joue un rdle tout spécial: elle a pour objet la
connaissance-réceptacle,qu’elle preﬁd pour un moi ; elle est donc 1’agent
de I'illusion du moi, qui, en déclenchant les mécanismes de 1’appro-
priation des objets au moi, contribue puissamment a renforcer le dyna-
misme des germes et a maintenir le cycle de la transmigration.

La 8¢ connaissance enfin, n’est autre que la connaissance-réceptacle
elle-mé&me, dlaya-vijidna, appelée aussi citta, par une fausse étymolo-
gie 106 La connaissance-réceptacle n’existe pas d’une existence continue,
et ne constitue pas la base d’une personne identique a elle-méme, d’un
sujet psychologique, encore moins d’un sujet métaphysique. Elle est
instantanée, mais sérielle; elle se renouvelle a chaque instant, de méme
que les germes qu’elle porte, par la force projective des actes antérieurs.
La succession est si rapide qu’elle peut donner Iillusion de la continuité,
d’un moi permanent. C’est cette série immensément longue d’dlaya-
vijidna successifs qui constitue le devenir d’un étre individuel dans la
transmigration, avec ses nombreuses morts et naissances. Il ya donc
autant de séries d’dlaya-vijiana qu’il y a d’€tres individuels: la connais-
sance-réceptacle est individuelle, non universelle**7.

Les sept premiéres connaissances constituent la «partie-vision» de la
huiti¢éme. Mais celle-ci développe aussi une «partie-indice». Pour le
Vijfianavada, comme pour la pensée bouddhique mahayaniste en général,
le monde extérieur n’a pas d’existence objective, de réalité indéepen-

105. Ci-dessus, p. 304-305.

106, O citta est rapporté i une racine CI- «entasser», «accumuler», alors qu'il faut le
rattacher 3 la racine CIT- «observer». A la vérité, cette dernidre n’est qu’un élargissement
d’une deuxiéme racine CI-, qui signifie également «observer» (Mayrhofer, Worterbuch, s.V-
cetati). Les deux racines CI- ont tendu a se confondre en sanscrit classique.

107. Du moins chez Asainga et dans le Vijiianavada classique; mais le Mahdyana-sraddhot-
pdda la considére comme universelle (Siddhi, p. 756).



BOUDDHIQUE IDEALISTE 309

dante, autonome. Mais alors que le Madhyamika tend a récuser aussi
bien le monde intérieur que le monde extérieur dans une inconsistance
généralisée, le Vijfianavada rapporte le monde extérieur 4 la connais-
sance. Pour démontrer I’irréalité du monde extérieur indépendamment
de la connaissance-réceptacle, Vasubandhu utilise principalement la
réfutation de I’atomisme, mentionnée plus haut’*®. Plus profondé-
ment, I’idée de 1’irréalité du monde extérieur est tirée de I’expérience
de la méditation, ol il parait s’abolir; or, les états obtenus par medi-
tation ont souvent valeur de critére ultime du degré de plénitude onto-
logique 9.

Le monde extérieur se développe a partir de la connaissance-récep-
tacle. Il en est la partie-indice, ol Hiuan-tsang distingue deux é¢léments
principaux : le monde extérieur au sens strict, et le corps propre™°.
L’apparence du monde extérieur se développe a partir de germes qui
sont communs a toutes les connaissances-réceptacles; ainsi se trouve
résolu un des problémes qui se posent a tout idéalisme, a savoir: pour-
quoi le monde extérieur apparait-il sous le méme aspect, ou a peu pres,
a toutes les consciences? Les textes ne nous renseignent guére sur ce que
sont ces germes «communs». On peut admettre que tous les étres engagés
dans la transmigration ont un certain nombre d’expériences qui sont
semblables, et qui, par conséquent, laissent des imprégnations ou des
germes semblables et qui fructifieront a peu prés de la méme maniere
chez toutes les séries personnelles. (Cette analogie s’applique aussi en
ce qui concerne le développement de la «partie-vision».) — Quant a I’ap-
parence du corps propre, elle se développe pour une part a partir de
germes communs, et pour une autre a partir de germes particuliers a
chaque connaissance-réceptacle.

Bien entendu, de méme que 1’dlaya-vijiana, tous ces développements,
tant «partie-indice» que «partie—vision», ne sont pas des €tres continus,

108. Ci-dessus, p. 297.

1o9. Voir p. ex. Regamey, Tendances et méthodes de la philosophie indienne comparées a celles
de la philosophie occidentale, Revue de théologie et de philosophie, Lausanne, 1951, p. 251.

I10. Siddhi, p. 135, 138.

21



310 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

mais des séries de données instantanées qui se succédent; cette succes-
sion étant conditionnée par le dynamisme, la «force de projection» des
germes qui se trouvent a son origine"‘. Les germes eux-mémes sont
instantanés et se renouvellent. La mort s’explique par I’épuisement de
la force de projection de certains germes ; la naissance, par 1’actualisation
d’effets d’autres germes, restés latents jusqu’alors.

Pour chaque conscience, le caractére intérieur de la connaissance est
absolu. La pluralité des alaya-vijidna, posée en principe, permet d’éviter
le solipsisme. Mais il reste difficile d’expliquer comment les diverses
consciences peuvent entrer en communication les unes avec les autres.
Faut-il rapporter a des germes «communs» la possibilité de la communi-
cation avec autrui?

Par leurs expériences multiples et variées, les connaissances-en-acte,
développées par la connaissance-réceptacle, y déposent a leur tour des
germes, et le cycle se referme. Quant a ’origine du processus, il n'y
en a pas: la transmigration est sans commencement.

Avant de quitter la théorie du développement du monde empirique
4 partir de I’dlaya-vijfidna, je traiterai encore bri¢vement de la «con-
naissance appropriatrice» (ddana-vijiana) qui, de méme que la «pensee
munie de tous les germes» (‘sarva-bijaka citta), est synonyme de la con-
naissance-réceptacle dans le passage du Samdhi-nirmocana-sitra cité plus
haut. «La pensée munie de tous les germes, disait le sitra, s’approprie
deux choses: les organes matériels avec le corps, et les impregnations.»
Autrement dit, la connaissance-réceptacle s’approprie le corps, et les
germes qui sont déposés en elle, et c’est cette opération, accomplie
sous I’empire de la force de projection des germes eux-mémes, qui
aboutit a la constitution du moi illusoire: le psychisme de base, dans
chaque série personnelle, considére comme lui appartenant en propre
le corps qu’il a développé, et toutes les dispositions latentes qui se sont
déposées en lui au cours des vies antérieures.

On peut se demander si cette théorie n’entre pas en conflit avec celle

111, Siddhi, p. 139.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 3II

qui assigne au manas le réle d’organisateur de I’illusion du moi. En fait,
le Samdhi-nirmocana-siitra, comme nous I’avons vu, ne mentionne pas le
manas en tant que 7° vijiidna. Mais Vasubandhu, dans la TrimSika, tout en
conservant a propos de la connaissance-réceptacle la notion d’appro-
priation, admet le manas comme 7¢ vijfidna. Auniveau de I’alaya-vijfidna,
en effet, I’appropriation reste subconsciente et fruste; ce n’est qu’au
niveau du manas qu’elle se cristallisera en tant que notion d’un moi
illusoire **2,

Mais toute cette théorie du développement de la connaissance-ré-
ceptacle, telle que je viens de I’exposer, c’est la théorie de 1’alaya-
vijidna orienté¢ vers la transmigration et susceptible de «souillure»
(samklesa) . Or, comme nous I’avons mentionné plus haut*3,a la souillure
s’oppose la purification (‘vyavadana). Il n’existe pas seulement des
germes défavorables, «de souillure»; il en existe aussi des favorables,
«de purification», dont certains méme sont «primitifs», se trouvent
depuis toujours dans la connaissance-réceptacle. Il est possible de culti-
ver les germes de purification ; lorsque leur culture est menée a bonne
fin, elle aboutit a restituer la connaissance-réceptacle dans sa nature
veritable, qui est vijfiapti-matratd. La nature de la connaissance-récep-
tacle, qui est la nature méme des choses puisque la connaissance-récep-
tacle est a la base de tout, est vijiiapti-mdtra, «une activité qui fait con-
naitre, sans plus». En ajoutant a vijiapti-mdtra le suffixe -td, on obtient
le dérivé vijfiapti-mdtratd, «nature de vijiapti sans plus», que nous avons
vu figurer dans des titres d’ouvrages: une Vijiapti-matratd-siddhi est une
«démonstration» ou un «établissement» de la vijiiapti-matrata, autrement
dit, du fait que la nature des choses est une activité qui fait connaitre,
sans plus, c’est-a-dire sans objet spécifique. Par exemple, une donnée
(dharma) telle qu’un mouvement de colére (‘krodha), si on la soumet a
la méditation, fait connaitre, en dernier ressort, que, au dela de la de-
termination «colére», il y a «quelque chose» d’aussi indéterminé que

112, Trimsikd, strophes 3ab, gb—8a: éd. Lévi, p. 13, 18-19; td. Lévi, p. 72.
113. Ci-dessus, p. 269.



312 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

possible, et dont la seule détermination est de n’étre pas néant; c’est
ce que les Vijfianavadin appellent tathatd «siccéité». Cette «activité qui
fait connaitre» est impersonnelle: sujet et objet s’y confondent; vijfiapti-
mdtrata et tathata sont une seule et méme chose.

Par la culture des germes de purification, on peut arréter le flux de la
connaissance-réceptacle et dégager, de ce flux, la nature véritable de
cette connaissance, qui est vijiiapti-mdtrata. C’est toute la technique du
chemin qui mene a se délivrer de la transmigration, technique psycho-
physiologique, mais ol domine le psychologique, la culture de dis-
positions mentales favorables qui, sans arréter la transmigration — car
pour une connaissance-réceptacle dont le flux s’épuise, il y en a d’in-
nombrables qui continuent a se développer en consciences-en-acte,
monde extérieur, etc. — permettent a celui qui les cultive avec succés
de ’arréter pour lui-méme, de n’étre plus touché par elle, de n’en plus
souffrir. Je n’insisterai pas sur les détails, qui sont toujours extrémement
compliqués; la description de cette technique est difficile, en outre,
parce qu’elle repose sur des pratiques et sur des états intérieurs dont
nous n’avons pas d’expérience et qui, de toute maniére, se prétent mal
a la description. Mais je rappellerai qu’elle porte un nom bien connu:
c’est le yoga, entendu comme une technique de I’ajustement intérieur,
et les Vijiianavadin sont aussi appelés Yogacara, «ceux qui pratiquent le
yoga». Le yoga des Yogacara vise a réduire la distinction entre le sujet et
’objet, a dégager, des deux premiers bhdga, darsana-bhdga et nimitta-
bhdga, le troisi¢éme: car le sva-samvitti-bhaga, c’est précisément, dans
I’dlaya-vijiidna, la vijiiapti-mdtrata. Ainsi la connaissance-réceptacle,
méme si elle s’enténebre et s’engourdit, dans certains épisodes de la
transmigration, au point de devenir subconsciente ou méme incons-
ciente, est essentiellement pure conscience.

Le chemin est jalonné de plusieurs «révolutions du point d’appui»
(@sraya-pardvreti), phénoméene clef de la psychologie Vijiianavada. 1l
s’agit d’une compléte réorientation de I’organisme psycho-physique,
«point d’appui» de la connaissance-réceptacle, qui s’oriente désormais



BOUDDHIQUE IDEALISTE 313

non plus vers le monde empirique, mais vers la vijiapti-mdtrata que
lui-méme et le monde sont en réalité. Ces révolutions successives
aboutissent soit au nirvdna «extinction», soit a la bodhi «Eveil». A ce
terme, nous touchons a la vérité absolue, ce qui se manifeste, sur le plan
de I’expression, par deux faits complémentaires: I'un, que la vérité
absolue étant équivalence de toutes choses, les divers noms qui la
désignent, et qui expriment divers points de vue pris sur elle, sont tous
considérés comme synonymes ; I’autre, que tant qu’on désigne la vérite
absolue, tant qu’on en parle, on est encore en vérité mondaine; la
vérité absolue, en son essence, est au-dela de toute pensée discursive,
et par conséquent inexprimable. En outre, dans 1’absolu, réalite et
vérité se confondent: I’ordre ontologique et I’ordre gnoséologique se
rejoignent.

La vérité absolue est, comme nous I’avons vu, vijfiapti-matrata. Celle-
ci est identique pour tous les dalaya-vijiiana : I’idéalisme individualiste se
résout en idéalisme absolu. Paradoxalement, le maintien du prefixe vi-
semble indiquer que subsiste, au sein méme de I’absolu, un élément
de discrimination ; mais 1’objet, dans ce cas, est entierement intériorisé ;
il est lui-m&me vijfapti-matra.

La vérité absolue est nirvana «extinction». Le Vijiianavada classique
définit quatre modes de nirvdna™. Le nirvdna, non-existence du monde
empirique en tant qu’absolu, est «essentiellement pur, sans commence-
ment» (‘anddi-kdlika-prakrti-fuddha) ; il existe de tout temps en tant que
tel, comme d’ailleurs la vérité absolue en général. C’est la le premier
mode. Mais en tant qu’il semanifesteau terme duchemin de ladélivrance,
ou, si I’on veut, du yoga, il se définit comme I’arrét des développements
de la connaissance-réceptacle. Cet arrét peut n’étre pas définitif: il peut
encore subsister, dans la connaissance-réceptacle, des germes qui ont
une force projective suffisante pour porter leurs fruits ; du moins I’ascéte
sait-il que cette force n’agira pas au-dela de la vie présente. Pour le
reste de cette derniére, il est en nirvdna «avec restes» (sopadhi-sesa) ; a

114. Siddhi, p. 670-671.



314 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

son terme, il entrera dans le nirvana «sans restes» (‘nirupadhi-fesa), qui,
lui, est un arrét définitif des développements de la connaissance-récep-
tacle. Quant au quatriéme mode de nirvdna, I’«extinction non fixéex
(apratisthita-nirvana) , j’en parlerai par la suite.

La vérité absolue est bodhi «Eveil». On sait que tout le bouddhisme
se centre autour de la bodhi, cet événement capital qui intervient dans
la vie du Buddha historique, et aussi, pour la Mahayana, dans la carriére
des Buddha «mythologiques» ou «métaphysiques», tels qu’Amitabha,
Bhaisajyaguru, Vairocana, Prabhiitaratna, etc., et qui précisément les
constitue dans leur nature de Buddha. La bodhi, en quoi le Vijfianavida
reconnait rétrospectivement une exemplaire dsraya-pardvrtti, consiste
en la compréhension de la nature véritable des choses, qui est leur
absence de nature propre. Elle est de nature a la fois intellectuelle et
spirituelle, et d’ordre métaphysique: la compréhension intuitive et
directe de la nature des choses ne se distingue pas de la nature des choses
elle-méme. Il faut sans doute voir la une des racines de 1’idéalisme
bouddhique; mis en syllogisme, cela donne a peu pres la formule sui-
vante: la bodhi est la nature des choses; la bodhi est de nature intellec-
tuelle ; donc la nature des choses est d’ordre intellectuel. Bien entendu,
au niveau ol nous sommes, et dans le mode de penser indien, les élé-
ments de cette inférence se télescopent, pour ainsi dire, en une intuition
globale. De méme que le nirvana, la bodhi est sans commencement, et,
une fois réalisée, continue sans interruption pour toujours. Mais tandis
que le nirvdna est pure absence, la bodhi présente un élément positif: le
Buddha historique, et les Buddha métaphysiques, continuent d’exister
en quelque maniére bien aprés que tous les germes contenus dans leur
connaissance-réceptacle ont €té épuisés.

La vérité absolue est buddhatd, nature-de-Buddha, «bouddhéité». La
bodhi fait la buddhata: c’est par I’Eveil qu’on devient un Buddha. Mais en
tant qu’absolu, la buddhatd, comme la bodhi, comme le nirvdna, existe
de tout temps. L’Eveil, et la nature-de-Buddha, qu’il instaure, ont éte
depuis toujours, dans la transmigration sans commencement, le statut



BOUDDHIQUE IDEALISTE 31§

authentique, la vraie nature des étres: en vérité absolue, tous les étres
sont Buddha.

La vérité absolue est tathata. Ce terme désigne la vraie nature des
choses, non plus sous son aspect de pensée, mais sous un aspect plus
neutre, plus indéterminé, bien qu’encore positif. La tathatd, c’est le
fait que, en vérité absolue, les choses sont «ainsi», que leur véritable
nature consiste en 1’absence de toute détermination autre qu’un pur
étre-la. On pourrait dire que si le nirvdna est absence pure, la tathatd est
présence pure : deux points de vue diamétralement opposés sur la méme
vérité absolue. L’anglais et I’allemand disposent pour ce terme d’équi-
valents commodes («suchness», «Soheit») ; le frangais est moins favoriseé :
Oltramare 5 a proposé «siccéité», qui est un peu trop recherché pour
un terme aussi courant; Sylvain Lévi™® s’est arrété a «ainsité», qui
manque cruellement d’¢élégance. Parmi les termes dont I’école idéaliste
désigne la vérité absolue, tathata est le plus neutre, le moins charge
d’implications gnoséologiques ou sotériologiques. Il n’a par lui-méme
aucune connotation idéaliste, mais il est resté associé a 1’école idéaliste
tout au long de son développement historique*?.

Enfin, il ne faut pas oublier que 1’dlaya-vijidna lui-mé&me, tout en
¢tant le support de la transmigration, est dans sa nature intime vijfiapti-
matra.

Quittons maintenant ces considérations sur la vérité absolue, et
demandons-nous quel est le résultat pratique de la «révolution du point
d’appui», de cette réorientation de 1’organisme psycho-physiologique,

115. Théosophie bouddhique, p. 304.

116. Dans les Matériaux pour I’étude du systéme Vijiaptimadtra (ci-dessus, n. 82) et le Hobs-
girin,

117. Sur tathatd, voir en dernier lieu Schmithausen, Yogdcdra-bhimi, p. 105-109. M.
Schmithausen fait observer qu’étymologiquement le terme tathatd, qui se trouve déja dans
le Canon pili, dérive non pas de I’adverbe tathd «ainsi», mais de I’adjectif tatha (pali, non
attesté en sanscrit), qui signifie «vrai». Cf. Oltramare, Théosophie bouddhique, p. 308.
Pour Edgerton, BHSD s.v. tathatd, cet adjectif a été probablement refait sur tathatd. Quoi

qu'il en soit, M, Schmithausen conserve, pour la tathata du Vijiianavada, la traduction
«Soheity,



316 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

qui le met désormais en contact permanent avec la vérité absolue. §'il
s’agit de I’extinction, simplement la délivrance de la transmigration.
S’il s’agit de I’Eveil, le résultat va beaucoup plus loin. Les Buddha conti-
nuent a exister en quelque maniere, apres que I’Eveil s’est en eux mani-
festé, et aprés que leur connaissance-réceptacle a épuisé son flux et ne
se développe plus. Prenons I’exemple du Buddha historique, et inter-
pretons-le selon les données de 1’idéalisme. Par une formidable «révo-
lution du point d’appui», le Buddha réalise I’Eveil. Sa vie se poursuit,
car il reste encore des germes qui doivent fructifier. Arrive I’extinction,
Mais I’extinction du Buddha, d’aprés le Vijiianavada, est une extinction
d’une espéce spéciale, la quatritme mentionnée tout a I’heure. On
’appelle «extinction non fixée», parce que, disent les textes, le Buddha,
qui I’obtient, ne se fixe ni dans la transmigration, ni dans I’extinction;
autrement dit, tout en n’étant plus assujetti au monde, il ne s’engloutit -
pas dans cette pure absence qu’est le nirvana sans restes. Tout comme
I’Eveil, I’extinction non fixée dure sans interruption pour toujours. Le
Buddha subsiste donc a jamais, et sous une forme bien définie : celle de
la Loi qu’il a enseignée, et qui est son essence la plus intime. Ce Buddha
transmué en sa Loi, c’est ce qu’on appelle le dharma-kdya, «corps de la
Loi». Mais, de méme que le bodhi et la buddhatd, le dharma-kdya existe
depuis toujours: la Loi du Buddha, qui rend compte avec exactitude et
vérite de lanature des choses, est elle-mé&me la nature des choses: lorsque
les choses, ousil’onveutlesdonnées dumonde empirique, quis’appellent
aussi dharmas (au pluriel), sont établies dans leur vraie nature grice a la
prédication eta la pleine compréhension de la Loi (‘dharma, au singulier),
elless’identifienta cette derniére. Le terme de dharma-kdyaest encoreune
désignation de la vérité absolue, qui a des implications intellectuelles
et éthiques, puisque le dharma est a la fois le vrai et le bien.

Il y a plus encore : non seulement le Buddha subsiste en son «corps de
la Loi», mais il est doué, apres avoir réalisé I’Eveil, de quatre «savoirs»
(jidna) **® qui lui permettent d’agir efficacement en ce monde pour le

118. Siddhi, p. 681-692.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 317

salut de tous les €tres. Ils sont obtenus par la révolution ou la conversion
(paravrtti) des huit vijiidna qui appartiennent au «point d’appui», c’est-
a-dire a l'organisme psycho-physique. Les jiidna constituent donc
I’envers, ou mieux I’endroit, des vijiidna; les «connaissances» discursives
se transmuent en «savoirsy» intuitifs.

Le premier de ces quatre savoirs, le «savoir du miroir» (ddarsa-jfidna),
est obtenu par la conversion de la 8¢ connaissance, donc de la connais-
sance-réceptacle elle-mé&me. C’est en somme 1’dlaya-vijidna établi dans
sa véritable nature, qui est celle d’une activité qui fait connaitre, sans
plus (‘vijiapti-mdtrata) . Le savoir du miroir refléte toutes les apparences
que développent les autres connaissances-réceptacles encore chargées
de germes, sans plus rien s’approprier pour son compte, et sans plus se
développer en quoi que ce soit.

Le «savoir de 1’égalité» (samatd-jiidna) résulte de la conversion de
la 7¢ connaissance (‘manas), qui, on se le rappelle, avait pour objet
la connaissance-réceptacle et la prenait faussement pour un moi, une
personne continue, existant d’une maniere durable. Une fois révolu-
tionnée, elle conserve le méme objet, mais le considére d’une maniére
complétement inverse: elle en voit la nature véritable, qui est
tathatd; et au lieu de répartir en «moi» et en «mien», comme faisait le
manas, les données que développe le 8¢ vijiiana, le savoir de I’égalité en
voit la fonciere «égalité» ('samata), puisque toutes elles sont tathatd en
vérité absolue.

Le «savoir de rétrospection» (pratyaveksana-jiiana) est obtenu par la
conversion de la 6¢ connaissance, Celle-ciavait pour objet, directement,
les données psychologiques, et, indirectement, les données matérielles ;
donc, en gros, les données, dans leur diversité qu’elle organisait en une
connaissance empirique. Le savoir de rétrospection redescend et se
retourne, comme 1’indique son nom sanscrit, vers le monde des appa-
rences. Il voit lui aussi les données dans leur diversité, mais sans plus

prendre celle-ci pour réelle; il la rapporte 4 la vérité absolue, qui est
tathatq,



318 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Le «savoir d’efficacité» (‘krtyanusthana-jiiana) résulte de la conversion
des cinq premieres connaissances. Il représente véritablement I’Eveil
en acte dans le monde des apparences. On pourrait dire que tous les
actes accomplis par le Buddha au cours des quarante-cinq années de son
ministére, entre 1’Eveil et I’extinction, manifestent son savoir d’effi-
cacité. Méme pour un Bouddha, tant qu’il demeure en ce monde, I’acte
(karman) demeure la loi de la vie; mais cet acte, qui s’était transmué en
quié¢tude au niveau des trois premiers savoirs, devient au niveau du
quatrieme un acte parfaitement «dépolarisé»'*9, qui n’est plus rapporté
a un moi illusoire.

Les quatre savoirs sont a leur plénitude chez le Buddha ; mais, a part
le premier, qui ne se constitue qu’au moment de la supréme dsraya-
pardvrtti, c’est-a-dire de I’Eveil, ils apparaissent déja a diverses étapes
du yoga, s’affermissent et s’affinent peu a peu jusqu’a atteindre leur
perfection. Ils se retrouvent ailleurs dans le bouddhisme, notamment
dans les quatre premieres des «cinq sagesses» du bouddhisme tibétain.
On voit que le yoga des Yogacara, comme tous les yoga, n’est pas pur
retrait des apparences; il se double d’'un mouvement de retour aux
apparences, apres qu’elles ont été connues dans leur véritable nature.
Chez le Buddha, ce «savoir» de la véritable nature est parfait, et permet
dans le monde une action invariablement efficace, et entiérement
affranchie de tout rapport avec un moi quelconque. Chez le yogin,
Paction est efficace a proportion du degré de possession des savoirs.
L’école Tch’an en particulier, qui fonde sa pratique de la méditation sur
la psychologie du Vijhianavada, insiste avec force sur cette possibilité
d’un retour aux apparences et d’une action juste au sein des apparences,
qui, plus encore que le savoir, constitue le terme dernier du yoga.

119. L’expression est de L. Silburn, Instant et cause, Paris, J. Vrin, 1955, index s.v.
Activité,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 319

EXPLICATION DES TITRES D’OUVRAGES CITES EN ABREGE
DANS LES NOTES

On a ajouté quelques abréviations d’usage courant. — Les noms d’auteurs japonais
sont donnés selon 1’usage japonais: nom de famille d’abord, nom personnel («pré-
nom») ensuite. Par exception, les noms des auteurs qui adoptent pour leurs publi-
cations en langues occidentales 1’'usage américain (premier prénom, initiale du
second, nom de famille) sont cités suivant cet usage (ex. Gadjin M. Nagao, Yoshito
S. Hakeda).

Abhidharmakosavyakhya, éd. Wogihara = Sphutdrtha Abhidharmakosavyakhyd, ed. by
Wogihara Unrai. Tokys, 1932-1936.

Anguttara = Anguttara-Nikdya, ed. R. Morris a. 0. London, 1959-1961, 6 vol. (Pali
Text Society, Text Series.)

a.0. = and others.

Astasahasrika Prajiidparamitd, éd. Vaidya = Astasahasrikd Prajiaparamita. With Hari-
bhadra’s Commentary called Aloka. Ed. by P.L. Vaidya. Darbhanga, 1960. (Bud-
dhist Sanskrit Texts, No. 4.)

Atthasdlini, ed. E. Miiller. London, 1897. (Pali Text Society, Text Series.)

Bareau, Sectes = Bareau, André. Les sectes bouddhiques du Petit Véhicule. Saigon, Ecole
francaise d’Extréme-Orient, 1955. (Publications de I’Ecole frangaise d’Extréme-
Orient, vol. 38).

BB = Bibliographie bouddhique. Fascicules I a XXXII, janvier 1928 4 mai 1958. Paris,
P. Geuthner, puis A. Maisonneuve, 1930-1967, 12 vol.

BEFEO = Bulletin de I’ Ecole fran¢aise d’ Extréme-Orient. Hanoi, Saigon, Paris, 1901 et
suiv.,

BHSD: voir Edgerton, BHSD.

BSOS = Bulletin of the School of Oriental Studies. London, 1917 et suiv.

Bussho kaisetsu daijiten [«Grand Dictionnaire de bibliographie bouddhique»]. Toky5,
1933—-1936, 12 vol. Les onze premiers volumes ont été réimprimés de 1964 a
1967. Voir le Supplément au quatriéme fascicule du Habagirin.

Candrakirti, Madhyamakdvatara. Traduction tibétaine publiée par Louis de La Vallée
Poussin, St-Pétersbourg, 1907-1912, réimpr. Osnabriick, Biblio Verlag, 1970.
(Bibliotheca Buddhica, vol. 9.)

Conze, Prajiidparamita Literature = Conze, Edward. The Prajiidparamita Literature.
’s-Gravenhage, Mouton, 1960. (Indo-Iranian Monographs, Vol. VI.)

Dasabhimika, éd. Kondd = Bombun Daihiks Butsu-Kegon-gy6 Jiji-hon. Dasabhimisvaro
ndma Mahdydnasitram. Ed. by Kondo Ryiks. Tokyd, 1936.

Dasabhiimika, éd. J. Rahder. Louvain, 1926.

Dhammapada, éd. P.S. Dhammarama, dans BEFEO, LI 2, Paris, 1963, p. 237-319.

Dhammapada, ed. S. Radhakrishnan, London, Oxford University Press, 1966.



320 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Digha = Digha-Nikaya, ed. T.W. Rhys Davids, J.E. Carpenter. London, 1960~
1967, 3 vol. (Pali Text Society, Text Series.)

Edgerton, BHSD = Edgerton, Franklin. Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and
Dictionary. Vol, II: Dictionary. New Haven, Yale University Press, 1953.

Expositor = The Expositor (Atthasalini) . Transl, by P. Maung Tin. London, 1958, 2 vol.
(Pali Text Society, Translation Series, No. 8.)

Frauwallner = Frauwallner, Erich. Die Philosophie des Buddhismus. 3. durchgesehene
Auflage. Berlin, Akademie-Verlag, 1969. (Philosophische Studientexte. Texte
der indischen Philosophie, Band 2.)

Frauwallner, Erich, Amalavijiidgnam und AlayavijiGnam, dans Beitrdge zur indischen
Philologie und Altertumskunde, Walther Schubring zum 70. Geburtstag darge-
bracht ..., Hamburg, 1951, p. 148—159. (Alt- und Neu-Indische Studien, hrsg.
vom Seminar fiir Kultur und Geschichte Indiens an der Universitit Hamburg,
Band 7.)

Frauwallner, Date. Voir note 76.

Frauwallner, Erich, Landmarks in the History of Indian Logic. WZKSO, s, 1961, p.
125—148.

Hakeda, Awakening of Faith = The Awakening of Faith, attributed to A$vaghosha. Transl.
by Yoshito S. Hakeda. New York, London, Columbia University Press, 1967.

Hattori, Digndga, On Perception = Digndga, On Perception, being the Pratyaksaparic-
cheda of Digniga’s Pramanasamuccaya, from the Sanskrit fragments and the
Tibetan versions translated and annotated by Hattori Masaaki. Cambridge, Harvard
University Press, 1968. (Harvard Oriental Series, Vol. 47.)

Hébégirin. Dictionnaire encyclopédique du Bouddhisme d’apres les sources chinoises
et japonaises. Tokyd, Maison franco-japonaise, Paris, A. Maisonneuve, 1929-1967.
5 fascicules parus, dont un fascicule annexe de Tables du Taishs Issaikys (v. plus
bas).

IBK = Indo-gaku Bukkyi-gaku Kenkyii. Journal of Indian and Buddhist Studies. Tokys,
1952 et suiv,

I. CI. = Renou, Louis, et Jean Filliozat. L’Inde classique. Manuel des études in-
diennes. 3 vol. T.I: Paris, Payot, 1947. T.II: Paris, Imprimerie Nationale, Hanoi,
Ecole frangaise d’Extréme-Orient, 1953 (Bibliothéque de I’Ecole frangaise
d’Extréme-Orient, 3). T. IIl: A paraitre.

JA = Journal Asiatique. Paris, 1822 et suiv.

JBORS = Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

K. = Abhidharmakosa.

K., éd. Pradhan = Abhidharm-Koshabhdsya of Vasubandhu, ed. by P. Pradhan. Patna,
K.P. Jayaswal Research Institute, 1967. (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol.
VIIL)

K., td. La Vallée Poussin = L’Abhidharmakosa de Vasubandhu, traduit et annoté par



BOUDDHIQUE IDEALISTE 321

Louis de La Vallée Poussin. Paris, Geuthner, Louvain, J.-B. Istas, 1923-1931,
6 vol.

kar. = kdrika, vers ou strophe didactique.

Kokuyaku Issaikys [«Les textes canoniques en traduction nationale»]. Tokyd, Daitd
Shuppansha, 1930— , 257 vol. (245 parus a ce jour). — Traductions japonaises
de textes du Canon bouddhique chinois. Le Kokuyaku Issaikyd comporte deux gran-
des divisions et 23 sections (-bu). Pour les détails, voir le Supplément au qua-
tri¢me fascicule du Habdgirin, p. ii, iii, ix.

Lamotte, Samdhinirmocana. Voir note 27.

Lamotte, Traité = Le Traité de la grande vertu de sagesse de Nagarjuna (Mahaprajia-
paramitdsdstra), traduit et annoté par Etienne Lamotte. Louvain, 1944— . —
Trois volumes parus 4 ce jour. Les deux premiers, publiés en 1944 et 1949, réim-
primés en 1966 et 1967, forment le volume 18 de la Bibliothéque du Muséon. Le
troisiéme, publié en 1970, est le tome 2 des Publications de I’Institut orientaliste
de Louvain.

Lamotte, Vkn = L’Enseignement de Vimalakirti (Vimalakirtinirdefa), traduit et annoté
par Etienne Lamotte. Louvain, 1962. (Biblioth¢que du Muséon, vol. g1.)

Lankavatara. Voir note 28,

Lankdvatdra, éd. Nanjio. Voir note 28.

La Vallée Poussin, Cosmologie bouddhique = La Vallée Poussin, Louis de. Bouddhisme.
Etudes et matériaux. Cosmologie: le monde des étres et le monde réceptacle. Vasubandhu et
Yagomitra: Troisiéme chapitre de I’ Abhidharmakoga ... Bruxelles, impr. Hayez, 1919.
(Académie Royale de Belgique. Classe des Lettres et des Sciences morales...
Mémoires, collection in-4°, 2°série, tome VI, fascicule II.)

Mahakarmavibhanga, éd. Lévi, td. Lévi = Mahdkarmavibhariga (La grande classification
des actes) ... édité et traduit par Sylvain Lévi. Paris, E. Leroux, 1932.

Mahdyana-satralamkara, éd. td. Lévi. Voir note 49.

Matsunaga, Alicia. The Buddhist Philosophy of Assimilation. The Historical Development
of the Honji-Suijaku Theory. Tokyd, Sophia University, 1969.

Mayrhofer, Wérterbuch = Mayrhofer, Manfred. Kurzgefasstes etymologisches Worterbuch
des Altindischen. Heidelberg, C. Winter, 1956— . (Indogermanische Biblio-
thek. 2. Reihe: Warterbiicher.)

MCB = Mélanges chinois et bouddhiques. Bruxelles, Institut belge des hautes études
chinoises, 1931, et suiv.

Nagao, Index = Gadjin M. Nagao, Index to the Mahdyana-sitralamkdra (Sylvain Lévi
Edition ). Tokyd, 1958—1961, 2 vol.

Nakamura, Survey — Nakamura Hajime. A Critical Survey of Mahdydna and Esoteric
Buddhism. Chiefly based upon Japanese Studies. Tokyd, The T6hd Gakkai, 1964.
(Acta Asiatica, Bulletin of the Institute of Eastern Culture, vol. 6, p. 57-88, et vol.
7> P- 36-94).



322 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

N.S. = nouvelle série.

Obermiller, Sublime Science. Voir note 38.

Oltramare, Théosophie bouddhique = Oltramare, Paul. L’histoire des idées théo-
sophiques dans I’Inde. II: La théosophie bouddhique. Paris, P. Geuthner, 1923.
(Annales du Musée Guimet, Bibliothéque d’études, tome 31).

The Paficavimsatisdhasrikd Prajidparamita, ed. by Nalinaksha Dutt. London, Luzac,
1934. (Calcutta Oriental Series, No. 28.)

Regamey, Constantin. Three Chapters from the Samadhirdja-siitra. Warszawa, 1938.
(The Warsaw Society of Sciences and Letters, Publications of the Oriental Com.-
mission, Nr 1.)

Ruegg = Ruegg, David Seyfort. La théorie du Tathdgata-garbha et du gotra. Paris,
Ecole francaise d’Extréme-Orient, 1969. (Publications de I’Ecole francaise
d’Extréme-Orient, vol. 70.)

Samdadhiraja, éd. Dutt = Gilgit Manuscripts, Vol. II, ed. by Nalinaksha Dutt. Srinagar,
Calcutta, 1941—1954, 3 vol,

Samyutta = Samyutta-Nikdya, ed. L. Feer. London, 1960, 6 vol. (Pali Text Society,
Text Series.)

Schmithausen, Lambert. Sautrdntika-Voraussetzungen in Vimsatikd und Trimsikd.
WZKSO, 11, 1967, p. 109-136.

Schmithausen, Yogdcdra-bhimi = Schmithausen, Lambert. Der Nirvana-Abschnitt in
der Vini$cayasamgrahani der Yogdcarabhimih. Wien, H. Bohlaus, 1969. (Oster-
reichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse,
Sitzungsberichte, 264. Band, 2. Abhandlung. — Veréffentlichungen der Kommis-
sion fiir Sprachen und Kulturen Siid- und Ostasiens, Heft 8.)

Siddhi = Vijiiaptimatratdsiddhi: La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite et annotée par Louis
de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, 1928-1948, 3 vol. (Buddhica. Premiére
série: Mémoires. Tome I.)

Stcherbatsky, Abhisamaydlamkara = Abhisamayalankara-prajiidparamitd-upadesa-sdstra.
The Work of Bodhisattva Maitreya edited, explained and translated by Theodore
Stcherbatsky and Eugene Obermiller. Fasciculus I [seul paru]: Introduction,
Sanscrit Text and Tibetan Translation. Leningrad, 1929, réimpr. Osnabriick,
Biblio Verlag, 1970 (Bibliotheca Buddhica, vol. 23.)

Suzuki, Daisetsu Teitard. An Index to the Laitkavatara. Tokyd, Suzuki Research Foun-
dation, 196¢. (Suzuki Research Foundation, Reprint Series, 6.)

T. = Taishé Shinshii Daizoky [«Canon bouddhique, édition révisée de 1’ére Taishd].
The Tripitaka in Chinese. Ed. by Takakusu Junjirs and Watanabe Kaikyoku.
Tokyd, 19241935, 100 vol. Réimpression des vol. I a LXXXYV en cours depuis
1960. Titre souvent abrégé en TaishG Daizokys, parfois en Taishé Issaikys. — Les
références indiquent, dans ’ordre: le volume (chiffres romains, capitales), le
numéro de I’ouvrage (chiffres arabes), le kiuan («rouleau» ou «volume» chinois,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 323

en chiffres romains, minuscules), la page, le «registre» et la colonne. Voir le
Supplément au quatriéme fascicule du Hébsgirin, p. vii, ix.

Tables du TaishG Issaikyé = Hobagirin. Fascicule annexe: Tables du Taisho Issaikyd.
Tokyd, 1931.

Takasaki Jikido. A Study on the Ratnagotravibhdga. Voir note 38.

td. = traduction.

Tib. Trip. = Eiin Pekin-ban Chibetto Daizokyo. The Tibetan Tripitaka. Peking Edition,
reprinted in phototype. Ed. by Suzuki Daisetsu Teitard. Tokys, Kydto, 1955—
1961, 168 vol. — Les références mentionnent, dans 1'ordre, le volume, le numéro
d’ordre, la page, la planche, la ligne. Cf. le Supplément au quatriéme fascicule
du Hobégirin, p. viii.

Tohoku = Chibetto Daizokys Somokuroku. A Complete Catalogue of the Tibetan Buddhist
Canons. Sendai (Japan), Tohoku Imperial University, 1934, 2 vol.

TP = T’oung Pao. Leyde, 1890 et suiv.

Trimsika, éd. Lévi et td. Lévi. Voir note 82.

Udanavarga, éd. Franz Bernhard. Géttingen, Vandenhoeck u. Ruprecht, 1965-1968,
2 vol. (Sanskrittexte aus den Turfanfunden, X. — Abhandlungen der Akademie
der Wissenschaften in Gottingen, Philologisch-historische Klasse, 3. Folge,
Nr. 54.)

Ui, Konsaisu Bukkyd jiten = Konsaisu (ang. Concise) Bukkyd jiten, kanshii Ui Hakuju
[«Petit Dictionnaire du bouddhisme, publié¢ sous la direction de Ui Hakuju»].
Tokyd, 1953.

Vimsatikd, éd. Lévi et td. Lévi. Voir note 82.

Wayman, Analysis. Voir note 34.

WZKM = Wiener Zeitschrift fiir die Kunde des Morgenlandes.

WZKSO = Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siid- und Ostasiens und Archiv fiir indische
Philosophie. Vienne, 1957 et suiv.

Yamada Ryiij6, Bongo Butten no sho-bunken [«Bibliographie des textes bouddhiques
sanscrits»]. Kyoto, 1959.

ADDENDUM

P. 290, n. 66, ajouter: Td. francaise par Walpola Rahula, Le Compendium de la
super-doctrine (philosophie) ( Abhidharmasamuccaya) d’Asaiiga. Paris, Ecole francaise

d’Extréme-Orient, 1971. (Publications de ’Ecole frangaise d’Extréme-Orient,
vol. 78.)



	La philosophie bouddhique idéaliste

