
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: La philosophie bouddhique idéaliste

Autor: May, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146284

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PHILOSOPHIE BOUDDHIQUE IDEALISTE

JACQUES MAY

UNIVERSITÉ DE LAUSANNE

Le présent article est la version revue et augmentée d'une conférence prononcée
devant le groupe vaudois de la Société romande de philosophie, à Lausanne, le 23

janvier et le 6 mars 1970. Il ne renferme pas de vues originales; il est tributaire,
presque à chaque ligne, des travaux de M. Erich Frauwallner. Les travaux de M.
Etienne Lamotte ont été aussi largement mis à contribution, en particulier pour
l'étude des antécédents de l'école idéaliste au sein du bouddhisme. Que ces deux

grands maîtres des études bouddhiques veuillent bien accepter l'hommage qui leur
est dû.

Du IIIe au VIIe siècle de notre ère, selon la chronologie la plus souvent

admise, la pensée bouddhique en Inde a trouvé une expression
particulièrement brillante dans l'école dite du Vijnânavâda «doctrine
de la connaissance». Les premiers ouvrages ressortissant à cette école

en tant que telle peuvent être datés du début du IIIe siècle. Au cours de

ce siècle et du suivant, elle constitue peu à peu ses thèses, notamment
à travers les ouvrages de Maitreya^nâtha, d'Asahga et de Vasubandhu

l'ancien. Je désignerai les développements de cette période sous le nom
de Vijnânavâda ancien. Au Ve siècle, Vasubandhu le jeune cherche à

fixer et à synthétiser la doctrine ; ses travaux ouvrent la période de ce

que j'ai appelé le Vijnânavâda classique, caractérisée par une abondante

littérature de commentaires qu'illustrent en particulier les noms de

Sthiramati, Dharmapâla et Hiuan-tsang. Le présent exposé s'attachera
à retracer brièvement l'histoire du Vijnânavâda, puis à exposer la doctrine

classique.
Les catégories qui gouvernent la pensée philosophique en Occident

s'appliquent mal, en général, à la pensée indienne. Pourtant on peut
admettre, sans trop forcer les choses, que le Vijnânavâda est un idéalisme.
Encore faut-il s'entendre sur le sens de ce dernier terme, qui en a beaucoup.

Il s'agit de l'idéalisme entendu comme «la tendance philosophique



266 JACQUES may: la philosophie

qui consiste à ramener toute existence à la pensée»'. Nous verrons que
le Vijnânavâda peut être considéré comme tributaire de cette tendance.

1. Antécédents et sources scripturaires

Le bouddhisme est d'essence plus pratique que philosophique; mais il
comporte la possibilité d'attitudes philosophiques très diverses, dont

l'idéalisme. Celui-ci a été présent en germe dès les débuts, mais il ne

s'est épanoui en un système cohérent que beaucoup plus tard. Aussi

conviendra-t-il, avant de retracer l'histoire du Vijnânavâda, d'examiner

quels ont pu être ses antécédents au sein du bouddhisme.
Le bouddhisme est avant tout une doctrine du salut ou de la délivrance;

il veut assurer à l'homme une certaine autonomie à l'égard du monde et

de lui-même. Pour atteindre ce but, il utilise certaines techniques
d'accent nettement psychologique, qui visent à contrôler les processus
mentaux en méditant sur eux. Dès le début, le bouddhisme attribue

une importance considérable aux processus mentaux : ce sont eux qui

nous maintiennent dans une situation de dépendance, ou qui, au

contraire, lorsqu'ils sont convenablement maîtrisés et orientés, nous
assurent la liberté.

Plus encore que cet accent psychologique général, la pratique de la

méditation, qui est la discipline essentielle du bouddhisme, est

susceptible de déboucher sur un idéalisme philosophique. La méditation

a en effet deux résultats : elle exténue l'objet, qui finit par disparaître
du champ de conscience ; elle désencombre ce dernier, et assure à la

conscience une limpidité, une simplicité, une homogénéité, une
universalité, une souveraineté telles qu'elle peut fort bien passer pour
l'ordre supérieur de la réalité.

Dans les sütra1 anciens, dont diverses recensions nous sont parvenues

i. André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 9° édition, Paris, 1962,

P- 43Î-
2. Le terme sütra signifie originairement «fil». Dans le bouddhisme, il désigne tout texte

considéré comme étant parole authentique du Buddha. Il y a dans l'emploi bouddhique de

ce terme une image analogue à celle qui explique l'emploi du mot «texte», et on peut



BOUDDHIQUE IDEALISTE 267

en pâli, en sanscrit fragmentairement, et dans des traductions chinoises,

le vijnâna, cette «connaissance» ou «conscience» en quoi le Vijnânavâda

verra la nature profonde de la réalité, est une des données ou un des

éléments du réel parmi d'autres. Mais dès cette époque, il est affecté

d'une importance particulière. C'est ainsi que, parmi les divers facteurs

de la production en consecution (pratitya-samutpâda), dont la formule

explique le devenir du complexe psycho-physique tout au long de la

transmigration, vijnâna joue un rôle important : il fonde la vie psychologique

de l'individu et même, dans une certaine mesure, son être

physique. Dans le pratitya-samutpâda classique, à douze termes, vijnâna

occupe une place intermédiaire, la troisième ou la dixième, suivant le

sens où l'on prend la formule. Mais le Mahä-nidäna-suttanta «Texte des

grandes occasions» donne une formule à neuf termes3 qui paraît bien

représenter un état plus ancien que celle des douze termes. Le vijnâna

y tient la place initiale (ou finale). Il s'y trouve en relation réciproque
de cause à effet avec le «nom-et-forme» (nâmarûpa), c'est-à-dire avec
les composants psychologiques et physiques de l'être humain. Il y a

ainsi un cercle vicieux entre l'être humain essentiellement composite,
et la conscience : celle-ci donne à l'être humain une apparence d'unité ;

toute l'expérience de cet être s'organise dès lors en fonction de cette
fausse unité, et ses contenus psychologiques ne cesseront d'alimenter le

vijnâna et par suite le sentiment d'unité.
D'autres textes canoniques insistent sur l'importance du citta «pensée»,

donnée toute voisine du vijnâna. Pratiquement, citta et vijnâna

traduire sütra par «texte». On peut aussi lui préférer un équivalent moins général, tel que
celui de «discours», qui se réfère alors au contenu des sütra, sans égard à l'étymologie.

3. Nidâna «occasion» est précisément la désignation technique des termes du pratitya-
samutpâda.

Dîgha ii 56.28—32: kimpaccayâ vinnânan ti? iti ce vadeyya, nämarüpa-paccayä viririänan ti
ice ossa vacaniyam. iti kho Ananda nämarüpa-paccayä vinnänam, vinnäna-paccayä nämarüpam
sambhavanti. «Que si l'on demande quelle est la condition de la conscience, il faudra répondre

qu'elle a pour condition l'être psycho-physique. Oui, Ananda, la conscience se produit
avec l'être psycho-physique pour condition; l'être psycho-physique se produit avec la

conscience pour condition.» - Cf. I.C1. II § 2283.



268 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

sont synonymes; ils désignent le même objet. La synonymie s'étend à

un troisième terme, manas, qui désigne exactement 1'«organe mental»,
et que l'on rend assez souvent par l'équivalent imprécis mais commode

d'«esprit». Ainsi constituée, l'identité citta manas vijnâna
deviendra une donnée essentielle de la scolastique bouddhique4.

Or, une strophe dont on possède des recensions pâlies, sanscrites et
chinoises nous assure que: «Le monde est conduit par la pensée, est

manœuvré par la pensée : tout obéit à cette seule donnée, la pensée5.»

Telle que nous la trouvons dans les textes anciens, cette parole signifie

peut-être seulement que les facteurs psychologiques sont déterminants
dans la vie humaine : en effet, le terme traduit par «monde» (loka) peut
très bien signifier aussi «les gens». Il n'y aurait alors là pas beaucoup plus

qu'une évidence, d'ailleurs non négligeable et bien digne d'être
soulignée par les bouddhistes qui ont toujours beaucoup insisté sur

l'importance de la maîtrise des états psychologiques pour parvenir à la

libération. Mais le Vijnânavâda ne manquera pas d'y voir une justification
de sa doctrine que la pensée est véritablement au principe de toute

existence.
Un autre passage souligne l'importance de la pensée dans le processus

4. Samyutta ii 9 c. i—2 : yam ca kho etam bhikkhave vuccati cittam iti pi mano iti pi vinnänam

iti pi «ce qu'on appelle, moines, pensée, esprit ou connaissance ...». Même formule,

Digha i 21 : yafi ca kho idam vuccati cittan ti vä mano ti vä vinnânan ti vä. — K. ii, kär. 34, éd.

Pradhan, p. 61.20: cittam mano 'tha vijnänam ekärtham; td. Hiuan-tsang T. XXIX içj8 iv

21C18; td. Paramärtha, T. XXIX ijjg iii 180C3; td. La Vallée Poussin, ii 176: «Pensée

(citta), esprit (manas), connaissance (vijnâna), ces noms désignent une même chose». -
Cf. Lamotte, Vkn, p. ci. - V. ci-dessous, p. 304.

e. Samyutta i 39.10-11 (cité Atthasâlini 68.20-21):
cittena nîyati loko, cittena parikissati,
cittassa ekadhammassa sabbeva vasam anvagüti.

Parallèles chinois, T. II 99 xxxvi 264326-27, T.II 100 xii 4C9bi4-ij. - En sanscrit,

Abhidharmakosavyâkhyâ, éd. Wogihara, p. 9 c. 2 2—23 :

cittena niyate lokas cittena parikrsyate
ekadharmasya cittasya sarva-dharmä vasänugä iti.

Le même logion, mis en prose, se retrouve ailleurs: Anguttara ii 177. 33-34, cf.T.I 26 xlv

709a 23-24; Mahäyänasüträlamkära, éd. Lévi, p. ici. 6-7. — Traduction et références

empruntées à Lamotte, Vkn, p. c2.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 269

de souillure et de purification des êtres : «Par la souillure de la pensée,
les êtres sont souillés ; par la purification de la pensée, ils sont purifiés6.»

Or, ce processus est un point essentiel du bouddhisme ; il remonte aux

quatre vérités saintes promulguées par le Buddha dans le sermon de

Bénarès, dont les deux premières se rapportent à la souillure et les deux

dernières à la purification. Tout le Vijnânavâda classique, comme nous
le verrons par la suite, se bâtira sur ce diptyque.

Les deux premières strophes du Dhammapada7 réunissent en quelque
sorte les deux thèmes: celui de la prééminence de la pensée (ou de

l'esprit), et celui de la souillure et de la purification. On sait l'importance
de ce texte dans le bouddhisme populaire, son ancienneté, sa large

6. Samyutta iii ici.22—23, 31—32; IC2.8—9: cittasamkilesâ bhikkhave sattâ samkilissanti,
cittavodänä sattâ visujjhanti. Cité Atthasâlini 68.22 (td. Expositor i 91, où il faut intervertir
les notes c et 6); Papancasüdani i 232.12. Parallèles chinois, T. II 99 x 69012-13,17,
23. Texte sanscrit (cittasamklesät sattväh samklisyante, cittavyavadänäd visudhyante) et autres
références dans Lamotte, Vkn, p. J2-C3. Le passage du Samyutta semble avoir jusqu'ici
échappé à l'attention des exégètes (Siddhi, p. 214; Lamotte, loc.cit.; Takasaki, A Study on the

Ratnagotravibhâga, p. 96—97) ; la référence aux parallèles chinois est donnée Kokuyaku Issaiiyô,
Kyôjû-bu, VI 329.16,343 n. 61.

7. Voir par exemple l'édition du Vénérable Dhammarama, BEFEO, t. LI, 1963, p. 239,
ou celle de S. Radhakrishnan, p. c8 :

1. manopubbangamâ dhamma manosetthâ manomayâ;
manosa ce padutthena bhäsati vä karoti vä

tato nam dukkham anveti cakkam va vahato padam.

1. manopubbangamâ dhamma manosetthâ manomayâ ;

manosa ce pasannena bhäsati vä karoti vä

tato nam sukham anveti chäyä va anupâyini (var. : anapäyini).
Cité Atthasâlini 68.14-19. - Texte sanscrit, Udänavarga, éd. Bernhard, p. 41 î; cité Mahâ-

karmavibhanga, éd. Lévi, p. 48, ey, td. Lévi, p. 121, 128.
Traduction: «Les données relèvent de l'esprit; c'est l'esprit qui est leur mieux, c'est

l'esprit qui les constitue. Si on parle ou agit avec un esprit souillé, alors la douleur vous
suit comme la roue suit l'attelage. - Les données relèvent de l'esprit; c'est l'esprit qui est
leur mieux, c'est l'esprit qui les constitue. Si on parle ou agit avec un esprit pur, alors le
bonheur vous suit comme l'ombre accompagne.»

On peut comprendre manopubbangamâ en épithète («les données relevant de l'esprit»,
Dhammarama) ou en prédicat («les données relèvent de l'esprit», Lévi, Radhakrishnan).
La tendance idéaliste apparaîtrait plus nettement dans la deuxième interprétation, qui est
assez bien soutenue par la version tibétaine, Tib. Trip. 39992 103.2.7-8, 119 j6oo
73- i.c-6 chos kyi snon duyid'gro ste «l'esprit va en tête des données». -Matsunaga, Buddhist

Philosophy ofAssimilation, p. 66.



270 JACQUES may: la philosophie
diffusion. On voit donc que l'idée d'une certaine prééminence de la

pensée par rapport aux autres données du réel se rencontre aussi bien

dans le bouddhisme populaire que dans le bouddhisme savant.

Un passage de VAnguttara Nikâya reprend l'idée de la souillure et de

la purification, en la liant à un thème qui prendra de grands développements

dans le Vijnânavâda ancien, celui de la luminosité de la pensée:

«Lumineuse est cette pensée, mais parfois elle est souillée par les

passions secondaires adventices ; parfois elle est libérée des passions
secondaires adventices8.» Cette thèse sera déjà élaborée par certaines écoles

du bouddhisme ancien9, qui diront que la pensée est originellement et

naturellement lumineuse, mais qu'elle peut être souillée par les passions,

ou libérée des passions. Ces dernières, n'étant pas nature originelle de

la pensée, sont qualifiées d'«adventices» (âgantuka).
Les passages que nous venons de citer appartiennent à la tradition

ancienne du bouddhisme. Mais, comme on le sait, dès le début de l'ère

chrétienne environ, apparaît dans le bouddhisme une tendance nouvelle,

qui se donnera à elle-même le nom de Grand Véhicule ou Grand moyen
de progression (Mahâyâna), parce qu'elle fait parvenir à la libération

un beaucoup plus grand nombre d'êtres que le bouddhisme dans sa

pratique ancienne, à laquelle les tenants du Mahâyâna appliqueront
parfois10 l'épithète de Hînayâna, Moyen de progression restreint ou limité.

Les origines du Grand Véhicule sont obscures et sujettes à controverse;

8. Anguttara i 10. c-8,10—11,14— 1 c: pabhassaram idam bhikkhave cittam tan ca kho âgan-

tukehi upakkilesehi upakkilitthan ti (cité Atthasâlini 68. 23, 140. le), pabhassaram idam bhikkhave

cittam tan ca kho âgantukehi upakkilesehi vippamuttan ti. — Lamotte, Vkn, p. el.
9. Mahasâmghika, Andhaka, Vibhajyavädin, Säriputräbhidharma: v. Bareau, JA, I9i4>

p. 244; I9j6, p. 17c, 19c; Bureau, Sectes, p. 67-68, 147, 17c, 194; Lamotte, Vkn, p.J3>

Ruegg, p. 412 et n. 3. - Sur la luminosité naturelle de la pensée, v. en dernier lieu Ruegg,

p. 409-4C4.
1 o. Le terme de Hînayâna est en effet plutôt rare : les bouddhistes mahäyänistes désignent

en général les représentants des écoles anciennes sous le nom de Srävaka «Auditeurs», ou,

lorsqu'ils sont parvenus à un haut degré de développement spirituel, de Pratyekabuddha

«Buddha-pour-soi», qui conquièrent l'Eveil pour eux-mêmes, mais n'enseignent pas aux

autres le moyen d'y parvenir. Cf. Conze, Le Bouddhisme dans son essence et son développement,

Paris, Payot, 1952, p. 119.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 271

elles paraissent en tout cas avoir comporté une longue gestation dans la

tradition ancienne. Il suffira pour notre propos de relever deux caractères

: tout d'abord, que le Grand Véhicule a donné l'essor à des spéculations

philosophiques d'une ampleur très remarquable, alors que le

bouddhisme ancien n'avait donné lieu qu'à une scolastique, détaillée,

ingénieuse et subtile certes, mais qui, en dernière analyse, est avant

tout débrouillage et mise en ordre, d'ailleurs indispensables, des données

canoniques anciennes. Ensuite, que le bouddhisme du Grand Véhicule,
avant l'apparition des systèmes, a commencé par s'exprimer dans toute
une littérature de sütra, donc de textes consignant des discours attribués

au Buddha lui-même. Ces Mahäyäna-sütra sont en fait apocryphes,

puisqu'ils ne paraissent guère remonter qu'au Ier siècle avant Jésus-

Christ, pour les plus anciens d'entre eux; néanmoins tous les adeptes
du Grand Véhicule, et singulièrement les docteurs qui élaboreront les

deux grands systèmes, Mâdhyamika et Vijnânavâda, les tiendront pour
authentiques et se référeront à leur autorité". Littérature énorme en

volume, aussi peu «littéraire» que possible, mais qui, par ses répétitions
obsédantes, sa puissance visionnaire, sa folie des grands nombres, son
détachement presque constant à l'égard de la vie ordinaire, son irréalisme
délibéré, qui visent à renforcer chez les adeptes le pouvoir des images
cultivées en méditation, constitue une des productions les plus singulières

des grandes civilisations issues de l'âge néolithique.
Dans le foisonnement des Mahäyäna-sütra s'esquissent les spéculations

les plus diverses. Une des plus marquantes est la spéculation sur la nature
de la réalité profonde. Toute réflexion de cette sorte avait été récusée

par le Buddha. Mais, les siècles s'ajoutant aux siècles, les bouddhistes
n ont pu s'empêcher de se demander quelle était la nature du nirväna, de

1'«extinction», ce statut existentiel mystérieux auquel parvient l'être
qui s'est affranchi de la transmigration ; on n'en peut rien dire en termes

u. Sur les querelles au sujet de l'autorité des Mahäyänasütra, v. Conze, The Composition
of the Astasähasrikä Prajnâpâramitâ, BSOS, 1952, p. 2c8 et n.2; Lamotte, Sur la formation
du Mahâyâna, Asiatica (Festschrift F. Weller), Leipzig, 195-4, p. 381-386; Lamotte,
Manjusrï, TP, vol. 48, i960, p. 40-60; Lamotte, Traité, vol. lü, p. xxxiv.



272 JACQUES may: la philosophie
de transmigration, mais il apparaît, à tout le moins, comme un être plus

plein que l'être imparfait et douloureux qui est imparti à cette dernière,

et fera bientôt figure d'absolu en face du relatif de ce monde. On s'est

aussi demandé ce que pouvait être la nature du Buddha, homme à n'en

pas douter, mais aussi porteur d'une vérité transcendante qu'il a actualisée

par son Eveil (bodhi) et en laquelle il s'est immergé lors de son

extinction (nirväna).
Les plus anciens Mahäyäna-sütra ne comportent guère d'éléments

idéalistes ; ce qui domine, en particulier dans les textes dits de

«Perfection de la Sagesse» (Prajnä-päramitä), c'est une conception quasi-

nihilistique de l'absolu, qui sera élaborée et systématisée plus tard par
l'école Mâdhyamika. Pourtant, ces textes contiennent des allusions au

thème de la pensée naturellement lumineuse, déjà présent, comme nous

l'avons vu, dans les écritures anciennes, et qui se présentera fréquemment

dans les Mahäyäna-sütra de toute époque". Cette idée d'une

pensée restituée à sa vraie nature, et transcendant jusqu'à un certain

point le donné empirique, sera reprise par certains maîtres de l'école

idéaliste.
«La nature de la pensée est lumineuse», nous dit la Perfection de la

Sagesse en 8000 stances13, qui est la plus ancienne recension des textes de

Prajnä-päramitä qui nous soit parvenue'4. Une autre recension en 2 ç000

stances explique que la luminosité de la pensée consiste en ce qu'elle

«n ' est pas associée avec les passions, sans êtrenon plus dissociée d'elles»I5.

12. Ruegg, p. 412.
13. Astasähasrikä Prajnâpâramitâ, éd. Vaidya, p. 3.18: prakrtis cittasya prabhäsvarä. Cf.

Ruegg, p. 413. Les textes de Prajnä-päramitä sont en prose; mais, de très bonne heure,

la tradition s'est établie d'évaluer leur longueur en «stances», c'est-à-dire en unités de 32

syllabes : c'est le nombre de syllabes que compte le vers classique de la littérature sanscrite

(sloka)
14. Conze, Prajiiapäramitä Literature, p. 9; Lamotte, Vkn, p. cj, n. 41.
ie. Pancavimsatisähasrikä Prajnâpâramitâ, éd. Dutt, p. i2i.14-122.3 (cf. Lamotte, Vkn,

p. J7 et n. 42): prakrtis cittasya prabhäsvarä. Sâriputra äha: kä punar âyusman Subhûte cittasya

prabhäsvaratä? Subhütir âha: yad âyusman Sâriputra cittam na râgena samyuktam na visamyuktam

na dvesena na mohena na paryutthänaih nâvaranaih nânusayaih na samyojanaih

na drstikrtaih samyuktam na vi samyuktam iyam Sâriputra cittasya prabhäsvaratä. «La nature de la



BOUDDHIQUE IDEALISTE 273

De telles formules contradictoires apparaissent fréquemment dans les

Prajnä-päramitä et dans les ouvrages Mâdhyamika; elles s'y réfèrent

toujours au rapport sui generis qui existe entre la vérité empirique et la
vérité absolue. Dans le cas particulier, la pensée (citta) peut être
associée, en vérité relative, avec les passions qui, rappelons-le, sont
«adventices» (âgantuka), c'est-à-dire existent exclusivement sur le plan
du relatif. Mais, en vérité absolue, l'autonomie de la pensée, sa limpidité,
sa luminosité, sont parfaites. On retrouvera dans le Vijnânavâda ce

double point de vue, appliqué au vijnâna.
La pensée lumineuse apparaît aussi dans une stance du Samädhiräja-

sütra: «Mais si une synthèse intellectuelle (samjnä) subtile fonctionne

au sein du composé psycho-physique (nâma-rûpa) de quelqu'un, la

pensée (citta), perdant son avidité à l'endroit du composé
psychophysique, devient lumineuse'6.» Le rapport que cette stance établit
entre citta et nâma-rûpa nous ramène très près du cercle vicieux nâma-

rûpa «-? vijnâna dans la formule archaïque du pratitya-samutpâda que donne
le Mahä-nidäna-suttanta. Comme le relève M. Constantin Regamey, la

pensée est lumineuse. — Sâriputra dit: En quoi consiste donc, vénérable Subhûti, la luminosité

de la pensée? - Subhûti dit: La luminosité de la pensée, Sâriputra, c'est qu'elle n'est
pas associée à l'attirance et n'en est pas non plus dissociée ; elle n'est pas associée à l'aversion,
à l'erreur, aux irruptions, aux obstructions, aux résidus, aux entraves, aux vues fausses, et
n'en est pas non plus dissociée.»

16. Samâdhirâja, éd. Dutt, Gilgit Manuscripts, U, 2, p. 300.9—10:

yasya co mrduki samjnä nâmarûpasmi vartate,
agrdhram nâmarûpasmi cittam bhoti prabhâsvaram.

Cf. éd. td. Regamey, Three Chapters from the Samädhiräjasütra, p. jç (variantes), 92. -
Samjnä est habituellement traduit par «perception» ou par «notion» ; il signifie aussi «nom».
Ce terme, d'interprétation difficile, paraît désigner, dans la psychologie bouddhique, les

opérations de synthèse de l'activité cognitive ou intellectuelle, dans leur ensemble. Mais la
définition canonique de samjnä est assez obscure : samjnä nimittodgrahanätmikä, «la samjnä a

pour essence la «saisie des indices» ou la «préhension des caractères» (K., éd. Pradhan,
p. io.ij; td. La Vallée Poussin, i 28). Samjriä serait l'opération de l'intelligence, en tant
qu elle saisit des indices, les rapproche, et se renseigne ainsi sur la nature ou l'identité de
1 objet appréhendé. K. 10.16 glose: yävan nila-pita-dirgha-hrasva-strî-purusa-mitra-amitra-
sukha-duhkha-ädi-nimitta-udgrahanam asau samjnâ-skandhah; td. La Vallée Poussin, i 28:
«percevoir que c'est bleu, jaune, long, court, homme, femme, ami, ennemi, agréable,
désagréable, etc. - c'est le samjnâskandha.»



274 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

relation entre samjnä et näma-rüpa d'une part, citta de l'autre, est si

étroite que cette strophe établit déjà une citta-mätratä, un «rien-que-
pensée», un idéalisme'7. Mais elle montre aussi comment le citta se

détache de la contingence et se restaure dans sa lumineuse pureté.

L'agent de ce détachement est une «synthèse intellectuelle» (samjnä)

«subtile», c'est-à-dire dégagée d'éléments passionnels. D'habitude,

samjnä est plutôt une fonction organisatrice de l'expérience quotidienne
en ce qu'elle a d'illusoire. Ici, le pouvoir de synthèse qu'elle représente
est orienté vers la découverte de la réalité profonde. Le changement
d'orientation s'accomplit par exténuation des éléments passionnels qui
faussent le plus souvent cette synthèse en la rapportant au moi illusoire.
Les passions sont essentiellement râga, dvesa, moha, l'attirance, l'aversion

et l'erreur; mais alors qu'elles apparaissent en général comme trois

données distinctes, ce passage du Samädhiräja, ou à tout le moins son

commentaire, les assimile à samjnä: elles sont «les trois mauvaises

samjnä»16 ; elles orientent dans le mauvais sens cette faculté de synthèse

qu'est samjnä. L'«avidité» de la pensée à l'endroit du composé
psychophysique, sa tendance à l'organiser en un moi illusoire, ou, si l'on veut,

sa tendance à 1'«appropriation» (upâdâna), qui était alimentée par les

passions, disparaît lorsque la samjnä devient «subtile» et cesse de se

confondre avec elles.

Le Dasabhümika-sütra mentionne de même la luminosité de la pensée1'.

Mais surtout, on y trouve la proposition suivante : «Le triple monde n'est

que pensée»20 (c'est-à-dire: l'ensemble du monde phénoménal, dans sa

nature réelle, n'est que pensée). On ne saurait être plus catégorique, et

c'est à bon droit que les Vijnänavädin se prévaudront de ce logion. Tout

comme les Prajnä-päramitä citées plus haut et le Samädhiräja, le Dasa-

17. Three Chaptersfrom the Samädhiräja, n. 2o2 bas, p. 92.
18. Regamey, op. cit., p. ce, strophe 28: tisro päpikäh samjnä(h) ; td. p. 92, et n. 204.

19. Citta-prabhäsvaratäm: Dasabhümika, éd. Rahder, p. 74D; éd. Kondô, p. ice. 16—17>

cf. Ruegg, p. 417.
20. citta-mâtram idam yad idam traidhâtukam: Dasabhümika, éd. Rahder, p. 49E; eQ-

Kondô, p. 98.8-9; cité Siddhi, p. 420. Cf. Vimsatikâ, éd. Lévi, p. 3.2, td. Lévi, p. 43-



BOUDDHIQUE IDEALISTE 2J£

bhûmika est un texte ancien (on peut le dater du Ier siècle de notre ère) ;

il fait autorité chez les Mâdhyamika, que cette proposition n'a pas

manqué d'embarrasser; Candrakîrti cherche à l'interpréter comme une

négation de l'existence d'un agent*'.
Les autorités canoniques du Vijnânavâda resteraient bien fragiles si

elles se limitaient à ces quelques passages. Mais en fait, outre les

tendances générales relevées au début du présent article, l'école idéaliste

se fonde avant tout sur deux ou trois sütra qui, d'une manière plus ou

moins systématique, exposent à la vérité un Vijnânavâda avant la

lettre.

Le plus ancien de ces textes, et l'un des plus importants, est le
Samdhi-nirmocana-sütra. L'original sanscrit est perdu, sauf des citations,
mais nous disposons d'une traduction tibétaine, de deux traductions
chinoises complètes, et de trois traductions chinoises partielles22. On
rend assez souvent le titre par «Texte du déliement des nœuds», mais

cette traduction est peu rigoureuse, car samdhi signifie «jointure» ou
«articulation», mais non pas «nœud». Le titre se réfère plutôt à une
signification figurée du mot samdhi, celle d'«intention cachée», qui est

en rapport étroit avec l'idée que les bouddhistes mahäyänistes se font de
la relation entre les Mahäyäna-sütra et la tradition antérieure. Selon eux,
en effet, l'enseignement du Buddha, tel que l'ont recueilli les textes
anciens, est imparti avec des «intentions cachées»; il est neyârtha, «de

sens à interpréter», et cette interprétation est donnée dans les Mahäyäna-

sütra, qui, eux, sont «de sens explicite» (nïtârtha), soit qu'ils enseignent
la vacuité, soit qu'ils enseignent l'existence de la pensée-sans-plus (citta-
mâtra) ou de la connaissance sans-plus (vijnäna-mätra). Toutefois, pour
1 école idéaliste, la doctrine de la vacuité fait encore partie du «sens à

interpréter», tandis que, pour les Mâdhyamika, partisans de la vacuité,
1 idéalisme est une hérésie, une doctrine fausse. L'une et l'autre école

2i. Madhyamakävatära, p. 181.8-182.;; td., Muséon, 1911, p. 238-239; cf. Siddhi,
p. 420.

22. Lamotte, Samdhinirmocana, p. 8-11.



276 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

revendique ainsi le «sens explicite», chacune pour son compte.

Le Samdhi-nirmocana-sütra est donc le «Texte qui explique les intentions

cachées»; texte capital, pour plus d'une raison. Tout d'abord, il
est un des quelques Mahäyäna-sütra qui, tels le Vimalakîrti-nirdesa'1,

l'Upâli-pariprcchâ**, réunissent des qualités qui font en général cruellement

défaut à ce genre de textes: proportions raisonnables, ni trop
vastes ni trop restreintes; composition claire et rigoureuse; idées

distinctes, articulées, exprimées avec pertinence et sans trop de

répétitions. Ensuite, il marque une transition des Prajnä-päramitä au Vijnânavâda.

Ses quatre premiers chapitres, en effet, ne sont ni plus ni moins

qu'une Prajnä-päramitä ; en son milieu, il expose les thèses principales
du Vijnânavâda, avec une clarté et une ordonnance qui font de cet

exposé une véritable epitome de l'idéalisme bouddhique; dans ses

derniers chapitres, il développe une scolastique vijnänavädin, compliquée

mais importante, énumérant de nombreuses catégories et groupes
de catégories, selon le génie de la scolastique orientale en général et

bouddhique en particulier. Enfin, sa date en fait le premier texte idéaliste

authentique. «Il semble» en effet «que le Samdhinirmocana s'est constitué

par pièces et morceaux au cours du second siècle, et qu'il a été fixé dans

son état actuel au début du troisième»25. On peut même s'étonner qu'un
idéalisme aussi conscient, aussi conséquent, aussi cohérent, ait pu

s'exprimer avec autant de vigueur et de netteté à une date aussi ancienne.

Il est vrai que, même dans sa partie plus proprement philosophique, le

texte ne fait guère plus que de poser les thèses maîtresses de l'idéalisme,

sans les élaborer ni les justifier. Mais c'est cette sobriété même qui m a

engagé à choisir certains passages du Samdhi-nirmocana pour l'une des

bases du présent exposé26. Car, pour le public de langue française, ce

23. Td. E. Lamotte, L'Enseignement de Vimalakîrti (Vimalakirtinirdesa). Louvain, 1962.

(Bibliothèque du Muséon, Vol. ci.)
24. Ed. td. P. Python, en préparation.
le. Lamotte, Samdhinirmocana, p. 2j.
26. Ci-dessous, p. 301 et suiv.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 277

texte présente un dernier avantage qui n'est pas le moindre: il a été

édité, dans sa version tibétaine, et traduit en un français élégant, limpide
et précis, par M.E. Lamotte, dès 193 c27. Le stock a brûlé pendant la

guerre, ce qui fait de ce précieux volume une rareté bibliographique
qui mériterait une réédition.

L'autre autorité majeure de l'école idéaliste, le Lankävatära-sütra,

«Texte de la descente à Ceylan», est l'antithèse même du Samdhi-nirmo-

cana-sûtra. Cet ouvrage, qui doit son titre à une affabulation sur laquelle

je n'ai pas à m'étendre ici, est un des plus confus parmi les Mahäyäna-

sütra, et ce n'est pas peu dire. Il n'est pas moins un des plus importants,
sans doute plus connu et plus célèbre que le Samdhi-nirmocana. L'original
sanscrit est conservé ; il y a une traduction tibétaine et trois traductions
chinoises28. La compilation du texte paraît s'étendre sur deux siècles

au moins, le IIIe et le IVe ; les parties les plus anciennes seraient à peu
près contemporaines du Samdhi-nirmocana. Les thèses idéalistes y
reviennent constamment, mais dans le plus grand désordre.

On peut encore mentionner deux sûtra souvent cités par l'école
idéaliste : le Srïmâlâ-devï-simhanâda-sutra «Texte du rugissement du lion
de la reine Srïmalâ», et le Ghanavyûha-sûtra «Texte de l'ornementation
secrète». Ils sont moins bien connus en Occident que le Samdhi-nirmocana

et le Lankävatära, parce qu'ils n'ont pas encore été traduits en langue
occidentale.

Le Srimälä-devi-simhanäda-sütra est au moins contemporain du

Lankävatära, qui le cite. C'est un texte bref, qui a pour protagoniste la reine

27. Sarndhinirmocana-sütra. L'explication des mystères. Texte tibétain édité et traduit par
Etienne Lamotte. Louvain, Paris, 193 c. (Université de Louvain, Recueil de travaux publiés
par les membres des Conférences d'histoire et de philologie, 2e série, 34' fascicule.)

28. Texte sanscrit édité par Nanjio Bunyiu (Nanjô Bun-yü): The Lankävatära Sütra.

Kyoto, 1923, réimpr. 19J6. (Bibliotheca Otaniensis, Vol. 1.) Traduit par Suzuki Daisetz

(Daisetsu) Teitarö: The Lankävatära Sütra. A Mahâyâna Text, translated for the first time
from the original Sanskrit. London, Routledge and Kegan Paul, 1932, repr. 19J6 and 19C9.
- En outre: Suzuki Daisetz Teitarö, Studies in the Lankävatära Sütra. London, Routledge and

Kegan Paul, 1930, repr. 1957. Suzuki Daisetz Teitarö, An Index to the Lankävatära Sûtra.

Tokyo, Suzuki Research Foundation, 196c. (Suzuki Research Foundation, Reprint Series,6.)

'9



278 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Srîmâlâ «Guirlande de majesté», fille du roi Prasenajit, contemporain
du Buddha, et épouse du roi d'Ayodhyâ, la vieille capitale des rois
indiens de race solaire, citadelle du brahmanisme29. Devenue fervente

bouddhiste, la reine, bien que laïque et femme, expose la Loi avec

autant d'autorité qu'un Buddha30. Dans cette affabulation s'exprime la

tendance du Mahâyâna à revaloriser les laïcs vis-à-vis des moines, et le

sexe féminin en opposition avec la misogynie traditionnelle du
bouddhisme ; cette dernière tendance se fait jour plus souvent sur le plan

mythique que sur le plan humain: les interventions de déesses sont

nombreuses dans les Mahäyäna-sütra, alors que des exemples comme
celui du Srimälä-devi-simhanäda-sütra restent rares.

Outre des citations de l'original sanscrit, le Érîmâla-devî-simhanada-

sütra est conservé en une version tibétaine et deux versions chinoises3'.

Il mêle des doctrines purement idéalistes comme celle de la

connaissance-réceptacle (älaya-vijnäna) aux doctrines du Véhicule unique
(eka-yâna) et de l'Embryon de Tathâgata (Tathâgata-garbha) 3\

Quant au Ghana-vyûha, conservé également en une traduction
tibétaine et deux traductions chinoises, c'est un texte tardif et syncrétique,
riche d'éléments divers : théorie de la connaissance-réceptacle, théorie

de l'Embryon de Tathâgata; doctrines de Terre pure : le «Ghana-vyûha»

qui donne son nom à l'ouvrage est une Terre pure ; éléments tantriques :

cette Terre pure est régie par le Buddha Vairocana; l'interlocuteur du

29. A. Foucher, La vie du Bouddha, Paris, Payot, 1949, p. 273.

30. D'où le titre de l'ouvrage: la prédication du Buddha est souvent désignée comme

simhanâda, «rugissement du lion» (Lamotte, Vkn, p. 98, n. 4).
31. Tib. Trip. 24 760(48); T. XI 310(48), XII 3C3. Il existe une édition synoptique,

une édition des fragments sanscrits, des traductions japonaises: v. Nakamura, Survey, Acta

Asiatica 7, p. 63, 66. - Ui, Konsaisu Bukkyô jiten, p. jc6a s.v. Shömangyö, Jj6b s.v. Shôman

bunin; Ruegg, passim (index s.v.).
32. Sur le Tathâgata-garbha, qui est «la Nature de Buddha présente en tous les êtres»

(Lamotte, Vkn, p. j6), voir en dernier lieu le monumental ouvrage de M. D. S. Ruegg, La

théorie du Tathâgata-garbha et du gotra. Paris, Ecole française d'Extrême-Orient, 1969.

(Publications de l'Ecole française d'Extrême-Orient, vol. 70.) - Le Lankävatära traite aussi

du Tathâgata-garbha, éd. Nanjio, p. 77.13-79.9, 220.1-224.3, cf. Suzuki, Index to the

Lankävatära, p. 75b s.v. Tathâgata-garbha.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 279

Buddha est le Bodhisattva Vajragarbha; la deuxième traduction chinoise

est due au grand maître du tantrisme en Chine, Amoghavajra33.

2. Esquisse historique

Après l'exposé des sources scripturaires du Vijnânavâda, j'aborde
maintenant l'histoire du système à proprement parler. Le travail de

l'historien, sur l'Inde ancienne, est toujours difficile et décevant. Seules

les époques où l'Inde a été en contact avec des civilisations étrangères,

grecque ou chinoise en particulier, fournissent des repères sûrs ; pour
tout le reste, on en est réduit à des résultats plus ou moins conjecturaux.
L'histoire du Vijnânavâda n'échappe pas à cette incertitude. Les seules

dates assurées sont données par les traductions chinoises de textes
indiens, et par les quelques relations qui nous sont parvenues de voyages
de pèlerins chinois en Inde. Le plus ancien de ces pèlerins, Fa-hien, visita
l'Inde de 399 à 413, donc peu après une période où, selon la chronologie
la plus communément admise, l'école idéaliste avait brillé d'un viféclat,
avec les deux maîtres Asahga et Vasubandhu. Mais Fa-hien, moine de

bonne culture, était par ailleurs plus curieux de traditions et de légendes,
ou de règles disciplinaires, que de subtiles exégèses doctrinales. Il ne

paraît pas avoir eu de contact avec l'école d'Asanga et de Vasubandhu.
Deux siècles et demi plus tard, l'illustre Hiuan-tsang, lors de son voyage
en Inde, de 627 ou 629 à 64c, visita les universités de Valabhï et de

Nâlandâ et fréquenta les érudits de l'époque ; mais, pour l'école idéaliste
à proprement parler, l'ère des grands docteurs était déjà close, et leurs
héritiers ne purent vraisemblablement fournir au pèlerin chinois qu'une
chronologie très approximative.

Les travaux modernes, en particulier ceux de M. Frauwallner, ont
cependant établi une chronologie que je suivrai dans le présent exposé,
sans oublier qu'elle demeure pour une bonne part conjecturale, et que

33- Tib. Trip. 29 778; T. XVI 681, 682; td. japonaise, Kokuyaku Issaikyô, Kyôju-bu, XVI.
- Nakamura, Survey, Acta Asiatica 7, p. 67 ; Ui, Konsaisu Bukkyô jiten, p. 1 o 16b s. v. Mitsugon-
gyô, Mitsugonkoku; Bussho kaisetsu daijiten, vol. 7, p. 3J2d; Ruegg, index, s.v.



28o JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

l'histoire du Vijnânavâda pose encore quelques problèmes difficiles, et

qui sont loin d'être résolus : problèmes de Maitreya, de Vasubandhu et,
à un moindre degré, problème de l'auteur du Ratna-gotra-vibhâga.

La série des ouvrages philosophiques du Vijnânavâda s'ouvre par une

somme de dimensions énormes, connue sous plusieurs titres très voisins

les uns des autres, et dont le plus communément retenu est Yogäcära-

bhümi-sästra «Traité des terres de la pratique du yoga»3*. Ce titre
requiert une exégèse qui sera utile à notre propos. En effet, yogäcära, la

pratique du yoga, signifie aussi «celui qui pratique le yoga». Dans ce

dernier sens, il s'applique aux tenants de l'école idéaliste : aussi et plus

souvent que Vijnänavädin, on dit Yogäcära. Cette dernière désignation

est même probablement plus ancienne : elle doit remonter à l'époque
où Yogäcära désignait une école de contemplatifs adonnés avant tout à

la pratique duyoga. Ce n'est que par la suite, lorsque l'école éprouva le

besoin de faire la théorie de ses pratiques, qu'elle devint un Vijnânavâda,

une doctrine de la connaissance ou de la conscience, et c'est la réflexion

sur la nature des états obtenus par leyoga qui l'amena à systématiser ce

primat de la conscience qui, nous l'avons vu, était au moins virtuellement

présent dans le bouddhisme dès les origines. La discipline duyoga,

34. Version tibétaine, Tib. Trip. 109 à m, C$36 à ÇC43. Version chinoise, T. XXX

1Ç79. Le Yogäcära-bhümi-sästra se divise en cinq parties (v. Schmithausen, Yogäcära-bhümi,

p. 17-18) dont la première, de beaucoup la plus étendue, se subdivise en 17 sections,

elles aussi très inégales. On possède, par pièces et morceaux, le texte sanscrit de cette

première partie (v. éd. Bhattacharya, p. 7-8 ; Wayman, Analysis, p. 2 ; Demiéville, TP 46,

19Ç8, p. 412-414), mais il n'est édité que pour un peu plus de la moitié, à savoir: 1. The

Yogäcärabhümi ofÄcärya Asanga, éd. by Vidhushekhara Bhattacharya. Part I [seule parue].
Calcutta, The University, 1957 (sections 1 à c); 2. The Sacittikä and Acittikä Bhümi and the Traty-

ekabuddhabhümi (Sanskrit texts), by Alex Wayman, IBK, VIII 1, Tôkyô, i960, p. 37Ç-379

(sections 8, 9, 14); 3. Bodhisattvabhümi (section ic): éd. by Wogihara Unrai, Tokyo,

1930-1936 ; éd. by Nalinaksha Dutt, Patna, 1966 (Tibetan Sanskrit Works Series, vol. VII).

- Traduction japonaise, Kokuyaku Issaikyô, Yuga-bu, I—VI. Traductions partielles en langue

européenne : P. Demiéville, Le chapitre de la Bodhisattvabhümi sur la Perfection du Dhyâna, Rocznik

Orientalistyczny, vol.XXI, p. 109-128; Frauwallner, p. 270-279; Schmithausen, Yogäcärabhümi.

— Etude de la section 13 (avec de nombreux passages cités et traduits), par Alex

Wayman, Analysis of the Srävakabhümi Manuscript, Berkeley and Los Angeles, Univ. of. California

Press, 1961 (University of California Publications in Classical Philology, Vol. 17).



BOUDDHIQUE IDEALISTE 28l

dans l'Inde, est universelle; qu'une désignation aussi générale se soit

appliquée à une école en particulier, montre bien l'importance que cette
école attacha aux pratiques en question. Aussi, lorsqu'on étudie le

Vijnânavâda, il convient de garder constamment présent à l'esprit que
ses thèses idéalistes s'étudient et se comprennent le mieux lorsqu'on se

place dans la perspective de la pratique duyoga, qu'elles sont tributaires
d'une dynamique psychique. Je rappelle ici comment il est bon d'interpréter

ce termeyoga que l'on s'abstient trop souvent de traduire, ce qui
l'entoure d'une aura d'imprécision et d'incertitude. Plutôt que d'une

«jonction» de l'homme et du divin ou de l'absolu, il s'agit d'un «ajustement

intérieur», surtout dans le bouddhisme qui ne reconnaît pas de

transcendance positive; le terme yoga dérive de la racine YUJ-, qui a

pour sens primitif «atteler», «mettre sous le joug», et qui peut signifier
non seulement «joindre», mais aussi, très souvent, au passif, «être

ajusté», en anglais «to fit».
Pour en revenir au Yogäcära-bhümi-sästra, les bhûmi «terres» sont les

étapes de développement spirituel par où passe celui qui pratique le

yoga, et dont l'ouvrage décrit la carrière avec un luxe de détails
extraordinaire. L'idéalisme n'y est point encore très apparent, sinon que le

Sâstra cite dans son entier le Samdhi-nirmocana-sûtra. Le Yogäcära-bhümi-
sästra était traditionnellement attribué à Asanga, mais on incline
maintenant à penser qu'il s'agit d'une compilation de l'école Yogäcära
à ses débuts ; les parties les plus anciennes pourraient être contemporaines

du Samdhi-nirmocana-sûtra, ou même légèrement antérieures, et
donc dater de la fin du IIe ou le début du IIIe siècle ; les plus récentes ne

sont pas postérieures au IVe siècle.
Au Yogäcära-bhümi-sästra, œuvre collective, succèdent des ouvrages

individualisés, auxquels on peut attribuer un auteur. La première œuvre

philosophique individuelle à tendance idéaliste est celle de Sâramati,

figure longtemps indécise, mais que des travaux surtout japonais ont
contribué à fixer d'une manière plus précise35. Il paraît avoir «fleuri»

3J. Cf. Lamotte, Vkn, p. 92 et n. 2.



282 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

vers le milieu du IIIe siècle. Son ouvrage principal porte le titre de

Ratnagotra-vibhäga-mahäyäna-uttara-tantra «La doctrine supérieure3' du

Grand Véhicule, qui est la discrimination des précieuses familles
spirituelles». C'est en fait un titre double: Uttara-tantra fut d'abord le plus

généralement adopté par l'érudition moderne; mais c'est plutôt un

sous-titre, à valeur plus ou moins générique, et on lui préfère maintenant

Katna-gotra-vibhâga, qui est véritablement le titre propre de l'ouvrage
en question37. Comme la plupart des traités philosophiques indiens, il
se présente sous la forme de vers didactiques (kârikâ) constituant

l'«ouvrage fondamental» (mula, littéralement la «racine») et accompagnés

d'une exégèse (vyâkhyâ) 38.

Dans la tradition bouddhique, le titre générique de Tantra désigne le

plus souvent une catégorie de textes bien déterminée, qui décrivent

principalement des rites magiques, et qui font autorité dans la

dernière venue des formes du bouddhisme, qui a des antécédents

anciens, mais se manifeste et se développe surtout à parti du VIIe siècle,

et qui porte justement, entre autres noms, celui de «bouddhisme

tantrique». L'Uttara-tantra ou Katna-gotra-vibhâga de Sâramati n'a rien

36. Toutefois, M. Takasaki, A Study on the Ratnagotravibhäga, p. $4, estime que Uttara-

tantra signifie «la doctrine ultérieure» («the later exposition» ; cf. la désignation d'Uttara-

mïmâmsâ pour le Vêdânta), en contraste avec les Prajnä-päramitä dont ce traité fait la critique.

- Cf. Obermiller, Sublime Science, p. 91.
37. Cf. Takasaki, op. cit., p. c. A la vérité, le titre Ratna-gotra-vibhâga est aussi attesté

dans la tradition tibétaine: v. Tib. Trip., vol. 167, p. 694.
38. Version tibétaine, Tib. Trip. 108 eels (kârikâ), cj26 (vyâkhyâ). Version chinoise,

T. XXXI 1611. Td. anglaise faite sur le tibétain, par Eugene Obermiller, The Sublime Science

of the Great Vehicle to Salvation, Acta Orientalia, 9, Leyde, 1931, p. 81-306. Texte sanscrit

découvert au Tibet en 1934 par Rahula Sâmkrtyâyana (cf. JBORS 21, 193c, p. 31, 33).

et publié par Edward Hamilton Johnston et T. Chowdhury, Patna, 19 co, en appendice à

JBORS 36, 19J0. Autre édition par Nakamura Zuiryö, Bonkan taishö Kukyö-ichijö-höshöron

kenkyü, The Ratnagotravibhäga-Mahäyänottaratantra-cästra Tokyo, Sankibö, 1961. Td.

anglaise faite sur le sanscrit et accompagnée d'une importante étude, par Takasaki Jikidô,

A Study on the Ratnagotravibhäga (Uttaratantra), Roma, Istituto italiano per il medio ed

estremo Oriente, 1966 (Serie Orientale Roma, voi. 33). - Etude approfondie de la

philosophie du Ratna-gotra-vibhâga par David Seyfort Ruegg, La théorie du Tathâgatagarbha et du

gotra, Paris, Ecole française d'Extrême-Orient, 1969 (Publications de l'Ecole française

d'Extrême-Orient, vol. 70).



BOUDDHIQUE IDEALISTE 283

à voir avec cette tradition. Il se rapproche davantage de l'idéalisme du

Samdhi-nirmocana-sûtra, d'Asanga, de Vasubandhu et de Hiuan-tsang;
mais il représente en fait une école indépendante39. Sâramati professe

un monisme teinté d'idéalisme, où la pensée immaculée et lumineuse

(amalam prabhâsvaram cittam) apparaît comme une entité suprême,
affectée d'un caractère positif accentué, qui la rapproche de l'âme
universelle du Vêdânta ; nous sommes loin, ici, du quasi-nihilisme des

Prajnä-päramitä*0 et du Mâdhyamika, bien qu'on ait parfois rattaché le

Ratna-gotra-vibhâga à cette dernière école4'. On retrouve chez Sâramati

la doctrine des passions adventices qui affectent la pensée ; et l'un au

moins des synonymes par lesquels il désigne la nature véritable des

choses sera repris et conservé par l'idéalisme classique, bien qu'il n'ait
pas véritablement un import idéaliste; il se trouve d'ailleurs déjà, et
en belle position, dans le Samdhi-nirmocana-sûtra; il s'agit du terme
tathatâ, «nature de ce qui est ainsi», «siccéité», «ainsité».

Mais la principale doctrine du Ratna-gotra-vibhâga, celle qui lui
appartient en propre, est la théorie du tathâgata-garbha «embryon de

Tathâgata», selon laquelle la nature de Buddha est présente à l'état virtuel
chez tous les êtres animés: tout être porte en lui la possibilité, qui
s'actualisera tôt ou tard, de parvenir à l'Eveil (bodhi). Sâramati a exercé

une influence notable sur l'école idéaliste à ses débuts, notamment sur

Maitreya, mais plutôt par l'idée de la luminosité de la pensée que par la

doctrine de l'Embryon de Tathâgata, qui paraît avoir connu en Inde,

pendant plusieurs siècles, une sorte d'éclipsé42, et qui, au demeurant,
n'est pas plus idéaliste, en elle-même, que la notion de tathatâ.

La tradition indo-tibétaine a attribué le Ratna-gotra-vibhâga à Maitreya
pour la kârikâ, à Asanga pour la vyâkhyâ43, alors que la tradition sino-

39. Takasaki, op. cit., p. c8 ; cf. Ruegg, op. cit., p. 412, n. 4.
40. Cf. Takasaki, op. cit., p. £4.
41. Notamment Tsoii kha pa et les auteurs tibétains tardifs, cf. Obermiller, Sublime

Science, p. 83.
42. Cf. Ruegg, p. 34-3 c.
43- Tib. Trip., vol. 167, p. 694-695. Cf. Ruegg, p. 41 et n. c.



284 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

japonaise conservait l'attribution à Sâramati. Les érudits occidentaux

ont d'abord suivi les Tibétains, tout en s'étonnant après eux44 d'une

œuvre qui tranchait aussi nettement sur le reste de l'œuvre d'Asanga,
si variée que parût d'ailleurs celle-ci. Ce n'est que peu à peu, sous

l'influence, notamment, de l'érudition japonaise, qu'ils ont rendu

justice à Sâramati ; la question se compliquait du fait que, d'une part, la

plupart des exégètes modernes voulaient distinguer deux Sâramati, et

que, d'autre part, les noms de Sâramati et de Sthiramati peuvent se

traduire de manière très proche en chinois — d'où des confusions entre
le ou les Sâramati et le philosophe Sthiramati, beaucoup plus tardif,
chef de l'école idéaliste de Valabhî45. Actuellement, la controverse est

en train de s'apaiser: le double Sâramati a encore ses partisans, mais la

confusion avec Sthiramati est définitivement dissipée46; et personne ne

songe plus à attribuer le Ratna-gotra-vibhâga à Asanga.

M. Frauwallner47 rattache à l'école de Sâramati une œuvre difficile
à classer, mais célèbre, qui a eu une influence énorme sur le bouddhisme

d'Extrême-Orient. Il s'agit d'un bref traité conservé en chinois

seulement, mais dont le titre chinois se prête à une «restitution» sanscrite:

le Mahäyäna-sraddhotpäda-sästra, en chinois Ta tch'eng k'i sin louen. Le

Canon chinois l'attribue à un Asvaghosa. Or, ce nom est celui d'un

célèbre poète bouddhiste du Ier ou du IIe siècle de notre ère. De là à

lui attribuer le Sraddhotpâda et à voir dans celui-ci la production d'un

Mahâyâna encore à l'état d'enfance, aux thèses multiples et prenant des

directions variées, le pas fut franchi. Mais, très tôt, les catalogues du

Canon chinois classent le Sraddhotpâda parmi les œuvres douteuses ; et

le caractère de la synthèse qu'on y trouvait, à la fois habile et vigoureuse,
donnait à penser qu'il ne s'agissait pas là d'un ouvrage primitif. On admet

à peu près unanimement, à l'heure actuelle, qu'il s'agit d'un apocryphe

44. H.W.Bailey et E.H.Johnston dans BSOS 8, 193c, p. 79-80.

4j. V. Lamotte, Vkn, p. 92 et n. 2 ; sur Sthiramati, ci-dessous, p. 298.

46. Ruegg, p. 42 et n. 6.

47. Die Philosophie des Buddhismus, p. 2$c. Cf. BSOS 8, 1935, p. 78.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 28c

chinois, composé peut-être vers le milieu du VIe siècle, et qui présente

une synthèse ingénieuse et même géniale des principales thèses mahâyâ-

nistes qui étaient parvenues en Chine à cette époque, et parmi lesquelles
des théories idéalistes telles que celles de la connaissance-réceptacle

(âlaya-vijnâna), de la siccéité (tathatâ), des imprégnations (vâsanâ),

jouent naturellement un rôle considérable48.

C'est aussi une synthèse, mais celle-là authentiquement indienne, et
véritablement au principe du Vijnânavâda classique, que présente

Maitreya ou Maitreya-nätha dans le Mahâyäna-süträlamkära, «Ornement
des sûtra du Grand Véhicule». Ce texte, écrit en vers didactiques (kârikâ),
estaccompagnéd'un commentaire (bhâsya) en prose dû à Vasubandhu49.

La personne et l'œuvre de Maitreya-nätha soulèvent des problèmes
historiques compliqués, en relation d'ailleurs avec celles d'Asanga qui
sera après lui le maître le plus marquant du Vijnânavâda à ses débuts. Il
sera plus commode de les traiter en parlant d'Asanga. Pour l'instant,
on se bornera à relever quelques données relatives au titre du Mahäyäna-

süträlamkära, qui passe à bon droit pour l'œuvre maîtresse de Maitreya-
nätha. Il existe un texte intitulé Süträlamkära «Ornement des sûtra»,
attribué à Asvaghosa, comme le Mahäyäna-sraddhotpäda dont il a été

question plus haut, et beaucoup d'autres ouvrages ; il y a tout un cycle
d'Asvaghosa, qu'a étudié notamment Sylvain Lévi50. Ce texte fut traduit

48. Il existe deux textes chinois (T. XXXII 1666, 1667), donnés l'un et l'autre pour des

traductions; v. Hakeda, Awakening of Faith, p. 7—8. Plusieurs traductions anglaises; en dernier

lieu, Hakeda, op. cit. Traduit maintes fois en japonais, notamment par Mochizuki
Shinkö, Kokuyaku Issaikyö, Ronjü-bu, V. - Bibliographie à perte de vue; l'essentiel donné par
Hakeda, op. cit., p. 119-122.

49. Texte sanscrit de la kârikâ et du bhâsya édité et traduit par Sylvain Lévi: Asanga.
Mahäyäna-süträlamkära Paris, H. Champion, 1907, 1911, 2 vol. (Bibliothèque de l'Ecole
des hautes études, Sciences historiques et philologiques, fase. 1J9 et 190.) Version tibétaine :
Tib. Trip. 108 S£2i (kârikâ seule), eelj (kârikâ et bhâsya). Version chinoise (kârikâ et
bhâsya) : T. XXXI 1604. Td. japonaise, Kokuyaku Issaikyö, Yuga-bu, XII, p. 189-4C3. - Corrections

au texte édité par Sylvain Lévi et index sanscrit-tibétain-chinois publiés par Gadjin M.
Nagao, Index to the Mahäyäna-süträlamkära, Tôkyô, 19Ç8-1961, 2 vol.

50. JA, juillet-août 1908. p. 57-184; oct.-déc. 1928, p. 193-216; oct.-déc. 1929,
P- *SS-l8s-



286 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

en français sur sa version chinoise, vers le début de ce siècle, par un
orientaliste suisse, le Lucernois Edouard Huber, membre de l'Ecole
française d'Extrême-Orient, qui, après un brillant début de carrière,
mourut des fièvres dans la jungle indochinoise, en 1914 à l'âge de 3 c

ans5'. L'«Ornement des sütra», qui pose aussi des problèmes d'histoire
littéraire qui sortent de notre propos, n'est nullement un ouvrage
philosophique, mais un recueil de contes édifiants. Il est facile de confondre

le Süträlamkära d'Asvaghosa et le Mahäyäna-süträlamkära de Maitreya-
nätha, d'autant plus que, par une habitude paresseuse mais consacrée,

ce dernier est très souvent désigné, par abréviation, sous le titre de

Süträlamkära.

Le terme alamkâra «ornement» est un terme important dans l'histoire
littéraire de l'Inde. Dans la littérature sanscrite classique, il désigne en

gros les figures poétiques et les figures de style en général, et la discipline

qui s'en occupe, soit à peu près la rhétorique. Comme il arrive assez

souvent, la tradition bouddhique l'a employé dans des sens plus ou

moins détournés. Dans le titre du Süträlamkära d'Asvaghosa, sa

signification reste assez proche de celle qu'il a dans la tradition littéraire

classique : il s'agit d'une sorte de paraphrase des sütra, rédigée en un

style plus littéraire, ce qui n'est pas difficile. En ce qui concerne le

Mahäyäna-süträlamkära de Maitreya-nätha, alamkâra désigne un ouvrage
versifié où l'auteur cherche à compléter et à systématiser des données

qu'il trouve dans certains textes qui font autorité et qu'il utilise, en

général assez librement, comme base de son propre travail52. C'est

ainsi que le Mahäyäna-süträlamkära se rattache à un des plus importants

chapitres du Yogäcära-bhümi-sästra, la Bodhisattva-bhümi53, tandis qu'un au-

ji. Açvaghosa: Süträlamkära, traduit en français sur la version chinoise de Kumârajîva,

par Edouard Huber. Paris, E. Leroux, 1908. — Version chinoise: T. IV 201. Td. japonaise,

Kokuyaku Issaikyö, Hormen-bu, VIII. - Sur Edouard Huber, voir P. Demiéville, Revue de théologie

et de philosophie, N.S., vol. i c, Lausanne, 1927, p.c6, n. 1 ; P.Demiéville, Acta Asiatica, il,
Tòkyo, 1966, p. 109.

el. Frauwallner, p. 296.

J3. Editée par Wogihara Unrai, v.n. 34 ci-dessus.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 287

tre ouvrage de Maitreya-nätha, VAbhisamayälamkära «Ornement de la

pleine compréhension», cherche à systématiser, non sans artifice, la

Pancavimsati-sähasrikä Prajnä-päramitä «Perfection de la sagesse en 2 c ooo
stances»54.

Dans le Mahäyäna-süträlamkära, l'idéalisme apparaît déjà en pleine
lumière : on y trouve toutes les catégories qui figureront plus tard dans

le Vijnânavâda classique, et l'on pourrait certes fonder sur ce texte un
exposé du Vijnânavâda. Je lui ai préféré toutefois la Trimsikâ Vijriapti-
mâtratâ-siddhi de Vasubandhu et son commentaire par Hiuan-tsang, pour
diverses raisons: La composition de l'ouvrage de Hiuan-tsang est plus
claire que celle de l'ouvrage de Maitreya-nätha, et sa traduction par
Louis de La Vallée Poussin plus facile à utiliser que celle du Mahäyäna-
süträlamkära par Sylvain Lévi. Et surtout, Maitreya-nätha subit encore
toutes sortes d'influences dont Vasubandhu, et plus encore Hiuan-tsang,
sont dégagés. Chez Maitreya l'idéalisme est encore à demi immergé dans

les doctrines de vacuité à la manière de Nâgârjuna, et en même temps
dans le monisme à la manière de Sâramati55. Enfin, reflétant cette
complexité, la terminologie de Maitreya n'a pas la cohérence de celle de

Vasubandhu ou de Hiuan-tsang. Comme pour Sâramati, l'être suprême
est aussi pour Maitreya-nätha «pensée lumineuse»56; c'est un absolu

positif, qu'il appelle tathatâ*57, et aussi dharma-dhätusi, terme
d'interprétation difficile, qui peut se rendre aussi bien par «domaine de la Loi»

que par «fondement des phénomènes», et qui vient des plus anciennes
couches des Mahäyäna-sütra59. Les passions qui affectent la pensée ou la

tathatâ sont adventices; la pensée est naturellement pure60. L'absolu

Î4. Frauwallner, p. 297. je. Ib., p. 298.
c6. Mahäyäna-süträlamkära XIII. 19: cittam prakrti-prabhäsvaram, «la pensée est lumineuse

par nature».

SJ. Ib., IX. 22, 37, £6, etc. ; v. Nagao, Index, s.v. tathatâ.
c8. Ib., VI. 7, 8,10, XIII. 11, XrV. 30; cf. Nagao, Index, s.v. dharma-dhâtu.

59. On le trouve aussi dans les sûtra anciens, mais avec une autre acception. - V. Edgerton,
BHSD, s.v. dharma-dhâtu; Siddhi, p. 7CI-7J4.

60. Mahäyäna-süträlamkära XIII. 19: tad ägantuka-dosa-düsitam: «elle (la pensée) est souillée
par les fautes adventices».



288 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

est encore «nature-de-Buddha», «bouddhéité» (buddhatva, buddhatä)61,

et, sous cet aspect, il prend des allures d'âme universelle, qui pénètre
et informe le monde de son efficacité, et qui annonce déjà l'âme universelle,

l'âtman, du Vêdânta.

Les deux autres principaux ouvrages attribués à Maitreya-nätha sont

I'Abhisamayälamkära «Ornement de la pleine compréhension»62, déjà

mentionné, et le Madhyänta-vibhäga «Discrimination du moyen et des

extrêmes»63. Le premier ne nous retiendra guère; on y chercherait en

61. Le chapitre IX du Mahäyäna-süträlamkära traite longuement de la nature-de-Buddha.

62. Texte sanscrit et version tibétaine édités par Theodore Stcherbatsky et Eugene

Obermiller, Abhisamayälamkära-prajnäpäramitä-upadesa-sästra, Fase. I [seul paru], Leningrad,

1929 (Bibliotheca Buddhica, vol. 23). Il n'y a pas de version chinoise. Autres éditions du

texte sanscrit: par Giuseppe Tucci, The Commentaries on the Prajnäpäramitäs, Vol. 1": The

Abhisamayälamkäräloka of Haribhadra, Baroda, Oriental Institute, 1932 (Gaekwad's Oriental

Series, No. 62); par Wogihara Unrai, Abhisamayälamkäräloka Prajnäpäramitävyäkhä, Tôkyô.

1932—193 j. Ces deux dernières éditions sont en fait celles d'un commentaire de Y

Abhisamayälamkära, qui reproduit in extenso le texte de ce dernier. Le texte de 1'Abhisamayälamkära

figure également dans: Astasähasrikä Prajnâpâramitâ, with Haribhadra's Commentary
called Äloka, ed. by P. L. Vaidya, Darbhanga, i960 (Buddhist Sanskrit Texts, No. 4). Ed.

et td. japonaise du texte Sanscrit par Kajiyoshi Köun, dans Genshi Hannya-kyô no kenkyü (A

Study of the Primitive Prajnäpäramitäsütra), Tokyo, Sankibö, 1944, p. 27C-320. Td.

anglaise : Edward Conze, Abhisamayälamkära, Roma, Istituto per il medio ed estremo Oriente,

I9J4 (Serie Orientale Roma, voi. 6).
63. La bibliographie du Madhyänta-vibhäga est compliquée. Je la résume ici d'après

Gadjin M. Nagao, Madhyänta-vibhäga-bhäsya, Tôkyô, Suzuki Research Foundation, 1964»

p. 2-3. II faut distinguer: i° la kärikä de Maitreya-nätha; 2° un commentaire (bhâsya) par

Vasubandhu; 30 un sous-commentaire (tika) par Sthiramati.
La kârikâ n'existe pas isolément dans l'original sanscrit, mais bien en version tibétaine

(Tib. Trip. 108 CC22) et en version chinoise (T. XXXI 1601).
Le texte sanscrit de la kârikâ accompagnée du bhâsya de Vasubandhu a été retrouve au

Tibet par Rahula Sämkrtyäyana en 1934, et publié en 1964 par Gadjin M. Nagao, op. cit.

La version tibétaine (Tib. Trip. 108 cc2 8) et les deux versions chinoises (T. XXXI 1J99,

1600; dans les Tables du Taishö Issaikyö, corriger °tikâ par "bhâsya) ont été publiées en

édition synoptique par Yamaguchi Susumu, Kanzô taishö Benchübenron [«Madhyänta-vibhäga-

sâstra, édition synoptique des versions tibétaine et chinoises»], Nagoya, Hajinkaku, I937>

réimpr. Tôkyô, Suzuki Research Foundation, 1966 (Suzuki Research Foundation, Reprint

Series, Vol. 9).
Le texte sanscrit de la kärikä accompagnée de la tikä de Sthiramati a été retrouvé au Nepal

par Sylvain Lévi en 1928, et publié en 1934 par Yamaguchi Susumu: Sthiramati, Madhyänta-

vibhäga-tikä, Nagoya, Hajinkaku, 1934, réimpr. Tôkyô, Suzuki Research Foundation, 19™

(Reprint Series, Vol. 7). Version tibétaine: Tib. Trip. 109 ÇJ34. Pas de version chinoise.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 289

vain de l'idéalisme64. Le second contient une interprétation idéaliste de

la doctrine de la voie moyenne, commune à tout le bouddhisme, mais

dont le Mâdhyamika s'était fait le héraut, et de la doctrine de la vacuité,
elle aussi essentielle au Mâdhyamika. On peut donc voir dans le

Madhyänta-vibhäga une tentative d'interpréter la doctrine Mâdhyamika dans

les termes de la doctrine Vijnânavâda ; interprétation que son excessive

subtilité rend difficile à saisir et à suivre.
Nous arrivons maintenant au personnage qu'on a longtemps considéré

comme le véritable fondateur de l'idéalisme bouddhique: Asanga. Ce

maître illustre a eu la mauvaise fortune de se voir battu en brèche, dans son

œuvre et dans son rôle, et non sans debons arguments. Parmi les nombreux

ouvrages qu'on lui attribue, plusieurs lui ont été contestés. Tout d'abord,
comme nous l'avons vu, le Yogäcära-bhümi-sästra, queM. Frauwallner et
son école tiennent pour une œuvre collective, à cause de ses dimensions

énormes, alors que M. Wayman maintient l'attribution à Asanga65.

La tradition tibétaine attribuait à Asanga en propre un certain nombre

d'œuvres, dont les deux principales sont Y Abhidharma-samuccaya «Som-

Td. japonaise faite sur le sanscrit et le tibétain par Yamaguchi Susumu, Anne ashariya zô

Chûben-fumbetsu-ron shakusho [«Commentaire du Madhyânta-vibhâga-sâstra par le maître (äcärya)
Sthiramati»], Nagoya, Hajinkaku, 193 c, réimpr. Tôkyô, Suzuki Research Foundation, 1966

(Reprint Series, Vol. 8). - On notera que les trois ouvrages publiés par M. Yamaguchi
forment série, cf. BB XXI-XXIII n° ic6.

En langues occidentales, on ne dispose que de traductions anglaises partielles : 1. Ma-

dhyânta-vibhanga translated from the Sanscrit by Th. Stcherbatsky. Moscow, Leningrad,
1936 (Bibliotheca Buddhica, vol. 30). Réimpression: Osnabrück, Biblio Verlag, 1970. La
forme "vibhanga, moins correcte que "vibhäga, a été transmise, concurremment à cette
dernière, par la tradition tibétaine. (Traduction du chapitre I, Laksana-pariccheda, intitulé
par Stcherbatsky «première partie», et subdivisé en cinq «chapitres».) 2. David L. Friedmann :

Sthiramati. Madhyänta-vibhäga-tikä. Analysis of the Middle Path and the Extremes. Utrecht, 1937.
(Chapitre I.) 3. Traduction du chapitre III, par Paul Wilfred O'Brien, Monumenta Nipponica,
Vol. IX and X, 19Ç3-19C4.

64. Stcherbatsky, Abhisamayälamkära, p. v : «Another peculiarity of the Abhisamayälamkära

is that it expounds the theory of Salvation without alluding to the typical tenets of the
Yogäcära school». Sur l'appartenance doctrinale de 1'Abhisamayälamkära, v. ib.; Conze,

rrajnäpäramitä Literature, p. 100; Ruegg, p. 70.
6c. Frauwallner, p. 26c, 423; Schmithausen, Yogäcära-bhümi, p. 19-20, et p. 20 n. ic

citant Wayman, Analysis, p. 33, 13c.



290 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

maire de la scolastique»66, et le Mahäyäna-samgraha «Somme du Grand

Véhicule»67; et à Asanga inspiré par le Bodhisattva Maitreya cinq

ouvrages: le Mahäyäna-süträlamkära, le Madhyänta-vibhäga, le Dharma-

dharmatä-vibhäga, YUttara-tantra, YAbhisamayälamkära6* ; plus le

Yogäcära-bhümi-sästra en sixième. Maitreya, 1'«Amical», est un des plus
célèbres parmi les personnages surnaturels, Buddha et Bodhisattva, que
révère le Mahâyâna. Il sera le Buddha de la prochaine période cosmique,
celle qui suivra la nôtre, dont le plus récent Buddha a été Gautama
Sâkyamuni. Pendant la période présente, Maitreya est Bodhisattva, «Etre à

Eveil», nom sous lequel on désigne les futurs Buddha; comme tous les

Bodhisattva dans leur dernière existence avant de devenir Buddha, il
réside au quatrième des quelque vingt-deux cieux que compte le

bouddhisme (le compte varie suivant les écoles), et, de là, veille sur les

créatures. La légende6' racontait qu'Asanga, après l'avoir longuement

imploré de lui accorder des lumières, avait été enfin exaucé; Maitreya
l'emmena au quatrième ciel et lui récita le Yogäcära-bhümi-sästra, puis
les cinq traités énumérés ci-dessus, que la tradition tibétaine appelle,

pour cette raison, les «cinq doctrines de Maitreya»70.
On a tenté de cette légende une interprétation historique, et voulu

faire de Maitreya un personnage historique, qui aurait été un docteur

66. Fragment du texte sanscrit édité par Vasudev Visvanâth Gokhale, Journal of the Bombay

Branch of the Royal Asiatic Society, U.S., 23, 1947,p. 13-3 8. Le même fragment édité et le reste

du texte «retraduit» (cf. introduction de l'ouvrage, p. 21) du tibétain et du chinois (avec l'aide

d'un commentaire inédit de Sthiramati, cf. Frauwallner, p. 42 c), par Prahlad Pradhan,

Abhidharma-samuccaya ofAsanga, Santiniketan, Visva-Bharati, 19 jo (Visva-Bharati Studies, 12).

-Version tibétaine, Tib. Trip. 112 çcjo. Version chinoise, T. XXXI160 c; avec le commentaire
de Sthiramati, T. XXXI 1606 ; td. japonaise, Kokuyaku Issaikyö, Yuga-bu, X. -V. Addendum.

67. L'original sanscrit est perdu. Version tibétaine (Tib. Trip. 112 SS49) éditée et

traduite par Etienne Lamotte, La Somme du Grand Véhicule d'Asanga, Louvain, 1938-1939,
2 tomes en 4 fascicules. Il y a quatre versions chinoises: T. XXXI 1 C92, 1J93, 1J94
(reproduction phototypique, Lamotte, op. cit.), et 1 Ç96, qui est un commentaire où le texte même

est cité in extenso (Lamotte, op. cit., t. I, p. vi). Edition synoptique de ces quatre versions et

de la version tibétaine par Sasaki Gesshö, Kan-yaku shihon taishö Shödaijöron, Tokyo, 1931.

68. V.n. 49, 63, 73, 38, 62. 69. Ruegg, p. 43.
70. En tibétain byams chos sde Ina, Ruegg, p. 39. P. 4c, M. Ruegg fait observer qu'il

existe une tradition analogue dans le bouddhisme chinois, mais que les cinq traités ne sont



BOUDDHIQUE IDEALISTE 291

mahäyäniste, maître d'Asarïga. Le nom complet de ce personnage aurait
été Maitreya-nätha «celui qui a Maitreya pour protecteur», abrégé

couramment en Maitreya, d'où confusion avec le Bodhisattva du même

nom, intervenue de bonne heure puisque la légende d'Asanga inspiré

par Maitreya a cours dès le VIe siècle. Il n'y a en principe rien
d'invraisemblable à cette thèse: Maitreya-nätha et même Maitreya peut très

bien être un nom d'homme ; inversement, on trouve accolée au nom
du Bodhisattva Maitreya l'épithète de nâtha «protecteur»; le composé

Maitreya-nätha signifie alors, bien entendu, «Maitreya le protecteur».
M. Frauwallner7', un des principaux tenants de la thèse du Maitreya
historique, relève à juste titre une considérable différence de ton et
même de doctrine entre les œuvres «maitreyennes», principalement le

Mahäyäna-süträlamkära, auquel on peut ajouter le Madhyänta-vibhäga, et
les œuvres proprement «asahgiennes», Mahäyäna-samgraha et aussi

Abhidharma-samuccaya. Il observe que les premières comportent une
métaphysique et ce qu'il appelle une «scolastique de la délivrance»,
c'est-à-dire une enumeration très détaillée de toutes les modalités et de

toutes les étapes du chemin de la libération, mais que la métaphysique
reste peu élaborée et n'intègre nullement les doctrines très articulées
du bouddhisme ancien sur la physique, la psychologie, la cosmologie,
l'acte, la causalité, etc., alors que c'est précisément leur développement
considérable sur tous ces points qui caractérise le Mahäyäna-samgraha et
l'Abhidharma-samuccaya, et qui d'ailleurs en fait des œuvres d'accès
difficile72. Pour M. Frauwallner, à un Maitreya métaphysicien et tout
occupé d'une sotériologie transcendante, s'opposerait un Asanga dont
l'apport majeur a été d'introduire dans les doctrines idéalistes, jus-
qu alors peu élaborées, non pas seulement une scolastique de la

délivrance, mais la scolastique de l'ancien bouddhisme dans son ensemble,

moyennant les aménagements jugés nécessaires, et qui furent considé-

que partiellement les mêmes: seuls le Mahäyäna-süträlamkära et le Madhyänta-vibhäga
ngurent dans les deux traditions. Cf. Conze, Prajnâpâramitâ Literature, p. 100, n. 10.

71. P. 6-7, 296.
72. Frauwallner, Amalavijiiänam und Älayavijnänam, p. icc-ic6.



292 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

rabies, à tout le moins dans la terminologie ; tâche à laquelle Asanga était

d'autant mieux préparé que, selon une tradition qu'il n'y a pas lieu de

mettre en doute, et qui lui est d'ailleurs commune avec d'autres maîtres

du Mahâyâna, il appartint d'abord à une école du Petit Véhicule et passa

par la suite au Grand. Quant aux autres ouvrages attribués à Maitreya,
le Dharma-dharmatä-vibhäga et son commentaire par Vasubandhu ont

fait l'objet de plusieurs travaux japonais, mais sont encore mal connus

en Occident73. UAbhisamayälamkära se place très à part: scolastique, il
l'est au suprême degré, mais il s'agit uniquement d'une scolastique de

la délivrance. U Uttara-tantra, de même que le Yogäcära-bhümi-sästra,

sont de toute manière hors de cause, puisque ni l'attribution à Asanga,

ni l'attribution à Maitreya ne sont plus retenues, sauf exceptions.
La controverse autour de Maitreya-nätha n'est pas éteinte. M. Demiéville

est parti en guerre avec énergie contre la thèse historiciste. M.

Schmithausen rappelle brièvement l'essentiel de la querelle et annonce

son intention d'y revenir à une autre occasion, cependant que M.
Frauwallner confirme sa position dans la dernière édition de sa Philosophie des

Buddhismus. M. Ruegg expose le problème dans toute sa complexité; il

73. Version tibétaine de la kärikä (Tib. Trip. 108 ÇJ23, CC24) et du commentaire (ritti,
Tib. Trip. 108 CC29) éditée par Nozawa Jôshô dans Yamaguchi hakushi hanreki kinen Indogaku

Bukkyôgaku ronsô [«Recueil d'articles d'indologie et de bouddhologie, publié en
commémoration du 60e anniversaire du Professeur Yamaguchi Susumu»], Kyoto, Hôzôkan, 19er,

p. 11—18, 19—4j. — Il n'y a pas de version chinoise.
Manuscrit sanscrit, intitulé Dharma-dharmatä-pravibhäga-sütra, retrouvé au Tibet par

Rahula Samkrtyâyana; le début, cité JBORS 24, 1938, p. 163, coïncide avec Tib. Trip. 108

CC23 21.4.2-4; cf. Schmithausen, Yogäcära-bhümi, p. 110 n. - Fragment sanscrit édité par

Sylvain Lévi en appendice à son édition du Mahäyäna-süträlamkära (ci-dessus n. 49), p. '90-
191 ; identifié, mais apparemment sans publication, par Kawai Hideo (Nozawa, p. 9) ; publie

par Yamaguchi Susumu, Hö-hosshöfumbetsu-ron no Bombun Dampen [«Un fragment sanscrit

du Dharma-dharmatä-vibhäga»], Otani Gakuhô, vol. 17, n° 4, Kyoto, 1936; reproduit en appendice

à l'article de Nozawa, p. 46—49.
Traduction japonaise par Yamaguchi Susumu, Miroku-zö Hö-hosshöfumbetsu-ron Kanten

[«Essai sur le Dharma-dharmatä-vibhäga de Maitreya»], dans Tokiwa hakase hanreki kinea

Bukkyô ronsô [«Recueil d'articles sur le bouddhisme, commémorant le 60e anniversaire du

D'Tokiwa»], Tôkyô, Kôbundô, 1933, p. C3C-C61.
Cf. Frauwallner, p. 424; Schmithausen, Yogäcära-bhümi, p. 12 ; Ruegg, p. 39~4'> 427 n"

4; Yamada, Bongo butten, p. 127.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 293

conclut qu'«en somme, le Maitreya des Cinq Enseignements ne fut
vraisemblablement pas le maître humain d'Asanga», mais qu'il faudrait

peut-être distinguer, dans l'œuvre d'Asanga, les textes dont il est
véritablement l'auteur, tels que le Mahäyäna-samgraha ou Y Abhidharma-

samuccaya, et ceux où il ne serait guère plus que le compilateur de matériaux

plus anciens, rapportés à une tradition qui se réclamait du Bodhisattva

Maitreya. Cette solution a l'avantage de rendre compte ingénieusement

de la diversité vraiment exceptionnelle des ouvrages attribués
à Asanga74.

Le plus illustre docteur du Vijnânavâda avec Asanga, son frère cadet

Vasubandhu, pose également un problème historique épineux. La

tradition admettait que ce personnage, après avoir appartenu pendant

presque toute sa vie au Petit Véhicule et avoir déployé pour sa défense

et illustration une activité considérable, composant notamment une

somme intitulée Abhidharma-kosa «Trésor de la scolastique»75 qui
présente une brillante synthèse critique des doctrines du bouddhisme ancien

principalement dans ses écoles du nord et du nord-ouest de l'Inde,
s'était finalement converti au Mahâyâna, sous l'influence de son frère

Asanga, à l'âge de quatre-vingts ans, et, malgré cet âge avancé, avait

encore écrit plusieurs ouvrages d'inspiration mahâyâniste et idéaliste.
Mais la critique occidentale et japonaise ne tarda pas à relever dans cette
tradition des incohérences difficiles à réduire. M. Frauwallner a repris

74. Demiéville, BEFEO, XLIV 2, p. 381 n. 4, 434 n. 9; Schmithausen, Yogäcära-bhümi,
p. 19 et n. 14; Frauwallner, p. 423 ; Ruegg, p. 39-45, jo-cc. — Outre les références données

par MM. Demiéville, Schmithausen, Frauwallner et Ruegg, rappelons que dans son
édition de la Madhyänta-vibhäga-tikä (ci-dessus n. 63), p. xv-xvii, M. Yamaguchi, dès 1934,
suggérait une solution proche de celles de M. Ruegg et de M. Hatani Ryôtai (cité par P.

Demiéville, loc. cit, p. 381 n. 4). - Ruegg, p. ci, n. 8 : lire 296 au lieu de 1C3.

7î. La kârikâ est accompagnée d'un commentaire (bhâsya) dû également à Vasubandhu.
Dans le volume d'introduction à sa traduction du Kosa (ci-dessous), La Vallée Poussin a

publié un fragment de la kärikä. Il a aussi recueilli et fait figurer dans les notes en bas de page
les citations de la kârikâ données par un autre commentaire, YAbhidharma-kosa-vyäkhyä de
Yasomitra (éd. par Wogihara Unrai, Tokyo, 1932-1936). Par la suite, l'original sanscrit de
la kârikâ et du bhâsya a été retrouvé au Tibet par Rahula Sâmkrtyâyana en 1934, et publié par
Vasudev VisVanâth Gokhale, The Text of the Abhidharma-kosa-kârikâ of Vasubandhu, Journal ol



294 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

le problème sur nouveaux frais il y a une vingtaine d'années?6 ; il conclut
à l'existence de deux Vasubandhu, qui tous deux se convertirent du

Hînayâna au Mahâyâna, le premier vers le milieu de sa vie, le second dans

sa vieillesse. On n'a pas manqué de trouver cette similitude surprenante

77
; mais, répond M. Frauwallner, d'une manière à la fois plausible

et ingénieuse, le fait n'est nullement improbable, à une époque où les

écoles du Hînayâna déclinaient en face d'un Mahâyâna en plein essor ; et

même, on y peut voir une raison supplémentaire à la confusion des deux

Vasubandhu78.

Le premier d'entre eux, que M. Frauwallner appelle Vasubandhu

l'ancien, est le frère d'Asanga; l'autre, Vasubandhu le jeune, vécut un
siècle plus tard79. Quant aux œuvres, l'attribution n'en est pas toujours
aisée. L'Abhidharma-kosa est en tout cas de Vasubandhu le jeune, de

même que trois ouvrages de logique aux titres très proches les uns des

autres (Väda-vidhäna «Etablissement de la dialectique», Vâda-vidhi

«Règles de la dialectique», Väda-sära «L'essentiel de la dialectique»),
où l'auteur systématise la dialectique bouddhique tout comme il avait

the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, N.S., 2 2, 1946, p. 73-102 (kärikä seule), et par
Prahlad Pradhan, Abhidharm-Koshabhâsya of Vasubandhu, Patna, K.P. Jayaswal Research

Institute, 1967 (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol. VIII) (kärikä et bhâsya). Version
tibétaine, Tib. Trip. 115 CC90 (kärikä), CC91 (bhâsya); éd. Stcherbatsky, Tibetskii perevod Abhi-

dharmakosakärikäh i Abhidharmakosabhâsyam socinenii Vasubandhu, Petrograd, 1917-1930
(Bibliotheca Buddhica, vol. 20) (jusqu'à la kärikä 46b du chapitre ii) ; éd. La Vallée Poussin,

Cosmologie bouddhique (kärikä du chapitre iii). Versions chinoises: T. XXIX 1 j6o (kärikä),
icc8 et 1 CJ9 (kärikä et bhâsya). Td. française par Louis de La Vallée Poussin, VAbhidharma-

kosa de Vasubandhu, Paris, Geuthner, Louvain, J.-B. Istas, 1923-1931, 6 vol. Td. japonaise,

Kokuyaku Issaikyö, Bidon-bu, XXVI et XXVI bis. - Réimpr. de Bibliotheca Buddhica, vol. 20 :

Osnabrück, Biblio Verlag, 1970.
76. Erich Frauwallner, On the Date of the Buddhist Master of the Law Vasubandhu, Roma,

Istituto per il medio ed estremo Oriente, 19Ç1 (Serie Orientale Roma, voi. III).
77. Padmanabh S. Jaini, On the theory of the two Vasubandhus, BSOS, 21, 19C8, p. 48-C3.

78. Frauwallner, Landmarks, p. 131.
79. Plus exactement, M. Frauwallner propose les dates suivantes: Maitreya-nätha, vers

300 ap. J.-C. ; Asariga, vers 31J-390; Vasubandhu l'ancien, vers 320-380; Vasubandhu le

jeune, vers 400-480. Voir: Date, p. C4-C6; Die Philosophie des Buddhismus, p. 76, 296, 326,

327, 3Jo; Landmarks,p. 130-131. La date de Maitreya-nätha dépend de celle de son disciple

Asanga.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 29c

fait la dogmatique dans le KosaSo. Certains commentaires sur des

Mahäyäna-sütra, et surtout sur les œuvres d'Asanga (ou de Maitreya)
reviennent assez naturellement à Vasubandhu l'ancien8'. Mais, pour
d'autres traités mahäyänistes, l'attribution s'est avérée plus délicate.
C'est le cas notamment de deux ouvrages capitaux pour l'école idéaliste,
la Vimsatikä Vijnapti-mätratä-siddhi «Démonstration, en vingt strophes

80. WZKSO, 1, 19C7, p. 131 ; j, 1961, p. 131 ; Hattori, Dignâga, On Perception, p. 114,

ne, 116.

81. Frauwallner, Date, p. e j : «To his Mahâyâna works belong a commentary to Ärya-
deva's Satasästra, a commentary to Maitreyanätha's Madhyäntavibhäga, and several works on
Mahâyâna sûtras, such as the Dasabhümikasästra, the Saddharmapundarikopadesa and the

Vajracchedikäprajnäpäramitäsästra, as well as the Bodhicittotpädanasästra.»
1. Commentaire du Satasästra: conservé en version chinoise (avec la kärikä d'Äryadeva),

T. XXX IC69. Td. italienne par Giuseppe Tucci, Le Cento Strofe, Roma, 19 2 c (Studi e materiali

di storia delle religioni, 1). Td. anglaise par Giuseppe Tucci, Pre-Dinnäga Buddhist Texts

on Logic, Baroda, 1926 (Gaekwad's Orienta Sleries, vol 49). Td. japonaise par Hatani

Ryötai, Kokuyaku Issaikyö, Chügan-bu, I, p. 249—338.
2. Commentaire (bhäsya) du Madhyänta-vibhäga: ci-dessus n. 63.

3. Dasabhümika-sästra: version chinoise, T. XXVI lell; td. japonaise, Kokuyaku Issaikyö,

Shakkyôron-bu, VI.
4. Saddharmapundarikopadesa: deux versions chinoises, T. XXVI IÇ19, iç2o.
e. Vajracchedikä-prajnä-päramitä-sästra. Voir Giuseppe Tucci, Minor Buddhist Texts, Part I,

Section I, p. 3-171, Roma, Istituto per il medio ed estremo Oriente, 19 {6 (Serie Orientale
Roma, voi. 9). — Le titre Vajracchedikä-prajnä-päramitä-sästra (ou "sütra-sästra, Tables du

Taishö Issaikyö, n°* icio, içii, IJ13, ie 14) est restitué du chinois.
a. Commentaire de Vasubandhu, dépendant d'une kärikä d'Asanga, et conservé en deux

versions chinoises (kârikâ et commentaire) : T. XXV 1 c 11, 1 c 13. T. 1 c 14 est la kärikä seule,
extraite de T. 1513.T. iji 2, sous-commentaire de T. ich, est probablement un apocryphe
chinois (Tucci, op. cit., p. 12; Demiéville, BEFEO, XLIV, 2, 1954, p. 387). -M. Tucci,
op. cit., présente une édition synoptique de la kârikâ d'Asanga: texte sanscrit, retrouvé par
lui au Tibet; version tibétaine (Tib. Trip. 146 J864, manque dans l'édition de Derge, cf.
Tucci, op. cit., p. 7); deux versions chinoises, correspondant l'une à T. ich, l'autre à

T. ici4et 1C13.
b. T. XXV icio consiste en deux recensions d'un commentaire écrit directement sur

la Vajracchedikâ, et qu'il convient d'attribuer non pas à Asanga (cf. Tables du Taishö Issaikyö),
mais à Vasubandhu (Tucci, p. 18, 19). Ce commentaire existe également dans l'édition de

Derge du Canon tibétain (Tôhoku, n° 3816), mais il manque dans celles de Narthang (Tucci,
P. 8) et de Pékin (Tib. Trip.).

6. Bodhicitta-utpädana-sästra: version chinoise, T. XXXII 16J9; td. japonaise, Kokuyaku
Issaikyö, Ronjü-bu, VI, p. 154-191.

7- Ajouter le commentaire (bhâsya) du Mahäyäna-süträlamkära (ci-dessus p. 2 8 c et n. 49).



296 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

didactiques, du fait que la nature des choses est une activité qui fait

connaître, sans plus»; ce titre sera élucidé plus loin; et la Trimsikâ

Vijnapti-mätratä-siddhi, même «démonstration»,mais en trente strophes:

après avoir longtemps suspendu son jugement, M. Frauwallner incline
maintenant en faveur de Vasubandhu le jeune 8a.

La Vimsatikâ est une sorte d'introduction au système, plutôt critique

que constructive. La kärikä est accompagnée d'un commentaire (vrtti)

82. Dans Date, p. 56, M. Frauwallner ne se prononce pas. Dans Philosophie des Buddhismus,

p. 3f 1, il incline déjà en faveur de Vasubandhu le jeune, mais, très curieusement, c'est sous

la rubrique «Vasubandhu l'ancien» qu'il donne des extraits de la Vimsatikâ et de la Trimsikâ.

Dans Landmarks, p. 132, il opine aussi en faveur de Vasubandhu le jeune. M.Schmithau¬

sen, Sautrântika- Voraussetzungen, relève des «présupposés» Sautrântika dans les deux ouvrages
en question ; or on sait depuis longtemps que l'auteur du Kosa, tout en exposant les thèses

des Vaibhâsika, se rattache lui-même à la tendance Sautrântika. M. Frauwallner fait état des

recherches de M. Schmithausen dans les remarques complémentaires de la deuxième
édition de sa Philosophie des Buddhismus, p. 42 c.

On aurait donc, de Vasubandhu le jeune, deux ouvrages hïnayânistes, YAbhidharma-kosa

et le Karma-siddhi-prakarana (Frauwallner, p. 42c, et v. ci-dessous); et une série d'opuscules

mahâyânistes, d'une importance, pour plusieurs, sans rapport avec leur brièveté: Parica-

skandhaka; Väda-vidhäna, Väda-vidhi, Väda-sära; Vimsatikâ et Trimsikâ.
Abhidharma-kosa: ci-dessus, n. 7c.
Karma-siddhi-prakarana: version tibétaine (Tib. Trip. 113 5563) éditée par E. Lamotte,

Le Traité de l'acte de Vasubandhu, MCB 4, 1936, p. 183-20J; deux versions chinoises, T.

XXXI 1608, 1609, dont la seconde est reproduite photographiquement dans MCB 4 à la

suite de l'édition de la version tibétaine; td. française de E. Lamotte, ib., p. 207-263; td.

japonaise par Izumi Hôkei, Kokuyaku Issaikyö, Ronjû-bu, II, p. 121-140. - Sur l'appartenance
doctrinale du Karma-siddhi-prakarana, v. Lamotte, op. cit., p. 17c, 176: «La tradition, tant

chinoise que tibétaine, est unanime à considérer la Karma-siddhi comme un traité du Grand

Véhicule Mais, à la lumière de la critique interne, la tradition, si vénérable soit-elle, ne

peut être maintenue Le Karmasiddhiprakarana est un traité du Petit Véhicule exposant

le point de vue des Sautrântika ...»
Panca-skandhaka : version tibétaine, Tib. Trip. 113 cc6o; version chinoise, T. XXXI

1 612 ; Frauwallner, p. 11 o.
Väda-vidhäna: fragments sanscrits édités par E. Frauwallner, Zu den Fragmenten buddhistischer

Logiker im Nyäyavärttikam, WZKM, 40, 1933, p. 281-304 (cf. Frauwallner, WZKSO 1,

I9Î7, P- i°î, 146).
Väda-vidhi: fragments sanscrits et tibétains édités par E. Frauwallner, WZKSO 1, i9J7>

p. 13J-142, en appendice à son article Vasubandhu's Vâdavidhi.

Väda-sära: ouvrage perdu (Frauwallner, op. cit., p. 104-1 oc).
Vimsatikâ (var. Vimsaka): texte sanscrit de la kârikâ et de la ritti retrouvé au Népal en

1924 et édité par Sylvain Lévi, Vijiiaptimätratä-siddhi, Deux traités de Vasubandhu, Pans,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 297

dû également àVasubandhu. Avant d'exposer en détail sa propre doctrine
de l'idéalisme absolu, l'auteur s'attache à réfuter les objections de

principe qu'on peut lui présenter à l'intérieur du bouddhisme lui-même,

en particulier sur le rôle de l'objet dans la connaissance ; puis il s'attaque
à la théorie atomique, professée par l'un des systèmes (darsana)

brahmaniques, le Vaisesika, et adoptée par une des plus importantes écoles

du bouddhisme ancien, celle des Sarvâstivâdin «réalistes intégraux»83.
Sa critique est restée classique pendant des siècles ; elle est fondée, pour
l'essentiel, sur l'antinomie entre l'insécabilité des atomes et leur
possibilité de se grouper pour former des conglomérats et finalement les

objets du monde sensible84.

Quant à la Trimsikâ, c'est véritablement l'exposé du système; c'est
elle qui constitue le fondement du Vijnânavâda classique, et qui sera

l'une des bases de l'aperçu doctrinal qui va suivre.
L'œuvre de Vasubandhu le jeune ferme la série des grands traités

originaux du Vijnânavâda. Elle sera suivie d'une littérature de

commentaires, dont certains sont de grande valeur et même géniaux. Une
seule école ouvre des voies nouvelles : l'école des logiciens, fondée par
Dignâga au VIe siècle. Elle se rattache à l'idéalisme85; mais les travaux

H. Champion, 192c (Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, Sciences historiques et
philologiques, fase. 24c). Td. Sylvain Lévi, Matériaux pour l'étude du système Vijnaptimâtra,
Paris, H. Champion, 1932 (Bibliothèque de l'Ecole des hautes études, Sciences historiques
et philologiques, fase. 260). Version tibétaine : Tib. Trip. 113 cerj (kärikä), çcc8 (vrtti);
éd. et td. par Louis de La Vallée Poussin, Muséon, 1912, p. C3-90. Version chinoise, T.
XXXI iç88, 1589, 1590; éd. et td. anglaise de T. 1590 par Clarence H. Hamilton, Wei

shih er shih lun, New Haven, American Oriental Society, 1938 (American Oriental Series,
Vol. 13); td. japonaise de T. IC90, Kokuyaku Issaikyö, Yuga-bu, VII, p. 267-290.

Trimsikâ: kârikâ de Vasubandhu et commentaire (bhâsya) de Sthiramati retrouvés au
Népal en 1922 et 1924, édités et traduits par Sylvain Lévi, opp. citt. Version tibétaine: Tib.
Trip. 113 cj$6 (kârikâ), Jj6r (bhâsya). Version chinoise: T. XXXI ic86 (kärikä); la
kärikä est en outre citée intégralement dans T. XXXI 1 r8j, v. ci-dessous n. 92.

83. /. CL, § 2263; Bareau, Sectes, p. 282. - Les Sarvâstivâdin sont ainsi nommés

parce qu' ils admettent que les choses passées et futures existent réellement, aussi bien que
les choses présentes (K., td. La Vallée Poussin, v ri).

84. Frauwallner, p. 360.
8 c. Ruegg, p. 431: les logiciens «sont considérés par les doxographes comme des



298 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

de Dignâga et de son principal successeur Dharmakïrti86 sont des œuvres

originales et donnent à l'école une individualité assez marquée pour
qu'on puisse la traiter pratiquement en école indépendante, qui a suivi

ses destinées propres et dont l'étude sortirait du cadre du présent exposé.

Quant à l'idéalisme proprement dit, il connaît, parallèlement à l'école
des logiciens, une brillante floraison; il se scinde en deux écoles principales,

qui présentent des différences sensibles sur divers points, notamment

sur la nature de la connaissance en tant que réalité absolue. L'une

est l'école de Valabhï (actuellement Vaia, dans la péninsule de Käthiävär,

au nord-ouest de Bombay) ; elle a pour principal représentant Sthiramati,
dont les deux ouvrages les plus notables, le sous-commentaire (tika) du

Madhyänta-vibhäga, et le commentaire (bhâsya) de la Trimsikâ,
conservés l'un et l'autre en sanscrit, ont été mentionnés plus haut87. L'autre

école, celle de Nâlandâ, eut une destinée brillante et devint le plus

important centre d'études bouddhiques dans les derniers siècles du

bouddhisme indien. Nâlandâ se trouve dans la basse vallée du Gange, au

sud-est de Patna, non loin de Râjagrha (actuellement Rajgir), l'ancienne

capitale du royaume de Magadha, qui correspond à la moitié sud de

l'actuel Etat de Bihar et qui fut toujours la terre d'élection du
bouddhisme88. Depuis l'indépendance, le gouvernement indien a installé à

Nâlandâ une université nouvelle vouée particulièrement aux études

tenants du Cittamâtra qui n'admettent pas Yälaya(vijnäna)». Cf. Obermiller, Sublime

Science, p. 99: distinction entre «Yogâcâras or Vi j nänavädins basing upon Scripture (lui gi

rjes 'brans sems tsam pa ägamänusärino vijnänavädinah)» et «Logician Vijnänavädins (rigs

pa'i rjes 'brans sems tsam pa nyäyänusärino vijnänavädinah)».
86. Dates de Dignâga: vers 480-540; de Dharmakïrti: vers 600-680 (Frauwallner,

Landmarks, p. 134-139). - Sur Dignâga, v. notamment la monographie de Frauwallner,

Dignâga, sein Werk und seine Entwicklung, WZKSO 3, 1959, p. 83-164; Hattori, Dignâga, On

Perception, Cambridge, 1968 (Harvard Oriental Series, Vol. 47).
87. Notes 63, 82. En outre, on possède en version chinoise (T. XXXI 1606) un commentaire

de YAbhidharma-samuccaya d'Asanga (ci-dessus n. 66). - Date de Sthiramati: J10-C70

d'après Frauwallner, Landmarks, p. 136-137; 470-jco d'après l'érudition japonaise. V. en

dernier lieu Kajiyama Yüichi, WZKSO 12-13, 1968, p. 193-203.
88. Rappelons que le nom même du Bihar vient du sanscrit vihâra, qui désigne un

monastère bouddhique.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 299

bouddhiques. — Dharmapâla est le représentant le plus illustre de l'école
de Nâlandâ; il semble avoir été un penseur égal à Sthiramati, sinon

supérieur, mais il mourut très jeune 8', et son œuvre s'est mal conservée ;

aucun des quelques ouvrages qui subsistent ne nous est parvenu dans

l'original sanscrit'0. - Pour Sthiramati, seule subsiste en réalité absolue

la tathatâ «siccéité»; pour Dharmapâla, la connaissance subsiste sous

toutes ses formes, moyennant une transmutation radicale'1. Sthiramati

reste tributaire, à quelque degré, des doctrines de la pensée naturellement

pure et lumineuse, qui, sur le plan du relatif, est souillée par les

passions adventices, mais retrouve son intégrité en réalité absolue.

Dharmapâla et après lui Hiuan-tsang ne retiennent pas cette doctrine :

d'une part elle est trop dualiste ; de l'autre elle pose un absolu. Le

processus de la souillure et de la purification sera plutôt décrit comme
inhérent à la pensée ou à la connaissance.

C'est sur un ouvrage chinois que se clôt la grande époque de l'idéalisme

bouddhique indien: le Tch'eng wei che louen de Hiuan-tsang'2. Les

trois premiers caractères de ce titre traduisent exactement le sanscrit

Vijnapti-mätratä-siddhi, et c'est en fait sous le titre sanscrit de Vijnapti-
mâtratâ-siddhi que La Vallée Poussin a publié sa traduction de l'ouvrage
de Hiuan-tsang. Mais le texte de cet ouvrage ne repose nullement sur
un original sanscrit ; il est écrit directement en chinois par un Chinois ;

si l'auteur se donne pour un simple traducteur, et attribue la paternité

89. La tradition rapporte qu'il mourut à trente-deux ans. On peut lui assigner les dates

approximatives de J30-C61 (Frauwallner, Landmarks, p. 132-134, d'après Ui, Indo Tetsugaku
Kenkyû, vol. V, Tôkyô, 1929).

90. Sont conservés en version chinoise: un commentaire sur le Catuhsataka d'Aryadeva,
T. XXX 1 Ç71, td. japonaise, Kokuyaku Issaikyö, Chûgan-bu, III, p. 197-442 ; un commentaire
sur la Vimsatikâ de Vasubandhu, T. XXXI 1591, td. japonaise, Kokuyaku Issaikyö, Yuga-bu,
VII, p. 293-368; un commentaire sur YAlambana-pariksâ de Dignâga, T. XXXI 162 j. Sur
l'attribution à Dharmapâla du Tch'eng wei che louen, T. XXXI i$8c, v. p. suiv.

91. Frauwallner, p. 397. Cf. Frauwallner, Amalavijiiänam und Mayavijnânam, p. 149.
92. T. XXXI iç8c. Td. française de Louis de La Vallée Poussin, Vijnaptimätratäsiddhi:

La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite et annotée, Paris, P. Geuthner, 1928-1948, 3 vol. (Buddhica.

Première série: Mémoires. Tome I.) Td. japonaise, Kokuyaku Issaikyö, Yuga-bu, VII, p.
1-266.



300 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

de l'ouvrage à Dharmapâla et aux autres philosophes indiens dont il s'est

inspiré93, c'est par une modestie d'autant plus méritoire qu'en fait

Hiuan-tsang (602-664) a été le plus savant et le plus illustre de tous les

bouddhistes chinois, célèbre par son long et périlleux pèlerinage in Inde

et par les nombreuses traductions de textes sanscrits qu'il a publiées en

plus de son œuvre originale. Sa Vijhapti-mätratä-siddhi (car nous

reprendrons, malgré l'équivoque qu'elle comporte, la désignation adoptée

par La Vallée Poussin et maintenant consacrée par l'usage) est un
commentaire de la Trimsikâ de Vasubandhu, qui portait aussi, comme nous

l'avons vu, le titre de Vijnapti-mätratä-siddhi, de même que la Vimsatikâ;

finalement, il s'agit là d'une sorte de titre générique ; nous y reviendrons

par la suite. Hiuan-tsang a composé son ouvrage d'une manière assez

curieuse. Il le rédigea dans les dernières années de sa vie, après son

retour en Chine, sur la base des textes qu'il avait rapportés, mais plus

encore des notes qu'il avait prises, et qui couvraient tout l'éventail des

écoles et des tendances du Vijnânavâda telles qu'il avait pu les observer

pendant son séjour en Inde. Au sujet des divers problèmes que traite la

Trimsikâ, Hiuan-tsang cite les opinions d'une dizaine de maîtres qui tous

l'avaient commentée. Il ne les cite pas tous à chaque question, bien

entendu ; en fait, les opinions qui dominent sont celles de Sthiramati, ou

plus exactement de l'école de Valabhï d'une part, et celles de Dharmapâla

et de l'école de Nâlandâ de l'autre ; et Hiuan-tsang adopte toujours,
en dernier ressort, la doctrine de Nâlandâ, moyennant, au besoin, des

aménagements minimes. Sa Vijnapti-mätratä-siddhi offre donc au premier
abord l'aspect d'un chaos d'opinions divergentes et souvent même

contradictoires, et présente ainsi un tableau assez suggestif de ce qu'a

pu être le Vijnânavâda de la grande époque, avec le foisonnement de ses

écoles et leur bouillonnement intellectuel; mais, à une lecture plus

attentive, il s'en dégage une doctrine suffisamment cohérente. Cet

ouvrage, qui marque en somme le point final des développements du

Vijnânavâda indien, se place d'autre part au principe d'une immense

93. Cf. Tables du Taishö Issaikyö, n° ic8c; T. XXXI ic8ci iac.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 30I

littérature en chinois et en japonais ; le bouddhisme idéaliste en
Extrême-Orient finit toujours par renvoyer au Tch'eng wei che louen, et cela

d'autant plus que les enseignements qu'aurait pu apporter un eminent

prédécesseur de Hiuan-tsang, le moine indien Paramârtha (roo—£69),

originaire de l'Inde de l'ouest, tributaire, semble-t-il, de l'école de

Valabhï, arrivé en C46 en Chine, où il demeura jusqu'à sa mort, furent
d'abord contrecarrés par les circonstances adverses et les troubles

graves qui agitèrent la Chine du sudà l'époque où il s'y établit, et ensuite

systématiquement supprimés par Hiuan-tsang et son école comme étant

périmés94.
3. Aperçu doctrinal

Après avoir ainsi donné du devenir historique du Vijnânavâda une
indispensable esquisse, je vais maintenant exposer les points essentiels
de la doctrine. Je me fonderai pour cela sur un passage du Samdhi-

nirmocana-sûtra qui m'a paru résumer d'une manière frappante les principaux

éléments du système en ce qu'il a précisément d'idéaliste (car il
comporte nombre de thèses/ certaines fort importantes, qui n'ont rien
de particulièrement idéaliste au sens que j'ai défini au début du présent
exposé 95). J'analyserai ce passage du Samdhi-nirmocana-sûtra et en développerai

le contenu selon les lignes de la Trimsikâ de Vasubandhu et de son

commentaire par Hiuan-tsang. Entre le sütra d'une part et les traités de

ces deux auteurs de l'autre, il y aura parfois des divergences que je
signalerai au passage.

Je citerai tout d'abord le Samdhi-nirmocana-sûtra, en suivant la version
de M. Lamotte, avec de menus aménagements. Cet échantillon donnera
un aperçu du style des sûtra, chargé de répétitions, lent et patient, se

développant pareil aux méandres d'un fleuve. Encore, je le répète, le

94- L Cl. D, § 2086; Frauwallner, AmalavijSänam und Älayavijhänam, p. 148-149.
95- C'est ainsi que je ne traiterai pas de la théorie des trois natures, imaginaire, dépendante

et accomplie, bien qu'elle appartienne en propre au Vijnânavâda; elle n'offre en effet
aucun élément de nature véritablement idéaliste. M. Frauwallner, Die Philosophie des Buddhismus,

p. 300, fait observer que chez Maitreya-nätha en tout cas, elle a quelque chose de
superfétatoire : «ein Zugeständnis an die Überlieferung der Schule».



302 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Samdhi-nirmocana est un «bon» sütra; dans beaucoup d'autres, ces caractères

de style s'exagèrent au point d'en être difficilement supportables.
Voici donc le passage en question '6 :

«Alors le Bodhisattva Visälamati interrogea le Bienheureux: «Le

Bienheureux a parlé de Bodhisattva versés dans les secrets de la pensée,
de l'esprit et des connaissances. Que faut-il pour qu'ils soient des

Bodhisattva versés dans les secrets de la pensée, de l'esprit et des

connaissances?» Et voici l'essentiel de la réponse du Buddha: «Dans cette

transmigration, d'emblée, la pensée munie de tous les germes

s'approprie deux choses : les organes matériels avec le corps, et les

imprégnations En s'appuyant sur cette double appropriation, la

pensée mûrit, grandit, prend de l'ampleur et du développement
»Cette connaissance est aussi appelée «Connaissance appropriatrice»,

car c'est par elle que ce corps est saisi et approprié. Elle est aussi appelée

«Connaissance-réceptacle», parce qu'elle se joint et s'unit à ce corps
dans une commune sécurité et dans un risque commun. Elle est aussi

appelée «Pensée» (citta), car elle est entassée (â-cita) et accumulée

(upa-cita) par la forme, le son, l'odeur, la saveur et le tangible.

»Ayant la connaissance appropriatrice pour base et point d'appui,
naissent les six groupes de connaissance: connaissance de l'œil, de

l'oreille, du nez, de la langue, du corps, et connaissance mentale ...»

Suivent deux comparaisons importantes : «On peut comparer ceci à

un grand courant d'eau. Si la condition pour la production d'une seule

vague s'y présente, aussitôt une seule vague se produit. Si la condition

pour la production de deux ou de plusieurs vagues s'y présente, aussitôt

plusieurs vagues se produisent. Cependant l'eau du fleuve ne souffre

dans son courant ni interruption ni épuisement. - On peut encore

comparer ceci à la surface polie d'un miroir. Si la condition pour la

production d'une seule image s'y présente, aussitôt une seule image se

produit. Si la condition pour la production de deux ou de plusieurs

images s'y présente, aussitôt plusieurs images se produisent. Cependant,

96. Lamotte, Samdhinirmocana-sütra, p. 183—187.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 303

la surface du miroir ne se transforme pas en image et ne souffre aucun

dommage. — De même ici, la connaissance appropriatrice joue le rôle
du cours d'eau et du miroir. Si, avec elle pour base et point d'appui, la

condition pour la production d'une seule connaissance visuelle se

présente, aussitôt une seule connaissance visuelle se produit. Si la condition

pour la production de même cinq groupes de connaissances s'y présente,
aussitôt les cinq groupes de connaissances se produisent.»

Ce chapitre du Samdhi-nirmocana-sûtra se termine par une de ces

stances qui souvent concluent un exposé ou sont prononcées dans un
état d'exaltation: «Alors, en cette occasion, le Bienheureux dit ces

stances : La connaissance appropriatrice, profonde et subtile, comme un
courant violent, procède avec tous les germes. Craignant qu'ils n'imaginent

qu'elle est une âme, je ne l'ai pas révélée aux esprits enfantins.»

Le Samdhi-nirmocana-sûtra pose donc une «pensée munie de tous les

germes» (sarva-bîjaka-citta), qu'il appelle aussi «connaissance

appropriatrice» (ädäna-vijnäna) 97 ou «connaissance-réceptacle» (älaya-vijnäna)9&;

toutes ces expressions sont synonymes. Cette «connaissance-

réceptacle» est à la base de toute activité cognitive, et même de toute
l'existence phénoménale, de toute la «transmigration», comme disent
les penseurs indiens. Il nous faut maintenant examiner ce qu'elle est, et
comment elle fonctionne : car, comme toujours dans le bouddhisme,
cette donnée du réel, la connaissance, est essentiellement dynamique,

97. Siddhi, Index, s.v.; Schmithausen, Yogäcära-bhümi, p. 130.
98. Le terme älaya-vijnäna est susceptible de plusieurs interprétations, v. Schmithausen,

op. cit., p. 130-131 ; Siddhi, p. 96. M. Schmithausen fait observer que la définition même
donnée dans ce passage du Samdhi-nirmocana-sûtra engage plutôt à interpréter «Anklamme-

ningsperzeption» ; l'interprétation d'âlaya par «réceptacle» appartient surtout à Sthiramati
et à Hiuan-tsang. Pour vijnâna, l'équivalent «Perzeption» est nouveau; M. Schmithausen,
°p. cit., p. 12c—126, relève les inconvénients des interprétations traditionnelles par
«conscience» (Yälaya-vijnäna est inconscient, ou à tout le moins subconscient, v. ci-dessous, p. 30 c)
et par «connaissance» (Yälaya-vijnäna ne représente qu'une somme de virtualités, «einen
Inbegriff von Virtualitäten»), et se réfère aux «petites perceptions» de Leibniz. - Sur Yalaya-
'ijnäna, v. notamment Frauwallner, p. 328, 352, et la Note sur Välaya-vijnäna de La Vallée
Poussin, MCB 3, 1934-193C, p. 14C-168, nullement périmée.



304 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

elle ressemble à un fleuve ; elle est même créatrice, à tout le moins sur
le plan du phénomène.

Pour définir et décrire la «connaissance-réceptacle», le mieux est

encore de gloser les termes mêmes du Samdhi-nirmocana-sûtra, qui nous

font pénétrer d'emblée au cœur de la terminologie technique du
bouddhisme Le BodhisattvaVisalamati demande qu

'on luiexplique «les secrets

de la pensée, de l'esprit et des connaissances». Ces trois vocables, pensée,

esprit, connaissance, traduisent respectivement les termes sanscrits citta,

manas et vijnâna, réputés synonymes ou mieux équivalents dès les couches

anciennes de la littérature bouddhique, comme nous l'avons déjà vu plus
haut99 ; équivalence reconnue aussi bien par le Grand Véhicule que par le

Petit. Ils désignent le même objet, mais vu sous des aspects différents ; ils

ne sont donc pas absolument interchangeables, et 1 ' école idéaliste, notamment,

s'efforcera d'établir des nuances d'emploi et d'usage.
Tout d'abord, la «pensée», citta. Ce terme désigne le contenu

intellectuel de la vie psychologique, pris en général. Mais, dans la psychologie

bouddhique, le citta n'existe jamais isolément; il est toujours accompagné

d'autres données psychologiques, de nature soit intellectuelle

aussi, soit volitive, soit affective, qui se groupent autour de lui comme

d'un noyau et lui sont étroitement associées, et le citta n'est pas sans

évoquer la «chose qui pense» définie par Descartes dans les Méditations

métaphysiques100; mais, bien entendu, la «chose qui pense», dans le

bouddhisme, est en son essence strictement impersonnelle ; et le doute

n'y occupe pas la place eminente que lui assigne Descartes.
Si le citta est le noyau de toute la vie psychologique, le manas, «esprit»,

est en fait un «organe mental». Il correspond au «sens commun»
aristotélicien (xoivyj aïafj7)(nç) et scolastique (sensorium commune). Il a, dans

la psychologie indienne en général, deux fonctions : appréhender
directement celles des données de l'expérience qui sont de nature psycho-

99. Ci-dessus, p. 268.

100. Méditation deuxième: «Qu'est-ce qu'une chose qui pense? C'est une chose qui doute,

qui entend, qui conçoit, qui affirme, qui nie, qui veut, qui ne veut pas, qui imagine aussi

et qui sent».



BOUDDHIQUE IDEALISTE 30J

logique, et faire la synthèse des données physiques et psychologiques,

organiser les sensations en perceptions.
«Connaissance», enfin, traduit vijnâna, terme dont la significationn'est

pas facile à cerner. On peut dire qu'il désigne en général toute activité de

«cognition» ou d'intellection, en tant qu'elle est différenciatrice ou dis-

criminatrice. Cette interprétation ressort de la formation mêmedu terme

vijnâna, où la racinejnâ- «connaître» est associée au préfixe vi -qui exprime
précisément la séparation, la dispersion, et notamment les séparations et
discriminations opérées par l'esprit. Il n'y apas contradiction avec manas,

parce que la perception organisée par ce dernier, si d'une part elle est

synthèse (et sous cet aspect elle s 'appelle samjnä, termequasimentantithétique

de vijnâna, avec le préfixe sam- qui indique le rassemblement, la

concentration), est d'autre part discrimination : discrimination des objets
entre eux, discrimination des objets en face du sujet ; et c'est surtout cet

aspect discriminateur qui a été mis en reliefpar les théories indiennes de

la perception. Plus le vijnâna s'épure, plus son coefficient discriminateur
se réduit; nous verrons ce qu'il advient au terme.

On trouve assez souvent vijnâna traduit par «conscience», et il est

vrai que le vijnâna comporte le plus souvent conscience ; dans sa nature,
lorsqu'elle n'est pas oblitérée, il est même pure conscience. Il y a pourtant

des cas, notamment dans l'existence intermédiaire entre deux vies,
où le vijnâna est «engourdi», et n'est plus qu'un subconscient. W älaya-

vijnäna, «connaissance-réceptacle» ou «conscience-réceptacle», est de

même un subconscient. De plus, le terme«conscience» ne rend peut-être
pas suffisamment le dynamisme du vijnâna dans la doctrine idéaliste.

Citta, manas et vijnâna désignent bien un même objet sous ses différents

aspects, selon le point de vue des penseurs indiens : il s'agit de la vie

psychologique, en tant qu'elle a pour base 1'intellection, la prise de

conscience, bien que cette opération puisse dans certains cas particuliers
être suspendue ; citta est le contenu, manas l'organe ou la faculté, vijnâna
l'opération ou la fonction.

A ces trois synonymes, l'école idéaliste en ajoutera même un qua-



306 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

trième: c'est le terme de vijnapti, qui figure déjà dans le Samdhi-nirmo-

cana-sûtra, et qui ne se distingue guère de vijnâna. Si l'on veut établir

une nuance, il faut remarquer que vijnapti a un sens «causatif» ou factitif:
c'est une activité psychologique qui fait connaître, qui constitue un

objet de connaissance ; c'est le vijnâna en acte. Mais que constitue-t-elle

en objet de connaissance Rien d'autre qu'elle-même: c'est la vijnapti,
ou le vijnâna, qui développe, à partir de facteurs contenus en elle-même,

tout un monde objectif qu'elle appréhende et se représente; la

connaissance du monde, dans le Vijnânavâda, est, à la lettre, une «re-pré-
sentation», que la connaissance se fait à elle-même, de données qu'elle
a tirées d'elle-même, et qui n'existent véritablement qu'en elle-même.

Et elle ne développe pas seulement un «côté objectif», si je puis dire,
mais aussi un «côté subjectif». Le Vijnânavâda classique distingue, au

sein de la connaissance, trois «parties» (bhäga)101 constitutives. L'une est

la «partie-vision» (darsana-bhâga), la vision étant prise ici, par
synecdoque, pour l'activité cognitive en général. L'autre est la «partie-indice»
(nimitta-bhâga) : pour désigner l'objet, l'école emploie un terme assez

inattendu ; c'est que les objets ne sont, à proprement parler, que l'indice

qu'il y a là de la connaissance sous forme objective. Enfin, il y a une

troisième partie, dont l'existence est d'ailleurs sujette à controverse :1a

«partie-conscience» (sva-samvitti-bhâga), dite aussi «partie ayant trait à la

nature propre» (sväbhävika-bhäga) : la nature propre de la connaissance,

pour autant qu'elle en ait une, est pure conscience, sans dynamisme101,

analogue au miroir qui reflète les objets mais ne les produit pas.
Il convient maintenant de décrire le processus du développement du

vijnâna, d'examiner comment et pourquoi il projette le réel selon la

loi. Sur les bhäga, v. Siddhi, p. I2c-i3j; Frauwallner, p. 329, 396. Certaines écoles

idéalistes distinguent jusqu'à quatre bhäga.

102. Il n'y a dynamisme qu'en vérité pratique (vyavahâra-satya), au niveau de la

transmigration ; non en vérité absolue (paramârtha-satya). — La théorie des deux vérités, qui a des

antécédents dans le bouddhisme ancien, a été surtout développée par l'école Mâdhyamika,

mais n'est nullement absente du Vijnânavâda; v. Siddhi, p. Ç47-CC3. — De ce point de vue,

les images du fleuve et du miroir s'opposent: l'une est dynamique, l'autre statique.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 307

dichotomie en une «partie-vision» et une «partie-indice» ; nous reviendrons

par la suite à la «partie-conscience».
Ce n'est pas, comme on l'aura remarqué, la connaissance ou la pensée

tout court qui se trouve au principe du développement, mais la «pensée

munie de tous les germes», ou la «connaissance-réceptacle». Considérons

donc, en un point quelconque du devenir, la pensée munie de tous les

germes ou la connaissance-réceptacle. Que sont ces germes dont la

pensée est munie, ou dont la connaissance est le réceptacle? Ce sont

toutes les impressions introduites dans le courant de conscience par tous
les faits physiques et psychologiques dont se tisse le devenir. On les

appelle «germes», parce qu'elles sont chargées d'un dynamisme ettendent
à fructifier ; «imprégnations», parce qu'elles imprègnent la connaissance-

réceptacle à la manière d'un parfum qui imprègne une étoffe. C'est ainsi

que, parexemple, unmouvement de colère, lui-même résultatd'unefruc-
tification antérieure, va imprégner la connaissance- réceptacle qui est à la
base de la vie psychologique de celui qui l'éprouve, et tendra à produire
des effets qui se manifesteront dans un avenir plus ou moins éloigné.

Les germes et les imprégnations se déposent dans la connaissance-

réceptacle, ainsi nommée parce qu'elle les recueille. Ils en sont plus ou
moins partie intégrante103. En vertu du dynamisme dont elle est ainsi

chargée, la connaissance-réceptacle, dans chaque série personnelle,
autrement dit dans chaque être vivant, tout en se maintenant elle-même,
va développer sept connaissances104. C'est ce développement qui est à

l'origine d'une vie individuelle : les sept connaissances sont, dans l'ordre
de leur apparition durant la gestation, le manas, et six «connaissances-

en-acte» (pravrtti-vijnâna) : connaissance mentale, tactile, gustative,
olfactive, auditive et visuelle. Ces sept sont numérotées dans l'ordre
inverse, qui est également celui de leur disparition à la mort.

Dans le Vijnânavâda classique, la 6e connaissance (connaissance men-
103. Le rapport des germes et de la connaissance-réceptacle est, en fait, indéfinissable.

Siddhi, p. 100: «Les Bîjas, par rapport au Vijnâna, ne sont ni identiques, ni différents.»
Cf. ib.,p. 43+.

104. Sept dans le Vijnânavâda classique; six dans le Samdhi-nirmocana-sûtra.



3o8 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

tale, mano-vijnäna), assume les fonctions qui sont celles du manas, telles

que je les ai mentionnées plus haut1"5. Quant au manas, le Samdhi-nirmocana-sûtra

le mentionne seulement comme synonyme de citta et vijnâna

en général. En revanche, dans leVijnânavâda classique, le manas constitue

une 7e connaissance, qui joue un rôle tout spécial: elle a pour objet la

connaissance-réceptacle, qu'elle prend pour un moi ; elle est donc l'agent
de l'illusion du moi, qui, en déclenchant les mécanismes de

l'appropriation des objets au moi, contribue puissamment à renforcer le
dynamisme des germes et à maintenir le cycle de la transmigration.

La 8e connaissance enfin, n'est autre que la connaissance-réceptacle

elle-même, älaya-vijriäna, appelée aussi citta, par une fausse étymolo-

gie100. La connaissance-réceptacle n'existe pas d'une existence continue,

et ne constitue pas la base d'une personne identique à elle-même, d'un

sujet psychologique, encore moins d'un sujet métaphysique. Elle est

instantanée, mais sérielle ; elle se renouvelle à chaque instant, de même

que les germes qu'elle porte, par la force projective des actes antérieurs.

La succession est si rapide qu'elle peut donner l'illusion de la continuité,
d'un moi permanent. C'est cette série immensément longue d'âlaya-

vijnâna successifs qui constitue le devenir d'un être individuel dans la

transmigration, avec ses nombreuses morts et naissances. Il y a donc

autant de séries d'älaya-vijnäna qu'il y a d'êtres individuels : la

connaissance-réceptacle est individuelle, non universelle107.

Les sept premières connaissances constituent la «partie-vision» de la

huitième. Mais celle-ci développe aussi une «partie-indice». Pour le

Vijnânavâda, comme pour la pensée bouddhique mahâyâniste en général,

le monde extérieur n'a pas d'existence objective, de réalité indépen-

ioc. Ci-dessus, p. 304-30c.
106. Où citta est rapporté à une racine CI- «entasser», «accumuler», alors qu'il faut le

rattacher à la racine CIT- «observer». A la vérité, cette dernière n'est qu'un élargissement

d'une deuxième racine CI-, qui signifie également «observer» (Mayrhofer, Wörterbuch, s.v.

cetati). Les deux racines CI- ont tendu à se confondre en sanscrit classique.

107. Du moins chez Asanga et dans le Vijnânavâda classique; mais le Mahäyäna-sraddhot-

pâda la considère comme universelle (Siddhi, p. 756).



BOUDDHIQUE IDEALISTE 309

dante, autonome. Mais alors que le Mâdhyamika tend à récuser aussi

bien le monde intérieur que le monde extérieur dans une inconsistance

généralisée, le Vijnânavâda rapporte le monde extérieur à la connaissance.

Pour démontrer l'irréalité du monde extérieur indépendamment
de la connaissance-réceptacle, Vasubandhu utilise principalement la

réfutation de l'atomisme, mentionnée plus haut108. Plus profondément,

l'idée de l'irréalité du monde extérieur est tirée de l'expérience
de la méditation, où il paraît s'abolir; or, les états obtenus par méditation

ont souvent valeur de critère ultime du degré de plénitude
ontologique10'.

Le monde extérieur se développe à partir de la connaissance-réceptacle.

Il en est la partie-indice, où Hiuan-tsang distingue deux éléments

principaux: le monde extérieur au sens strict, et le corps propre110.

L'apparence du monde extérieur se développe à partir de germes qui
sont communs à toutes les connaissances-réceptacles; ainsi se trouve
résolu un des problèmes qui se posent à tout idéalisme, à savoir : pourquoi

le monde extérieur apparaît-il sous le même aspect, ou à peu près,
à toutes les consciences Les textes ne nous renseignent guère sur ce que
sont ces germes «communs». On peut admettre que tous les êtres engagés
dans la transmigration ont un certain nombre d'expériences qui sont

semblables, et qui, par conséquent, laissent des imprégnations ou des

germes semblables et qui fructifieront à peu près de la même manière
chez toutes les séries personnelles. (Cette analogie s'applique aussi en

ce qui concerne le développement de la «partie-vision».) - Quant à

l'apparence du corps propre, elle se développe pour une part à partir de

germes communs, et pour une autre à partir de germes particuliers à

chaque connaissance-réceptacle.
Bien entendu, de même que Yälaya-vijnäna, tous ces développements,

tant «partie-indice» que «partie-vision», ne sont pas des êtres continus,
108. Ci-dessus, p. 297.
109. Voir p. ex. Regamey, Tendances et méthodes de la philosophie indienne comparées à celles

ae la philosophie occidentale, Revue de théologie et de philosophie, Lausanne, 19ÇI, p. 2$i.
110. Siddhi, p. 13c, 138.



310 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

mais des séries de données instantanées qui se succèdent ; cette succession

étant conditionnée par le dynamisme, la «force de projection» des

germes qui se trouvent à son origine111. Les germes eux-mêmes sont

instantanés et se renouvellent. La mort s'explique par l'épuisement de

la force de projection de certains germes ; la naissance, par l'actualisation

d'effets d'autres germes, restés latents jusqu'alors.
Pour chaque conscience, le caractère intérieur de la connaissance est

absolu. La pluralité des älaya-vijnäna, posée en principe, permet d'éviter
le solipsisme. Mais il reste difficile d'expliquer comment les diverses

consciences peuvent entrer en communication les unes avec les autres.

Faut-il rapporter à des germes «communs» la possibilité de la communication

avec autrui
Par leurs expériences multiples et variées, les connaissances-en-acte,

développées par la connaissance-réceptacle, y déposent à leur tour des

germes, et le cycle se referme. Quant à l'origine du processus, il n'y

en a pas : la transmigration est sans commencement.
Avant de quitter la théorie du développement du monde empirique

à partir de Yälaya-vijnäna, je traiterai encore brièvement de la

«connaissance appropriatrice» (ädäna-vijriäna) qui, de même que la «pensée

munie de tous les germes» (sarva-bîjaka citta), est synonyme de la

connaissance-réceptacle dans le passage du Samdhi-nirmocana-sûtra cité plus

haut. «La pensée munie de tous les germes, disait le sûtra, s'approprie
deux choses : les organes matériels avec le corps, et les imprégnations.»
Autrement dit, la connaissance-réceptacle s'approprie le corps, et les

germes qui sont déposés en elle, et c'est cette opération, accomplie

sous l'empire de la force de projection des germes eux-mêmes, qui

aboutit à la constitution du moi illusoire : le psychisme de base, dans

chaque série personnelle, considère comme lui appartenant en propre
le corps qu'il a développé, et toutes les dispositions latentes qui se sont

déposées en lui au cours des vies antérieures.

On peut se demander si cette théorie n'entre pas en conflit avec celle

m. Siddhi, p. 139.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 3II

qui assigne au manas le rôle d'organisateur de l'illusion du moi. En fait,
le Samdhi-nirmocana-sûtra, comme nous l'avons vu, ne mentionne pas le

manas en tant que 7e vijnâna. Mais Vasubandhu, dans la Trimsikâ, tout en

conservant à propos de la connaissance-réceptacle la notion d'appropriation,

admet le manas comme 7e vijnâna. Au niveau de Yälaya-vijnäna,

en effet, l'appropriation reste subconsciente et fruste; ce n'est qu'au
niveau du manas qu'elle se cristallisera en tant que notion d'un moi
illusoire1".

Mais toute cette théorie du développement de la connaissance-réceptacle,

telle que je viens de l'exposer, c'est la théorie de Y älaya-

vijnäna orienté vers la transmigration et susceptible de «souillure»

(samklesa) .Or, comme nous l'avons mentionné plus haut"3,àia souillure

s'oppose la purification (vyavadâna). Il n'existe pas seulement des

germes défavorables, «de souillure»; il en existe aussi des favorables,
«de purification», dont certains même sont «primitifs», se trouvent
depuis toujours dans la connaissance-réceptacle. Il est possible de cultiver

les germes de purification ; lorsque leur culture est menée à bonne

fin, elle aboutit à restituer la connaissance-réceptacle dans sa nature
véritable, qui est vijnapti-mätratä. La nature de la connaissance-réceptacle,

qui est la nature même des choses puisque la connaissance-réceptacle

est à la base de tout, est vijhapti-mâtra, «une activité qui fait
connaître, sans plus». En ajoutant à vijhapti-mâtra le suffixe -ta, on obtient
le dérivé vijnapti-mätratä, «nature de vijnapti sans plus», que nous avons

vu figurer dans des titres d'ouvrages : une Vijnapti-mätratä-siddhi est une
«démonstration» ou un «établissement» de la vijnapti-mätratä, autrement
dit, du fait que la nature des choses est une activité qui fait connaître,
sans plus, c'est-à-dire sans objet spécifique. Par exemple, une donnée

(dharma) telle qu'un mouvement de colère (krodha), si on la soumet à

la méditation, fait connaître, en dernier ressort, que, au delà de la

détermination «colère», il y a «quelque chose» d'aussi indéterminé que

112. Trimsikâ, strophes 3ab, jb-8a: éd. Lévi, p. 13, 18-19; td. Lévi, p. 72.
113. Ci-dessus, p. 269.



312 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

possible, et dont la seule détermination est de n'être pas néant; c'est

ce que les Vijnânavâdin appellent tathatâ «siccéité». Cette «activité qui
fait connaître» est impersonnelle : sujet et objet s'y confondent ; vijnapti-
mätratä et tathatâ sont une seule et même chose.

Par la culture des germes de purification, on peut arrêter le flux de la

connaissance-réceptacle et dégager, de ce flux, la nature véritable de

cette connaissance, qui est vijnapti-mätratä. C'est toute la technique du

chemin qui mène à se délivrer de la transmigration, technique
psychophysiologique, mais où domine le psychologique, la culture de

dispositions mentales favorables qui, sans arrêter la transmigration - car

pour une connaissance-réceptacle dont le flux s'épuise, il y en a

d'innombrables qui continuent à se développer en consciences-en-acte,
monde extérieur, etc. - permettent à celui qui les cultive avec succès

de l'arrêter pour lui-même, de n'être plus touché par elle, de n'en plus

souffrir. Je n'insisterai pas sur les détails, qui sont toujours extrêmement

compliqués; la description de cette technique est difficile, en outre,

parce qu'elle repose sur des pratiques et sur des états intérieurs dont

nous n'avons pas d'expérience et qui, de toute manière, se prêtent mal

à la description. Mais je rappellerai qu'elle porte un nom bien connu:
c'est leyoga, entendu comme une technique de l'ajustement intérieur,

et les Vijnânavâdin sont aussi appelés Yogäcära, «ceux qui pratiquent le

yoga». Leyoga des Yogäcära vise à réduire la distinction entre le sujet et

l'objet, à dégager, des deux premiers bhäga, darsana-bhâga et nimitta-

bhâga, le troisième: car le sva-samvitti-bhâga, c'est précisément, dans

Yälaya-vijnäna, la vijnapti-mätratä. Ainsi la connaissance-réceptacle,

même si elle s'enténèbre et s'engourdit, dans certains épisodes de la

transmigration, au point de devenir subconsciente ou même

inconsciente, est essentiellement pure conscience.
Le chemin est jalonné de plusieurs «révolutions du point d'appui»

(äsraya-parävrtti), phénomène clef de la psychologie Vijnânavâda. Il

s'agit d'une complète réorientation de l'organisme psycho-physique,

«point d'appui» de la connaissance-réceptacle, qui s'oriente désormais



BOUDDHIQUE IDEALISTE 3I3

non plus vers le monde empirique, mais vers la vijnapti-mätratä que
lui-même et le monde sont en réalité. Ces révolutions successives

aboutissent soit au nirvana «extinction», soit à la bodhi «Eveil». A ce

terme, nous touchons à la vérité absolue, ce qui se manifeste, sur le plan
de l'expression, par deux faits complémentaires: l'un, que la vérité
absolue étant équivalence de toutes choses, les divers noms qui la

désignent, et qui expriment divers points de vue pris sur elle, sont tous
considérés comme synonymes; l'autre, que tant qu'on désigne la vérité
absolue, tant qu'on en parle, on est encore en vérité mondaine; la

vérité absolue, en son essence, est au-delà de toute pensée discursive,
et par conséquent inexprimable. En outre, dans l'absolu, réalité et
vérité se confondent: l'ordre ontologique et l'ordre gnoséologique se

rejoignent.
La vérité absolue est, comme nous l'avons vu, vijnapti-mätratä. Celle-

ci est identique pour tous les älaya-vijnäna : l'idéalisme individualiste se

résout en idéalisme absolu. Paradoxalement, le maintien du préfixe vi-
semble indiquer que subsiste, au sein même de l'absolu, un élément
de discrimination ; mais l'objet, dans ce cas, est entièrement intériorisé ;

il est lui-même vijhapti-mâtra.
La vérité absolue est nirvana «extinction». Le Vijnânavâda classique

définit quatre modes de nirvana11*. Le nirvana, non-existence du monde

empirique en tant qu'absolu, est «essentiellement pur, sans commencement»

(anädi-kälika-prakrti-suddha) ; il existe de tout temps en tant que
tel, comme d'ailleurs la vérité absolue en général. C'est là le premier
mode. Mais en tant qu'il semanifesteau termeduchemin de ladélivrance,

ou, si l'on veut, duyoga, il se définit comme l'arrêt des développements
de la connaissance-réceptacle. Cet arrêt peut n'être pas définitif: il peut
encore subsister, dans la connaissance-réceptacle, des germes qui ont
une force projective suffisante pour porter leurs fruits ; du moins l'ascète
sait-il que cette force n'agira pas au-delà de la vie présente. Pour le
reste de cette dernière, il est en nirväna «avec restes» (sopadhi-sesa) ; à

114. Siddhi, p. 670—671.



314 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

son terme, il entrera dans le nirväna «sans restes» (nirupadhi-sesa), qui,
lui, est un arrêt définitif des développements de la connaissance-réceptacle.

Quant au quatrième mode de nirväna, 1'«extinction non fixée»

(apratisthita-nirvâna), j'en parlerai par la suite.
La vérité absolue est bodhi «Eveil». On sait que tout le bouddhisme

se centre autour de la bodhi, cet événement capital qui intervient dans

la vie du Buddha historique, et aussi, pour la Mahâyâna, dans la carrière
des Buddha «mythologiques» ou «métaphysiques», tels qu'Amitâbha,
Bhaisajyaguru, Vairocana, Prabhütaratna, etc., et qui précisément les

constitue dans leur nature de Buddha. La bodhi, en quoi le Vijnânavâda

reconnaît rétrospectivement une exemplaire äsraya-parävrtti, consiste

en la compréhension de la nature véritable des choses, qui est leur

absence de nature propre. Elle est de nature à la fois intellectuelle et

spirituelle, et d'ordre métaphysique: la compréhension intuitive et

directe de la nature des choses ne se distingue pas de la nature des choses

elle-même. Il faut sans doute voir là une des racines de l'idéalisme

bouddhique; mis en syllogisme, cela donne à peu près la formule
suivante : la bodhi est la nature des choses ; la bodhi est de nature intellectuelle

; donc la nature des choses est d'ordre intellectuel. Bien entendu,

au niveau où nous sommes, et dans le mode de penser indien, les

éléments de cette inference se télescopent, pour ainsi dire, en une intuition

globale. De même que le nirväna, la bodhi est sans commencement, et,

une fois réalisée, continue sans interruption pour toujours. Mais tandis

que le nirväna est pure absence, la bodhi présente un élément positif: le

Buddha historique, et les Buddha métaphysiques, continuent d'exister

en quelque manière bien après que tous les germes contenus dans leur

connaissance-réceptacle ont été épuisés.
La vérité absolue est buddhatâ, nature-de-Buddha, «bouddhéité». La

bodhi fait la buddhatâ: c'est par l'Eveil qu'on devient un Buddha. Mais en

tant qu'absolu, la buddhatâ, comme la bodhi, comme le nirväna, existe

de tout temps. L'Eveil, et la nature-de-Buddha, qu'il instaure, ont ete

depuis toujours, dans la transmigration sans commencement, le statut



BOUDDHIQUE IDEALISTE $1£

authentique, la vraie nature des êtres : en vérité absolue, tous les êtres

sont Buddha.

La vérité absolue est tathatâ. Ce terme désigne la vraie nature des

choses, non plus sous son aspect de pensée, mais sous un aspect plus

neutre, plus indéterminé, bien qu'encore positif. La tathatâ, c'est le
fait que, en vérité absolue, les choses sont «ainsi», que leur véritable

nature consiste en l'absence de toute détermination autre qu'un pur
être-là. On pourrait dire que si le nirväna est absence pure, la tathatâ est

présence pure : deux points de vue diamétralement opposés sur la même
vérité absolue. L'anglais et l'allemand disposent pour ce terme d'équivalents

commodes («suchness», «Soheit») ; le français est moins favorisé :

Oltramare"5 a proposé «siccéité», qui est un peu trop recherché pour
un terme aussi courant; Sylvain Lévi"6 s'est arrêté à «ainsité», qui

manque cruellement d'élégance. Parmi les termes dont l'école idéaliste

désigne la vérité absolue, tathatâ est le plus neutre, le moins chargé

d'implications gnoséologiques ou sotériologiques. Il n'a par lui-même

aucune connotation idéaliste, mais il est resté associé à l'école idéaliste

tout au long de son développement historique"7.
Enfin, il ne faut pas oublier que Yälaya-vijnäna lui-même, tout en

étant le support de la transmigration, est dans sa nature intime vijhapti-
mâtra

Quittons maintenant ces considérations sur la vérité absolue, et
demandons-nous quel est le résultat pratique de la «révolution du point
d'appui», de cette réorientation de l'organisme psycho-physiologique,

ne. Théosophie bouddhique, p. 304.
116. Dans les Matériaux pour l'àude du système Vijhaptimätta (ci-dessus, n. 82) et le Hôbôgirin.

117. Sur tathatâ, voir en dernier lieu Schmithausen, Yogäcära-bhümi, p. ioc-109. M.
Schmithausen fait observer qu'étymologiquement le terme tathatâ, qui se trouve déjà dans
le Canon pâli, dérive non pas de l'adverbe tathâ «ainsi», mais de l'adjectif tatha (pâli, non
attesté en sanscrit), qui signifie «vrai». Cf. Oltramare, Théosophie bouddhique, p. 305.
Pour Edgerton, BHSD s.v. tathatâ, cet adjectif a été probablement refait sur tathatâ. Quoi
qu il en soit, M. Schmithausen conserve, pour la tathatâ du Vijnânavâda, la traduction
«Soheit».



3l6 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

qui le met désormais en contact permanent avec la vérité absolue. S'il

s'agit de l'extinction, simplement la délivrance de la transmigration.
S'il s'agit de l'Eveil, le résultat va beaucoup plus loin. Les Buddha
continuent à exister en quelque manière, après que l'Eveil s'est en eux
manifesté, et après que leur connaissance-réceptacle a épuisé son flux et ne

se développe plus. Prenons l'exemple du Buddha historique, et
interprétons-le selon les données de l'idéalisme. Par une formidable
«révolution du point d'appui», le Buddha réalise l'Eveil. Sa vie se poursuit,
car il reste encore des germes qui doivent fructifier. Arrive l'extinction.
Mais l'extinction du Buddha, d'après le Vijnânavâda, est une extinction
d'une espèce spéciale, la quatrième mentionnée tout à l'heure. On

l'appelle «extinction non fixée», parce que, disent les textes, le Buddha,

qui l'obtient, ne se fixe ni dans la transmigration, ni dans l'extinction;
autrement dit, tout en n'étant plus assujetti au monde, il ne s'engloutit
pas dans cette pure absence qu'est le nirvana sans restes. Tout comme

l'Eveil, l'extinction non fixée dure sans interruption pour toujours. Le

Buddha subsiste donc à jamais, et sous une forme bien définie : celle de

la Loi qu'il a enseignée, et qui est son essence la plus intime. Ce Buddha

transmué en sa Loi, c'est ce qu'on appelle le dharma-kâya, «corps de la

Loi». Mais, de même que le bodhi et la buddhatâ, le dharma-kâya existe

depuis toujours : la Loi du Buddha, qui rend compte avec exactitude et

vérité de la nature des choses, est elle-même la nature des choses : lorsque
les choses, ou si 1 ' onveut les données dumonde empirique, qui s'appellent
aussi dharmas (au pluriel), sont établies dans leur vraie nature grâce à la

prédication et à la pleine compréhension de la Loi (dharma, au singulier),
elles s ' identifient à cette dernière. Le terme de dharma -kâya est encoreune

désignation de la vérité absolue, qui a des implications intellectuelles

et éthiques, puisque le dharma est à la fois le vrai et le bien.
Il y a plus encore : non seulement le Buddha subsiste en son «corps de

la Loi», mais il est doué, après avoir réalisé l'Eveil, de quatre «savoirs»

(jhâna) "8 qui lui permettent d'agir efficacement en ce monde pour le

118. Siddhi, p. 681-692.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 317

salut de tous les êtres. Ils sont obtenus par la révolution ou la conversion

(parâvrtti) des huit vijnâna qui appartiennent au «point d'appui», c'est-
à-dire à l'organisme psycho-physique. Les jhâna constituent donc

l'envers, ou mieux l'endroit, des vijnâna; les «connaissances» discursives

se transmuent en «savoirs» intuitifs.
Le premier de ces quatre savoirs, le «savoir du miroir» (âdarsa-jhâna),

est obtenu par la conversion de la 8e connaissance, donc de la

connaissance-réceptacle elle-même. C'est en somme Y älaya-vijnäna établi dans

sa véritable nature, qui est celle d'une activité qui fait connaître, sans

plus (vijnapti-mätratä). Le savoir du miroir reflète toutes les apparences

que développent les autres connaissances-réceptacles encore chargées
de germes, sans plus rien s'approprier pour son compte, et sans plus se

développer en quoi que ce soit.
Le «savoir de l'égalité» (samatâ-jhâna) résulte de la conversion de

la 7e connaissance (manas), qui, on se le rappelle, avait pour objet
la connaissance-réceptacle et la prenait faussement pour un moi, une

personne continue, existant d'une manière durable. Une fois
révolutionnée, elle conserve le même objet, mais le considère d'une manière

complètement inverse: elle en voit la nature véritable, qui est

tathatâ; et au lieu de répartir en «moi» et en «mien», comme faisait le

manas, les données que développe le 8e vijnâna, le savoir de l'égalité en
voit la foncière «égalité» (samatâ), puisque toutes elles sont tathatâ en
vérité absolue.

Le «savoir de retrospection» (pratyaveksana-jhâna) est obtenu par la

conversion de la 6e connaissance, Celle-ci avait pour objet, directement,
les données psychologiques, et, indirectement, les données matérielles ;

donc, en gros, les données, dans leur diversité qu'elle organisait en une
connaissance empirique. Le savoir de retrospection redescend et se

retourne, comme l'indique son nom sanscrit, vers le monde des

apparences. Il voit lui aussi les données dans leur diversité, mais sans plus
prendre celle-ci pour réelle; il la rapporte à la vérité absolue, qui est
tathatâ.



3 I 8 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Le «savoir d'efficacité» (krtyänusthäna-jhâna) résulte de la conversion
des cinq premières connaissances. Il représente véritablement l'Eveil
en acte dans le monde des apparences. On pourrait dire que tous les

actes accomplis par le Buddha au cours des quarante-cinq années de son

ministère, entre l'Eveil et l'extinction, manifestent son savoir
d'efficacité. Même pour un Bouddha, tant qu'il demeure en ce monde, l'acte

(karman) demeure la loi de la vie ; mais cet acte, qui s'était transmué en

quiétude au niveau des trois premiers savoirs, devient au niveau du

quatrième un acte parfaitement «dépolarisé»"9, qui n'est plus rapporté
à un moi illusoire.

Les quatre savoirs sont à leur plénitude chez le Buddha; mais, à part
le premier, qui ne se constitue qu'au moment de la suprême âsraya-

parâvrtti, c'est-à-dire de l'Eveil, ils apparaissent déjà à diverses étapes

du yoga, s'affermissent et s'affinent peu à peu jusqu'à atteindre leur

perfection. Ils se retrouvent ailleurs dans le bouddhisme, notamment
dans les quatre premières des «cinq sagesses» du bouddhisme tibétain.

On voit que le yoga des Yogäcära, comme tous les yoga, n'est pas pur
retrait des apparences ; il se double d'un mouvement de retour aux

apparences, après qu'elles ont été connues dans leur véritable nature.

Chez le Buddha, ce «savoir» de la véritable nature est parfait, et permet
dans le monde une action invariablement efficace, et entièrement

affranchie de tout rapport avec un moi quelconque. Chez le yogin,

l'action est efficace à proportion du degré de possession des savoirs.

L'école Tch'an en particulier, qui fonde sa pratique de la méditation sur

la psychologie du Vijnânavâda, insiste avec force sur cette possibilité

d'un retour aux apparences et d'une action juste au sein des apparences,

qui, plus encore que le savoir, constitue le terme dernier duyoga.

119. L'expression est de L. Silburn, Instant et cause, Paris, J. Vrin, 19ce, index s.v.

Activité.



BOUDDHIQUE IDEALISTE 319

EXPLICATION DES TITRES D'OUVRAGES CITÉS EN ABRÉGÉ
DANS LES NOTES

On a ajouté quelques abréviations d'usage courant. - Les noms d'auteurs japonais
sont donnés selon l'usage japonais : nom de famille d'abord, nom personnel («prénom»)

ensuite. Par exception, les noms des auteurs qui adoptent pour leurs
publications en langues occidentales l'usage américain (premier prénom, initiale du
second, nom de famille) sont cités suivant cet usage (ex. Gadjin M. Nagao, Yoshito
S. Hakeda).
Abhidharmakosavyâkhyâ, éd. Wogihara Sphutârthâ Abhidharmakosavyâkhyâ, éd. by

Wogihara Unrai. Tokyo, 1932-1936.
Anguttara Anguttara-Nikâya, ed. R. Morris a.o. London, 1959—1961, 6 vol. (Pali

Text Society, Text Series.)
a.o. and others.
Astasähasrikä Prajnâpâramitâ, éd. Vaidya Astasâhasrikâ Prajnâpâramitâ. With Hari-

bhadra's Commentary called Äloka. Ed. by P.L. Vaidya. Darbhanga, i960. (Buddhist

Sanskrit Texts, No. 4.)
Atthasâlini, éd. E. Müller. London, 1897. (Pali Text Society, Text Series.)
Bareau, Sectes Bareau, André. Les sectes bouddhiques du Petit Véhicule. Saigon, Ecole

française d'Extrême-Orient, 19ce. (Publications de l'Ecole française d'Extrême-
Orient, vol. 38).

BB Bibliographie bouddhique. Fascicules I à XXXII, janvier 1928 à mai 1958. Paris,
P. Geuthner, puis A. Maisonneuve, 1930—1967, 12 vol.

BEFEO Bulletin de VEcolefrançaise d'Extrême-Orient. Hanoï, Saigon, Paris, 1901 et
suiv.

BHSD: voir Edgerton, BHSD.
BSOS Bulletin of the School ofOriental Studies. London, 1917 et suiv.
Bussho kaisetsu daijiten [«Grand Dictionnaire de bibliographie bouddhique»]. Tòkyo,

'933_I936, 12 vol. Les onze premiers volumes ont été réimprimés de 1964 à

1967. Voir le Supplément au quatrième fascicule du Hôbôgirin.
Candrakïrti, Madhyamakâvatâra. Traduction tibétaine publiée par Louis de La Vallée

Poussin. St-Pétersbourg, 1907-1912, réimpr. Osnabrück, Biblio Verlag, 1970.
(Bibliotheca Buddhica, vol. 9.)

Conze, Prajnâpâramitâ Literature Conze, Edward. The Prajnâpâramitâ Literature.

's-Gravenhage, Mouton, i960. (Indo-Iranian Monographs, Vol. VI.)
Dasabhümika, éd. Kondô Bombun Daihôkô Butsu-Kegon-gyôJûji-hon. Dasabhûmisvaro

nàma Mahâyânasûtram. Ed. by Kondô Ryûkô. Tôkyô, 1936.
Dasabhümika, éd. J. Rahder. Louvain, 1926.
Dhammapada, éd. P.S. Dhammarama, dans BEFEO, LI 2, Paris, 1963, p. 237-319.
Dhammapada, éd. S. Radhakrishnan, London, Oxford University Press, 1966.



320 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

Dîgha Digha-Nikäya, ed. T.W. Rhys Davids, J.E. Carpenter. London, 1960-
1967, 3 vol. (Pali Text Society, Text Series.)

Edgerton, BHSD Edgerton, Franklin. Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and

Dictionary. Vol. II: Dictionary. New Haven, Yale University Press, 19Ç3.
Expositor The Expositor (Atthasâlini). Transi, by P. Maung Tin. London, 19Ç8, 2 vol.

(Pali Text Society, Translation Series, No. 8.)
Frauwallner Frauwallner, Erich. Die Philosophie des Buddhismus. 3. durchgesehene

Auflage. Berlin, Akademie-Verlag, 1969. (Philosophische Studientexte. Texte
der indischen Philosophie, Band 2.)

Frauwallner, Erich, Amalavijnönam und Älayavijnänam, dans Beiträge zur indischen

Philologie und Altertumskunde, Walther Schubring zum 70. Geburtstag
dargebracht Hamburg, 19J1, p. 148-1^9. (Alt- und Neu-Indische Studien, hrsg.

vom Seminar für Kultur und Geschichte Indiens an der Universität Hamburg,
Band 7.)

Frauwallner, Date. Voir note 76.
Frauwallner, Erich, Landmarks in the History of Indian Logic. WZKSO, c, 1961, p.

12Ç-148.
Hakeda, Awakening ofFaith The Awakening ofFaith, attributed to Asvaghosha. Transi,

by Yoshito S. Hakeda. NewYork, London, Columbia University Press, 1967.

Hattori, Dignâga, On Perception Dignâga, On Perception, being the Pratyaksaparic-
cheda of Dignäga's Pramänasamuccaya, from the Sanskrit fragments and the

Tibetan versions translated and annotated by Hattori Masaaki. Cambridge, Harvard

University Press, 1968. (Harvard Oriental Series, Vol. 47.)
Hôbôgirin. Dictionnaire encyclopédique du Bouddhisme d'après les sources chinoises

et japonaises. Tôkyô, Maison franco-japonaise, Paris, A. Maisonneuve, 1929-1967.
c fascicules parus, dont un fascicule annexe de Tables du Taishö Issaikyö (v. plus

bas).
IBK Indo-gaku Bukkyô-gaku Kenkyû. Journal of Indian and Buddhist Studies. Tokyo,

I9J2 et suiv.
/. CI. Renou, Louis, et Jean Filliozat. L'Inde classique. Manuel des études in¬

diennes. 3 vol. T.I: Paris, Payot, 1947. T. II: Paris, Imprimerie Nationale, Hanoï,

Ecole française d'Extrême-Orient, 19^3 (Bibliothèque de l'Ecole française

d'Extrême-Orient, 3). T. IH: à paraître.
JA Journal Asiatique. Paris, 1822 et suiv.
JBORS Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.

K. Abhidharmakosa.

K., éd. Pradhan Abhidharm-Koshabhâsya of Vasubandhu, ed. by P. Pradhan. Patna,

K.P. Jayaswal Research Institute, 1967. (Tibetan Sanskrit Works Series, Vol.

VIII.)
K., td. La Vallée Poussin VAbhidharmakosa de Vasubandhu, traduit et annoté par



BOUDDHIQUE IDEALISTE 321

Louis de La Vallée Poussin. Paris, Geuthner, Louvain, J.-B. Istas, 1923-1931,
6 vol.

kâr. kârikâ, vers ou strophe didactique.
Kokuyaku Issaikyö [«Les textes canoniques en traduction nationale»]. Tôkyô, Daitô

Shuppansha, 1930— 257 vol. (24c parus à ce jour). — Traductions japonaises
de textes du Canon bouddhique chinois. Le Kokuyaku Issaikyö comporte deux grandes

divisions et 23 sections (-bu). Pour les détails, voir le Supplément au
quatrième fascicule du Hôbôgirin, p. ii, iii, ix.

Lamotte, Samdhinirmocana. Voir note 27.
Lamotte, Traité Le Traité de la grande vertu de sagesse de Nâgârjuna (Mahâprajnâ-

pâramitâsâstra), traduit et annoté par Etienne Lamotte. Louvain, 1944— -
Trois volumes parus à ce jour. Les deux premiers, publiés en 1944 et 1949,
réimprimés en 1966 et 1967, forment le volume 18 de la Bibliothèque du Muséon. Le

troisième, publié en 1970, est le tome 2 des Publications de l'Institut orientaliste
de Louvain.

Lamotte, Vkn L'Enseignement de Vimalakîrti (Vimalakîrtimrdesa), traduit et annoté

par Etienne Lamotte. Louvain, 1962. (Bibliothèque du Muséon, vol. ci.)
Lankävatära. Voir note 28.
Lankävatära, éd. Nanjio. Voir note 28.
La Vallée Poussin, Cosmologie bouddhique La Vallée Poussin, Louis de. Bouddhisme.

Etudes et matériaux. Cosmologie: le monde des êtres et le monde réceptacle. Vasubandhu et

Yaçomitra: Troisième chapitre de YAbhidharmakoça Bruxelles, impr. Hayez, 1919.
(Académie Royale de Belgique. Classe des Lettres et des Sciences morales...
Mémoires, collection in-40, 2" série, tome VI, fascicule IL)

Mahâkarmavibhanga, éd. Lévi, td. Lévi Mahâkarmavibhahga (La grande classification
des actes) édité et traduit par Sylvain Lévi. Paris, E. Leroux, 1932.

Mahäyäna-süträlamkära, éd. td. Lévi. Voir note 49.
Matsunaga, Alicia. The Buddhist Philosophy ofAssimilation. The Historical Development

of the Honji-Suijaku Theory. Tokyo, Sophia University, 1969.
Mayrhofer, Wörterbuch Mayrhofer, Manfred. Kurzgefasstes etymologisches Wörterbuch

des Altindischen. Heidelberg, C. Winter, 19C6- (Indogermanische Bibliothek.

2. Reihe : Wörterbücher.)
MCB Mélanges chinois et bouddhiques. Bruxelles, Institut belge des hautes études

chinoises, 1931, et suiv.
Nagao, Index Gadjin M.Nagao, Index to the Mahäyäna-süträlamkära (Sylvain Lévi

Edition). Tòkyo, 1958-1961, 2 vol.
Nakamura, Survey Nakamura Hajime. A Critical Survey of Mahâyâna and Esoteric

Buddhism. Chiefly based upon Japanese Studies. Tokyo, The Töhö Gakkai, 1964.
(Acta Asiatica, Bulletin of the Institute ofEastern Culture, vol. 6, p. 57-88, et vol.
7, p. 36-94)-



322 JACQUES MAY: LA PHILOSOPHIE

N.S. nouvelle série.

Obermiller, Sublime Science. Voir note 38.
Oltramare, Théosophie bouddhique Oltramare, Paul. L'histoire des idées théo-

sophiques dans l'Inde. II : La théosophie bouddhique. Paris, P. Geuthner, 1923.
(Annales du Musée Guimet, Bibliothèque d'études, tome 31).

The Pancavimsatisâhasrikâ Prajnâpâramitâ, éd. by Nalinaksha Dutt. London, Luzac,

1934. (Calcutta Oriental Series, No. 28.)
Regamey, Constantin. Three Chapters from the Samädhiräja-sütra. Warszawa, 1938.

(The Warsaw Society of Sciences and Letters, Publications of the Oriental
Commission, Nr 1.)

Ruegg Ruegg, David Seyfort. La théorie du Tathâgata-garbha et du gotra. Paris,

Ecole française d'Extrême-Orient, 1969. (Publications de l'Ecole française

d'Extrême-Orient, vol. 70.)
Samädhiräja, éd. Dutt Gilgit Manuscripts, Vol. II, éd. by Nalinaksha Dutt. Srinagar,

Calcutta, 1941-1954, 3 vol.
Samyutta Satpyutta-Nikäya, ed. L. Feer. London, i960, 6 vol. (Pali Text Society,

Text Series.)
Schmithausen, Lambert. Sautrântika-Voraussetzungen in Vimsatikâ und Trimsikâ.

WZKSO, 11, 1967, p. 109-136.
Schmithausen, Yogäcära-bhümi Schmithausen, Lambert. Der Nirväna-Abschnitt in

der Viniscayasamgrahanï der Yogäcärabhümih. Wien, H. Böhlaus, 1969.
(Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse,

Sitzungsberichte, 264. Band, 2. Abhandlung. - Veröffentlichungen der Kommission

für Sprachen und Kulturen Süd- und Ostasiens, Heft 8.)
Siddhi Vijnaptimätratäsiddhi : La Siddhi de Hiuan-tsang, traduite et annotée par Louis

de La Vallée Poussin. Paris, P. Geuthner, 1928-1948, 3 vol. (Buddhica. Première

série: Mémoires. Tome I.)
Stcherbatsky, Abhisamayälamkära Abhisamayälankära-prajnäpäramitä-upadesa-sästra.

The Work of Bodhisattva Maitreya edited, explained and translated by Theodore

Stcherbatsky and Eugene Obermiller. Fasciculus I [seul paru] : Introduction,
Sanscrit Text and Tibetan Translation. Leningrad, 1929, réimpr. Osnabrück,

Biblio Verlag, 1970 (Bibliotheca Buddhica, vol. 23.)
Suzuki, Daisetsu Teitarö. An Index to the Lankävatära. Tòkyo, Suzuki Research

Foundation, 1965. (Suzuki Research Foundation, Reprint Series, 6.)
T. Taishö Shinshû Daizökyö [«Canon bouddhique, édition révisée de l'ère Taishö»].

The Tripitaka in Chinese. Ed. by Takakusu Junjirô and Watanabe Kaikyoku.

Tokyo, 1924-1935, 100 vol. Réimpression des vol. I à LXXXV en cours depuis

i960. Titre souvent abrégé en Taishö Daizökyö, parfois en Taishö Issaikyö. - Les

références indiquent, dans l'ordre: le volume (chiffres romains, capitales), le

numéro de l'ouvrage (chiffres arabes), le kiuan («rouleau» ou «volume» chinois,



BOUDDHIQUE IDEALISTE 323

en chiffres romains, minuscules), la page, le «registre» et la colonne. Voir le

Supplément au quatrième fascicule du Hôbôgirin, p. vii, ix.
Tables du Taishö Issaikyö Hôbôgirin. Fascicule annexe: Tables du Taishö Issaikyö.

Tokyo, 1931.
Takasaki Jikidö. A Study on the Ratnagotravibhäga. Voir note 38.
td. traduction.
Tib. Trip. Eiin Pekin-ban Chibetto Daizökyö. The Tibetan Tripitaka. Peking Edition,

reprinted in phototype. Ed. by Suzuki Daisetsu Teitarö. Tokyo, Kyoto, 1955-
1961, 168 vol. — Les références mentionnent, dans l'ordre, le volume, le numéro
d'ordre, la page, la planche, la ligne. Cf. le Supplément au quatrième fascicule
du Hôbôgirin, p. viii.

Tôhoku Chibetto Daizökyö Sômokuroku. A Complete Catalogue of the Tibetan Buddhist
Canons. Sendai (Japan), Tôhoku Imperial University, 1934, 2 vol.

TP T'oung Pao. Leyde, 1890 et suiv.
Trimsikâ, éd. Lévi et td. Lévi. Voir note 82.
Udänavarga, éd. Franz Bernhard. Göttingen, Vandenhoecku. Ruprecht, 1965-1968,

2 vol. (Sanskrittexte aus den Turfanfunden, X. — Abhandlungen der Akademie
der Wissenschaften in Göttingen, Philologisch-historische Klasse, 3. Folge,
Nr. 54.)

Ui, Konsaisu Bukkyô jiten Konsaisu (ang. Concise) Bukkyö jiten, kanshü Ui Hakuju
[«Petit Dictionnaire du bouddhisme, publié sous la direction de Ui Hakuju»].
Tokyo, 1953.

Vimsatikâ, éd. Lévi et td. Lévi. Voir note 82.
Wayman, Analysis. Voir note 34.
WZKM Wiener Zeitschriftfür die Kunde des Morgenlandes.
WZKSO Wiener Zeitschriftfür die Kunde Süd- und Ostasiens und Archivfür indische

Philosophie. Vienne, 1957 et suiv.
Yamada Ryüjö, Bongo Butten no sho-bunken [«Bibliographie des textes bouddhiques

sanscrits»]. Kyoto, 1959.

ADDENDUM

P. 290, n. 66, ajouter: Td. française par Walpola Rahula, Le Compendium de la
super-doctrine (philosophie) (Abhidharmasamuccaya) d'Asanga. Paris, Ecole française
d'Extrême-Orient, 1971. (Publications de l'Ecole française d'Extrême-Orient,
vol. 78.)


	La philosophie bouddhique idéaliste

