
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Das Brahmajlastra des chinesischen Drghma

Autor: Weller, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146283

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146283
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS BRAHMAJÄLASÜTRA DES CHINESISCHEN
DIRGHÄGAMA

VERDEUTSCHT VON

FRIEDRICH WELLER
UNIVERSITÄT LEIPZIG

VORWORT

In der Hoffnung, es möge mir vergönnt sein, eine vor Jahren begonnene
Arbeit gar durchzuführen, verdeutsche ich auf den folgenden Seiten
zunächst die chinesische Übersetzung des Brahmajälasütra, wie es im

Dïrghâgama steht und im Taishö-Tripitaka Band I, S. 88 b-94a,
abgedruckt ist.

Die nötigen Nachrichten, die Zeit des Werkes und seine Übersetzer

betreffend, findet man in Bunyiu Nanjios Catalogue of the Chinese

Translation of the Buddhist Tripitaka, Oxford 1883, unter Nr. £4 c,

sowie auf den Spalten 40 c und 408 unter den Nrn. c8 und 61 ; ferner

im Hôbôgirin, Tokyo 1931,5.129b unter dem Titelkopfe Butsudayasha

und S. 140a unter [JikuJ-Butsunen.
Diese chinesische Textform fällt in den gleichen Strom der

Überlieferung des Werkes wie die im Dîghanikâya und die tibetische

Wiedergabe, wenn die drei Textgestaltungen auch nicht gleich sind.

Die etwa 200 Jahre ältere chinesische Übersetzung des Brahmajälasütra,

welche B. Nanjio im angegebenen Rataloge unter Nr. ££4
verzeichnet - sie ist im Taishö-Tripitaka Band I, S.264-270 veröffentlicht

-, tut dies nicht. Die Angaben, welche deren Zeit und den

Übersetzer angehen, kann man bei B. Nanjio auf Spalte 388 unter Nr. 18

nachlesen oder im Hôbôgirin auf S. 148 a unter dem Titelkopfe Shiken.

Diese Form des Brahmajälasütra weicht im Wortlaute erheblich von

den zuerst genannten drei Quellenschriften ab. Das lehrt schon ein

Blick in den Beginn dieses Textes. Der lautet folgendermaßen:
«Von Buddha verkündeter Lehrtext der 62 philosophischen Theo-



FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMA J ALAS UTRA 203

rien (drsti) des Brahmajäla übersetzt von dem Upâsaka der Yüä-dschi

(namens) Dschi'-tjän.
So habe ich gehört :

Einmal wanderte Buddha im Reiche der Ruru umher zusammen mit
einer großen Gemeinde von Bhiksu, zusammen 12 co Mann.

Damals gingen der Sektierer Supriya und sein Schüler Brahmadatta

(der) Mänava hinter Buddha und der Gemeinde seiner Bhiksu her.
Dabei zog der Sektierer Supriya auf zahllose Weisen über Buddha her
und zog über seine Lehre her, den Samgha seiner Bhiksu.

Sein Schüler Brahmadatta (der) Mänava (dagegen) pries auf zahllose

Weisen Buddha und seine Lehre, den Samgha seiner Bhiksu.
Lehrer und Schüler stritten sich bei der Gelegenheit miteinander

in ihren Reden. Indem jeder für seine Personmißbilligte, was der (andere)

sagte, wurde die ganze Zeit über miteinander gestritten, während
deren sie hinter Buddha und dem Samgha seiner Bhiksu hergingen.

Zu der Zeit kam Buddha aus dem Reiche der Ruru in das Reich
bravasti und machte da halt im Jetavana, dem Garten Anäthapindadas.

Da versammelten sich die Bhiksu in der Predigthalle Rareri, setzten
sich nieder und besprachen sich miteinander : Wie soll man zu dieser

Geschichte Stellung nehmen? Die ganze Zeit über, welche der
Sektierer Supriya und sein Schüler Brahmadatta (der)Mänava hinter Buddha
und dem Samgha seiner Bhiksu hergingen, wurde gestritten.

Dabei zog der Sektierer Supriya auf zahllose Weisen über Buddha
und seine Lehre, den Samgha seiner Bhiksu her.

Sein Schüler Brahmadatta (der) Mänava (dagegen) pries auf zahllose

Weisen Buddha und seine Lehre, den Samgha seiner Bhiksu.
Da hörte nun Buddha durch sein sich überallhin erstreckendes Gehör

in der Ferne, daß sich die Bhiksu in ihrer Erörterung miteinander über
diese Geschichte besprachen.

Sogleich erhob sich Buddha da von seinem Sitze und begab sich in
die Predigthalle. Dann setzte sich Buddha nieder, und Buddha fragte die
Bhiksu und sprach :



204 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

Meine Anhänger! Ihr versammeltet euch in der Predigthalle Rareri.
Worüber geht, was ihr erörtert?

Da sprachen die Bhiksu zu Buddha und sagten: Wir versammelten

uns vorhin und reden in unserer gemeinsamen Erörterung darüber, daß

die ganze Zeit über, während deren der Sektierer Supriya und sein

Schüler Brahmadatta (der) Mänava hinter Buddha und dem Samgha

seiner Bhiksu hergingen, gestritten wurde.
Dabei zog der Sektierer Supriya über Buddha und seine Lehre, den

Samgha seiner Bhiksu auf zahllose Weisen her.
Sein Schüler Brahmadatta (der) Mänava (dagegen) pries auf zahllose

Weisen Buddha und seine Lehre, den Samgha seiner Bhiksu.

Darauf sprach Buddha: Gut fürwahr, ihr Bhiksu, ist es, wird eine

Versammlung ständig zwei Dinge ausüben. Welcher Art sind die zwei?

î. die Lehre verkünden, 2. sie zu überdenken.
Dann unterwies Buddha die Bhiksu :

Wenn es ihrer gibt, die über mich und meine Lehre, den Samgha

meiner Bhiksu herziehen, so ärgert ihr euch nicht und haltet den

Rummer über das Böse in eurem Gedächtnisse fest.

Wenn es ihrer gibt, die über mich und meine Lehre, den Samgha

meiner Bhiksu herziehen, und ihr Verehrte ärgert euch darüber und

seid bekümmert, dann gereicht euch das nur zum Ruin.
Ihr Bhiksu! Wenn es ihrer gibt, die mich und meine Lehre, den

Samgha meiner Bhiksu preisen, so sollt ihr euch darüber nicht freuen noch

auch traurig sein noch auch frohlocken. Davon habt ihr nur Nachteil.

Wenn es ihrer wiederum gibt, die über mich und meine Lehre,

meine Bhiksu herziehen, dann müßt ihr das in eueren Gedanken

abwägen und sagen : Was jener Mann sagt, ist keine höchst wahrhaftige

Aussage. Diesen Tatbestand gibt es bei Buddha nicht.
Ihr Bhiksu! Wenn es ihrer gibt, die mich und meine Lehre, den

Samgha meiner Bhiksu preisen, dann müßt ihr das erwägen und sagen:

Diesen Tatbestand gibt es (bei Buddha) wirklich.
Und warum gilt das



DES CHINESISCHEN DIRGHAGAMA 20C

Geringen Wissens, wie sie sind, verfügen sie über nichts als die

Sittengebote (sila). Unvermögend, hoch gelehrt zu sein (bahusruta),
wie sie sind, preisen sie flink Buddha.

Da fragten die Bhiksu Buddha und sprachen: Inwiefern verfügen
sie geringen Wissens über nichts als die Sittengebote und preisen sie

nicht hochgelehrt Buddha?

Darauf sprach Buddha : Die Leute sagen aus : Buddha tötet nichts
Lebendes. Daß er sich in Haß verstricke, das gibt es nicht. Er nimmt
Schwert und Stock nicht in die Hand. Er lehrt die Menschen gut
zu sein. Teilnehmend bemitleidet er jedwedes (Lebewesen) bis

(hinab) zu dem, was da an Arten der Raupen und Insekten herumkriecht.

Auch nimmt er anderen Leuten ihren Besitz nicht weg. Er wünscht

nur Gaben zu verschenken und bleibt in seinem Herzen auch geschenkter

Gaben eingedenk.
In seinem Tun hält er sich an die Lauterkeit. Er läßt Leute nicht in

Konflikt mit dem Strafgesetze kommen. Er pflegt eines lauteren
Brahmawandels. Er freut sich über einen lauteren Wandel. An den

üblen Dingen der Liebeswünsche freut er sich nicht.
Auch spricht er nicht lügnerisch. Was er sagt ist höchst wahrhaftig.

Er freut sich der Ehrlichkeit, ist ohne Unwahrhaftigkeit. Die Leute
der Welt glauben alle seinen Worten. Sie sind ohne verdeckten Sinn.

Auch ist er nicht unbesonnen (musitasmrti).
Er gibt nicht doppelzüngig Reden weiter, um unter den Leuten

Streit zu entfachen. Wenn es ihrer gibt, die sich streiten, findet er eine
friedliche Lösung. Er stiftet in jedem Falle Frieden.

Er schmäht nicht. Auch hat er kein böses Mundwerk. Was er
spricht, bewirkt, daß sich alle Leute darüber freuen. Er spricht nur
gute, nicht täuschende Reden. Er weiß die rechte Zeit für die höchste
Wahrheit. Unbeirrt (amogha) befolgt er die Lehre (dharma). Was er
spricht ist sanft.

Er setzt sich nicht auf eine hohe, gute Bettstatt aus blumiger Seide.



2o6 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

Auch tut er kein Parfüm, (keine) Blumen an (oder: auch legt er
keine duftenden Blumen an).

Er lauscht nicht Liedern und Tänzen.

Er trinkt keine alkoholischen Getränke.

Er legt nicht Gold, Silber, Perlen und Juwelen an.

Alleweil ißt er nach der Lehre und vernachlässigt die rechte Zeit
dafür nicht.

Er hält sich keine männlichen und weiblichen Diener und Dienerinnen

(oder Sklaven und Sklavinnen).
Er zerstört kein wachsendes Getreide.
Auch hält er sich keine Hühner, Schafe und Schweine.

Er besitzt keine feste Wohnung.
Auch marktet und handelt er nicht.
Er führt keine Salto mortale aus.

Er betrügt die Leute nicht ums Geringste (wörtlich : um einen Zoll
und einen Fuß) und plündert sie aus.

Ganz und gar begab er sich des Schwertes und des Stockes, die

Menschen zu schlagen und ihnen Furcht einzujagen.»
Ich muß es hier dabei bewenden lassen, dieser einleitenden

Geschichte noch anzufügen, daß der unmittelbar folgende Wortlaut sich

neben die Ausführungen unter I B meiner Verdeutschung des Brahma-

cälasütra im chinesischen Dirghägama stellt, das entspricht Dighanikäya
I i, 11 Rhys Davidsscher Numerierung. Daß diese Textform, wie sie die

älteste chinesische Übersetzung festhält, in die Überlieferungsgeschichte

des Brahmajälasütra gehört, dürften die voraufstehenden

Mitteilungen daraus doch kenntlich machen. Sie lassen aber auch schon

erkennen, daß der zugrunde liegende indische Text, der spätestens

dem i. Jh. n. Chr. entstammen muß, nicht unmittelbar in den gleichen

Strom der Textüberlieferang des Brahmajälasütra fallen kann, welchem

die Päli-Form, die indische Vorlage des Werkes im chinesischen

Dirghägama und die der tibetischen Übersetzung miteinander
angehören. Soviel wird immerhin klar. Wie diese beiden Überlieferungs-



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 207

stränge zueinander stehen, darüber weiß ich einstweilen nichts zu
vermelden. Das ist beklagenswert. Denn daraus ergibt sich eine recht

unbequeme Sachlage. Ist doch die Form des Brahmajälasütra, welche in
den Ranon zweier buddhistischer Schulrichtungen aufgenommen
wurde, erst durch eine Übersetzung ins Chinesische aus dem
beginnenden c.Jahrhundert n.Chr. beglaubigt, während die anscheinend

außerhalb kanonischer Bindung stehende Textform der Übersetzung

Dschi'-Tjäns rund 200 Jahre früher entstand. Es ist gewiß nicht so, daß

eine ältere Übersetzung immer auch die ältere Quellenschrift wiedergibt,

die jüngere die spätere. Aber solange nicht festgestellt ist, welche
der beiden Textformen die geschichtlich ältere darstellt, bleibt alles in
der Schwebe, auch das Alter des jetzigen DIghanikäya. Ich vermag diese

lustige Frage zunächst nicht zu beantworten. Dies hat aber auch sein

Gutes. Hoffe ich doch, daß inzwischen einer meiner Weggefährten
meine auf den folgenden Seiten vorgelegte Verdeutschung des Brahma-

cälasütra aus dem chinesischen Dirghägama dort berichtige und bereinige,

wo ich keine abschließende Lösung vorzulegen vermochte.

ÜBERSETZUNG DES TEXTES
I.A.I.

a. So habe ich gehört :

b. Einmal wanderte Buddha im Reiche Magadha1 umher mit einer

großen Gemeinde von Bhiksu, i2ro Mann insgesamt.
c. Inmitten der umherwandernden Leute ging er in den BambushainJ

und hielt sich da, die Nacht zu verbringen, in der Rönigshalle3 auf.
d. Damals war da ein Brahmane mit Namen Schan-niän4 geheißen.

Schan-niäns Schüler hieß Brahmadatta.

1. DN I. 1.1.: antarä ca Räjagaham antarä ca Nälandam addhänamaggapatipanno hoti.

l- I.2.: Ambalalatthikä. Chin.: Veluvana. Lesart TT, I, S.88, Anm. i 3 : Bambusweiler.
Vgl. auch Malalasekera, Dictionary ofPäli Proper Names, II, S. 928, Z. 2 von unten, Ambalatthika.

3. DN I.2.: räjägäraka. Vgl. dazu Rhys Davids, SBB II, S. 2, Fußn. 1, und Franke,
Dighanikäya, S. 2, Anm. 3.

4- S •*¦¦ Supriya wie im Päli. Vgl. Anm. 270.



2o8 FRIEDRICH WELLER: D AS BRAK MA JÄLAS UTRA

e. Lehrer und Schüler waren selbander immer Buddha gefolgt und

hinter ihm hergegangen.
f. Während aber der Brahmane Schan-niän auf zahllose Weisen5 über

Buddha, seine Lehre und den Samgha seiner Bhiksu herzog, pries
sein Schüler Brahmadatta auf zahllose Weisen Buddha, seine Lehre

und den Samgha seiner Bhiksu.

g. Von den beiden Leuten, Lehrer und Schüler, hegte jeder unter¬

schiedliche Gedanken in seinem Busen, sie standen im Gegensatze
zueinander6.

h. Und warum das? Dies kam daher, daß sie verschiedener Veranla¬

gung7 waren, verschiedener Ansicht und verschiedener Neigung.

I.A.2.

a. Nachdem damals die gar vielen Bhiksu auf dem Bettelgange um
Essen gewesen waren, versammelten sie sich in der Beratungshalle8
und erörterten ' folgendes :

b. Höchst wunderbar, höchst einzigartig10 (ist es doch, welch) große
übernatürliche Geisteskraft" der von der Welt Geehrte" besitzt!

Er ist vollendet an Ehrfurcht gebietenden Vorzügen. Abschließend

c. DN Li.: anekapariyäyena. A l3t entspricht meist upäya. Andere Wortgleichung
verzeichnet Nagao, Süträlarnkära-lndex, II, S. 2 Ç2.

6. DN I.I.: annamaririassa ujuvipaccanikavädä.

7. Bei der Wiedergabe des ersten chinesischen Wortes % und des dritten Ausdruckes
SïLifc mag ich den Nagel nicht mitten auf den Kopf getroffen haben. Jenem entspricht
äsevita, bhävita, väsanä(Rosenberg, Vocabulary, S. 379 a 26); abhyäsa, ucita, parijaya pari-

cayaì), paribhävita, väsana, väsanä (Nagao, Süträlarnkära-lndex II, S. loc a); diesem bhajana,

prema, äpta, nisevita, upavas (Rosenberg, Vocabulary, S. 42 2 a 12); upäsita, nisevana, pravas,

samsevä, sev, seva (Nagao, Süträlarnkära-lndex II, S. 219 a). Beim ersten entschied ich mich für

väsanä. Das sind eigentlich die Eindrücke, welche aus dem vergangenen Leben zurückgeblieben

das nächste bestimmen. Aus DN 1.3. läßt sich der ganzen chinesischen
Wendung vielleicht sattänam nänädhimuttikatayä einigermaßen an die Seite rücken.

8. DN 1.3.: mandalamäla.

9. DN 1.3.: ayam sankhiyädhammo udapädi.
10. DN 1.3.: acchariyam und abbhutam.

11. rddhibala.

12. Wortmäßig entspricht wohl am meisten lokajyestha. DN 1.3.: bhagavant.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 209

weiß er, worauf Wille und Gedanken aller Lebewesen13 gerichtet
sind.

c. Da folgten doch dieser Brahmane Schan-niän und sein Schüler
Brahmadatta dem Tathâgata und dem Samgha seiner Bhiksu nach.

d. Während aber der Brahmane Schan-niän auf zahllose Weisen über
Buddha, seine Lehre und den ganzen Samgha mit ihm herzog, pries
sein Schüler Brahmadatta auf zahllose Weisen den Tathâgata und
seine Lehre, den ganzen Samgha.

e. Von den beiden Leuten, Lehrer und Schüler, hegte jeder unter¬
schiedliche Gedanken in seinem Busen, weil sie verschiedener
Ansicht waren, verschiedener Veranlagung und verschiedener

Neigung.

I.A.J.

a. Da hörte der von der Welt Geehrte in seinem Gemache des Frie¬

dens14 mit seinem göttlichen, reinen Gehöre, welches das der
Menschen übersteigt, daß die Bhiksu bei solcherErörterungwaren.

b. (Darauf) erhob sich der von der Welt Geehrte in seinem Gemache
des Friedens, begab sich in die Beratungshalle und setzte sich vor
der großen Gemeinde nieder.

c. Zwar wußte er es, doch fragte er darum gleichwohl : «Ihr Bhiksu
Aus welchem Grunde versammeltet ihr euch in dieser Beratungshalle?

Worüber geht in euerer Erörterung die Rede?»
d. Da sprachen die Bhiksu zu Buddha und sagten : «Nach dem Bettel¬

gange um Essen versammelten wir uns in dieser Beratungshalle
und besprachen alle miteinander folgendes in unserer Erwägung :

13. DN 1.3.: sattänam nänädhimuttikatä. Chin. "%*%.. .S. 88 steht statt dessen Kt-%»

14. gandhakuti? Hier steht $f""§ im Texte, an der folgenden Stelle 1% I. Dazu ist die
erste Form des Ausdruckes in die Anmerkung verwiesen, TT I, S. 88, Anm. 17. Das erste
chinesische Wort gibt santa wieder (Nagao, Süträlarnkära-lndex II, S. 2 2 a), seltener vyapakrsta

(Rosenberg, Vocabulary, S. coo b 23). jfif- entspricht meist Ableitungen von suc, sudh.
Andere Gegenstücke, welche Nagao, a.a.O., S. 21 j b, und Rosenberg, Vocabulary, S. 293 ai;,
anführen, können hier, glaube ich, auf sich beruhen bleiben. Der zweite chinesische
Ausdruck

mag bedeuten : Gemach der Reinheit, reines Gemach.



2lO FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

e. Höchst wunderbar, höchst einzigartig (ist, was für eine) große
übernatürliche Geisteskraft der Tathâgata besitzt. Er ist vollendet

an Ehrfurcht gebietenden Vorzügen. Abschließend weiß er, worauf

die Gedanken und der Wille aller Lebewesen gerichtet sind.

f. Da waren doch jetzt der Brahmane Schan-niän und sein Schüler

Brahmadatta immer dem Tathâgata und dem ganzen Samgha mit
ihm nachgefolgt.

g. (Während aber jener) auf zahllose Weisen über den Tathâgata und

seine Lehre, den ganzen Samgha herzog, pries sein Schüler

Brahmadatta auf zahllose Weisen den Tathâgata und seine Lehre,
den ganzen Samgha.

h. Und warum das? Weil sie verschiedener Ansicht sind, verschie¬

dener Veranlagung und verschiedener Neigung.
i. Die sotane Angelegenheit zu erwägen, versammelten wir uns vor¬

hin in der Beratungshalle.»

I.A. 4.

a. Da sprach der von der Welt Geehrte zu den Bhiksu: «Wenn da

welche sind, die auf ihre Weisen über den Tathâgata und seine

Lehre, den ganzen Samgha herziehen, dürft ihr nicht dem Zorne

verbundene Gedanken in euerem Busen hegen, kein Übelwollen

gegen jene15.
b. Und warum das Wenn (man) mich schmäht, meine Lehre und den

Samgha der Bhiksu, und ihr hegt dem Zorne verbundene Gedanken

in euerem Busen, laßt Übelwollen aufkommen, ist das euer

eigener Ruin16. Darum dürft ihr keine dem Zorne verbundenen

Gedanken in euerem Busen hegen, (kein) Übelwollen gegen jene.

c. Ihr Bhiksu! Wenn welche Buddha und seine Lehre, den ganzen

Samgha loben, so empfindet dabei17 auch keine Befriedigung,

1 c. DN i.e.: tatra tumhehi na äghäto na appaccayo na cetaso anabhiraddhi karaniyä.
'*>• Ka ;M • DN i.e. : tumhamyev' assa tena antaräyo.

•7- Jèty • DN 1.6. : tatra.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2ll
nehmt das nicht zum Anlasse, euch zu freuen und zu frohlok-
ken'8.

d. Und warum das? Wenn ihr Gedanken der Freude aufkommen

laßt, bewirkt das nur euren Ruin. Darum sollt ihr keine Freude

aufkommen lassen.

e. Und warum das? Diesem liegt (etwas) Geringfügiges zugrunde:
ein Ehrfurcht gebietendes Benehmen19, der Wandel in den

Sittengeboten. Zum tiefen Sinne dringen die Durchschnittsmenschen20,
die wenig unterrichtet21, mit ihrem Verstände nichtdurch. Gerade

nach dem, was sie sehen, rühmen sie (mich) wahrheitsgemäß".
f. Inwiefern liegt dem (etwas) Geringfügiges zugrunde: ein Ehr¬

furcht gebietendes Benehmen, der Wandel in den Sittengeboten,
rühmen (mich) die Durchschnittsmenschen, die wenig unterrichtet,

gerade nach dem, was sie sehen, wahrheitsgemäß?

I.A.r.

a. a. Jene rühmen mich und sagen : Der Sramana Gautama hat Schluß

damit gemacht zu töten, er hält sich fern davon zu töten, er
entschlug sich des Schwertes und des Stockes23. Er hegt schamhafte

Gedanken in seinem Busen24 und bemitleidet jedweden25,

ß.Diesem liegt (etwas) Geringfügiges zugrunde: ein Ehrfurcht
gebietendes Benehmen, der Wandel in den Sittengeboten. Dieser-
halb rühmen jene Durchschnittsmenschen, die wenig unterrichtet,

den Buddha.

18. DN i .6. : tatra tumhe na änando na somanassam na cetaso ubbillävitattam karaniyam.
19. iryäpatha, Rosenberg, Vocabulary, S. 131 c iç; Nagao, Süträlarnkära-lndex, S. 170 b.

Der syntaktische Verband zur folgenden Aussage läßt sich nicht eindeutig feststellen.
20. DN 1.7. : puthujjano. Der chinesische Ausdruck kann singularisch gemeint sein.
21. alpasruta.
22. DN 1.7.: appamattakam kho pan' etam oramattakam silamattakam yena puthujjano

tathägatassa vannam vadamäno vadeyya.
23. Lesart: der Waffen überhaupt.
H- Vgl. Franke, Dighanlkäya, S.4, Anm. 2.
2J. Vgl. DN I.8., i.Absatz.



2l2 FRIEDRICH WELLER: D AS BRAH MA J ALAS UTRA

b. Auch (so) rühmen sie (mich) : Der Sramana Gautama entschlug sich

dessen, zu nehmen, was nicht gegeben wird, hat Schluß damit
gemacht, zu nehmen, was nicht gegeben wird. An Stehlen zu
denken, das gibt es nicht26.

c. Auch (so) rühmen sie (mich) : Der Sramana Gautama entschlug sich

sinnlicher Wünsche, er pflegt lauter des Brahmawandels, ist einzig
darauf bedacht, die Sittengebote in Hut zu halten, übt keine

unzüchtigen Ausschweifungen aus. Was er betreibt, ist lauter27.

d. Auch (so) rühmen sie (mich): Der Sramana Gautama entschlug
sich lügnerischer Rede und hat Schluß damit gemacht. Was er

spricht, ist höchst wahrhaftig, was er sagt, ist ganz wahr. Er

täuscht die Menschen der Welt nicht28.

e. Der Sramana Gautama entschlug sich der Doppelzüngigkeit20 und

hat Schluß damit gemacht. Er entzweit30 nicht mit dieser Rede

jene und entzweit nicht mit jener Rede diese. Sind da welche, die

prozessieren, vermag er ihre Einigung zu bewirken, und nachdem

sie sich einigten, mehrt er deren Freude. Hat er etwas zu sagen,

sprengt er keine Einigkeit3', Ehrlichkeit ist in sein Herz

eingezogen. Für das, was er sagt, weiß er die richtige Zeit32.

f. a. Der Sramana Gautama entschlug sich böser Reden33 und hat Schluß

damit gemacht. Wenn ihrer da sind, die durch grobe Reden die

Menschen verletzen, jener hartnäckigen Haß mehren, ihre feind-

26. Vgl. DN I.8., 2.Absatz. 27. Vgl. DN 1.8., 3.Absatz.
28. Vgl. DN 1.9., i.Absatz.

29. pisunä väcä. Vgl. DN 1.9., 2. Absatz.

30. Ich glaube, A 4^ entspreche bheda aus DN 1.9., 2. Absatz. Daß wenigstens das erste

Wort bheda wiedergibt, verzeichnen Nagao, Süträlarnkära-lndex II, S. 17c b; Suzuki, Lahkäva-

tära-Index, S.417 b; Rahder, Glossary of the Dasabhümikasütra. Rosenberg, Vocabulary, S. io2 c

23, bietet bhedana als Gegenstück. In den mir zugänglichen lexikalischen Hilfsmitteln fand

ich das Kompositum nicht.

31. DarfmandemausDN 1.9., 2. Absatz, an die Seite rücken samaggakaranim väcam bhäsitä?

32. DN 1.9., 4. Absatz, findet sich kälavädi bhütavädi. Ob ich den lächerlichen Satz

Jrf,-* jj_ .v^. richtig wiedergebe, stehe dahin.

33. DN 1.9., 3. Absatz : pharusä väcä. Der chinesische Ausdruck entspricht wohl am

meisten unserem: ein loses Maul haben.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2l3

selige gegenseitige Abneigung steigern, solche grobe Redenwerden

von ihm überhaupt und ganz und gar nicht angewandt.

ß. Erbedient sich immergütiger Reden, die erfreulich sind fürdie Herzen

der Menschen, die alle gerne mögen und sie beglücken, die zu
hören sie gar nicht müde werden. Nur diese Reden spricht er34.

g. Der Sramana Gautama entschlug sich schillernder Rede35 und hat
Schluß damit gemacht. Reden dessen, der die richtige Zeit dafür

kennt, wahrhaftige Reden, zweckmäßige Reden, Reden über die

Lehre, Reden über die Mönchszucht36, Reden die Falschem Einhalt

tun, nur die Reden spricht er.
h.a. Der Sramana Gautama meidet, geistige Getränke zu trinken.

ß.Er parfümiert sich nicht, legt keine Blumen an37.

y.Er schaut sich keine Gesangsaufführungen und Tänze an38.

8. Er setzt sich nicht auf eine hohe Bettstatt39.

s. Zur Unzeit ißt er nicht40.

Ç. Gold und Silber nimmt er nicht in die Hand41.

Y). Er ernährt keine Ehefrau, keine leiblichen Rinder, Diener,
Dienerinnen, Botengänger42.

S-.Er hält sich keine Elefanten, Pferde, Schweine, Schafe, Hühner,
Hunde, nicht alle Vögel und alles Getier43.

1. Er unterhält keine auf Elefanten berittenen Soldaten, keine Raval-

leristen, keine Wagenkämpfer, keine Fußsoldaten.

34. Vgl. DN 1.9., 3. Absatz.

3 t. DN 1.9., 4. Absatz: samphappaläpa.
36. DN 1.9., 4. Absatz: kälavädi bhütavädi atthavädi dhammavädi vinayavädi.
37. DN 1.10. : mälägandhavilepanadhäranamandanavibhüsanatthänäpativirato samano Gotamo.

38. DN 1.10.: naccagitaväditavisükadassanä pativirato samano Gotamo?

39. DN I.io. : uccäsayanamahäsayanä pativirato samano Gotamo.

40. DN i.io.: vikälabhojanä pativirato samano Gotamo.

41. DN i.io.: jätarüparajatapatiggahanä pativirato samano Gotamo.

42. DN i.io.: itthikumärikapatiggahanä pativirato samano Gotamo. däsidäsapatiggahanä
pativirato samano Gotamo. düteyyapahinagamanänuyogäpativirato samano Gotamo. Statt Diener
und Dienerinnen mag auch Sklaven und Sklavinnen zu lesen sein.

43-DN i.io.: hatthigavässavalaväpatiggahanä pativirato samano Gotamo. kukkutasükara-

potiggahanä pativirato samano Gotamo. ajelakapatiggahanä pativirato samano Gotamo.

'Î



2l4 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

x. Er hält sich nicht Feld und Haus und sät die fünf Getreidearten44,

i.a. Er wird nicht handgemein und boxt sich mit den Leuten gegen¬

seitig herum45.

ß.Er betrügt die Leute nicht mit Maß und Gewicht46.

y. Auch kauft und verkauft er nicht47 (und) bricht, ist ein
Übereinkommen dokumentarisch abgeschlossen, seine Verpflichtungen48.

8. Auch nimmt er nichts an, widersetzt sich einer Schuldforderung,
stiftet querköpfig Unzuträglichkeiten40.

s. Auch intrigiert er nicht, ist vor dem Gesichte anders als hinter dem

Rücken,
k. a. Er führt nichts zur Unzeit aus.

ß. Um seines Rörpers willen erhält er sein Leben. Nur soviel als der

Magen faßt, ißt er.

y. Wohin er kommt, begleiten ihn Almosentopfund Gewand, gleich
wie bei einem fliegenden Vogel die Federn mit dem Rörper
zusammen sind.

I.A.6.
Dem liegt etwas gar Geringfügiges zugrunde, (nämlich) die
Sittengebote zu halten. Dieserhalb rühmen die Durchschnittsmenschen,
die wenig unterrichtet, den Buddha.

LB. i.
Wie die übrigen Sramana und Brähmana empfängt er (zwar), was

andere aus Glauben spenden50. (Doch) darüber hinaus darnach zu

44. DN i.io.: khettavatthupatiggahanä pativirato samano Gotamo. Steckt im Reste irgend ein

Bezug zu DN.1.10.: bijagämabhütagämasamärambhä pativirato samano Gotamo}

4j. Ob dieser Aussage aus DN i.io. an die Seite gestellt werden darf chedanavadhaban-

dhanaviparämosaälopasahasäkärä pativirato samano Gotamo?

46. DN i.io.: tuläkütakansakütamänakütäpativirato samano Gotamo.

47. DN i.io.: kayavikkayä pativirato samano Gotamo.

48. « ^- (Lesart) #, $ %

49. ^4.1?.^
co. DN i.n.ff. : saddhädeyyäni bhojanäni bhunjitvä.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2 I C

streben, Rleider, Trank und Speise aufzuhäufen, ohne genug zu
bekommen, so etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht5'.

I.B.2.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere aus

Glauben spenden. (Doch) selbst ein Gewerbe zu betreiben, von dem

er lebte, Bäume anzupflanzen, in denen dämonische Geister ihre
Bleibe nehmen, so etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht52.

I.B.3.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) darüber hinaus geschickte Mittel
anzuwenden, um Gewinne zu erhaschen, (als:) Elfenbein,
verschiedene Juwelen, eine hohe, breite, große Bettstatt, allerlei
bunt gemusterte Stickereien, wollene Teppiche, feine westindische

Teppiche53, Bänder und Schnüre, die zum Schmucke von
der Mütze herunterhängen54, Bettdecken und Matratzen, so etwas

gibt es beim Sramana Gautama nicht55.

I.B.4.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) darüber hinaus geschickte Mittel
anzuwenden, um darnach zu streben, sich selbst zu schmücken:

mit Schmelzbutter56 seinen Rörper einzureiben, in duftendem

ci. Vgl. DN. 1.12. c2. DN 1.11. läßt sich dem kaum an die Seite stellen.
Si- ^MrttËS. • Ich vermag die Teppicharten nicht näher zu bestimmen. Vielleicht ist

auch zu übersetzen : auf verschiedene Weisen gemusterte Wollteppiche.
S4-. ,fc$e,Ü£ (Lesarten: $k}k Die Aussage mutet im vorliegenden Textzusammenhange

so unglaubhaft an, daß ich lieber die Spielform aufgriffe, wo von Binsenmatten gesprochen
wird, wenn ich dabei nur etwas mit && anzufangen wüßte.

SS- Vgl. DN i.ir.
Î6-Stl* entspricht gewöhnlich ghna, navanita, Rosenberg, Vocabulary, S.466 c 29.

Doch da das zweite der beiden Wörter das Öl bezeichnet, mag der ganze Ausdruck auch
dies bedeuten.



2l6 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

Wasser zu baden, sich selbst duftenden Puder57 aufzulegen, sich

mit duftender Pomade den Ropf zu frisieren, schöne Blumenkränze

anzulegen, sich die Augen mit brauner Farbe zu färben,
sich das Gesicht abzuwischen58, als Schmuck Ringe und Schleifen5'

anzulegen, reinigt er sich im Bade sich im Spiegel zu betrachten60,
kostbare Ledersandalen anzuziehen, ein blütenweißes Gewand

anzulegen, eine Ropfbedeckung aufzusetzen61, in der Hand einen

Wedel zu tragen62, sich mit einem Schirme zu schmücken63, so

etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht64.

I.B.c.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana [ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden]65. (Doch) sich nur mit Spielen zu ergötzen:
Schachpartien66, dem Bo-i-Schache67, dem Achtfelderspiele, dem

Zehnfelderspiele, bis zum iooooo-Felderspiele, mit allerhand

Taschenspielereien, um sich selbst zu verlustieren, so etwas gibt
es beim Sramana Gautama nicht68.

I.B.6.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) nur unnützes Geschwätz zu reden,

çj. Oder duftende Paste, TT, Band I, S.89, Anm. 7.
c8. Oder auch sich das Gesicht mit einem Tuche zu reinigen. DN 1.16.: aiijanam

mälävilepanam mukkhacunnakam mukkhälepanam.

59. Was Jgt hier genau bedeutet, läßt sich nicht bestimmen. Knoten, Quasten, Spangen,

Knöpfe stehen zur Verfügung.
60. DN 1.16. -.ädäsam. Vielleicht sollte ichhier eher davon reden, daß er sich sauber wäscht.

Ob die Aussage wirklich syntaktisch so zusammenzufassen sei, wie ich es tat, steht dahin.

61. DN 1.16.: citrupähanam unhisam odätäni vatthäni.

62. DN 1.16.: välavijanim (Ausgabe: valävijanim).
63 :t&f& (Piagge, Fahne) dürfte chattam aus DN 1.16. entsprechen.
64. Vgl. zum Abschnitte DN 1.16.

6c. Nach den übrigen Stellen zu urteilen, dürfte der in eckigen Klammern stehende

Satz hier versehentlich ausgefallen sein.

66. Dabei handelt es sich um ein unserem Schach ähnliches Spiel.

67. fé *. Vgl. Legge, Lun-yü 17, 22, und Anmerkung dazu. 68. Vgl. DN.1.14.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 217

das den (Heils)weg verbarrikadiert, (als da sind :) Angelegenheiten
des Rönigs, seiner Rämpfe und seiner Armee, der Beamtenschaft

und der Minister, (sein) Aus- und Einzug zu Pferde und zu Wagen,

Lustpartien in Parks und an Aussichtspunkte6', Angelegenheiten
(als) zu Bette zu gehen und aufzustehen, spazieren zu gehen, der
Frauensleute zu erörtern, Angelegenheiten der Rleidung, des

Essens und Trinkens, der Familienverhältnisse70, und Angelegenheiten

zu bereden, eine Seereise anzutreten, um Juwelen zu
sammeln, so etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht71.

I.B.7.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) auf zahllose geschickte Weisen nur
ein gemeines Leben zu führen, mit schönen Redensarten zu

schmeicheln, gegenseitige Verunglimpfungen an den Tag zu bringen,

(und dies nur, um) mit Erfolg nach Vorteilen zu haschen, so

etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht.

I.B.8.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) sich miteinander zu streiten - sei es

nun in Parks und auf Terrassen6', oder daß sie sich an Badeteichen

befinden, oder sei es in Hallen — über unangebrachte Reden
untereinander (wie diese :) Ich kenne die Lehrtexte und die Mönchszucht,

du weißt überhaupt nichts ; ich gehe den rechten Weg, du

gehst den irrigen Pfad ; du verdrehst vorne und hinten, verdrehst
hinten und vorne; ich vermag Geduld72 zu üben, du vermagst
keine Geduld zu üben ; was du sagst, ist alles nicht richtig ; wenn

69. ig jg_ ließe sich auch anders wiedergeben, etwa auf Terrassen in Parks.

7°..$gjÇ gj). Ich glaube, dem sei aus DN 1.17. iiätikathä an die Seite zu stellen. Vielleicht
bezieht sich der chinesische Ausdruck auch auf Heiraten.

71. Vgl. DN 1.17.
72. n ksänti.



2l8 FRIE DRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

du über etwas in Zweifel bist, mußt du mich fragen kommen, ich

vermag dir abschließend zu antworten; so etwas gibt es beim
Sramana Gautama nicht73.

I.B.9.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere aus

Glauben spenden. (Doch) darüberhinausgeschickteMittel anzuwenden,

um darnach zu streben, Botenaufträge auszuführen-was diese

angeht, sind sie fürRönige, königlicheMinister, Brähmana, Hausherren

Briefe übermittelnde Boten, sie gehen von diesem zu jenem und

kommenvon jenem zu diesem, sie nehmen diesen Briefzur Hand und

behändigen ihn jenem, nehmen jenen Briefzur Hand undbehändigen
ihn diesem, (dabei) tun sie es teils selbst, teils beauftragen sie andere

es zu tun —, so etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht74.

I.B.io.
Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. Doch sich mit Angelegenheiten der Schlachtordnung

und des Rampfes zu befassen, oder sich mit Dingen des

Schwertes, Stockes75, des Bogens und Pfeiles zu befassen, oder

Hähne, Hunde, Eber, Widder, Elefanten, Hengste, Stiere, Ramel-

hengste und alle wilden Tiere (miteinander) kämpfen zu lassen,

oder Männer und Frauen (miteinander) kämpfen zu lassen, oder

(auch) alle Rlänge hervorzubringen: Rlänge von Blasinstrumenten,

Rlänge von Trommeln, Rlänge des Gesangs und

Rlänge zum Tanze, ...76 — unter allen artistischen Schaustellun-

73. Vgl. DN 1.18. 74. Vgl. DN 1.19.

7j. Lesart TT, Band I, S.89, Anm. 14: der Angriffswaffen im allgemeinen. Wenn man

daneben aus DN 1.22. stellen darf: dandalakkhanam vatthalakkhanam asilakkhanam usulakkhanam

dhanulakkhanam äyudhalakkhanam, dann verdient die in den Text aufgenommene Spielform
des Wortlautes vorgezogen zu werden.

76. Hier fehlt die Übersetzung der Aussage j&.*flfëj.%,. Ich verstehe den Wortlaut nicht.

Die beiden ersten Zeichen können besagen : eine Fahne hinaufklettern, und das wird wohl zu-



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2l9

gen77 gibt es keine, womit sie nicht vertraut wären -, so etwas

gibt es beim Sramana Gautama nicht78.

LB. n.
Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) Lehren zu befolgen, die den (Heils)-

weg verbarrikadieren79, sich selbst durch ein gemeines Leben am
Leben zu erhalten80 : nach Anzeichen der Männer und Frauen Glück
und Unglück, Gutes und Häßliches vorauszusagen, über Haustiere
nach Anzeichen (an ihnen) vorauszusagen, um Gewinne zu
erhaschen, so etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht81.

I.B.I2.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) Lehren zu befolgen, die den

(Heils)weg verbarrikadieren, sich selbst durch ein gemeines
Leben am Leben zu erhalten, (als:) dämonische Geister herbeizurufen

oder sie wieder zu verjagen; auf alle möglichen Weisen
böse Geister beschwörend sie um Glück anzuflehen ; mit zahllosen

Methoden den Menschen Furcht einzujagen, sie sich ereifern zu
lassen ; zu vermögen, daß sie sich versammeln, zu vermögen, daß

sie sich zerstreuen ; zu vermögen, daß sie leiden, zu vermögen, daß

sie sich freuen; ferner zu vermögen, den Menschen die Leibesfrucht

in einen glückhaften Zustand zu versetzen, die Nachge-

treffen. Auch wenn ich unterstelle, daß Jt%ljS,= Afri sei, scheitere ich. Herr Professor Dr.
Walter Fuchs, den ich um Rat anging, teilt die Auffassung, daß &.<| Stangenklettern bedeute.
Er meint auch, fei /IR, sei gleich '&. föl. Er möchte etwa übersetzen : «kippen (fallen) sie um (hin,
herunter), worauf allgemeine Heiterkeit erfolgt». Ein jüngerer japanischer Spezialist für
Buddhismus, den zu befragen ich Gelegenheit hatte, sagte nur, daß ¦&,!$L=i£,l$j sein werde.

77-4 (Lesart &) &.
78. Vgl. DN 1.13.
79-Vgl. LB.6.
80. Vgl. I.B. 7.
81. Vgl. DN 1.21.



220 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMA J ALAS UTR A

burt abgehen zu lassen; auch zu vermögen, Menschen zu
verfluchen und zu bewirken, daß sie Esel und Pferde werden ; auch

zu bewirken vermögen, daß Menschen taub werden, erblinden,
stumm werden82 ; sich als Meister in allen Fertigkeiten zu zeigen ;

die Hände gegen Sonne und Mond zusammenzufalten ; alle
asketischen Begehungen auszuführen, um nach Gewinn zu haschen ; so

etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht.

I.B.13.

Wie die übrigen sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) Lehren zu befolgen, die den (Heils)-

weg verbarrikadieren, sich selbst durch ein gemeines Leben

am Leben zu erhalten, (als :) etwa den Menschen Rrankheiten zu

beschwören, oder böse Beschwörungen melisch vorzutragen, oder

gute Beschwörungen melisch vorzutragen83 ; oder zu rezeptieren,

akupunktieren, kauterisieren84, mit Arzneimitteln und steinerner
Nadel alle Rrankheiten ärztlich zu behandeln, so etwas gibt es

beim Sramana Gautama nicht.

I.B.14.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) Lehren zu befolgen, die den (Heils)-

weg verbarrikadieren, sich selbst durch ein gemeines Leben

am Leben zu erhalten, (als :) etwa Wasser undFeuer zubeschwören,

oder Beschwörungen der Dämonen auszuführen, oder Beschwörungen

der Rsatriya85 melisch vorzutragen, oder Beschwörungen der

Elefanten melisch vorzutragen86, oder Beschwörungen der Gelenke,

82. Vgl. DN 1.26.

83. URI V/L& mantravädin, Rosenberg, Vocabulary, S.429 b 8.

84. Nach TT, Band I, S. 89, Anm. 21 : Moxibustion ausführen.

8$. Der Ksatriya kann der Umgebung nach wohl nur gen. obj. sein.
86. Nach TT, Band I, S. 89, Anm. 23, wäre zu lesen: der Vögel statt der Elefanten.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 22l

oder Zauberformeln87, Häuser in einen glückhaften Zustand zu
versetzen, oder bei Feuersbrünsten, Mäusefraß88 davon befreiende

Beschwörungen auszuführen vermögen; oder Bücher melisch

vorzutragen, (aus denen man) Tod und Geburt8' erkennt ; oder Traumbücher

melisch vorzutragen; oder das Geschick eines Menschen
nach seinen Merkmalen an Händen und im Gesichte vorauszusagen ;

oder astrologische Bücher melisch vorzutragen ; oder Bücher über

jedwede Stimme'0 melisch vorzutragen, so etwas gibt es beim
sVamana Gautama nicht'1.

I.B.ir.
Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) Lehren zu befolgen, die den (Heils)-

weg verbarrikadieren, sich selbst durch ein gemeines Leben

am Leben zu erhalten, (als :) nach Anzeichen über die Jahreszeiten

vorauszusagen : auszusagen, daß es regnen, nicht regnenwerde, daß

das Getreide teuer, das Getreide billig werde ; es viel Rrankheit,

wenig Rrankheit (geben werde) ; Schrecknisse oder Wohlstand ;

oder auszusagen über Erdbeben, Rometen, Mondfinsternisse,
Sonnenfinsternisse, oder auszusagen, daß Gestirne sich verfinstern, oder

auszusagen, daß sie sich nicht verfinstern, die Gegend, wo das sein

werde; allessamt das zu prophezeien vermögen, so etwas gibt es

beim Sramana Gautama nicht'2.

I.B.I6.

Wie die übrigen Sramana und Brähmana ißt er (zwar), was andere

aus Glauben spenden. (Doch) Lehren zu befolgen, die den (Heils)-

wegverbarrikadieren, sich selbstdurchein gemeines Leben am Leben

87- % *. • 88. Oder Rattenfraß.
89- •JL'i. kann auch samsära bedeuten.
9°-iÄ —{71 ¦% %, bezieht sich, wie ich denke, nach DN 1.21. darauf, daß man die Sprache

der Vögel und sonstiger Tiere verstehe.
91. Vgl. DN 1.21. 92. Vgl. DN 1.24., 2c.



222 FRIEDRICH WELLER: D AS BRAHM AJ ALAS UTRA

zu erhalten, (als) etwa aussagen : dies Reich wird siegen, mit jenem
Reiche verhält es sich nicht so ; oder aussagen : jenes Reich wird
siegen, mit diesem Reiche verhält es sich nicht so ; nach Anzeichen

(deren) Heil und Unheil vorauszusagen, deren Gedeih und Verfall

auszusagen, so etwas gibt es beim Sramana Gautama nicht93.

I.B.17

Ihr Bhiksu! Dem liegt etwas gar Geringfügiges zugrunde, (nämlich)

die Sittengebote zu halten. Dieserhalb rühmen die
Durchschnittsmenschen, die wenig unterrichtet, den Buddha.»

II
II. Einl.

a. Buddha sprach zu den Bhiksu: «Es gibt darüber hinaus (noch) an¬

dere Dinge94, (die) das strahlende Licht95 (meiner) sehr tief-

(sinnig)en, wundersamen96, großen Lehre94 (sind). Nur meine

edlen Schüler sind es, die den Tathâgata ob dieser Lehre zu preisen

vermögen97.
b. Welcherart ist die sehr tief(sinnig)e, wundersame, große Lehre

strahlenden Lichtes, (daß) ob dieser Lehre meine edlen Schüler

den Tathâgata zu preisen vermögen ?8

ca. Bei dem, was all die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über

den Ursprung des Ursprungskalpas und das Ende des Endkaipas auf

verschiedene Art und zahllose Weisen" ihren Gedanken nach

aussagen, kommen sie insgesamt zu 62 Theorien.

ß.Sie vermögen bei dem, was sie in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas und das Ende des Endkaipas auf ver-

93. Vgl. DN 1.23. 94. dharma.

9c. 3C.BS vgl. Rosenberg, Vocabulary, S.46 a 26/27: prajvalati.
96. $&-*>" oder scharfsinnigen, subtilen. 97. Vgl. DN 1.28., 1. Absatz.

98. Vgl. DN 1.28., 2. Absatz.

99. Diese Aussage verstehe ich dahin, daß, wie immer die Ansichten mögen abschattiert

sein, sie sich auf 62 Formen zurückführen lassen.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 223

schiedene Art und zahllose Weisen ihren Gedanken nach

aussagen, ganz und gar nicht über den Umkreis100 der 62 Theorien
hinauszukommen.

d. Aus welcherlei Gründen kommen jene Sramana und Brähmana bei

dem, was sie in ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas

und das Ende des Endkaipas auf verschiedene Art und zahllose

Weisen jeder nach seinen Gedanken aussagen, insgesamt zu
diesen 62 Theorien und kommen demgemäß101 nicht darüber
hinaus

II.A.Einl.

a.oc. Bei dem, was die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über
den Ursprung des Ursprungskalpas auf verschiedene Art und zahllose

Weisen jeder nach seinen Gedanken aussagen, kommen sie

insgesamt zu 18 Theorien.

ß.Bei dem, was sie in ihren Theorien über den Ursprung des

Ursprungskalpas auf verschiedene Art und zahllose Weisen jeder
nach seinen Gedanken aussagen, vermögen sie ganz und gar nicht
über den Umkreis der 18 Theorien hinauszukommen.

b. Aus welcherlei Gründen kommen jene Sramana und Brähmana bei

dem, was sie in ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas

auf verschiedene Art und zahllose Weisen jeder nach seinen

Gedanken aussagen, insgesamt zu 18 Theorien und kommen
demgemäß nicht darüber hinaus?102

100. Ob ich *$», die Mitte, das Zentrum, inmitten, richtig wiedergebe, steht dahin. Es

kommt mir an dieser Stelle etwas auffällig vor.
>oi. ^5. - im Verlaufe wechselt )* mit %. - das S.89 c 28 zum ersten Male auftritt

und des weiteren an parallelen Stellen häufig wiederkehrt, mag anfechtbar übersetzt
sein. S. 89 c 2 c und 90 a 2 steht dafür ^j[ sie kommen ganz und gar nicht darüber hinaus.
S.93a 28 und 93 b 1 begegnen die Wendungen ^ Jk.it> }%i^^. DZW'^fL^je>Öi ÎI& > womr
sich S. 93 b 3 findet $, jjjjfcilfe- Es kommt mir vor, als besage der fragliche Ausdruck : das, was
dem gemäß ist. Das, was dem gemäß ist, bezeichnet man als ucchedanirodha, das ist ucchedani-
rodha.

102. Vgl. DN 1.29.



224 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAH MA JÄLAS ÜTRA

II.A.i.Einl.

a.a. Die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung der Ewigkeit aufs

Tapet103 und sagen aus, daß das Ich und die Welt ewig bestehen.

Diese kommen insgesamt zu vier Theorien104.

ß. Sagen sie in ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas

aus, daß das Ich und die Welt ewig bestehen, (und) kommen

sie (dabei) insgesamt zu vier Theorien, kommen sie demgemäß

nicht darüber hinaus.

b. Aus welcherlei Gründen bringen jene Sramana und Brähmana in

ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas die

Erörterung der Ewigkeit aufs Tapet, sagen aus, daß das Ich und die

Welt ewig bestehen, kommen diese (dabei) insgesamt zu vier

Theorien und kommen demgemäß nicht darüber hinaus?105

H.A.i.HT.

a.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die durch allerhand ge¬

schickte Mittel in den Samädhi gesammelten GeistesIo6 eingehen.

ß. Durch die Gedanken des Samädhi erinnern sie sich an zwanzig

Ralpa der Vollendung und Ralpa der Auflösung107. Jene sagen

folgendes aus : Das Ich und die Welt sind ewig. Dies ist wahr, das

übrige ist falsch.

y. Und warum ist dem so? Ich ging durch allerhand geschickte Mittel

in den Samädhi gesammelten Geistes ein.
8. Durch die Gedanken des Samädhi erinnerte ich mich an zwanzig

Ralpa der Vollendung und Ralpa der Auflösung.

103. utpäday. Der chinesische Ausdruck könnte wohl auch heißen: treten mit dem

Urteile hervor.

104. Vgl. DN 1.30., i.Satz.

ior. Vgl. DN 1.30., 2.Satz.

106. ^£§,î~ï^h Die ersten beiden Wörter übersetzen sonst samädhi. DN 1.31., 32,

samähite citte. Oder entspricht cetosamädhi?

107. DN 1.32. in anderem Wortlaute samvattavivattam.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 22C

s. Darinnen nahmen alle Lebewesen"8 nicht zu und nicht ab. Sie waren

ewig miteinander zusammen und zerstreuten sich nicht.
Ç. Dieserhalb weiß ich, daß das Ichund die Weltewig sind, dies wahr,

das übrige falsch ist.'
7). Dies ist die erste Theorie.
&. Dieserhalb halten die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas dafür, daß das Ich und die
Welt ewig sind, und kommen demgemäß nicht über den Umkreis
der vier Theorien hinaus,

b.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die durch allerhand ge¬

schickte Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes eingehen.
ß. Durch die Gedanken des Samädhi erinnern sie sich an vierzig Ralpa

der Vollendung und Ralpa der Auflösung. Jene sagen folgendes aus :

,Das Ich und die Welt sind ewig. Dies ist wahr, das übrige falsch.

y. Und warum ist dem so Ich ging durch allerhand geschickte Mittel
in den Samädhi gesammelten Geistes ein.

8. Durch die Gedanken des Samädhi erinnerte ich mich an vierzig
Ralpa der Vollendung und Ralpa der Auflösung.

e. Darinnen nahmen alle Lebewesen nicht zu und nahmen nicht ab. Sie

waren ewig miteinander zusammen und zerstreuten sich nicht.
Ç. Dieserhalb weiß ich, daß das Ich und die Welt ewig sind, dies

wahr, das übrige falsch ist.'
y).Dies ist die zweite Theorie.
ft. Dieserhalb halten die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas dafür, daß das Ich und die

Welt ewig sind und kommen demgemäß nicht über den Umkreis
der vier Theorien hinaus,

c.a. Teils gibt es Sramana undBrähmana, diedurch allerhand geschickte
Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes eingehen.

ß.Durch die Gedanken des Samädhi erinnern sie sich an achtzig
Ralpa der Vollendung und Ralpa der Auflösung. Jene sagen folios.

Wörtlich jäta.



226 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

gendes aus : ,Das Ich und die Welt sind ewig. Dies ist wahr, das

übrige falsch.

y. Und warum ist dem so Ich ging durch allerhand geschickte Mittel
in den Samädhi gesammelten Geistes ein.

8. Durch die Gedanken des Samädhi erinnerte ich mich an achtzig

Ralpa der Vollendung und Ralpa der Auflösung.
e. Darinnen nahmen alle Lebewesennicht zu und nahmennicht ab. Sie

waren ewig miteinander zusammen und zerstreuten sich nicht.
Ç. Dieserhalb weiß ich, daß das Ich und die Welt ewig sind, dies

wahr, das übrige falsch ist.'
7).Dies ist die dritte Theorie.
•9-. Dieserhalb halten die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas dafür, daß das Ich und die

Welt ewig sind und kommen demgemäß nicht über den Umkreis

der vier Theorien hinaus,

d.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die besitzen eine rasche Er¬

kenntnis der Erscheinungen109 und vermögen gut zu beobachten"0.

Mit der raschen Erkenntnis der Erscheinungen auf geschickte
Weise "' zu beobachten, (das) nennen (sie) die Wahrheit gründlich
erforschen. Durch das, was sie selbst erschauen, durch ihre eigene

Einsicht "2 sagen sie folgendes aus : ,Das Ichund die Welt sind ewig.'
ß. Dies ist die vierte Theorie.

y. Dieserhalb halten die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

109. ¦%&&&'& • zute% vgl. Mt^ A#i£, S.1678 b:.ufiiSfctt«l^^itò»>S"
eine grobe Erkenntnis, die sich auf die Erscheinung der weltlichen Dinge gründet.

110. Das sanskritische Gegenstück zu ^jjjjj läßt sich nicht eindeutig feststellen. Mochizuki,

Bukkyö-daijiten, S. 767 a, vipasyanä; Nagao, Süträlarnkära-lndex II, S. 180 a, iksika,

pratyaveksâ, pratyaveksana, vicaya, vi-J/ car: vicärayet, vibhävayat, vicäranä, bhävita, vibhävaka;

<Öjt?$: 4. lokam pratyaveksate; Suzuki, Lankävatära-Index, S.42J, anugama, apeksä,

avadhäraka, upadesa, upalaksana, nidarsana (vidarsana in text), pariksä, pravicaya, preksamäna,

vicaryamäna, pravicärayat, praviciyamäna, vicälana, vibhävana, vibhävanä, vivecyamäna,

vyavalokana, *• ^ îSSL'jlî nirälambya. DN 1.34. : idha ekacco samano vä brahmano vä tarn

boti vimahsi. So takkapariyähatam vimansänucaritam sayampatibhänam evam äha.

in. upäya.

112. ,<B^ % pratibhäna, Rosenberg, Vocabulary, S.4J0 b 43.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 227

über den Ursprung des Ursprungskalpas dafür, daß das Ich und die

Welt ewig sind und kommen demgemäß nicht über den Umkreis
der vier Theorien hinaus"3.

II. A.i.Schl.

a. Halten diese Sramana und Brähmana in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas dafür, daß das Ich und die Welt
ewig sind, kommen wie diese jedwede insgesamt zu den vier
Theorien, daß das Ich und die Welt ewig sind, und kommen
demgemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien hinaus114.

b. Außer dem Tathâgata gibt es keinen, der weiß, wie es um diese

Theorien steht"5, daß sie so erfaßt, so gehalten werden, und auch

weiß, was dabei als Ergebnis herauskommt"6.

c. Was der Tathâgata weiß, kommt auch darüber noch hinaus.
d. Obschon er (das) weiß, hängt er daran (doch) nicht fest"7, und da

er daran nicht festhing, erlangte er infolgedessen das Erlöschen in
Ruhe"8.

e. Er kennt der Gefühle Entstehen, ihr Zu-Ende-Gehen, ihren Ge¬

nuß, ihre Fehlerhaftigkeit, und wie man ihnen entgeht"9,
dadurch daß (man) sie gleichmütig betrachtet120. Eine andere

Erlösung gibt es nicht.

113. Vgl. DN 1.34. 114. Vgl. DN 1.3c.
11 r. Wörtlich : der die Umstände, den Sachverhalt dieser Theorien kennt.
116. DN 1.36.: tayidam tathägato pajänäti: "Ime ditthitthänä evamgahitä evamparä-

matthä evamgatikä bhavissanti evamabhisamparäyä ti."
117. DN 1.36.: tan ca pajänanam na parämasati.
118. DN 1.36.: aparämasato c'assa paccattamyeva nibbuti viditä. Für ß findet sich hier,

schwach bezeugt, als Leseart VX.. S. 91 a 13 steht VX. in dieser Wendung ohne Lesart im
Texte. S.91 b 22 und 92 a 10 findet sich g ohne Lesart im Wortlaute.

119. DN 1.36.: vedanänam samudayan ca athhagaman ca assodati ca ädinavan ca nissaranan
ca yathäbhütam viditvä anupädä vimutto, bhikkhave, Tathägato. Zu »jft^ ädinava vgl. Nagao,
Süträlarnkära-lndex 1, S.48. Beide Wörter treffen sich in der Bedeutung Fehler. Ob meine
Wiedergabe den Nagel auf den Kopf treffe, mag offenstehen. ik«£ naiskramana, Mochizuki,

Bukkyö-daijiten, S. 1600 c.
I2°. YXf 'SJ-IJJ., durch eine Betrachtung in Gleichmütigkeit, durch eine Betrachtung

der Gefühle, die unbeteiligt daran werden läßt, gleichgültig dagegen.



228 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

f. Darum nennt (man mich) Tathâgata.

g. Das ist das andere strahlende Licht (meiner) sehr tief(sinnig)en,
wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt (meine) edlen Schüler,

den Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch121 zu preisen.

H.A.2.Einl.
a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief-

(sinnig)en, wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt (meine)
edlen Schüler, den Tathâgata wahrhaftigundunparteiisch zu preisen.

b. Welcher Art ist das?

ca. Die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet und

sagen aus: ,Das Ich und die Welt sind halb ewig, halb nicht

ewig122.'

ß. Halten dieserhalb jene Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas dafür, daß das Ich und die

Welt halb ewig halb nicht ewig sind, kommen sie demgemäß nicht

über den Umkreis dieser vier Theorien hinaus"3.

H.A. 2.HT.

a.a. Es mag etwa die Zeit sein, daß dieser Ralpa sich zu vollenden be¬

ginnt"4.
ß.Da sind (nun) all die übrig gebliebenen Lebewesen"5 da, (deren)

12i. *f H sama(tä). Oder gleichmütig, unberührt davon, was die Menschen für
Rühmens vom Tathâgata machen. Vgl. DN 1.37.

122. Vgl. DN 1.2.1.

123. Dahinter sf eht in der Textausgabe des TT noch : teils kommen sie darüber hinaus.

Nach TT, S. 90, Ar m. 4, fehlt dieser Satz in einem Teile der chinesischen Drucke des Textes.

Von DN 2.14. ginz abgesehen, sprechen schon die Parallelstellen dafür, daß er fehl am

Platze ist.
124. DN 2.3.: hoti kho so samayoyam kadäci karahaci dighassa adhuno accayena ayam loh

vivattati. Für DN 1.2.2. fehlt im Chinesischen ein entsprechendes Textstück.
12S- È 'SSÜ-lfe^-- Ob ich diese ganze Stelle richtig wiedergebe, ist zweifelhaft. Ich lasse

mich vom Päli-Texte leiten, wo Brahma und Mahäbrahmä in der Einzahl stehen, die nach

ihm da geborenen Wesen im Plural. Dem gegenüber wird man den chinesischen Wortlaut,

hätte man den Päli-Text nicht, vielmehr so aufzufassen geneigt sein, daß es sich bei Brahma,



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 229

Verdienst zu Ende geht, (deren) Lebenszeit zu Ende geht"6,
(deren) Wandel zu Ende geht.

y. Am Ende (seines) Lebens wird (eines)"7 aus dem Äbhäsvara-Him-

mel im leeren Brahma-Himmel (wieder) geboren.
8. Alsbald läßt (es)"8 an jenem Orte sinnlichem Verlangen"9

verhaftete Gedanken aufkommen und wünscht des weiteren, daß die

übriggebliebenen Lebewesen alle130 zusammen an diesem Orte
(wieder) geboren werden.

e. Nachdem (ein) Lebewesen dieser aller*31 hat sinnlichem Verlangen
verhaftete Wünsche aufkommen lassen, sind da die noch
übriggebliebenen Lebewesen alle130, (deren) Lebenszeit, Wandel und
Verdienst zu Ende gehen.

Ç. (Denen) widerfährt am Ende ihres Lebens im Äbhäsvara-Hirn mei
in diesem*32 leeren Brahma-Himmel (wieder) geboren zu werden.

Tj. (Das) Lebewesen unter allen, das am frühesten von
ihnen war (wieder) geboren worden*33, stellt folgende Erwägung

Mahäbrahmä auch um eine Vielheit handelt, ihrer also zwei einander gegenüber stehen. Dies
führt aber sachliche Schwierigkeiten herbei, denn ganz abgesehen vom Päli-Wortlaute ist,
wieviele Brahma, Mahäbrahmä es überhaupt geben mag, jeweils immer nur einer der Brahma,
Mahäbrahmä. Formal angesehen bietet dieser mein Versuch, den chinesischen mit dem Päli-
Texte übereinstimmen zu lassen, rechte Schwierigkeiten. Es mag sein, daß sich im Chinesischen

zwei Gruppen gegenüberstehen, nicht ein einzelner und eine Vielheit. Wie dies
dann sachlich zu erklären sei, weiß ich nicht.

126. DN 2.3.: äyukkhayä punnakkhayä.
127. Der Satz enthält kein Merkmal, das anzeigte, ob ein singularisches oder pluralisches

Subjekt zu unterstellen sei. Ginge es dem Chinesischen nach, entschiede man sich für das

letztere. Am Ende ihres Lebens werden sie (wieder) geboren. Das führte aber dazu, daß
dann gleichzeitig mehrene Mahäbrahmä da wären. Das ist doch mißlich.

128. Vgl. Anm. 127. Nach DN 1.2.3., 4. erwartete man hier einen Singular.
129. .*g; kann käma und trsnä wiedergeben.
130. -&•&.*.
131. jM.'j&.'£. Viel eher wäre man geneigt zu übersetzen: alle diese Lebewesen. Da

ergäbe dem Päli-Texte gegenüber sehr große Schwierigkeiten, auch wenn man unter allen
diesen Lebewesen die noch im Äbhäsvara-Himmel Lebenden verstünde. Die obwalteten
auch, wenn darunter solche im Brahma-Himmel zu verstehen wären. Bei meinem Versuche,
die Dinge zu lösen, bleibt die Lage angespannt.

132. Dies Wort fehlt teilweise in der Überlieferung des Textes.
1 33- "$&£4lt.%L.& &$_"£> kann formal ebensogut verstanden werden als: all die früher



230 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

an'34: Ich bin an diesem Orte Brahma, der Große Brahma. Ich bin

von selbst da. Es gibt keinen, desimeli zu schaffen vermöchte. Ich

weiß abschließend alle Sachverhalte *35, beherrsche dieTausendwelt,
bin darin der Herr*36, bin der Allerehrwürdigste. (Ich) vermag
Verwandlungen zu bewirken'37, bin der erste der Göttlichen'38, der

Vater aller Lebewesen'39. Anfangs war ich allein da, die übrigen
Lebewesen kamen alle später'40. All die später gekommenen
Lebewesen'4' wurden von mir durch Verwandlung vollendet'42.

ihAlle Lebewesen, (die) nach ihm (gekommen waren)'43, stellen

wiederum folgende Erwägung an : Jener ist der Große Brahma.

Jener vermag sich selbst zu schaffen, es gibt keinen, der jenen
schuf. Abschließend weiß (er) alle Sachverhalte, beherrscht die

Tausendwelt, ist darin der Herr, ist der Allerehrwürdigste. (Er)

vermag Verwandlungen zu bewirken, ist der erste der Göttlichen,
der Vater aller Lebewesen. Anfangs war jener allein da, wir'44

waren später da. Wir Lebewesen alle'45 wurden von jenem durch

Verwandlung vollendet.
1. Nachdem ihre Lebenszeit, ihr Wandel (da) zu Ende gegangen,

unter ihnen (wieder) geborenen Lebewesen. Das folgende ffa kann sowohl singularisch wie

pluralisch verstanden werden. Sicher wird sein, daß nur der eine Gott Brahma die Verhältnisse

beurteilt, es nicht ihrer viele, eine ganze Gruppe, tun, und dies ganz unabhängig davon,

daß es DN i.e. heißt: tatra, bhikkhave,yo so satto pathamam upapanno tassa evam boti: "Aham

asmi Brahma Mahäbrahmä

134. DN 2.J. : tassa evam hoti.

13 j. Sj artha. Rosenberg, Vocabulary, S. 377 a 13. Ist dem aus DN i.e. annadatthudaso

an die Seite zu stellen

136. DN 2.6.: issaro.

137. DN 2.C. : nimmätä.

138. OJt^Ö'J^—' Der Begriff läßt sich schwer genau bestimmen: der Wundersamen,

Unfaßbaren, Geheimnisvollen. Vgl. Anm. 2Ç9.

!39. ^fc 4 pL • DN i.e.: pitä bhütabhavyänam.

H«».***«Mi*. •

142. DN i.e.: maya ime sattä nimmitä.

143. IUI* *. •

144. Plural bezeichnet.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 231

widerfährt den Wesen jener Brahma-Gruppe'46, in (dieser) Welt
(wieder) geboren zu werden.

x.An Jahren allmählich alt geworden, rasieren sie sich Ropfhaare
und Bart, kleiden sich in die drei Gewänder der Lehre, ziehen aus

dem Haus(leb)e(n) aus'47, pflegen des (Heils)weges und gehen in
den Samädhi gesammelten Geistes ein.

X.Im Gefolge der Gedanken des Samädhi erkennen sie selbst ihre

ursprüngliche Lebensform'48 und sagen dann folgendes: Jener
Große Brahma vermag sich selbst zu schaffen, es gibt keinen, der

jenen schuf. Abschließend weiß (er) alle Sachverhalte, beherrscht
die Tausendwelt, ist darin der Herr, ist der Allerehrwürdigste.
(Er) vermag Verwandlungen zu bewirken, ist der erste der
Göttlichen, der Vater aller Lebewesen. (Er) besteht ewig und wandelt
sich nicht. Jener Brahma erschuf aber uns'49 durch Verwandlung.
Wir'49 sind nicht ewig, (wir) wandeln (uns) und erreichen keinen

langen Bestand.

(i. Deshalb muß (man) wissen, daß das Ich und die Welt halb ewig,
halb nicht ewig sind, dies wahr ist, das übrige falsch.

v.Das bezeichnet (man) als die erste Theorie.

\. Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien
über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß (das Ich und die Welt) halb ewig, halb nicht ewig sind, und kommen

demgemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien hinaus,
b.a. Teils gibt es die Gruppe Lebewesen'50 Rridäpradosika'5'. Sie ver-

lustieren sich aufzahlreiche Weisen, um sich selbst zu erfreuen'52.

ß. Die Zeit über, da sie sich verlustierend erfreuen, wird ihr Rörper

¦46- 4fi.&^fc.Ü.. Ü'&'JE- Brahmapärisadyäh, Sakaki, Mahävyutpatti, Nr. 3086.
147. pravraj.
148. jäti.
149. Plural bezeichnet.

'i°- Sfe/S., all die Wesen.

iti. Vgl. Chizen Akanuma, r^*4t@ k fcì3 j$ &> S- i°S a-
1 C2. Vgl. DN 2.7.



232 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJALAS ÜTRA

bis zum äußersten ausgemergelt. Sieverlieren dann den Verstand'53.

y. Dadurch, daß sie den Verstand verlieren, geht dann ihr Leben zu

Ende, und es widerfährt ihnen, in (dieser) Welt (wieder) geboren

zu werden.
8. An Jahren allmählich alt geworden, rasieren sie sichRopfhaare und

Bart, kleiden sich in drei Gewänder der Lehre, ziehen aus dem

Haus(leb)e(n) aus, pflegen des (Heils)weges und gehen in den

Samädhi gesammelten Geistes ein.

e. Durch die Gedanken des Samädhi erkennen sie selbst ihre

ursprüngliche Lebensform'54 und sagen dann folgendes: Alle jene

übrigen Lebewesen'55 erfreuten sich nicht sich verlustierend auf

zahllose Weisen'56.

Ç. Sie befinden sich ewig an jenem Orte, bestehen für immer und

wandeln sich nicht.

tj.Weil wir'57 uns auf zahlreiche Weisen'58 verlustierten, kamen

(wir) zu dieser Nichtewigkeit und sind dem Gesetze des Wandels

unterworfen'59.

&. Dieserhalb wissen wir'57, daß das Ich und die Welt halb ewig, halb

nicht ewig sind, dies wahr ist, das übrige falsch.

t. Das ist die zweite Theorie.

x. Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt halb ewig, halb nicht ewig sind und kommen

diesem gemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien
hinaus.

ijj. j^7?$ïê.^Ä t^L- DN 2.7. : sati mussati satiyä sammosä.

1J4. DN 2.8. : tarn pubbe niväsam anussarati, tato param nänussarati.

•je. <*.***..'
1 ç6. Der Text dürfte zu lesen sein : 3F^f^t»)]igi St**1^ • vgl. S. 90, Anm. 8, und DN

2.9.
1 J7. Plural hier nicht bezeichnet.

ic8. Vgl. 7TS.90, Anm. 9.
1Ç9. DN 2.9.: mayam tamhä käyä cutä aniccä addhuvä appäyukä cavanadhammä itthattam

ägatä.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 233

ca. Teils gibt es die Gruppe Lebewesen'60, die, nachdem sie sich

wechselseitig von vorne und hinten betrachteten'6', dann den
Verstand verlieren.

ß. Dieserhalb widerfährt ihnen, am Ende ihres Lebens in (dieser)
Welt (wieder) geboren zu werden.

y. Nach und nach alt geworden, rasieren sie sich Ropfhaare und Bart,
kleiden sich in die drei Gewänder der Lehre, ziehen aus dem

Haus(leb)e(n) aus, pflegen des (Heils)weges und gehen in den

Samädhi gesammelten Geistes ein.
8. Durch die Gedanken des Samädhi erkennen sie, wo sie ursprünglich

waren geboren worden, und sagen dann folgendes : Wie jene

Gruppe Lebewesen'62, weil sie sich nicht wechselseitig von vorne
und hinten betrachteten und (deshalb) ihren Verstand nicht
verloren, ewig bestehen und sich nicht wandeln, (so) betrachteten
wir'63 uns dort vielfach wechselseitig, und nachdem wir uns vielfach

wechselseitig betrachtet hatten, verloren wir dann den

Verstand, kamen zu dieser Nichtewigkeit und sind dem Gesetze des

Wandels unterworfen.
e. Dieserhalb wissen wir'64, daß das Ich und die Welt halb ewig, halb

nicht ewig sind, dies wahr ist, das übrige falsch.

Ç.Das ist die dritte Theorie.

7). Dieserhalbbringendie SramanaundBrähmana in ihrenTheorienüber
den Ursprung des Ursprungskalpas die ErörterungaufsTapet, daß das

Ich und dieWelt halb ewig, halbnichtewigsind, undkommen diesem

gemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien hinaus,
d.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die besitzen eine rasche Er¬

kenntnis der Erscheinungen und vermögen gut zu beobachten'65.

¦6o- ^t ^ 4Ü. 1 oder gibt es da all (die) Lebewesen.
161. DN 2.10.: santi Manopadosikä näma deva, te ativelam annamannam upanijjhäyanti.
162• 46. jfc it. 163. Plural bezeichnet.
164. Plural nicht bezeichnet.
16c. Vgl. oben S. 226 und Anm. 109, 110. Der Wortlaut des folgenden Satzes ist an den

parallelen Stellen unterschiedlich überliefert.



234 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

ß. Durch ihre rasche Beobachtung, (ihre rasche) Erkenntnis der

Erscheinungen, durch ihre eigene Einsicht sagen jene : Das Ich und

die Welt sind halb ewig, halb nicht ewig. Dies ist wahr, das übrige
falsch.

y.Das ist die vierte Theorie.
8. Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt halb ewig, halb nicht ewig sind, und

kommen demgemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien

hinaus.

H.A. 2. Schi.

a. Bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet, daß das

Ich und die Welt halb ewig, halb nicht ewig sind, kommen sie

insgesamt zu den vier Theorien, und darüber kommen sie demgemäß

nicht hinaus.

SOlH: o a** « 1» JS Äfcl* » o &
9/aé:j(4 »llo»oe\ V *Ö «S o e

Htdc \\\\aooo\\»\ot
9Utl igViooQuv \el 1&,»

Siti: e> o o o o o o \ *S i$ o » * * \

9lS<1: ooooooo\ \ l y o 0 « a I

Statt: o " o o o o o 1 > > V %t<lf»%f&>°

Diesen Text im einzelnen sicher zu deuten, ist einigermaßen schwierig. Ich glaube zunächst,

daß £$ty ^ 21Wfif sei und Päli sayampatibhäna entspreche. Vgl. DN 1.1.34. ; 2.13.;

2.20. ; 2.32. Nach dem &flf &. j£f& S. 2207, bedeutet *gi$Ìf zwar prajnä + pratibhäna,

doch muß dies die von mir aufgestellte Gleichung nicht widerlegen. Noch schwieriger läßt

sich ausmachen, wie in den letzten Fällen $§,"£ zu fà^ > zu *B ""d zu IS? sj, stehe.

Vielleicht bestimmt da das erste auch das zweite : durch ihre rasche Erkenntnis der

Erscheinungen aus ihrer Beobachtung. In den beiden letzten Fällen fehlt das Wort für
Erscheinungen). Da wird nur mehr von Erkenntnis, Schau der Erkenntnis gesprochen. Ich
verstehe die Stellen nicht sicher zu lösen.



DES CHINESISCHEN DÎRGHAGAMA 23Ç

b. Nur Buddha vermag zu wissen, wie es um diese Theorien steht, daß

sie so erfaßt, so gehalten werden, und er weiß auch, was dabei als

Ergebnis herauskommt.

c. Was der Tathâgata weiß, kommt auch darüber noch hinaus.

d. Obschon er (das) weiß, hängt er daran doch nicht fest, und da'66 er
nicht daran festhing, erlangte er infolgedessen das Erlöschen in Ruhe.

e. Er kennt der Gefühle Entstehen, ihr Zu-Ende-Gehen, ihren Ge¬

nuß, ihre Fehlerhaftigkeit, und wie man ihnen entgeht, dadurch
daß man sie gleichmütig betrachtet. Eine andere Erlösung gibt es

nicht.
f. Darum nennt (man mich) Tathâgata.

g. Das ist das andere strahlende Licht (meiner) sehr tief(sinnig)en,
wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt meine edlen Schüler,
den Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch zu preisen.

II.A.3.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief(sin-
nig)en, wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt meine edlen

Schüler, den Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch zu preisen.
b. Welcher Art Lehre ist das?

c Die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet, daß das

Ich und die Welt (sowohl) begrenzt (als auch) unbegrenzt sind'67.

d. Bringen jene Sramana und Brähmana dieserhalb in ihren Theorien
über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt (sowohl) begrenzt (als auch) unbegrenzt
sind, (so) kommen sie demgemäß nicht über den Umkreis dieser

vier Theorien hinaus.

166. Hier, TrS.91 a 13, steht VX. im Texte, und zwar ohne Lesart. S.91 b 22, 92 a 10

dagegen ß ebenfalls ohne Lesart. S.90 b 13 bietet der Text wieder Ç dazu ist hier die
Lesart KL überliefert. S.90, Anm. 3.

167. Vgl. DN 2.16: santi eke samanabrähmanä antänanantikä, antänantam lokassa pan-
näpenti catühi vatthühi.



236 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

H.A. 3. HT

a.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die durch allerhand ge¬

schickte Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes eingehen.
ß. Durch die Gedanken des Samädhi erschauen sie die Welt und lassen

die Vorstellung der Begrenztheit aufkommen. Jene sagen folgendes

aus : Diese Welt ist begrenzt. Das ist wahr, das übrige falsch'68.

y.Und warum ist dem so? Ich'69 ging durch allerhand geschickte
Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes ein.

8. Durch die Gedanken des Samädhi erschaute (ich) die Welt (als)

begrenzt.
e. Aus diesem Grande weiß ich, daß die Welt begrenzt ist, dies wahr

ist, das übrige falsch.

Ç. Das wird als die erste Theorie bezeichnet.

7). Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt begrenzt sind, und sie kommen demgemäß

nicht über den Umkreis der vier Theorien hinaus,

b.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die durch allerhand geschickte
Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes eingehen.

ß. Durch die Gedanken des Samädhi erschauen sie die Welt und lassen

die Vorstellung von der Unbegrenztheit aufkommen'70. Jene sagen

folgendes : Die Welt ist unbegrenzt. Dies ist wahr, das übrige falsch.

y.Und warum ist dem so? Ich'69 ging durch allerhand geschickte
Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes ein.

8. Durch die Gedanken des Samädhi erschaute ich die Welt (als)

unbegrenzt.
e. Aus dem Grande weiß ich, daß die Welt unbegrenzt ist, dies wahr,

das übrige falsch ist.

168. Vgl. DN 2.17.
169. Im Chinesischen läßt sich formal nicht entscheiden, ob hier von einer Ein- oder

Mehrzahl gesprochen wird.
170. Vgl. DN 2.18.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 237

Ç.Das ist die zweite Theorie.

7).Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien
über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt unbegrenzt sind, und sie kommen diesem

gemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien hinaus,

ca.Teils gibt es Sramana und Brähmana, die durch allerhand ge¬

schickte Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes eingehen.
ß.Durch die Gedanken des Samädhi erschauen Sie die Welt und

sagen (sich) : Im Zenit gibt es eine Grenze, nach den vier
Himmelsrichtungen gibt es keine Grenze. Jene sagen folgendes: Die Welt
ist (sowohl) begrenzt (als auch) unbegrenzt'7'. Dies ist wahr, das

übrige falsch.

y.Und warum ist dem so? Ich'69 ging durch allerhand geschickte
Mittel in den Samädhi gesammelten Geistes ein.

8. Durch die Gedanken des Samädhi erschaute ich, daß es im Zenit
eine Grenze gibt, es in den vier Himmelsrichtungen keine Grenze

gibt.
s.Aus dem Grund weiß ich'69, daß die Welt (sowohl) begrenzt (als

auch) unbegrenzt ist, dies wahr ist, das übrige falsch.

Ç.Das ist die dritte Theorie.
tj.Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt (sowohl) begrenzt (als auch) unbegrenzt
sind, und sie kommen demgemäß nicht über den Umkreis der vier
Theorien hinaus,

d.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die besitzen eine rasche

Erkenntnis der Erscheinungen und vermögen gut zu beobachten'72.

ß.Durch die Erkenntnis ihrer raschen Beobachtung, durch ihre

eigene Einsicht sagen jene : Das Ich und die Welt sind weder

begrenzt noch unbegrenzt. Dies ist wahr, das übrige falsch.

171. Vgl. DN 2.19.: antavä ca ayam loko ananto ca.
172. Vgl. DN 2.20.



238 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄSLASUTRA

y.Das ist die vierte Theorie.
8. Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet,
daß das Ich und die Welt (sowohl) begrenzt (als auch) unbegrenzt
sind, dies wahr ist, das übrige falsch, und kommen demgemäß

nicht über den Umkreis der vier Theorien hinaus.

ILA. 3. Schi.

a. Bringen diese'73 Sramana und Brähmana in ihren Theorien über

den Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung aufs Tapet, daß

das Ich und die Welt (sowohl) begrenzt (als auch) unbegrenzt sind,

kommen sie insgesamt zu den vier Theorien, und darüber kommen

sie demgemäß nicht hinaus.

b. Nur Buddha vermag zu wissen, wie es um diese Theorien steht,
daß sie so erfaßt, so gehalten werden, und er weiß auch, was dabei

als Ergebnis herauskommt.

c. Was der Tathâgata weiß, kommt noch darüber hinaus.

d. Obschon er das weiß, hängt er doch nicht daran fest, und da'66 er

nicht daran festhing, erlangte er infolgedessen das Erlöschen in

Ruhe.

e. Er kennt der Gefühle Entstehen, ihrZu-Ende-Gehen, ihren Genuß,

ihre Fehlerhaftigkeit, und wie man ihnen entgeht, dadurch daß

man sie gleichmütig betrachtet. Eine andere Erlösung gibt es nicht.

f. Darum nennt (man mich) Tathâgata.

g. Das ist das andere strahlende Licht (meiner) sehr tief(sinnig)en,
wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt (meine) edlen

Schüler, den Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch zu preisen.

II.A.4.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief-

173. Hier liest die Textausgabe des TT jft.üÄ:'>" r"! usw. Das ^ fehlt teilweise inder

Überlieferung, vgl. TT S.91, Anm.4, wie anderweit an Parallelstellen auch Jrti



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 239

(sinnig)en, wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt (meine)
edlen Schüler, den Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch zu preisen.

b. Worum handelt es sich dabei?

c. Bei ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas nach

etwas anderem gefragt, antworten die Sramana und Brähmana mit
etwas anderem'74.

d. Dann, wenn sie nach dem oder jenem'75 gefragt werden, und sie

nach etwas anderem gefragt mit etwas anderem antworten, kommen

sie demgemäß nicht über den Umkreis der vier Theorien
hinaus.

e. Antworten dieserhalb die Sramana und Brähmana in ihren Theo¬

rien über den Ursprung des Ursprungskalpas nach etwas anderem

gefragt mit etwas anderem, kommen (sie) demgemäß nicht über
den Umkreis der vier Theorien hinaus'76.

ILA. 4. HT.

a.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die stellen folgende Erörte¬

rung an und stellen folgende Theorie auf: Ich erkenne nicht und
weiß nicht, ob das Gute und das Böse vergolten werden oder nicht
vergolten werden?

ß. Weil ich das nicht erkenne und nicht weiß, sage ich folgendes aus :

Werden das Gute und das Böse vergolten oder werden sie nicht
vergolten?

174. Statt 'JtfSCft^ wie hier, S.91 b 28, undS.91 c 1 im Texte steht, findet sich z.B.
S.91 c u/12: fSr^ 9L%^S- -'S anya, anyathä, bhinnaka, vikrtigamana, virodha, nänä,
Nagao, Süträlamkära-Index II, S. 170 b. Vgl. DN 2.33.: santi eke samanabrähmanä amarä-
vitkhepikä tattha tattha paiiham putthä samänä väcävikkhepam äpajjanti amarävikkhepam catuhi
ntthühi.

17t. Ich glaube, !u$,!rf$_ entspreche tattha tattha des Pàli. Der Wortlaut kann an und für
sich auch bedeuten : Dann wenn die und die fragen.

176. Mir ist nicht eben klar, wie dieser und der voraufgehende Satz innerlich zusammenhängen

und die Erörterung weitergeführt wird. Mir scheint, Absatz d sage das nämliche aus
wie Absatz e.



240 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

y. Es gibt in der Welt Sramana und Brähmana, die hochgebildet sind,
sehr gelehrt, intelligent und weise, die alleweil Freude daran

haben, ,..'77, ausgekochte Disputanten sind und spitzfindig, von
der Welt hochgeehrt, die mit ihrer Weisheit alle Theorien gut
auseinanderzunehmen vermögen '7 8.

8. Wenn die mich nach den tief(st)en Sinngehalten'79 fragen werden,

vermag ich (ihnen) nicht zu antworten. Dabei gibt es (für mich)
Schande, dabei gibt es (für mich) Schrecken.

e. Dieserhalb werde ich (so) antworten, (daß ich mir) durch (die

Antwort) eine Zuflucht'80 schaffe, (mir) eine Insel'8' schaffe,

(mir) ein Schutzdach'82 schaffe, (mir) eine letzte Zuflucht'8'
schaffe.

Ç.Wenn mich jene fragen sollten, werde ich so antworten: Diese

Sache ist so, diese Sache ist wahr. Diese Sache ist anders. Diese

Sache ist nicht anders. Diese Sache ist weder anders noch nicht
anders'84.

tj. Das ist die erste Theorie'85.

&. Dieserhalb antworten die Sramana und Brähmana, etwas anderes

gefragt, etwas anderes und kommen demgemäß nicht über den

Umkreis der vier Theorien hinaus.

177. Hier verstehe ich fj^tìf nicht. Der Ausdruck bedeutet nach dem jçjf jfi : |§ jg^e..
Nach Suzuki, Lankävätärasütra-Index, S. 14c b, gibt er rahogata wieder. Herr Professor W.

Fuchs, dem ich für eine Auskunft zu dieser Stelle Dank schulde, meint, sie besage : Sie haben

immer Freude an Muße und Beschaulichkeit, f& wj Gegen diese Verdeutschung ist

sicher nichts einzuwenden. Mir kommt es nur vor, als füge sich eine solche Aussage nicht in

den Zusammenhang des Textes ein.
178. An nicht paralleler Stelle des DN, 2.26., findet sich : santi hi kho pana samantbrâhmanâ

pandita nipunä kataparappavädä välavedhirüpä vobhindantä manne caronti pannägatena ditthigatäni.

!79- ¦% artha.

180. 4« ^ sarana, Rosenberg, Vocabulary, S. 271 c 48.
181. jjH-j dvipa.
182. £ Haus, Wohnung.
183. $H%j$i — paräyana, Suzuki, Lankävatära-Index, S. 290 b.

184. DN 2.24. : evam pi me no. tathä ti pi me no. annathä ti pi me no. no ti pi me no. no no

ti pi me no ti.
i8j. Vgl. DN. 2.23., 24.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 241

b.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die stellen folgende Erörte¬

rung an und stellen folgende Theorie auf: Ich erkenne nicht, weiß

nicht, ob es (eine) andere Welt gibt, ob es (eine) andere Welt
nicht gibt?'86

ß.Durch (ihr) göttliches Auge'87 wissen die Sramana und Brähmana

der Welt'88 anderer Gedanken und Erkenntnisse, (sie) vermögen
ferne Dinge zu sehen. Obgleich (sie) anderen schon nahe sind,
sehen andere Leute (sie) nicht'89.

y. Dergleichen Leute vermögen zu wissen'90, ob es (eine) andereWelt
gibt, ob es (eine) andere Welt nicht gibt.

8. Ich (dagegen) weiß nicht, erkenne nicht, ob es (eine) andere Welt
gibt, ob es (eine) andere Welt nicht gibt.

s. Wenn ich (nun darüber etwas) aussagte, dann (möchte das) eine
falsche Rede sein.

Ç. Weil mir (nun) falsche Rede verhaßt ist, und ich sie fürchte, darum

schaffe ich mir eine Zuflucht, schaffe mir eine Insel, schaffe

mir ein Schutzdach, schaffe mir eine letzte Zuflucht.

7). Wenn mich jene fragen, werde ich so antworten: Diese Sache ist

so, diese Sache ist wahr. Diese Sache ist anders. Diese Sache ist
nicht anders. Diese Sache ist weder anders noch nicht
anders.

#.Das ist die zweite Theorie.
1. Dieserhalb antworten die Sramana und Brähmana, etwas anderes

gefragt, etwas anderes und kommen demgemäß nicht über den

Umkreis der vier Theorien hinaus.

c a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die stellen folgende Theorie

186. Ein wenn auch schwacher Bezug besteht zwischen dieser Stelle und DN 2.27.:
atthi paro loko? ti iti ce mam pucchasi n'atthi paro loko? ti pe

187. divyacaksus.

i8*. tik&PApngfarl .Mirkommt eswahrscheinlichervor, daß .!& zui>-fi$&0
gehöre als zu HfJ\

¦89-ZVk&Ab.to^lf fL- • Das ist ein recht unbequemer Satz. Ich möchte meinen, er
besage : Obschon die fernen Dinge anderen nahe sind, sehen andere Leute (diese doch) nicht.

¦90. jnä.



242 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMA J ALAS ÜTRA

auf und stellten folgende Erörterung an : Ich weiß nicht, erkenne

nicht, was das Gute ist, was das Nichtgute'9' ist.

ß.Sage ich, der ich das nicht weiß, nicht erkenne, so: Das ist gut,
das ist nicht gut, dann lasse ich bei diesem Liebe entstehen und

aus Liebe Haß entstehen.

y.Gibt es Liebe, gibt es Haß, dann gibt es Entstehen von Gefühlen'92.

8. Weil ich die Gefühle auszutilgen wünschte, wanderte ich aus dem

Haus(leb)e(n) aus, des Wandels (als Religiöser) zu pflegen.

e. Weil jenem die Gefühle verhaßt sind und (er sie) fürchtet, dieserhalb

schafft (er) sich eine Zuflucht, schafft sich eine Insel, schafft

sich ein Schutzdach, schafft sich eine letzte Zuflucht.

Ç.Wenn jene (ihn) fragen, wird (er) so antworten: Diese Sache ist

so, diese Sache ist wahr. Diese Sache ist anders. Diese Sache ist

nicht anders. Diese Sache ist weder anders noch nicht anders.

7).Das ist die dritte Theorie'93.

&. Dieserhalb antworten die Sramana und Brähmana, etwas anderes

gefragt, etwas anderes und kommen demgemäß nicht über den

Umkreis der vier Theorien hinaus,

d.a. Teils gibt es sramana und Brähmana, die sind von Dummheit ver¬

finstert und stumpfsinnig'94.
ß.Sind da andere, die (sie etwas) fragen, (dann) antworten jene

entsprechend der Rede der anderen : Diese Sache ist so, diese Sache

ist wahr'95. Diese Sache ist anders. Diese Sache ist nicht anders.

Diese Sache ist weder anders noch nicht anders.

y.Das ist die vierte Theorie.
8. Dieserhalb antworten die Sramana und Brähmana nach etwas ande-

191. kusala und akusala. DN 2.26.

192. vedanä.

193. DN 2.26. bietet nur recht schwache Parallelen.

194. Vgl. DN 2.27.: idha ...ekacco samano vä brahmano vä mando hoti momüho.

19J. In einem Teile der Textüberlieferung folgt darauf noch: Diese Sache ist nicht wahr.

TT S.92, Anm. 1.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 243

rem gefragt mit etwas anderem und kommen demgemäß nicht
über den Umkreis der vier Theorien hinaus.

H.A. 4. Schi.

a. Gibt es teilweise'96 Sramana und Brähmana, die in ihren Theorien
über den Ursprung des Ursprungskalpas nach etwas anderem

gefragt mit etwas anderem antworten, kommen sie insgesamt zu vier
Theorien, und darüber kommen sie demgemäß nicht hinaus.

b. Nur Buddha vermag zu wissen, wie es um diese Theorien steht, daß

sie so erfaßt, so gehalten werden, und er weiß auch, was dabei als

Ergebnis herauskommt.

c. Was der Tathâgata weiß, kommt noch darüber hinaus.
d. Obschon er das weiß, hängt er doch nicht daran fest, und weil'66

er nicht daran festhing, erlangte er infolgedessen das Erlöschen in
Ruhe.

e. Er kennt der Gefühle Entstehen, ihr Zu-Ende-Gehen, ihren Ge¬

nuß, ihre Fehlerhaftigkeit, und wie man ihnen entgeht, dadurch
daß man sie gleichmütig betrachtet. Eine andere Erlösung gibt es

nicht.
f. Darum nennt (man mich) Tathâgata.

g. Das ist das strahlende Licht (meiner) sehr tief(sinnig)en, wunder¬

samen, großen Lehre. (Das) veranlaßt (meine) edlen Schüler, den

Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch zu preisen.

H.A.c.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief(sin-
nig)en, wundersamen, großen Lehre. (Das) veranlaßt (meine) edlen

Schüler, den Tathâgata wahrhaftig und unparteiisch zu preisen.
b. Welcher Art ist das?

c Teils gibt es Sramana und Brähmana, die sagen sich bei ihren

196. ^ an dieser Stelle zu finden fällt auf.



244 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMA]ALAS UTRA

Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas, daß diese Welt
ohne Grund hervorgegangen da ist'97.

d. Jene kommen insgesamt zu zwei Theorien, und sie kommen in

ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas, daß diese

Welt ohne Grand hervorgegangen da ist, demgemäß nicht über

den Umkreis dieser zwei Theorien hinaus.

e. Aus welchem Anlasse sagen sich jene Sramana und Brähmana bei

ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas, daß das

Dasein ohne Grand ist, und kommen demgemäß nicht über den

Umkreis dieser zwei Theorien hinaus

II.A.r.HT.

a.a.Teils gibt es die Schar Lebewesen'98, die ohne Vorstellung(en),
ohne Erkenntnis(se) sind'99.

ß.Wenn die Lebewesen jener Schar'98 Vorstellung(en) aufkommen

lassen, dann endet sogleich ihr Leben.

y. (Darauf) widerfährt ihnen, in (dieser) Welt (wieder) geboren zu

werden.
8. An Jahren allmählich alt geworden, rasieren sie sich Ropfhaare und

Bart, kleiden sich in die drei Gewänder der Lehre, ziehen aus dem

Haus(leb)e(n) aus, pflegen des (Heils)weges und gehen in den

Samädhi gesammelten Geistes ein.

s. Durch die Gedanken des Samädhi erkennen sie, wo sie ursprünglich

waren geboren worden, (und dann) sagen jene folgendes aus:

Ursprünglich war ich nicht da, jetzt bin ich da. Plötzlich bin ich

da. Diese Welt war ursprünglich nicht da, jetzt ist sie da. Dies ist

wahr, das übrige falsch.

Ç. Das ist die erste Theorie.

197. Vgl. DN 2.30. : santi ekesamanabrähmanäadhiccasamuppannikä, adhiccasamupponnam

attänan ca lokan ca pannäpenti dvihi vatthühi.

198. .^feit^L1 ' > a" ^'e Lebewesen, all jene Lebewesen.

199- ¦te'féyte^o das ist asamjiia und ajriäna etwa. Vgl. DN 2.31.: santi AsannasaOa

näma devâ, sannupädä ca pana te deva tamhä käyä cavanti.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 24c

7).Dieserhalb sagen sich die Sramana und Brähmana bei ihren
Theorien200 über den Ursprung des Ursprungskalpas, daß das Dasein

ohne Grund ist, und kommen demgemäß nicht über den Umkreis
der zwei Theorien hinaus,

b.a. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die besitzen eine rasche Er¬

kenntnis der Erscheinungen und vermögen gut zu beobachten20'.

ß. Durch die Betrachtung der Erkenntnis202 (aus) ihrer raschen

Beobachtung, durch ihre eigene Einsicht vermögen jene folgendes

auszusagen : Diese Welt ist ohne Grand da. Dies ist wahr, das

übrige falsch.

y. Das ist die zweite Theorie.
8. Dieserhalb (sagen sich) 2°3 all die Sramana und Brähmana bei ihren

Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas, daß ohne Grand
daseiend diese Welt da ist, und kommen demgemäß nicht über den

Umkreis der zwei Theorien hinaus.

H.A. c.Schi.

a. (Sagen sich) 2°3 all die Sramana und Brähmana bei ihren Theorien
über den Ursprung des Ursprungskalpas, daß das Dasein ohne

Grand ist, kommen sie insgesamt zu den zwei Theorien und kommen

demgemäß nicht darüber hinaus.
b. Nur Buddha vermag zu wissen und wieder so weiter wie früher.

II. A.Schi.

a. (Bei dem,) was all die Sramana und Brähmana in ihren Theorien
über den Ursprung des Ursprungskalpas auf zahllose verschiedene

Weisen ihren Gedanken nach aussagen, kommen jene insgesamt

200. Hier steht im Texte (^ Nach der sonst obwaltenden Ausdrucksweise greife ich die
Lesart ^ aus TT Band 1, S.92, Anm. 3, auf.

201. Vgl. Anm. 109, 110.
2o2-<S'!&l> prativipas, Suzuki, Lankävatära-Index, S. 3C9 b. Ebenda (0)ä%t,*^

öbuddhipravicaya. Siehe auch Anm. 16c.
203. Hier mag ein Wort wie $J| ausgefallen sein. Vgl. etwa die Textstelle S.92 a le.

>7



246 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS UTRA

zu den 18 Theorien, und demgemäß kommen sie (bei dem,) was

sie über den Ursprung des Ursprungskalpas auf zahllose verschiedene

Weisen ihren Gedanken nach aussagen, nicht über die 18

Theorien hinaus,

b. Nur Buddha vermag zu wissen und wieder so weiter wie früher.

II.B.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief(sin-

nig)en, wundersamen, großen Lehre.
b. Welcher Art ist das?

ca. Was all die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über das

Ende des Endkaipas auf zahllose verschiedene Weisen ihren
Gedanken nach aussagen, (dabei) kommen jene insgesamt zu 44 Theorien.

ß. Demgemäß kommen sie (bei dem,) was sie in ihren Theorien über

das Ende des Endkaipas in verschiedener Art und auf zahllose Weisen

ihren Gedanken nach aussagen, über die 44 Theorien nicht

hinaus.

d. Aus welchem Anlasse kommen jene204 Sramana und Brähmana

(bei dem,) was sie in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas

auf zahllose verschiedene Weisen ihren Gedanken nach aussagen,
diesem gemäß nicht über die 44 Theorien hinaus?

II.B.i.Einl.

a.a. All die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über das

Ende des Endkaipas die Erörterung auf, daß es Vorstellung(en)

gibt, und sagen aus, die Welt habe Vorstellung(en). Jene kommen

insgesamt zu 16 Theorien205.

204. Jfcjs im Satzbeginne ist auffällig. Ich greife die S. 92, Anm. 4, verzeichnete Lesart

& auf.

2oj. Vgl. DN 2.38.: santi eke samanabrähmanä uddhamäghatanikä saniiivädä, uddham

äghatanä sannim attänam pannäpenti solasahi vatthühi. Daß >M samjnä ist, steht fest. Damit

ist indes noch nicht ausgesagt, welchen Begriffsinhalt der chinesische Übersetzer dem in-



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 247

ß. Bringen sie in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas die

Erörterung von Vorstellung(en) auf und sagen aus, daß die Welt
Vorstellung(en) hat, kommen sie demgemäß über den Umkreis
der 16 Theorien nicht hinaus,

b. Aus welchem Anlasse bringen jene Sramana und Brähmana in ihren
Theorien über das Ende des Endkaipas die Erörterung von
Vorstellungen) auf, sagen aus, daß die Welt Vorstellung(en) hat,
kommen jene (dabei) insgesamt zu den 16 Theorien und kommen

demgemäß nicht darüber hinaus

ILB.i.HT.

a.a. All die Sramana und Brähmana stellen folgende Erörterung(en) an

und sagen (in) folgende(n) Theorien aus :

ß.(Das) Ich wird nach diesem (meinem) Ende (wieder) geboren, hat

(dann) Gestalt und hat Vorstellung(en). Dies ist wahr, das übrige
falsch206.

y.Das ist die erste Theorie.
8. Dieserhalb bringen die Sramana und Brähmana in ihren Theorien

über das Ende des Endkaipas die Erörterung von Vorstellung(en)
auf, sagen aus, daß die Welt Vorstellung(en) hat, und kommen

demgemäß nicht über den Umkreis der 16 Theorien hinaus.

dischen Worte zuerkannte. In Frage kommen die Stellen TT, S. 91 a 2 3 IL A. 3. HT. a. ß.) ;

91 b 1 II.A.3.HT.b.ß.); 92 a 19,20 (II. A. r.HT.a.a. und ß.); 92 b 13-93 a 18

II.B. i.Einl.a.a. bis II.B. 3.Schl.a.); 93 b 6/7 II.B.4.HT.g.ß.). Daß der Begriffsinhalt

von samjnä an den entsprechenden Päli-Stellen auch für den Indologen und Päli-Spezia-
listen nicht eben leicht zu bestimmen ist, erhellt ein Blick in die Übersetzungen des Dighani-
käya von Rhys Davids und R.O.Franke. Während dieser sich dafür entschied, sannä durchlaufend

mit Bewußtsein wiederzugeben, wie immer die gewählte Wendung im einzelnen
lauten mag, wandelt Rhys Davids, SBB II, an diesen Stellen ab von to imagine über conscious
zu ideas. Sich dem Verfahren Frankes anzuschließen, böte für uns Deutsche den Vorteil, daß

Wendungen wie «ein sicheres Bewußtsein» von etwas «gewinnen» (DN 1.2.17), «das
bewußte Selbst» (DN I.2.38) und «das zum Stadium von Weder-Bewußtsein-noch auch-Nicht-
bewußtsein gelangte Selbst» (DN I. 2.16) den Begriff Bewußtsein nicht ganz im gleichen Sinne
gebrauchen. Vorstellung ist also vielleicht nur ein Etikett für ig,,

206. Vgl. DN 2.38. : rupf atta hoti arogo parava maranä salini ti nam pannäpenti. Danach ist
die Bedeutung von jfe bestimmt.



248 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

b. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat keine Gestalt, hat (aber)
Vorstellungen)207. Dies ist wahr, das übrige falsch.

c. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat (sowohl) Gestalt (als auch) keine
Gestalt, hat (aber) Vorstellung(en)208. Dies ist wahr, das übrige falsch.

d. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat weder Gestalt noch keine Gestalt, hat

(aber) Vorstellung(en)200. Dies ist wahr, das übrige falsch.

e. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist begrenzt und hat Vorstellung(en)210.
Dies ist wahr, das übrige falsch.

f. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist unbegrenzt und hat Vorstellung(en)"'•
Dies ist wahr, das übrige falsch.

g. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist (sowohl) begrenzt (als auch)

unbegrenzt, und hat Vorstellung(en)2'2. Dies ist wahr, das übrige
falsch.

h. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist weder begrenzt noch unbegrenzt und

hat Vorstellung(en)2'3. Dies ist wahr, das übrige falsch.

i. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat in einem fort Freude, und hat (dabei)

Vorstellung(en)"4. Dies ist wahr, das übrige falsch.

k. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)

207. Vgl. DN 2.38. : arüpi atta hoti arogo pararti maranä sanni.

208. Vgl. DN 2.38. : rupi ca arüpi ca pe

209. Vgl. DN 2.38.: n'eva rüpi närüpi
210. Vgl. DN 2.38.: antavä atta hoti

211. Vgl. DN 2.38. : anantavä

212. Vgl. DN 2.38.: antavä ca anantavä ca

213. Vgl. DN 2.38.: n'ev' antavä nänantavä

214. Vgl. DN 2.38.: ekantasukhi atta hoti



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 249

Ende (wieder) geboren, hat in einem fort Leid und hat (dabei)

Vorstellung(en)2'5. Dies ist wahr, das übrige falsch.
1. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)

Ende (wieder) geboren, hat Freude, hat Leid und hat
Vorstellungen)2'6. Dies ist wahr, das übrige falsch.

m. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, leidet nicht, freut sich nicht und hat

Vorstellungen)2'7. Dies ist wahr, das übrige falsch.

n. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren und hat die Vorstellung der Einheit2'8.

Dies ist wahr, das übrige falsch.

0. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren und hat die Vorstellung der Vielheit2'9.
Dies ist wahr, das übrige falsch.

p. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren und hat die Vorstellung der Rleinheit"0.
Dies ist wahr, das übrige falsch.

q. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren und hat die Vorstellung der Unermeßlichkeit22'.

Dies ist wahr, das übrige falsch.

r. Das sind die 16 Theorien.

IL B.i.Schl.

a. Bringen all die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über das

Ende des Endkaipas die Erörterung von Vorstellung(en) auf und

21 c. Vgl. DN 2.38.: ekantadukkhi
216. Vgl. DN 2.38.: sukhadukkhi

217. Vgl. DN 2.38. : adukkhamasukhi atta hoti arogo pararti maranäsanni ti nam parinäpenti.
218. Vgl. DN 2.38.: ekattasanni attä hoti
219. Vgl. DN 2.38.: nänattasanni
220. Vgl. DN 2.38.: parittasahni
221. Vgl. DN 2.38.: appamänasarihi In den vier letzten Aussagen ist nach dem

chinesischen Wortlaute nicht auszumachen, ob das Beiwort zu Vorstellung adjektivisch oder
nominal zu fassen sei.



2CO FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMA J ALAS UTRA

sagen aus, daß die Welt Vorstellung(en) hat, kommen sie demgemäß

nicht über den Umkreis dieser 16 Theorien hinaus,

b. Nur Buddha vermag zu wissen und wiederum so weiter wie fürher.

II.B.2.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief(sin-

nig)en, wundersamen, großen Lehre.
b. Welcher Art Lehre ist das?

c. All die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über das

Ende des Endkaipas die Erörterung von der Vorstellungslosigkeit
auf und sagen aus, daß die Welt ohne Vorstellung(en) ist. Jene

kommen insgesamt zu acht Theorien222.

d. Bringen sie in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas die

Erörterung von der Vorstellungslosigkeit auf, kommen sie diesem

gemäß über den Umkreis dieser acht Theorien nicht hinaus.

e. Aus welchem Anlasse bringen jene Sramana und Brähmana in ihren

Theorien über das Ende des Endkaipas die Erörterung von der

Vorstellungslosigkeit auf, sagen aus, daß die Weltohne Vorstellung(en)
ist und kommen diesem gemäß nicht über den Umkreis der acht

Theorien hinaus "3

II.B.2.HT.

a.a. All die Sramana und Brähmana stellen folgende Theorien auf, stel¬

len folgende Erwägungen an :

ß.(Das) Ich wird nach diesem (meinem) Ende (wieder) geboren.

(Es) hat (dann) Gestalt, ist (aber) ohne Vorstellung(en). Dies ist

wahr, das übrige falsch.

y. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren. (Es) hat (dann) keine Gestalt und ist ohne

Vorstellung(en). Dies ist wahr, das übrige falsch.

8. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)

222. Vgl. DN L3.1., i.Absatz. 223. Vgl. DN 3.1., 2. Absatz.



DES CHINESISCHEN DÏRGHAGAMA 2CI

Ende (wieder) geboren. (Es) hat (dann sowohl) Gestalt (als auch)
keine Gestalt und ist ohne Vorstellung(en). Dies ist wahr, das

übrige falsch.

e. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren. (Es) hat (dann) weder Gestalt noch keine
Gestalt und ist ohne Vorstellung(en). Dies ist wahr, das übrige
falsch.

b.a.Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren. (Es) ist (dann) begrenzt und ohne

Vorstellungen). Dies ist wahr, das übrige falsch.

ß. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren. (Es) ist (dann) unbegrenzt und ohne Vor-
stellung(en). Dies ist wahr, das übrige falsch.

y. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren. (Es) ist (dann sowohl) begrenzt (als auch)

unbegrenzt und ohne Vorstellung(en). Dies ist wahr, das übrige falsch.
8. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)

Ende (wieder) geboren. (Es) ist (dann) weder begrenzt noch

unbegrenzt und ohne Vorstellung(en). Dies ist wahr, das übrige falsch,

c. Das sind die acht Theorien224.

ILB. 2. Schi.

a. Wenn dieserhalb Sramana und Brähmana in ihren Theorien über
das Ende des Endkaipas die Erörterung von der Vorstellungslosigkeit

aufbringen und aussagen, daß die Welt ohne Vorstellung(en)
ist, (so) kommen jene insgesamt zu den acht Theorien und kommen

demgemäß nicht darüber hinaus.
b. Nur Buddha vermag zu wissen und wieder so weiter wie früher.

224. Vgl. DN I.3.2. : rupi atta hoti arogo pararti maranâ osanni ti nam pannäpenti. arüpi
pe ...; rupi ca arüpi ca ; n'eva rüpi närüpi ...; antavä ca ...; anantavä ...; antavä ca anantavä
c" ...; n ev antavä nänantavä atta hoti arogo pararci maranâ osanni ti nam pannäpenti atthahi
vatthûhi.



2C2 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

II.B.3.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief(sin-

nig)en, wundersamen, großen Lehre.
b. Welcher Art Lehre ist das?

c. Teils gibt es Sramana und Brähmana, die in ihren Theorien über
das Ende des Endkaipas die Erörterung darüber aufbringen, daß es

weder Vorstellung(en) gibt noch Vorstellung(en) nicht gibt, und

aussagen, daß diese Welt weder Vorstellung(en) hat noch Vor-

stellung(en) nicht hat225. Jene kommen insgesamt zu acht Theorien.
d. Stellen sie in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas die

Erörterung darüber an, daß es weder Vorstellung(en) gibt noch

Vorstellung(en) nicht gibt, und sagen aus, daß die Weltweder

Vorstellungen hat noch Vorstellungen nicht hat, kommen sie demgemäß

nicht über den Umkreis der acht Theorien hinaus.

e. Aus welchem Anlasse bringen jene226 Sramana und Brähmana in

ihren Theorien über das Ende des Endkaipas die Erörterung
darüber auf, daß es weder Vorstellung(en) gibt noch Vorstellung(en)
nicht gibt, sagen aus, daß die Welt weder Vorstellung(en) hat

noch Vorstellung(en) nicht hat und kommen demgemäß nicht
über den Umkreis der acht Theorien hinaus? "7

II.B. 3. HT.

a.a.Die Sramana und Brähmana stellen folgende Erörterungen an und

stellen folgende Theorien auf:

ß. (Das) Ich wird nach diesem (meinem) Ende (wieder) geboren, hat

Gestalt, hat (aber) weder Vorstellung(en) noch hat es keine

Vorstellungen)"8 Dies ist wahr, das übrige falsch.

Ile. Vgl. DN 3.f.: santi eke samanabrähmanä uddhamäghatanikä nevasarininäsahnivadä,

uddham äghatanä n'eva sanriim näsannim attänam pannäpenti atthahi vatthühi.
226. Statt 4£ findet sich die Lesart <$£ (TT, S. 93. Anm. 1), wie im Texte S.93 a e steht.

227. Vgl. DN I.3.e., 2.Satz.

228. Vgl. DN I.3.6. : rupi atta hoti arogo pararci maranâ n'eva salini näsanhi ti nam pannäpenti.

Den folgenden Aussagen entsprechen im Päli-Texte: arüpi pe ...; rüpi ca arüpi ca •'



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2£3

y. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat keine Gestalt, hat (aber) weder

Vorstellungen) noch hat es keine Vorstellung(en). Dies ist wahr, das

übrige falsch.

8. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat (sowohl) Gestalt (als auch) keine
Gestalt, hat (aber) weder Vorstellung(en) noch hat es keine

Vorstellungen). Dies ist wahr, das übrige falsch.

e. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, hat weder Gestalt noch auch keine
Gestalt, hat (aber) weder Vorstellung(en) noch hat es keine

Vorstellungen). Dies ist wahr, das übrige falsch.

b.a.Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist begrenzt und hat weder Vorstellung(en)
noch hat es keine Vorstellung(en). Dies ist wahr, das übrige falsch.

ß.Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist unbegrenzt und hat weder Vorstel-
lung(en) noch hat es keine Vorstellung(en). Dies ist wahr, das

übrige falsch.

y. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)
Ende (wieder) geboren, ist (sowohl) begrenzt (als auch)
unbegrenzt und hat weder Vorstellung(en) noch hat es keine Vorstel-

lung(en). Dies ist wahr, das übrige falsch.
8. Es gibt ihrer, die sagen aus : (Das) Ich wird nach diesem (meinem)

Ende (wieder) geboren, ist weder begrenzt noch unbegrenzt und
hat weder Vorstellung(en) noch hat es keine Vorstellung(en). Dies
ist wahr, das übrige falsch.

c Das sind die acht Theorien.

U.B.3.Schl.
a. Wenn dieserhalb Sramana und Brähmana in ihren Theorien über

n eva rüpi närüpi ; antavä ; anantavä ; antavä ca anantavä ca ; n'ev'
antavä nänantavä atta hoti arogo param maranâ n'eva sanni näsanni ti nam pannäpenti.



2C4 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

das Ende des Endkaipas die Erörterung darüber aufbringen, daß es

weder Vorstellung(en) gibt noch Vorstellung(en) nicht gibt, und

aussagen, daß die Welt weder Vorstellung(en) hat noch keine

Vorstellungen) hat, (so) kommen sie insgesamt zu den acht Theorien,
und darüber kommen sie demgemäß nicht hinaus,

b. Nur Buddha vermag zu wissen und wieder so weiter wie früher.

II.B.4.Einl.
a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tief(sin-

nig)en, wundersamen, großen Lehre.
b. Welcher Art Lehre ist das?

c. All die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über

das Ende des Endkaipas die Erörterung aufs Tapet, daß mit dem

Tode alles aus ist229, und sagen aus, daß mit dem Tode für alle

Lebewesen230 alles aus ist und nichts übrigbleibt. Jene kommen

insgesamt zu sieben Theorien.
d. Bringen sie in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas die

Erörterung aufs Tapet, daß mit dem Tode alles aus ist, und sagen

aus, daß für alle Lebewesen mit dem Tode alles aus ist und nichts

übrigbleibt, (so) kommen sie demgemäß nicht über den Umkreis

der sieben Theorien hinaus.

e. Aus welchem Anlasse bringen jene Sramana und Brähmana in ihren

Theorien über das Ende des Endkaipas die Erörterung aufs Tapet,

daß mit dem Tode alles aus ist, sagen aus, daß für alle Lebewesen

mit dem Tode alles aus ist und nichts übrigbleibt, und kommen

demgemäß nicht über den Umkreis der sieben Theorien hinaus '3'

II. B. 4. HT.

a.a. All die Sramana und Brähmana stellen folgende Erörterungen an

und stellen folgende Theorien auf:

229. Vgl. DN I.3.9. : santi eke samanabrähmanä ucchedavädä, sattassa ucchedam vinasem

vibhavam pannäpenti sattahi vatthühi.

230. £j|£. 231. Vgl. DN I.3.9., 2.Satz.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2££

ß.Mein Rörper (besteht aus den) vier groben Elementen232 und den

sechs Sinnen233. Von Vater und Mutter erzeugt, wird er gestillt,
aufgezogen234, gekleidet, ernährt, wächst heran, wird liebkost235

und behütet. Indessen er ist nicht ewig. Er wird unbedingt dem

anheimfallen, (aus der Welt) zu verschwinden236. Demgemäß
bezeichnet (man das) dahin, daß mit dem Tode alles aus ist237.

y.Das ist die erste Theorie,
b. a. Teils gibt es Sramanaund Brähmana, die sagen folgendes aus : Für dies

Ich trifft die Bezeichnung nicht zu, daß mit dem Tode alles aus ist238

ß. (Ist das) Ich, (das der) Welt der Wünsche (angehört,) (das)
göttliche239, durch den Tod völlig vernichtet und nichts mehr übrig,
(so) entspricht (das) dem, (daß) mit dem Tode alles aus ist240,

b.y.Das ist die zweite Theorie.
ca.Teils gibt es Sramana und Brähmana, die sagen folgendes aus:

Dies macht nicht aus, daß mit dem Tode alles aus ist24'.

ß.Ist der sich wandelnde Rörper der Welt der Gestalt, (der) mit
allen Sinnen242 versehen ist, durch den Tod völlig vernichtet und
nichts mehr übrig, das ist die völlige Vernichtung durch den Tod243.

232- Vgl. DN I.3.io. : yato kho bho ayam atta rüpi cätummahäbhütiko mätäpettikasambhavo,
käyassa bhedä ucchijjati vinassati, na hoti param maranâ, ettävatä kho bho ayam atta sammä
samucchinno hoti.

233. sadäyatana. 234. 4&^j
23f-$:Jf3 ist nach .#.%. gedeutet. 236./§•#
237- Vgl. DN 3.10.: itth' eke sato sattassa ucchedam vinäsam vibhavam pannäpenti.
23". Vgl. DN 3.11. : na ca kho bho ayam atta ettävatä sammä samucchinno hoti. Diese ganze

Stelle von den sieben Theorien der Vertreter des Ucchedaväda ist im Chinesischen in solcher
Kurzschrift abgefaßt, daß sie einigermaßen schwierig zu übersetzen ist.

239. Vgl. DN 1.3.11. : atthi kho bho anno atta dibbo rüpi kämävacaro kabalinkähärabhakkho.
tam tvam na jänäsi na passasi, tarn aham jänämi passami, so kho bho atta yato käyassa bhedä

ucchijjati vinassati na hoti param maranâ, ettävatä kho bho ayam atthä sammä samucchinno hotitl.
itth eke sato sattassa ucchedam vinäsam vibhavam pannäpenti. jfcfifcÄTE. Ist nach dem Päli
gedeutet. $tj|_ entspricht im Pàli ettävatä, insofern.

24°- ^SfrJliWM|S& > (das) Demgemäße (ist, daß

241. jMd. #^h „w Vgl. DN 3.12. : no ca kho bho ayam attä ettävatä sammä samucchinno hoti.
242. indriya.
243- Vgl. DN 3.12. : attni kho bho anno attä dibbo rüpi manomayo sabbahgapaccahgi ahinindriyo.

tara tvam na jänäsi na passasi, usw. wie Anm. 239.



2c6 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLAS ÜTRA

d.a. Es gibt ihrer, die sagen: Dies macht nicht aus, daß mit dem Tode

alles aus ist244.

ß.Das Ich, (das) ohne Gestalt (ist), der Stätte des leeren Raumes

(angehört), (für das) ist mit dem Tode alles aus245,

e.a. Es gibt ihrer, die sagen : Dies macht nicht aus, daß mit dem Tode

alles aus ist246.

ß.Das Ich, (das) ohne Gestalt (ist), der Stätte der Erkenntnis
(angehört), (für das) ist mit dem Tode alles aus247,

f. a.Es gibt ihrer, die sagen: Dies macht nicht aus, daß mit dem Tode

alles aus ist248.

ß.Das Ich, (das) ohne Gestalt (ist), der Stätte des Überhaupt-Nichts

(angehört)249, (für das) ist mit dem Tode alles aus250,

g.a. Es gibt ihrer, die sagen : Dies macht nicht aus, daß mit dem Tode

alles aus ist25'.

ß.Das Ich, (das) ohne Gestalt (ist), der Stätte (angehört, wo es

sowohl) Vorstellung(en) gibt (als) Vorstellung(en) nicht gibt, (für

das) ist mit dem Tode alles aus252.

244. Chinesischer Wortlaut wie Anm. 241 angegeben. Der Päli-Text/3.13./lautet bis

auf na ca eingangs wie er ebenda steht.

24J. Vgl. DN 3.13.: atthi kho bho anno attä sabbaso rüpasannänam samatikkamä patighasaii-

iiänam atthagamä nänattasannänam amanasikärä ' ananto okäso' ti äkäsänancäyatanüpago. tarn tvam

na jänäsi na passasi, usw. wie Anm. 239.
246. Vgl. DN I.3.14. Text wie Anm. 241 angegeben.

247. Vgl. DN 1.3.14.: atthi kno bho anno attäsabbaso äkäsänancäyatanam samatikkamma 'Anantam

vinnänan ' ti vinnänänancäyatanüpago. tarn tvam najänäsi na passasi. usw. wie Anm .239 angegeben.

248. Vgl. DN 3.IÇ. Text wie Anm. 241 angegeben.

249. Daß ^flJsL äkimcanyäyatana entspricht, trifft zwar zu. Wie aber "%'f$ neben

äkimcanya zu verstehen sei, wie beide Ausdrückeunter einen Hut zubringen seien, entzieht sich

meiner Einsicht. 7Jp heißt im allgemeinen nicht gebrauchen, unnötig. Ich kann die

Gleichung aus den mir zugänglichen Hilfsmitteln nicht weiter belegen.
2 ço. Vgl. DN 3.ic.: atthi kho bho anno attä sabbaso vinnänänaiicäyatanam (Ausgabe:

vinnänancäyatanam) samatikkamma 'N'atthi kinciti' akincannäyatanüpago, tarn tvam na jänäsi na

passasi, usw. wie Anm. 239.

2ji. Text wie Anm. 241 angegeben.

lei. Abweichend DN I.3.16.: atthi kho bho anno attä sabbaso akincannäyatanam samatikkamma

'Santam etam panitam etan ti nevasannänäsannäyatanüpago. tarn tvam na jansi na passasi.

usw. wie Anm. 239 angegeben.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2£J

y. Das ist die siebenteTheorie (darüber, daß) mit demTode alles aus ist.
h. Das sind die sieben Theorien.

II. B. 4. Schi.

a. (Wenn) dieserhalb all die Sramana und Brähmana in ihren Theo¬

rien über das Ende des Endkaipas sagen, daß (für) all diese Arten
Lebewesen253 mit dem Tode alles aus ist und nichts übrigbleibt,
kommen sie diesem gemäß nicht über den Umkreis der sieben

Theorien hinaus.

b. Nur Buddha vermag zu wissen und wieder so weiter wie früher.

II.B.c.Einl.

a. Es gibt noch ein anderes strahlendes Licht (meiner) sehr tiefsin¬
nig) en, wundersamen, großen Lehre.

b. Welcher Art Lehre ist das?

c. All die Sramana und Brähmana bringen in ihren Theorien über das

Ende des Endkaipas die Erörterung über das Nirväna in der Gegenwart

auf und sagen aus, daß alle Lebewesen254 das Nirväna in der

Gegenwart haben255. Jene kommen insgesamt zu fünf Theorien.
d. Sagen sie in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas aus, daß

(man) das Nirväna in der Gegenwart habe, (so) kommen sie

demgemäß nicht über den Umkreis der fünf Theorien hinaus.

e. Aus welchem Anlasse sagen jene Sramana und Brähmana in ihren
Theorien über das Ende des Endkaipas aus, daß alle Lebewesen254

in der Gegenwart256 das Nirväna haben und kommen demgemäß
nicht über den Umkreis der fünf Theorien hinaus

II. B.c. HT.

a.a. All die Sramana und Brähmana stellen folgende Theorien auf,

2J3. ¦)&%.$.¥& 2j4.^fà.
2£t. Vgl. DN I.3.19. : santi eke samanabrähmanä ditthadhammanibbänavädä, sato sattassa

paramaditthadhammanibbänam pannäpenti pancahi vatthühi.
2c6. Ich glaube, hier sei hinter J*, versehentlich jfj, ausgefallen.



2c8 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

stellen folgende Erörterungen an und sagen aus :

ß.Das Ich, das nach seinem eigenen Gefallen in den fünf sinnlichen
Wünschen der Gegenwart aufgeht, dies ist das Ich, welches das

Nirväna in der Gegenwart erlangt257.

y.Das ist die erste Theorie.
b.a.Es gibt (nun) des weiteren Sramana und Brähmana, die sagen fol¬

gendesaus : DiesistNirvänainderGegenwart,nichtistesdasnicht258.
ß.Es gibt (aber) ferner noch ein Nirväna in der Gegenwart, das

erste des Wundersamen259, welches du nicht kennst, (sondern)
ich allein kenne.

y.Wenn das Ich, abgekehrt davon, böse, nicht gute Dinge zu
wünschen200, Erkennen besitzend, Erwägen besitzend26', aus der

Absonderung entstanden202, freudvoll und glücklich263, in das erste

Dhyäna eingeht, wird dies (das) Nirväna in der Gegenwart
genannt.

8. Das ist die zweite Theorie,

ca. Es gibt (nun) des weiteren Sramana und Brähmana, die sagen fol¬

gendes aus : Dies ist Nirväna in der Gegenwart, nicht ist es das nicht.

2C7. Vgl. DN I.3.20.: yato kho bho ayam attä pancahi kämagunehi samappito samangibhüto

paricäreti, ettävatä kho bho ayam attä paramaditthadhammanibbänam patto hoti.

le8. Vgl. DN I.3.21. : atthi kho bho eso attäyam tvam vadesi. n'eso n'atthiti vadami, na ca kho

bho ayam attä ettävatä paramaditthadhammanibbänappatto hoti. Darnach interpunktiere ich den

chinesischen Text, abweichend von der Ausgabe im TT.

2J9. ^jfe-^JS-* ¦ Vgl. Anm. 138. Ob dies so recht deckend übersetzt sei, steht dahin.

Hängt der Ausdruck hier irgendwie zusammen mit paramaditthadhammanibbänagato?
260. DN I.3.21.: vivicc eva kämehi vivicca akusaladhammehi. Ich gebe die Stelle nach der

Interpunktion des TT, S. 93 b 20, wieder. Sie läßt sich ebenso leicht auch so auffassen: Wenn

das Ich sinnlichen Wünschen, bösen und nicht heilsamen Dingen abgewandt ist. Für diese

Übersetzung spricht der Päli-Text.
261. DN 3.21.: savitakkam savicäram. Ob von &%£>&'%&% und ^ begrifflich richtig

erfaßt seien, ist ungewiß.
262. Ä jt, vivekajam, DN 3.21.
263- %*£ pïtisukham, DN 3.21. Sieht man nicht auf den indischen Wortlaut, könnte

man die chinesische Wendung auch so auffassen: in der Freude und dem Glücke, die

aus der Absonderung entstehen. Die Lage der Dinge wird dadurch angespannt, daß in der

indischen Formel savitakkam savicäram vivekajam pitisukham zu pathamajjhänam gehören, im

Chinesischen der Wortstellung nach nicht.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 2£9

ß.Es gibt (aber) ferner noch ein Nirväna in der Gegenwart, das

erste des Wundersamen, welches du nicht kennst, (sondern) ich
allein kenne.

y.Wenn das Ich kein Erkennen und Erwägen mehr besitzt204, im
Innern freudig205, eines einzigen Gedankens266, ohne Erkennen
und ohne Erwägen ist267, aus der geistigen Sammlung geboren268,

freudvoll und glücklich269 in das zweite Dhyäna eingeht, wird das

entsprechend Nirväna in der Gegenwart genannt.
8. Das ist die dritte Theorie.

d.a. Esgibt(nun) desweiterenSramanaundBrähmana, die sagen folgendes
aus : Dies ist Nirväna in der Gegenwart, nicht ist es das nicht.

ß. Es gibt (aber) fernernoch einNirväna in der Gegenwart, das erste des

Wundersamen, welches du nicht kennst, (sondern) ich allein kenne.

y.Wenn das Ich, (das die) anhängliche Liebe abtat, die Freude

aufgab, im Glücke verharrend, auf Besonnenheit achtend, eines

einzigen Gedankens, selbst das Glück des Rörpers kennend, von dem
die Edlen sprechen, in das dritte Dhyäna eingeht, wird (das)

entsprechend Nirväna in der Gegenwart genannt270.
8. Das ist die vierte Theorie.

e.a. Es gibt (nun) des weiteren Sramana und Brähmana, die sagen fol¬

gendes aus: Dies ist Nirväna in der Gegenwart, nicht ist es das

nicht.
ß. Es gibt (aber) ferner noch ein Nirväna in der Gegenwart, das erste

des Wundersamen, welches du nicht kennst, (sondern) ich allein
kenne.

264. Vgl. DN I.3.22.: vitakkavicäränam vüpasamä. 4»4£if!$^$£$L wörtlich: wenn das

Ich dem ein Ende setzte, Erkennen und Erwägen zu haben, besitzen.
1^S- A % > DN 3.22. : ajjhattam sampasädanam.
266.,—>AL»- DN 3.22. : cetaso ekodibhävam.

267-fe*£fe&L > DN 3.22.: avitakkam avicäram.

268-^.dfc DN 3.22.: samädhijam.
269-"&*âî DN 3.22.: pitisukham.
V°-*&&£iLt&&&&~Kl-u&A$t%%HiSLx£*--&; DN 3.23.: yato

wo bho ayam attä pitiyä ca virago upekkhako ca viharati sato ca sampajäno sukhan ca käyena patisam-



2é0 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

y.Wenn das Ich (durch) Vernichtung des Glückes und Vernichtung
des Leides, (nachdem es) vorher Niedergeschlagenheit27' und

Freude abtat, nicht leidet und nicht glücklich ist, geläutert
(dadurch, daß) auf Besonnenheit geachtet (wird), in das vierte Dhyäna

eingeht, wird dies das erste Nirväna genannt272.
8. Das ist die fünfte Theorie.

II. B. c. Schi.

a. Wenn Sramana und Brähmana in ihren Theorien über das Ende

des Endkaipas die Erörterung vom Nirväna in der Gegenwart
aufbringen, kommen sie demgemäß nicht über den Umkreis der fünf

Theorien hinaus.

b. Nur Buddha vermag zu wissen und wieder so weiter wie früher.

IL B.Schi.

a. Was all die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über das

Ende des Endkaipas auf zahllose verschiedene Weisen ihren
Gedanken nach aussagen, (dabei) kommen sie demgemäß nicht über

den Umkreis der 44 Theorien hinaus.

b. Nur Buddha vermag zu wissen, wie es um die Umstände dieser

Theorien steht, und wieder so weiter wie früher.

vedetiyan tarn ariyä äcikkhanti 'upekhako satimä sukhavihäri'ti tatiyajjhänatn upasampajja viharati,

ettävatä kho bho ayam attä paramaditthadhammanibbänam patto hoti. Den sanskritischen Wortlaut

der Formel mit chinesischer Übersetzung findet man am bequemsten bei Sakaki, Mahä-

vyutpatti, Nr. 1480. Da hierjjjrjs^, nispritakam entspricht, erhellt, daß an unserer
Textstelle ;£.. von $!.'&» Päli pitiyä (ca virägä) skt. priter aus priter virägät, entspricht. Diese

Wortgleichung kann ich mit den mir verfügbaren Hilfsmitteln sonst nicht belegen. Unter priti
verzeichnet Rahder, Glossary of the Dasabhümikasütra, 4ü;£. ,%ji£,. mag auch zu verstehen sein

als : behütet, in Hut gehalten und besonnen. Es fragt sich mir, ob £\| hier upekkhaka an die Seite

zu stellen sei. Das wäre dann allerdings mißdeutet. Vgl. Anm. 272.
271. iS? daurmanasya, Rosenberg, Vocabulary, S. 199 c 13.

272. Vgl. DN I.3.24. : yato kho bho ayam attä sukhassa ca pahänä dukkhassa ca pahänä pubb

eva somanassadomanassänam atthagamä adukkham asukham upekhäsatipärisuddhim catutthajjhânam

upasampajja viharati, ettävatä kho bho ayam attä paramaditthadhammanibbänam patto hoti.

Vielleicht ist auch zu übersetzen: geläutert, in Hut gehalten und besonnen. Zu $£ neben

upekhä vgl. Anm. 270.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 26l

IL Schi.

a. Was all die Sramana und Brähmana in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas und das Ende des Endkaipas in
zahllosen verschiedenen Weisen ihren Gedanken nach aussagen,
(dabei) kommen sie insgesamt zu diesen 62 Theorien.

b. (Bei dem,) was sie in ihren Theorien über den Ursprung des Ur¬

sprungskalpas und das Ende des Endkaipas auf zahllose verschiedene

Weisen ihren Gedanken nach aussagen, kommen sie diesem gemäß
nicht über den Umkreis der 62 Theorien hinaus.

c. Nur der Tathâgata weiß, wie es um die Umstände all dieser Theo¬

rien steht, und wieder so weiter wie früher.

III
III. A.

a. a. All die Sramana und Brähmana, (die) in ihren Theorien über den Ur¬

sprung des Ursprungskalpas die Erörterungvon derEwigkeit aufbringen

und aussagen, daß das Ich und die Welt ewig sind, jene Sramana

und Brähmana stellen in diesen (Theorien ihre) Erkenntnisse273

heraus274, das besagt (ihren) verschiedenen Glauben, (ihre) verschiedenen

Wünsche, (ihre)verschiedeneGelehrsamkeit, (ihre) verschiedenen

Gründe, (ihre) verschiedene Einsicht, (ihre) verschiedenen

Ansichten, (ihre) verschiedene geistige Sammlung, (ihre) verschiedene

Nachsicht275,

ß. Dieserhalb stellen sie ihre Erkenntnisse heraus276 : Jene erhoffen277

damit (das) Sichtbare278. Deshalb bezeichnet (man das) als Gefühl279.

273-^ ,jnäna.
274. ,^t steht sowohl für aufbringen wie herausstellen. Dem chinesischen Worte mag

etwa utpäday entsprechen.
27C. Der Reihe nach mögen entsprechen: sraddhä; käma; sruti; pratyaya, älambana,

nimitta, vicäranä (Nagao, Süträlarnkära-lndex II, 176 a); buddhi drsti; samädhi; ksänti.

276. Diese Aussage dürfte die vorhergehenden Ausführungen abschließen.
277. Neben 4fj steht als Lesart -fa, TT Band 1, S. 93, Anm. 6. Diese besagt : jene machen

bekannt.

278. ij^, die sinnlich erfaßbare Welt. 279. .4,= vedanä. DN 3.32.ff. : vedayitam.



262 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

y.Und so läuft der Text weiter bis zum Nirväna in der Gegenwart,
b.a. All die sramana und Brähmana, (welche) die Erörterung von der

Ewigkeit aufbringen und sagen, daß die Welt ewig ist, jene tun
dies auf Grand des Gefühles.

ß.Sie lassen Liebe280 aufkommen, lassen Liebe entstehen, erkennen28'

selbst aber nichts. Sie sind der Liebe tief verhaftet, sind der Liebe

unterworfen.

y.Und so läuft der Text weiter bis zum Nirväna in der Gegenwart.

ca. All die Sramana und Brähmana, die in ihren Theorien über den

Ursprung des Ursprungskalpas die Erörterung von der Ewigkeit
aufbringen und sagen, daß die Welt ewig ist, jene tun das von

wegen des Grundes der Berührung282.

ß.Daß (einer) die Erörterungen (noch) anstelle, wenn (er) den

Grund der Berührungen ausschließt, das ist schlechterdings
unmöglich283.

y. Und so läuft der Text weiter bis zum Nirväna in der Gegenwart.

III. B.

a. All die Sramana und Brähmana, die in ihren Theorien über den Ur¬

sprung des Ursprungskalpas und das Ende des Endkaipas jeder nach

seiner Ansicht aussagen, jene kommen insgesamt zu 62 Theorien.

b. Je nachdem, was jeder seiner Theorie nach aussagt, findet er darin

abschließend seine Zuflucht, verharrt dabei und kommt demgemäß

nicht darüber hinaus.

280. Liebe, ,&., ist hier begrifflich gewiß trsnä zu verselbigen nach DN I.3.71.: tesam

vedanäpaccayä tanhä. Liebe heißt hier also Verlangen, Gier nach der Sinnenwelt. Auffällig ist,

daß ,^ sich wiederholt: £§&%& • Ist statt des ersten Jj. zu lesen?

281. '<^ *|? vedano, buddhi (Nagao, Süträlarnkära-lndex II, S. 179 b). Ist dem patisamve-

denti aus DN 3.c8.ff., 71. an die Seite zu stellen? Vielleicht ist auch zu übersetzen: begreifen,

verstehen.
282. Vgl. DN I.3.4C. ff. : phassapaccayä. Siehe Franke, Dighanikäya, S.43 und Anm.9.

283. etat sthänam na vidyate.



DES CHINESISCHEN DIRGHÄGAMA 263

IV
IV. A.

a. Gerade wie wenn ein geschickter Fischermeister einen kleinen
Teich mit einem feinmaschigen Fischnetze überdeckt284, er wissen

wird, daß die Arten der Wassertiere im Teiche alle ins Netz

gingen, es für sie keine Stelle gibt zu entkommen, und sie demgemäß
nicht herauskommen, so verhält es sich wiederum auch mit den

Sramana und Brähmana.

b. Was sie in ihren Theorien über den Ursprung des Ursprungskalpas
und in ihren Theorien über das Ende des Endkaipas in verschiedener

Weise aussagen, (dabei) kommen sie insgesamt zu 62 Theorien,

und darüber kommen sie demgemäß nicht hinaus.

c. Wenn ein Bhiksu bei den sechs Berührungen285 (ihr) Entstehen,

(ihr) Zu-Ende-Gehen, (ihren) Genuß, (ihre) Fehlerhaftigkeit und

wie man ihnen entgeht wahrheitsgemäß kennt, dann ist (der der)
allerbeste286.

IV. B.

a. Hinausgekommen über alle jene Theorien erkannte der Tathâgata
selber, daß Geburt und Tod287 zu Ende sind.

b. Warum er einen Rörper hat, ist, weil er wünscht, alle Götter und
Menschen glücklich (über den Ozean des Leides) hinüberzusetzen.

c. Wenn er keinen Rörper hätte, dann hätten die Götter und die
Menschen der Welt nichts, worauf sie sich stützen könnten.

IV. C.

a. Gerade wie wenn (man) den Wipfel eines Täla-Baumes abschnei-

284. DN 3.72.: otthareyya, chin. jJJ,. Mir ist unklar, was bedeute: ein Fischnetz über einen
Teich decken? heißt das, ihn mit einem Netze abfischen?

28c. sparsa.
286. Vgl. DN 3.71. :yato kho bhikkhu channam phassäyatanänam samudayan ca atthagaman

ca assädari ca ädinavan ca nissaranan cayathäbhütarn pajänäti, ayam imehi sabbeh' eva uttaritaram
pajänäti.

287. Der Ausdruck kann samsära bedeuten.



264 FRIEDRICH WELLER: DAS BRAHMAJÄLASÜTRA

det, er dann nicht wiederwächst, so steht es auch mit dem Buddha,

b. Nachdem er Geborenwerden und Sterben287 zu Ende gebracht
hat288, wird er ewig nicht (wieder) geboren289.

V
V.
a. Eben da Buddha diese Lehre verkündet hatte, bebte die Große

Tausendwelt dreimal auf sechserlei Weise.
b. Damals befand sich Ananda hinter Buddha, hielt den Fächer in

seiner Hand und fächelte Buddha.

c Da entblößte er seinen rechten Arm, kniete nieder, legte die

Hände (zum Anjali) zusammen und sprach zu Buddha : Diese Lehre

ist sehr tief(sinnig). Mit welchem Namen soll (man) sie benennen?

Wie soll (man sie) verehrend bewahren?
d (Darauf) sprach Buddha zu Ananda : (Man) soll diesen Lehrtext290

benennen als Arthacäla, Dharmacäla, Drsticäla, Märacäla, Brahma-

cäla29'.

e. Als damals Ananda gehört hatte, was Buddha sprach, freute er sich

und befolgte es ehrfurchtsvoll.

Von Buddha verkündetes Langes Ägamasütra, 14.Rapit.el.

288. chid, ucchid.

289. Vgl. DN I.3.73
290. sütra.

291. %& !&¦ \,% \J%. I,^L l ,• Trotzdem cala ein seltenes Wort ist, dürfte es hier

neben jäla feststehen. Ich vermag um so weniger aufzuklären, wie eine Ableitung der Wurzel

cal in die Titel kam, als auch die chinesische Übersetzung den Vergleich mit dem Fischnetze

bringt. Wie die von mir hergestellten Werktitel zu deuten seien, ist ungewiß. Zu den Päli-

Titeln vgl. Rhys Davids, SSB Band II, S. rç, und Franke, Dighanikäya, S.47, Anm.i-4-
Pischel, Grammatik der Prakrit-Sprachen, § 202.


	Das Brahmajālasūtra des chinesischen Dīrghāma

