Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Versuch einer deutschen Ubersetzung der Kthaka-Upanisad
Autor: Rau, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERSUCH EINER DEUTSCHEN UBERSETZUNG
DER KATHAKA-UPANISAD

WILHELM RAU

UNIVERSITAT MARBURG

Nach den Ubersetzungen der Svetaévatara- (SvU)* und der Mundaka-
(MU) * lege ich nunmehr die der Kathaka-Upanisad (KU) vor und bin
wohl eine Erklirung dafiir schuldig, daB ich den Gegenstand trotz
Friedrich Wellers erschopfender Behandlung? erneut traktiere. Es
liegt mir erstens daran, die Ergebnisse seiner Untersuchung iiber den
Kreis der Sanskrit-Philologen hinaus bekannt zu machen, und zwar in
Gestalt einer fortlaufenden Verdeutschung, welche die echten Teile des
Textes gegeniiber den unechten auch im Druck abhebt. Eine solche
findet der Leser in dem erwihnten Buche namlich nicht, sondern muf}
sie mit Hilfe des Stellenverzeichnisses und der Tabellen* zusammen-
suchen. — Zweitens fasse ich bei voller ﬁbereinstimmung mit der
kritischen Analyse doch den Wortlaut der Kathaka-Upanisad stellen-
weise anders auf als mein verehrter Lehrer, nicht zuletzt auch, weil ich
hinsichtlich der ﬁberlieferung keineswegs so konservativ zu sein ver-
mag wie er und es in diesem Betrachte eher mit O.Bohtlingk oder in
unserer Generation mit L. Alsdorf® halte. — Drittens sind in den letzten

1. Asiatische Studien, Bd. 17, 1964, pp. 25-46.

2. Asiatische Studien, Bd.18/19, 1965, pp. 216-226.

3. Versuch einer Kritik der Kathopanisad. Berlin 1953, 4°, 230 S. = Deutsche Akademie
der Wissenschaften zu Berlin. Institut fiir Orientforschung. Veréffentlichung Nr. 12.

4. Siehe op. cit., p. 39, 109, 68, 138, 171 und 199.

5. «Drei kritisch gesichtete und iibersetzte Upanishad mit erkldrenden Anmerkungen». Berichte iiber
die Verhandlungen der kéniglich sichsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig. Phi-
lologisch-historische Classe. Bd. 42, 1890, pp.127-162, mit Nachtrigen Bd. 43, 1891, PP-
85—87, und Bd. 49, 1897, pp. 95—96.

6. «Contributions to the Textual Criticism of the Kathopanisad», ZDMG Bd. 100, 1950, pp. 621~
637.



UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 159

achtzehn Jahren’ einige weitere Arbeiten zur KU erschienen, auf die
ich bei dieser Gelegenheit aufmerksam machen méochte?®.

Meiner ﬂbersetzung liegt der Ananda‘rama-Text zugrunde®. Die
Stellen, wo ich — meist mit O.Bohtlingk und L. Alsdorf — von ihm
abweiche, sind unten, pp. 173-174, zusammengestellt. Eine blo8 laut-
liche Herstellung vorklassischer Strophen*® bleibt dabei auler acht.

7. Die bis zum Jahre 1953 veriffentlichte Sekundirliteratur hat Fr. Weller so gut wie

véllig verarbeitet. Nur folgender Aufsatz blieb ihm unzuginglich, weil er kurz vor dem
Zweiten Weltkrieg in Indien gedruckt worden war:
Johnston, E.H.: On some Difficulties of the Katha Upanisad. A Volume of Eastern and Indian
Studies Presented to Professor F.W.Thomas, C.L.E., on his 72nd birth-day 2 1st March 1939.
Edited by S.M.Katre ... and P.K.Gode, Bombay 1939 = New Indian Antiquary, Extra
Series I, pp. 122—-127 [zul, 3; II, 2; 11; 23].

8. Fri§, O.: «Two Readings of the Kathopanisad». Archiv Orientdlni Bd. 23, 1955, pp.6—9
[zu ], 24 c; VI 4d].
Wiist, W.: srikd-/sdikd- und Zubehér. Jianamuktavali. Commemoration Volume in Honour

of Johannes Nobel. Edited by Claus Vogel. New Delhi 1959, pp. 254—276 [zu I, 16d; II, 3c;
wertvolle Bibliographie].

Thieme, P.: dfcarya-. KZ Bd. 78, 1963, pp. 104—111 [zu I, 7cd].

Edgerton, F.: The Beginnings of Indian Philosophy. London 1965, pp. 179-193 [vollstindige,
mit Anmerkungen versehene englische Ubersetzung].

Horsch, P.: Buddhismus und Upanisaden. Pratidinam. Indian, Iranian and Indo-European
Studies presented to Franciscus Bernardus Jacobus Kuiper on his sixtieth birthday. Edited
by J.C.Heesterman, G.H.Schokker, V.I. Subramoniam. The Hague/Paris 1968, pp.
462-477 [besonders zu IV, 14~15: pp. 472—-475].

T Velankar, H.D. : The Rgvedic Origin of the Story of Naciketas (Rv. X.135). Mélanges d’India-
nisme 4 la mémoire de Louis Renou, Paris 1968, pp. 763—772.

9. Satikadvayasamkarabhdsyopetd Kathakopanisat [ seyam mdstar dph drts ityupapadadhdribhih
Phargyusanakalejasthasamskrtabhdsadhydpakaih ‘Rajavade’ ityupahvair Vaijandthasarmabhih sam-
Sodhitd [ sd ca bi. e. ity upapadadhdribhih Vindyaka Ganpesa Apate ity etaih punydkhyapattane
ériman ‘Mahddeva Cimandji Apate’ ityabhidheyamahabhdgapratisthapite dnanddsramamudrandlaye
dyasdksarair mudrayitvd prakdsitd. saptamiyam ankandvretih [ $dlivahanasakabdah 1857 /
khristabddh 193§ / = dnanddéramasamskrtagranthavalih granthdrikah 7.

1o, Cf. L. Alsdorf, ZDMG Bd. 100, 1950, p. 627.



160 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

ERSTES LEHRSTUCK

1. Ranke

1 Om Begierig [nach einem Weiterleben im Himmel] gab Vajasravasa [nach einem
Allopfer (sarvamedha) seine] ganze Habe [den Priestern zum Lohne]. Er hatte
einen Sohn namens Naciketas.

2 Als die [Kiihe, welche die] Opferlshne [bildeten, weg-]gefiihrt wurden, iiber-
kam diesen, der [noch] ein Knabe war, der Glaube [an die Wirksamkeit des
Opfers). Er dachte bei sich:

3 «[Sie haben ihr] Wasser getrunken, [ihr] Gras gefressen; [ihre] Milch [ist] ge-
molken, [ihre] Sinneskrifte [sind] hin. Freudlos, wahrhaftig, sind diese Lebens-
raume : in die gelangt er [d.h. mein Vater], wenn er [nur] diese [Kiihe] gibt.»"

4 Er sprach zu [seinem] Vater: «Lieber Vater, wem wirst du mich geben?»
[Und dies] ein zweites, [ja] ein drittes [Mal]. [Da] sprach [der Vater] zu ihm:
«Ich gebe dich dem Tode[sgott]!»

[Naciketas:]
5 «Unter vielen gehe ich als Erster; unter vielen gehe ich als Mittlerer. Was hat
Yama [i.e. der Todesgott] wohl vor, das er heute mit mir machen wird?»

[Wer spricht, ist unklar:]

6 «Schau vorwirts: wie [es] den Fritheren [gegangen ist], so [geht es] — schau zu-
riick — den Spiteren. Wie Getreide reift der Sterbliche; wie Getreide geht er
wieder auf.»

[Wer spricht, ist unklar:]

7 «Ein Gast aus dem Priesterstande betritt das Haus als Vai$vanara [i.e. als Feuer].
Fiir ihn vollzieht man folgende Beschwichtigung: ,Bring [ihm] Wasser [zum
FiiBewaschen], Vaivasvata [i.e. Yama]!‘»

[Wer spricht, ist unklar:]

8 «Hoffnung und Erwartung, Umgang und Beliebtheit, Opfer und
gute Werke, alle Sohne und alles Vieh — das nimmt ein Mann des
Priesterstandes dem wenig verstindigen Menschen, in dessen Haus
er sich unverkostigt aufhalt.»

11. So pace meines verehrten Freundes P. Thieme, J40S vol. 85, 1965, p. 93, und Upani-
schaden. Ausgewdhlte Stiicke. Stuttgart 1966 = Reclams Universal-Bibliothek Nr. 8723, p.79-



UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 161

[Yama:]

9 «Weil du, o Brahmane, als ein Gast, dem Ehre gebiihrt, dich drei
Nichte in meinem Hause unverkostigt aufhieltest, dir [aber] Ge-
nugtuung, o Brahmane, und mir Wohlergehn [beschieden] sein mo-
ge, deshalb wiinsche dir entsprechend drei Wiinsche !»

[Naciketas :]

10 «DaB, o Tod, Gautama [i.e. mein Vater] mir gegeniiber gestillter
Stimmung, wohlgesonnen und ohne Groll sei, daB8 er mich, nach-
dem du mich entlassen hast, freundlich begriile — dies wiinsche ich
mir als ersten der drei Wiinsche.»

[Yama:]

11 «<Wie vordem wird er [kiinftig] freundlich sein: Auddalaki Aruni
[i.e. Naciketas] ist [hiermit] von mir entlassen! Ohne Groll wird
er [i.e. Gautama, kiinftig] die Nachte gut schlafen, nachdem er ge-
sehen hat, daB du aus dem Rachen des Todes befreit wurdest.»
[Naciketas :]

12 «Im Lebensraum ,Himmel‘ gibt es keinerlei Gefahr. Dort fiirchtet
man sich weder vor dir noch vor dem Alter. Nachdem man beide,
Hunger und Durst, {iberquert hat, freut man sich, iiber das Leiden
hinausgelangt, im Himmel-Lebensraum.

13 Du, o Tod, erlernst [i.e. kennst] das Feuer, [welches] zum Him-
mel [fiihrt]. Lehre es mich, der ich [an die Wirksamkeit des Opfers]
glaube! Im Lebensraum ,Himmel* haben die [Wesen] Anteil an der
Unsterblichkeit. Dies wiinsche ich mir mit dem zweiten Wunsche.»
[Yama:]

14 «Dies, kluger Naciketas, lehre ich dich, vernimm dies von mir —
das zum Himmel [fiihrende] Feuer als das Mittel unendliche Lebens-
raume zu erreichen und als [ihre] Grundlage : wisse du, daB es in der
Hohle [des Herzens] versteckt ist.»

15 Er lehrte ihn diesen Feuer[altar], welcher den Anfang [i.e. den Zugang] des

[Himmels-]Lebensraumes bildet : was [seine] Ziegel [sind], oder wie viele [oder:
wie grofle, es sind], oder wie [sie zu schichten sind]. Und der wiederum sprach



162 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

16

17

18

19

20

21

22

23

dies nach, wie es gesagt war. Da sprach der Tod zufrieden noch einmal zu ihm.,
Erfreut sprach zu ihm der Gewaltige [i.e. Yama:] «Hier schenke ich dir heute
noch einen Wunsch. Dieser Feuerfaltar] wird [kiinftig] mit deinem Namen
[verbunden] sein [d.h. er soll nach dir heilen]. Ergreife weiter diese vielge-
staltige srika!

Mit drei Naciketa[-Feueraltiren] versehen, mit dreien vereinigt, drei Werke
[i.e. Rituale] vollziechend iiberquert man Geburt und Tod. Wer [die Texte]
brahma jajianam™ und devam idyam'® kennt [und] diese [srika] erschaut hat ™,
gelangt ein fiir allemal zur Ruhe.

Wer, o Naciketas, diese Dreiheit erkannt hat und so wissend den Naciketa
[-Feueraltar] schichtet, der stot die Fesseln des Todes vorn [von sich] weg
und freut sich, iiber das Leiden hinausgelangt, im Himmel-Lebensraum.
Dies, o Naciketas, ist dein zum Himmel [fiihrender] Feuerfaltar], den du dir
mit dem zweiten Wunsche gewiinscht hast. Diesen [Feueraltar] werden die
Leute den deinen nennen. Wiinsche dir, o Naciketas, den dritten Wunsch!»

[Naciketas :]

«Was hier der Zweifel bei einem abgeschiedenen Menschen ist —
,er ist‘ so [sagen] dieeinen und ,er istnicht® so [sagen] die anderen —,
das mochte ich von dir belehrt erfahren. Dies ist der dritte Wunsch
der [drei] Wiinsche.»

[Yama:]

«Hieran wurde ehedem sogar von den Géottern gezweifelt. [Das] ist
ja nicht leicht verstindlich. Diese Lehre ist fein. Wiinsche einen
anderen Wunsch, o Naciketas! Halte mich nicht auf! LaB3 mich an
diesem [Wunsche] vorbei ! »

[Naciketas:]

«Allerdings wurde hieran sogar von den Géttern gezweifelt, und du, o Tod,
sagst, daB es nicht leicht zu erkennen sei, und ein anderer, dir dhnlicher Lehrer
dieser [Lehre] ist nicht zu erlangen : kein anderer Wunschkommtdiesem gleich !»

[Yama:]

«Wiinsche dir hundert Jahre lebende Sohne und Enkel, viel Vieh, Elefanten, Gold
und Pferde! Wiinsche dir einen groBen Landbesitz, und lebe Jahre, wie lange
du selbst méchtest!

12. Kathaka-Samhita 16,15 [238,6]; 20,5 [23,3]; 38,14 [116,8]. Cf. AV 4,1,1.
13. Ahnlich etwa RV 10, 53 [879], 2¢cd.
14. So trotz meiner flbersetzung von SvU 4,11: ASBd. 17, 1964, p. 36.



24

25

26

27

28

29

So

UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 163

Wenn du [es] fiir einen diesem gleichwertigen Wunsch erachtest, wiinsche dir
Besitz und langes Leben ! Sei, o Naciketas, ein GroBer auf dem Lande ! Ichmache
dich zu einem, der beliebig an den Liisten Anteil hat.

Samtliche Liiste, die in der Welt der Sterblichen schwer zu erlangen sind — er-
bitte dir alle Liiste nach Belieben. Hier [stehen] Dirnen mit Wagen und Musik-
instrumenten — von Menschen sind ja solche nicht zu erlangen —, laB dich
von ihnen befriedigen : sie sind [dir] geschenkt! Frage, o Naciketas, nicht nach
dem Sterben!»

[Naciketas :]

«Weil das, o Tod, fiir den Sterblichen Dinge sind, die morgen vergehen, [und
weil] sie die Schirfe der Sinne abstumpfen, [und weil] sogar das ganze Leben
[von hundert Jahren] nur gering ist, behalte du nur die Gespanne, behalte Tanz
und Gesang!

Durch Besitz ist der Mensch nicht zu ersittigen. Sollen wir Besitz erlangen,
nachdem wir dich erblickt haben? Wir werden leben, wie lange du bestim-
men wirst. Aber derselbe Wunsch bleibt mir zu wiinschen.

Welcher alternde, welcher unten [i.e. auf Erden] befindliche, einsichtige
Sterbliche kénnte sich, nachdem er [einmal] den nicht-alternden Unsterblichen
nahegekommen ist, an einem noch so langen Leben freuen, indem er [lediglich]an

Schoénheit, Liebeslust und Genul3 denkt?

Woran man hier zweifelt, o Tod, [ndmlich] was bei der groBen
Reise ins Jenseits [geschieht], das lehre mich! Dieser Wunsch
dringt ins Verborgene. Keinen anderen als diesen wiinscht sich
Naciketas.»

ist in der Kathakopanisad im ersten Lehrstiick die erste Ranke
abgeschlossen.

I,I =],

2. Ranke
[Yama :]
«Eines ist das Bessere, das andere hingegen eben das Angenehmere.
Beide, deren Zweck verschieden ist, umgarnen den Menschen. Heil
wird dem [zuteil], der das Bessere nimmt. Hinter [seinem] Zwecke
bleibt zuriick, wer sich das Angenehmere erwihlt,



164. WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

2 Das Bessere und das Angenehmere kommen zum Menschen. Um
diese beiden geht der Weise ganz herum und scheidet sie. Das Bes-
sere erwahlt sich ja der Weise statt des Angenehmeren. Der Tor
erwihlt sich das Angenehmere statt des Niitzlichen.

3 Da hast du [also], o Naciketas, die angenehmen, angenehmgestal-
teten Liiste betrachtet und fahren lassen. Du hast diese aus Besitz be-
stehende srrikd nicht angefaBt, in der viele Menschen versinken.

4 Das [sind] zwei weit verschiedene, entgegengesetzte [Dinge]: das
falsche Wissen und was als [rechtes] Wissen bekannt ist. Ich achte,
o Naciketas, einen, der nach dem [rechten] Wissen strebt. Die vie-
len Liiste brachten dich nicht in Verwirrung.

5§ Wihrend sie sich drinnen im falschen Wissen drehen und selbst-
weise fiir gelehrt halten, trollen die Narren torkelnd umher wie
Blinde, die ausgerechnet von einem Blinden gefiihrt werden?®.

6 Die Reise ins Jenseits kommt dem trunkenen, von Besitzverblen-
dung genarrten Toren nicht zum BewuBtsein. Weil er meint:
,[Es gibt nur] diesen Lebensraum, einen anderen gibt es nicht’,
gerit er immer wieder in meine Gewalt.

7 Die [Lehre®, welche] von vielen micht fiirs Horen zu erlangen ist,
die sie — selbst wenn sie [sie] héren — nicht verstehen: selten [ist]
einer, der [sie] lehrt: gliicklich, wer ihn erreicht; selten [ist] ein
Kenner : gliicklich [dessen] Schiiler.

8 Wird diese [Lehre] von einem niederen Manne'? gelehrt, so ist sie
nicht leicht verstindlich, [auch wenn sie] vielfach iiberdacht [wird].
Ohne daf} ein anderer sie lehrt, gibt es zu ihr keinen Zugang. Sie
ist ja feiner als der Umfang eines Atoms, etwas Unvorstellbares
[wortl. : Undenkbares].

9 Diese Einsicht, die du erreicht hast, ist durch Denken nicht erreichbar, von
einem anderen gelehrt, mein Liebster, ist sie aber leicht zu gewinnen. Du hast

15. So mit verbesserter Wiedergabe der ihnlichen Strophe MU 1,2,8: AS Bd. 18/19,
1965, p.219.

16. = dharma, cf.I, 21.

17. D.h. von einem Sterblichen; cf. I, 28.



10

II

12

I3

14

16

17

18

UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 165

wahrhaftig die rechte Ausdauer. Mégen wir [doch noch] einen solchen Frager
[i.e. Schiiler] bekommen, o Naciketas!

Ich weiB, der sogenannte ,Vorrat‘ ist etwas Nichtewiges, denn durch unbe-
stindige [Dinge] wird ja dies Bestindige nicht erreicht. Deshalb habe ich den
Niciketa-Feuerfaltar] geschichtet: durch ewige Dinge habe ich das Ewige er-
langt.

Dughast die Erfiillung der Lust als Grundlage des Lebensraumes [und] die End-
losigkeit des Opferwerks als das jenseitige Ufer der Sicherheit mit Entschieden-
heit fahren lassen, o Naciketas, weil du den ...** Weitschreitenden als die
Grundlage [des Lebensraumes und das jenseitige Ufer der Sicherheit] erschaut
hattest.

Sobald er durch das Erlernen der auf den dtman gerichteten Anspannung diesen
schwer zu schauenden, ins Versteck geschliipften, in die Hohle [des Herzens]
gelegten, in der Tiefe befindlichen Alten als Gott erkannt hat, 1it der Weise
Freud und Leid fahren.

Wenn ein Sterblicher dies gehort, wohl begriffen, herausgezogen™?,
diesen durch Lehre zu erfassenden (dharmya) Feinen erreicht hat,
dann freut er sich, denn er hat ja den Erfreulichen erlangt. Ich
gestatte, o Naciketas, [da dir mein] Haus [zur Riickkehr in die
Menschenwelt] offen [sei] !»

[Wer spricht, ist unklar:]

«Was du da auBerhalb der [rechten] Lehre [und] der falschen Lehre, auBerhalb
von diesem [irdischen] Tun und Lassen, auBlerhalb des Gewordenen und des
Kiinftigen siehst, das verkiinde!»

[Wer spricht, ist unklar:]

«Das Wort, welches alle Veden iiberliefern und welches alle Kasteiungen ver-
kiinden, nach welchem strebend man in Keuschheit lebt, das Wort nenne ich
dir zusammengefafit: ,Es ist om‘.

Das brahman ist ja nur diese Silbe. Das Hochste ist ja nur diese Silbe. Wenn je-
mand auch nur diese Silbe erkannt hat, bekommt er, wonach er strebt.

Dies ist der beste Halt. Dies ist der héchste Halt. Wer diesen Halt erkannt hat,
lebt selig im brahman-Lebensraum.»

[Yama:]

«Der Begeisterte wird weder geboren noch stirbt er; weder stammt

18. stoma[m] mahad unverstindlich.
19, Cf, VI, 17.

12



166 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

er irgendwoher, noch wurde er [je] zu irgend jemand. Dieser unge-
borene, stindige, ewige Alte wird nicht getétet, wenn der Korper
getotet wird.»

[SchluB des echten Teils der Upanisad, d.h. des Dialogs zwischen
Yama und Naciketas].

19 Wenn der Tétende zu téten meint, und wenn der tédlich Getroffene meint,
todlich getroffen zu sein, dann haben diese beide nicht die rechte Einsicht:
weder totet dieser, noch wird [jener] getotet.

20 Feiner als fein, groBer als groB ist der atman in der [Herz-]Hohle dieser [irdi-
schen] Kreatur versteckt. Willenlos?* [und] leidlos erschaut man durch die
Gnade des Schopfers diese Herrlichkeit des atman®.

21 Sitzend wandert er in die Ferne, liegend geht er iiberallhin. Wer anders als ich
kann diesen in steter Erregung befindlichen Gott erkennen?

22 Wenn er den groen, durchdringenden dtman als den Korperlosen in den Kér-
pern, als den Bestindigen in den unbestindigen [Kérpern] erkannt hat, leidet
der Weise nicht [linger].

23 Dieser atman ist durch keine Lehre zu erlangen, nicht durch Verstand, nicht
durch viele Gelehrsamkeit. Nur wen dieser [atman] sich wihlt, von dem ist er
[i.e. der atman] zu erlangen, dessen [Leib] wihlt dieser atman sich zu seinem
Leibe?,

24 Durch [bloBen] Scharfsinn diirfte ihn nicht erreichen, wer von schlechtem
Lebenswandel nicht Abstand nimmt, nicht still, nicht gesammelt, unruhigen
Gemiites ist.

2 ¢ Fiir den Priesterstand und Adel beide zu Reismus werden, fiir den der Tod [zur]
Brithe [wird] — wer weil3 genau, wo der [sich befindet]?

So ist in der Kithakopanisad im ersten Lehrstiick die zweite Ranke abgeschlossen.
1,2 = II.

3. Ranke

1 brahman-Kenner, [welche] die fiinf [heiligen] Feuer und welche drei Naciketa-
Feuerfaltire] besitzen, nennen den in die Hohle [des Herzens] eingetretenen

20. D.h. begierdelos, oder: ohne Anstrengung bzw. ohne Miihe.
21. Ahnlich $vU 3,20: AS Bd. 17, 1964, p-35.
22. Trotz L.Alsdorf, ZDMG Bd. 100, 1950, p.629, eine erstaunliche Behauptung.
Besitzen wirklich nur wenige Auserwihlte einen dtman? — Diese Strophe ist identisch mit
MU 3,2,3: ASBd.18/19, 1965, p.225.



IO

11

12

X3

Iy

UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 167

[@tman] «Schatten», den in die hochste jenseitige Halfte [des Kosmos] eingetre-
tenen [dtman hingegen] «Sonnenschein», [wobei] beide in [jeweils ihrem] Le-
bensraum des eigenen Werks trinken, was [ihnen] zusteht (= rta).

Mégen wir den Naciketa[-Feueraltar] zustande bringen, welcher ein Damm
ist derer, die geopfert haben, das unvergingliche brahman, das [sich] driiben
[befindet], das jenseitige Ufer fiir die, welche {iber die Gefahr setzen méchten.
Erkenne den dtman als Wagenfahrer, den Kérper aber eben als Wagen; die
Einsicht hingegen erkenne als Wagenlenker und die Denkkraft eben als Ziigel.
Die Sinneskrifte nennen sie Pferde, die Sinnesobjekte bei diesen [i.e. Pferden]
Wege. Den, der mit dtman, Sinneskriften und Denkkraft verbunden ist, nennen
die Sachkundigen « GenieBer».

Wer freilich unverstindig ist mit immer schlaffer Denkkraft, dem [sind] die
Sinneskrifte ungehorsam wie bose Pferde [ihrem] Wagenlenker.

Wer hingegen verstindig ist mit immer straffer Denkkraft, dem [sind] die
Sinneskrifte gehorsam wie fromme Pferde [ihrem] Wagenlenker.

Wer freilich unverstindig ist, unbedacht, immer unsauber, der erreicht diese
Stitte nicht und gelangt in den Kreislauf.

Wer hingegen verstindig ist, bedacht, immer sauber, der freilich erreicht diese
Stitte, von der her [man] nicht mehr geboren wird.

Ein Mann, welcher die Einsicht zum Wagenlenker und die Denkkraft zum
Ziigel hat, erreicht das Ziel der Reise: jenen entferntesten Ort Visnus.
Hoher als die Sinneskrifte sind ja die Sinnesobjekte, und hoher als die Sinnes-
objekte ist die Denkkraft. Héher als die Denkkraft aber ist dig¢ Einsicht, hsher
als die Einsicht ist der groBe atman.

Héher als der groBe [dtman] ist das Unentfaltete, hoher als das Unentfaltete ist
der purusa. Nichts ist héher als der purusa. Dies ist das Ziel, dies der hohere
Gang.

Dieser in allen Wesen versteckte atman zeigt sich nicht. Von Feinsichtigen aber
wird er mit duBerster, feiner Einsicht erblickt.

Der Verstindige bindige Rede und Denkkraft. Das bindige er in der Erkennt-
nis, im dtman. Die Erkenntnis [bindige er] im groBen dtman, das*? bandige er
im stillen atman.

Steht auf, seid wach, merkt auf, nachdem ihr [eure] Wiinsche erreicht habt!
Schwer ist des Schermessers scharfe Schneide zu iiberschreiten. Wildnis auf
dem Wege nennen dies die Seher.

Hat man das erschaut, was nicht zu héren, nicht zu fiihlen, nicht zu sehen, un-
verginglich, desgleichen nicht zu schmecken, ewig, und was nicht zu riechen,
anfangslos, endlos, jenseits des GroBen bestindig ist, so befreit man sich aus
dem Rachen des Todes.

23. Zu erwarten wire: den.



168 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

16

17

Wenn ein Verstindiger die vom Tode verkiindete uranfangliche Erzihlung von
Naciketas hersagt oder hort, dann lebt er [nach seinem Tode] selig im brahman-
Lebensraum.

Wer diesen hochsten geheimen [Text?] in einer Versammlung von Brahmanen
oder bei Gelegenheit des Manenopfers hingebungsvoll zu Gehéor bringt, [dem]
dient [dies] dann zur Unsterblichkeit; [dem] dient [dies] dann zur Unsterblich-
keit.

So ist in der Kathakopanisad im ersten Lehrstiick die dritte Ranke abgeschlossen.

1,3 = IMI.

So ist in der Kathakopanisad das erste Lehrstiick abgeschlossen. 1.

ZWEITES LEHRSTUCK

4. Ranke

Nach auBen hat svayambhid die Locher [der Sinneskrifte] gebohrt. Deshalb
blickt man nach auBlen, nicht auf den dtman drinnen. Wihrend er mit [zu sich
selbst] hergewandter Sehkraft Unsterblichkeit erstrebte, erschaute irgendein
Weiser umgewandt den atman.

Toren laufen nach aulen gerichteten Liisten nach: sie gehen in das Netz des
ausgespannten Todes. Weise hingegen erstreben Bestindiges nicht in unbe-
stindigen [Dingen], weil sie die Unsterblichkeit erkannt haben.

Mit eben dem [atman], durch den [man] Gestalt, Geschmack, Geruch, Téne
und Wollustgefiihle [wahrnimmt], erkennt man auch. Was bleibt hier noch?
So, wahrhaftig, ist das.

Wenn er den groBen durchdringenden atman erkannt hat, durch welchen man
beide, das Gebiet des Schlafs wie das Gebiet des Wachens, iiberschaut, leidet
der Weise nicht linger.

Wer diesen Honigesser, den lebendigen atman, aus der Nahe kennt, den Herm
iiber Gewordenes und Kiinftiges, vor dem verbirgt sich [der atman] nicht [linger].
So, wahrhaftig, ist das.

6 Uniibersetzbar, weil verdorben.

~

Uniibersetzbar, weil verdorben.

Der in den beiden Reibholzern versteckte, wie eine Leibesfrucht von Schwan-
geren wohlgetragene Agni Jatavedas ist Tag fir Tag von wachenden, mit
Opfergaben versehenen Menschen anzurufen (= RV 3,29 [263],2). So, wahr-
haftig, ist das.

24. Scil, grantham.



10

11

12

13

14

L5

UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 169

Aus dem [i.e. Agni] sowohl die Sonne aufgeht als auch wohin [i.e. in Agni] sie
untergeht, in den sind alle Géotter eingepaflt. Dariiber kommt keiner hinaus
(= AV 10, 8,16ab). So, fiirwahr, ist das.

Dasselbe, was hienieden ist, ist drilben. Was driiben ist, das ist entsprechend
hienieden. Wer hier sozusagen Verschiedenes sieht, der erreicht [einen] Tod
nach dem [anderen] Tode.

Allein mit der Denkkraft ist dieses zu erreichen: es gibt hienieden nichts Ver-
schiedenes. Wer hienieden sozusagen Verschiedenes sieht, der geht von Tod
zu Tode.

Der daumengroBe purusa befindet sich mitten im Korper?s als Herr iiber Ge-
wordenes und Kiinftiges. [Wer ihn aus der Nihe kennt, —cf. IV, 5 -], vor dem
verbirgt er [d. h. der purusa] sich nicht [linger]. So, fiirwahr, ist das.

Der daumengrofe purusa, der Herr iiber Gewordenes und Kiinftiges, ist wie
eine rauchlose Flamme. Er ist derselbe heute und auch morgen. So, furwahr
ist das.

Wie Wasser, das in der Wildnis herabgeregnet ist, in den Bergen hier- und
dorthin lauft, so liuft einer, der die Lehren getrennt betrachtet, ihnen hinter-
her hier- und dorthin.

Wie reines Wasser in reines [Wasser] hineingegossen genau dasselbe wird, so
wird, o Gautama, der atman des erkennenden Sehers [bei der Vereinigung mit
dem kosmischen dtman diesem véllig gleich].

So ist in der Kathakopanisad im zweiten Lehrstiick die erste Ranke abgeschlossen.

2,1 = IV.
5. Ranke

Wenn man der elftorigen Burg des ungeborenen Geradsinnigen seine Aufmerk-
samkeit zugewandt hat, leidet man nicht [linger] und befreit sich als Befreiter.
So, fiirwahr, ist das.

Der Schwan, der im klaren [Himmel] sitzt, der Gott, der in der Luft sitzt, der
hotr, der auf der vedi sitzt, der Gast, der im Hause sitzt, der unter den Minnern
sitzt, der auf dem besten Platz sitzt, der [im SchoBe] der Wahrheit sitzt, der
im Himmel sitzt, der wassergeborene, kuhgeborene, wahrheitsgeborene, fels-
geborene, die groBe Wahrheit [selbst] (= VS 12, 14) S,

Nach oben fiihrt er den Aushauch hinauf, den Einhauch zieht er riickwirts:
den in der Mitte sitzenden Zwerg verehren alle Gotter.

Wenn dieser im Leibe befindliche Verkorperte sich 16st und vom Leibe befreit,
was bleibt hier noch? So, fiirwahr, ist das.

2§. = Gtman!
26. & RV 4,40[336], 5, iibersetzt nach K. F. Geldner. Zur Erklirung siehe $B6,7,3,11.



170 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

5

10

11

12

13

14

1§

Ein Sterblicher lebt weder durch den Aushauch noch durch den Einhauch.
Vielmehr lebt man durch einen andersartigen, in dem die beiden gegriindet
sind [oder: auf den die beiden sich stiitzen].

Wohlan, ich werde dir dies geheime, uranfingliche brahman verkiinden, o
Gautama, und wie der dtman fihrt, wenn es zum Sterben kommt.

Manche treten in einen Mutterschof} ein, damit der Verkorperte einen Leib
erhalte; andere gehen ginzlich in einen festgewurzelten [Teil des Pflanzen-
reichs], je nach [ihrem] Werke, je nach [ihrem] Wissen.

Derjenige purusa, welcher in den Schlafenden wacht, wihrend er eine Lust
um die andere schafft — das allein wird hell, das [wird] brahman, nur das [wird]
unsterblich genannt. Hierin sind alle Lebensriume gegriindet. Dariiber kommt
keiner hinaus. So, fiirwahr, ist das.

Wie ein Feuer in die Lebewelt eingetreten, sich [als Kérperwirme] jeder ein-
zelnen [tierischen] Gestalt angepaBt hat, so ist der eine dtman in allen Wesen
einer jeden Gestalt angepaBt und [auBerdem weiter, wie das Feuer im Kosmos, ]
drauBlen [vorhanden].

Wie ein Wind in die Lebewelt eingetreten, sich [als Atem] jeder einzelnen
[tierischen] Gestalt angepaBt hat, so ist der eine dtman in allen Wesen einer jeden
Gestalt angepaBt und [auBerdem weiter, wie der Wind im Kosmos,] drauflen
[vorhanden].

Wie die Sonne, die Sehkraft der ganzen Welt, nicht durch duBere Schiden der
Sehkraft getriibt wird, so wird der eine dtman in allen Wesen nicht von den Lei-
den der Welt betriibt, [weil er] drauen [bleibt].

Herr [ist] der eine atman in allen Wesen, der [seine] eine Gestalt vielfaltig macht.
Die Weisen, welche ihn als in ihrem Leibe?” befindlich erkennen, denen [wird]
ewiges Gliick [zuteil]; andersartigen nicht.

[Er ist derjenige, welcher als] der Ewige den Nichtewigen, [als] der Geistige
den Geistigen, welcher [als der] eine den vielen Liiste schafft **. Die Weisen,
welche ihn als in ihrem Leibe?” befindlich erkennen, denen [wird] ewige Stille
[zuteil]; andersartigen nicht.

[Die Erkenntnis:] «Das [ist] dieses» halten sie fiir das unaussprechliche hichste
Gliick. Wie konnte ich das wohl erkennen: «Scheint es denn oder glinzt es?»
Dort [i.e. am Himmel] scheint die Sonne nicht, nicht Mond noch Sterne.
Nicht scheinen Blitze, geschweige denn dieses [irdische] Feuer. Nur ihm, dem
Scheinenden, scheint alles nach [d.h. alles erhilt sein Licht von ihm]. Durch
seinen Schein glinzt dieses All **.

27. = atman!
28. V, 12 und 13ab kehren dhnlich in SvU 6,12 und 13 ab wieder: ASBd. 17, 1964, p. 42.
29. So mit verbesserter Wiedergabe derselben Strophe SvU 6,14: AS Bd. 17, 1964,

\p.4.2, und MU 2, 2,10: AS Bd.18/19, 1965, p.223.



UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 171

So ist in der Kathakopanisad im zweiten Lehrstiick die zweite Ranke abgeschlossen.

10

I1

2,2 =V,

6. Ranke

Dieser uranfingliche Pipalbaum *° hat die Wurzeln nach oben und die Zweige
nach unten. Das allein wird hell, das [wird] brahman, nur das [wird] unsterblich
genannt. Hierin sind alle Lebensraume gegriindet. Dariiber kommt keiner hin-
aus. So, fiirwahr, ist das.

Alles, was es hienieden gibt, die ganze Lebewelt, bewegt sich ausgestoBen, im
Aushauch [des brahman?®']. GroB ist die Gefahr: der Donnerkeil ist erhoben.
Diejenigen, welche dies wissen, werden unsterblich.

Aus Furcht vor ihm gliiht das Feuer, aus Furcht [vor ihm] gliiht die Sonne. Aus
Furcht [vor ihm laufen] Indra und Vayu, liuft der Tod als fiinfter.

Wenn jemand hienieden vor der Ablésung vom Leibe die Erkenntnis hat ge-
winnen kénnen, [so] dient [ihm dies] hernach zur Verkérperung in den Himmel-
Lebensriaumen.

Wie im Spiegel, so im atman; wie im Traume, so im Lebensraum der Viter;
wie es im Wasser gewissermaBen ringsum zu sehen gewesen ist, so im gan-
dharva-Lebensraum ; gewissermaBlen wie in Schatten und Sonnenschein, [so] im
brahman-Lebensraum.

Sobald er die Sonderheit der Sinneskrifte, und auch was Auf- und Untergang
der gesondert entstehenden [Sinneskrifte bedeuten], erkannt hat, leidet der
Weise nicht [linger].

Hoéher als die Sinneskrifte ist die Denkkraft; hoher als die Denkkraft ist das
Wesen; iiber dem Wesen ist der groBe dtman; héher als der groBe [dtman] ist
das Unentfaltete.

Héher aber als das Unentfaltete ist der durchdringende, schlechthin merkmals-
lose purusa, durch dessen Erkenntnis ein Lebewesen erlést wird und zur Un-
sterblichkeit gelangt.

Seine Gestalt 1a8t sich nicht erblicken: niemand sieht ihn mit der Sehkraft.
Mitdem Herzen, mit dem Geist, mit der Denkkraft ist er in Ubereinstimmung 2.
Diejenigen, welche das wissen, werden unsterblich 2.

Wenn die fiinf Sinneskrifte zusammen mit der Denkkraft stillestehen und die
Einsicht sich nicht regt, nennt man dies den héchsten Gang.

Dieses feste Zuriickhalten der Sinneskrifte bezeichnet man als yoga. Alsdann
wird man achtsam: der yoga ist Entstehen und Vergehn.

30. Ficus religiosa Linn.

31. Cf, Brhadaranyakopanisad 2,4,10; 4, 5,11.

32. D.h,, ihnen ist er adiquat: durch diese kann er erkannt werden.
33. Ahnlich S$vU 4, 20: AS Bd. 17, 1964, p.37.



172 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

12

I3

14

1§

16

17

18

19

Weder mit der Rede noch mit der Denkkraft kann er erreicht werden, noch
mit der Sehkraft. Wie anders wird dies erfaBt als [durch die Aussage:] «Er
isty» ?

Er kann nur erfaBt werden [durch die Aussage:] «Er ist», und durch das Eins-
werden der beiden*. Das Einswerden mit dem, der [durch die Aussage:]
«Er ist» erfaBt wurde, wird durchsichtig.

Wenn alle Liiste, die in seinem Herzen griinden, fahrengelassen sind, dann wird
der Sterbliche unsterblich: hier [i.e. auf Erden] erreicht er das brahman.
Wenn hienieden alle Knoten des Herzens aufgelést werden, dann wird der
Sterbliche unsterblich. - So viel ja [umfaBt] die Unterweisung.

Es gibt hundert und eine Ader des Herzens. Eine von ihnen geht nach dem
Kopfe hinaus. Kommt man mit dieser nach oben, [so] gelangt man zur Un-
sterblichkeit. Die anderen verteilen sich beim Hinaufsteigen nach allen Seiten.
Der daumengroBe, im Leibe* [befindliche] purusa ist fiir immerdar ins Herz
der Menschen geschliipft. Den soll man mit Entschiedenheit aus dem eigenen
Leibe herausziehen wie einen Rohrhalm aus der Blattscheide. Den soll man als
den hellen Unsterblichen erkennen. Den soll man als den hellen Unsterblichen
erkennen.

Nachdem er dieses vom Tode verkiindete Wissen und die vollstindige An-
weisung fiir den yoga erlangt hatte, erreichte Naciketa [sic!] das brahman [und]
wurde frei von Alter und Tod. Auch ein anderer wird so, wofern er [die] auf
den dtman beziigliche [Lehre] verstanden hat.

Moge [das] uns beide *¢ gemeinsam férdern. Mage [das] uns beiden gemeinsam
niitzen. Mogen wir beiden gemeinsam Mannestat verrichten. Gliihend soll unser
beider Studium sein. Mégen wir beiden nicht uneins werden. Om. Friede.
Friede. Friede.

So ist in der Kathakopanisad im zweiten Lehrstiick die dritte Ranke abgeschlossen.

2,3 =VIL
So ist in der Kathakopanisad das zweite Lehrstiick abgeschlossen. 2.

[So ist die Kathakopanisad abgeschlossen.]

34. Cf. SvU 1,10, AS Bd. 17, 1964, p-29. Ich verstehe tat-tva-bhava ganz wortlich als

«das zum-Wesen-des-pDas-Werden», d.h. «Einswerden», nicht als « wahres Wesen».

3§. = datman!
36. Lehrer und Schiiler.



UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD 173

Abweichungen vom Text der Anandasrama-Edition?37:

[, 3cd Man ist versucht, loka yan herzustellen, aber ich iibersetze die
iiberlieferte Lesart.

9d trin u va°

12b tvan na jardya
13b °brihi tam sra°
14d enam

15d dele eva

16d naikaripam
18a naciketas, tra®
19b avaristha

19c dele agnim et eva
24c mahan bhi°
25c dele mate

26a $vo’bhava

28b ko adhahsthah

, 1b dele te
1c dele tayoh

II

2b  te samparitya
2c dele ’bhi

3c avapo ya°
4¢ naciketah sammanye
4d ’lilubhanta
5b svayamdhirah
sc midha

7a dele api

7d kusalo ’nue
9a dpandya

1oC ndciketas
1od nityair dra°

37. Siche oben, p. 159, Anm. 9.



174 WILHELM RAU: UBERSETZUNG DER KATHAKA-UPANISAD

11d dele dhiro

13d naciketah sammanye
14a dele alterum anyatra
20d dhdtuh pra°

23d vrnute

Ill, 1a svakrtasya
1b pardrdhe
2c  bhayam
13c¢ dele niyacchet
17d aufzulGsen tadd anantydya; cf. II, 11b anantyam

IV, 2b pdsam
2d dele iha
12b atmani] tisthati
15b tadrg eva tat | dele bhavati

V, 11b Vom Sinne her wire zu erwarten bahyo
13b dele yo [7]
14b anirde§yam param sukham
15b dele ima
VI, 2a dele kim
4C svargesu
16b abhinihsre
17b dele sam°
18c vijaro

18d yo *ved adhyde



	Versuch einer deutschen Übersetzung der Kāthaka-Upanisad

