
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Versuch einer deutschen Übersetzung der Kthaka-Upanisad

Autor: Rau, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG
DER KÄTHAKA-UPANISAD

WILHELM RAU

UNIVERSITÄT MARBURG

Nach den Übersetzungen der svetäsvatara- (SvU) ' und der Mundaka-

(MU) 2 lege ich nunmehr die der Käthaka-Upanisad (KU) vor und bin

wohl eine Erklärung dafür schuldig, daß ich den Gegenstand trotz
Friedrich Wellers erschöpfender Behandlung3 erneut traktiere. Es

liegt mir erstens daran, die Ergebnisse seiner Untersuchung über den

Kreis der Sanskrit-Philologen hinaus bekannt zu machen, und zwar in

Gestalt einer fortlaufenden Verdeutschung, welche die echten Teile des

Textes gegenüber den unechten auch im Druck abhebt. Eine solche

findet der Leser in dem erwähnten Buche nämlich nicht, sondern muß

sie mit Hilfe des Stellenverzeichnisses und der Tabellen4 zusammensuchen.

- Zweitens fasse ich bei voller Übereinstimmung mit der

kritischen Analyse doch den Wortlaut der Käthaka-Upanisad stellenweise

anders auf als mein verehrter Lehrer, nicht zuletzt auch, weil ich

hinsichtlich der Überlieferung keineswegs so konservativ zu sein

vermag wie er und es in diesem Betrachte eher mit O. Böhtlingk5 oder in

unserer Generation mit L. Alsdorf6 halte. - Drittens sind in den letzten

i. Asiatische Studien, Bd. 17, 1964, pp. 25-46.
2. Asiatische Studien, Bd. 18/19, 19^S> PP- 216-226.
3. Versuch einer Kritik der Kathopanisad. Berlin 1953, 40, 230 S. Deutsche Akademie

der Wissenschaften zu Berlin. Institut für Orientforschung. Veröffentlichung Nr. 12.

4. Siehe op. cit., p. 39, 109,68, 138, 171 und 199.
5. «Drei kritisch gesichtete und übersetzte Upanishad mit erklärenden Anmerkungen». Berichte über

die Verhandlungen der königlich sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig.
Philologisch-historische Ciasse. Bd.42, 1890, pp. 127-162, mit Nachträgen Bd.43, 1891, pp-

85-87, und Bd.49, 1897, pp. 95-96.
6. «Contributions to the Textual Criticism ofthe Kathopanisad», ZDMG Bd. 100, 1950, pp. 621-

637.



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD I £9

achtzehn Jahren7 einige weitere Arbeiten zur KU erschienen, auf die
ich bei dieser Gelegenheit aufmerksam machen möchte8.

Meiner Übersetzung liegt der Änandäsrama-Text zugrunde9. Die
Stellen, wo ich — meist mit O.Böhtlingk und L.Alsdorf - von ihm
abweiche, sind unten, pp. 173-174, zusammengestellt. Eine bloß lautliche

Herstellung vorklassischer Strophen10 bleibt dabei außer acht.

7. Die bis zum Jahre 1953 veröffentlichte Sekundärliteratur hat Fr. Weller so gut wie
völlig verarbeitet. Nur folgender Aufsatz blieb ihm unzugänglich, weil er kurz vor dem
Zweiten Weltkrieg in Indien gedruckt worden war :

Johnston, E.H. : On some Difficulties of the Katha Upanisad. A Volume of Eastern and Indian
Studies Presented to Professor F.W.Thomas, d.E., on his 72nd birth-day 2 ist March 1939.
Edited by S.M.Katre and P.K.Gode, Bombay 1939 New Indian Antiquary, Extra
Series I, pp. 122-127 [zu L 3> H> 2; 11 ; 23].

8. Fris, O.: «Two Readings of the Kathopanisad». Archiv Orientami Bd. 23, 1955, pp. 6-9
[zu I, 24 e; VI 4dJ.

Wüst, W. : srnkä-/sdnkä- und Zubehör. Jnänamuktävali. Commemoration Volume in Honour
of Johannes Nobel. Edited by Claus Vogel. New Delhi 1959,pp. 254-276 [zu I, i6d; II, 3c;
wertvolle Bibliographie].
Thieme, P.: äscarya-. KZ Bd. 78, 1963, pp. 104-111 [zu II, 7cd].

Edgerton, F.: The Beginnings of Indian Philosophy. London 1965, pp. 179-193 [vollständige,
mit Anmerkungen versehene englische Übersetzung].

Horsch, P. : Buddhismus und Upanisaden. Pratidänam. Indian, Iranian and Indo-European
Studies presented to Franciscus Bernardus Jacobus Kuiper on his sixtieth birthday. Edited
by J.C.Heesterman, G.H.Schokker, V.l. Subramoniam. The Hague/Paris 1968, pp.
462-477 [besonders zu IV, 14-15: pp. 472-475].

t Velankar, H. D. : The Rgvedic Origin of the Story of Naciketas (Rv. X. 135). Mélanges d'Indianisme

à la mémoire de Louis Renou, Paris 1968, pp. 763-772.

9. Satikädvayasämkarabhäsyopetä Käthakopanisat j seyam mästar äph ärts ityupapadadhâribhih
Phargyusanakälejasthasamskrtabhäsädhyäpakaih 'Räjaväde' ityupâhvair Vaijanäthasarmabhih sam-
sodhitâ j sä ca bi. e. ity upapadadhäribhih Vinäyaka Ganesa Äpate ity etaih punyâkhyapattane
sriman 'Mahâdeva Cimanäji Äpate' ityabhidheyamahäbhägapratisthäpite änandäsramamudranälaye
Syasâksarair mudrayitvä prakäsitä. saptamiyam ankanävrttih / sälivähanasakäbdäh 1*57 /
khristäbdäh 193S / ânandâsramasamskrtagranthavalih granthänkah 7'.

10. Cf. L. Alsdorf, ZDMG Bd. 100, 1950, p. 627.



IOO WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

ERSTES LEHRSTÜCK

1. Ranke

i Om Begierig [nach einem Weiterleben im Himmel] gab Väjasravasa [nach einem

Allopfer (sarvamedha) seine] ganze Habe [den Priestern zum Lohne]. Er hatte

einen Sohn namens Naciketas.
2 Als die [Kühe, welche die] Opferlöhne [bildeten, weg-]geführt wurden, überkam

diesen, der [noch] ein Knabe war, der Glaube [an die Wirksamkeit des

Opfers]. Er dachte bei sich:
3 « [Sie haben ihr] Wasser getrunken, [ihr] Gras gefressen ; [ihre] Milch [ist]

gemolken, [ihre] Sinneskräfte [sind] hin. Freudlos, wahrhaftig, sind diese Lebensräume

: in die gelangt er [d.h. mein Vater], wenn er [nur] diese [Kühe] gibt.»"
4 Er sprach zu [seinem] Vater: «Lieber Vater, wem wirst du mich geben?»

[Und dies] ein zweites, [ja] ein drittes [Mal]. [Da] sprach [der Vater] zu ihm:
«Ich gebe dich dem Tode[sgott] »

[Naciketas:]
5 «Unter vielen gehe ich als Erster; unter vielen gehe ich als Mittlerer. Was hat

Yama [i.e. der Todesgott] wohl vor, das er heute mit mir machen wird?»

[Wer spricht, ist unklar:]
6 «Schau vorwärts : wie [es] den Früheren [gegangen ist], so [geht es] - schau

zurück - den Späteren. Wie Getreide reift der Sterbliche ; wie Getreide geht er
wieder auf.»

[Wer spricht, ist unklar:]
7 «Ein Gast aus dem Priesterstande betritt das Haus als Vaisvänara [i.e. als Feuer].

Für ihn vollzieht man folgende Beschwichtigung: ,Bring [ihm] Wasser [zum

Füßewaschen], Vaivasvata [i.e. Yama]!'»

[Wer spricht, ist unklar :]
8 «Hoffnung und Erwartung, Umgang und Beliebtheit, Opfer und

gute Werke, alle Söhne und alles Vieh - das nimmt ein Mann des

Priesterstandes dem wenig verständigen Menschen, in dessen Haus

er sich unverköstigt aufhält.»

11. So pace meines verehrten Freundes P.Thieme, JAOS vol. 85, 1965, p.93, und Upani-

schaden. Ausgewählte Stücke. Stuttgart 1966 Reclams Universal-Bibliothek Nr. 8723, p.79-



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD l6l
[Yama:]

9 «Weil du, o Brahmane, als ein Gast, dem Ehre gebührt, dich drei

Nächte in meinem Hause unverköstigt aufhieltest, dir [aber]

Genugtuung, o Brahmane, und mir Wohlergehn [beschieden] sein möge,

deshalb wünsche dir entsprechend drei Wünsche !»

[Naciketas :]

io «Daß, o Tod, Gautama [i.e. mein Vater] mir gegenüber gestillter
Stimmung, wohlgesonnen und ohne Groll sei, daß er mich, nachdem

du mich entlassen hast, freundlich begrüße — dies wünsche ich
mir als ersten der drei Wünsche.»

[Yama:]
11 «Wie vordem wird er [künftig] freundlich sein : Auddälaki Äruni

[i.e. Naciketas] ist [hiermit] von mir entlassen! Ohne Groll wird
er [i.e. Gautama, künftig] die Nächte gut schlafen, nachdem er
gesehen hat, daß du aus dem Rachen des Todes befreit wurdest.»

[Naciketas:]
i2 «Im Lebensraum ,Himmel' gibt es keinerlei Gefahr. Dort fürchtet

man sich weder vor dir noch vor dem Alter. Nachdem man beide,

Hunger und Durst, überquert hat, freut man sich, über das Leiden

hinausgelangt, im Himmel-Lebensraum.

13 Du, o Tod, erlernst [i.e. kennst] das Feuer, [welches] zum Himmel

[führt]. Lehre es mich, der ich [an die Wirksamkeit des Opfers]
glaube! Im Lebensraum ,Himmel' haben die [Wesen] Anteil an der
Unsterblichkeit. Dies wünsche ich mir mit dem zweitenWunsche.»

[Yama:]
14 «Dies, kluger Naciketas, lehre ich dich, vernimm dies von mir —

das zum Himmel [führende] Feuer als das Mittel unendliche Lebensräume

zu erreichen und als [ihre] Grundlage : wisse du, daß es in der

Höhle [des Herzens] versteckt ist.»
1 Er lehrte ihn diesen Feuerfaltar], welcher den Anfang [i.e. den Zugang] des

[Himmels-]Lebensraumes bildet : was [seine] Ziegel [sind], oder wie viele [oder :

wie große, es sind], oder wie [sie zu schichten sind]. Und der wiederum sprach



l62 WILHELM RAU : VERSUCH EINER DEUTSCHEN

dies nach, wie es gesagt war. Da sprach der Tod zufrieden noch einmal zu ihm.
16 Erfreut sprach zu ihm der Gewaltige [i.e. Yama:] «Hier schenke ich dir heute

noch einen Wunsch. Dieser Feuerfaltar] wird [künftig] mit deinem Namen

[verbunden] sein [d.h. er soll nach dir heißen]. Ergreife weiter diese

vielgestaltige srnkäl

17 Mit drei Näciketa[-Feueraltären] versehen, mit dreien vereinigt, drei Werke

[i.e. Rituale] vollziehend überquert man Geburt und Tod. Wer [die Texte]
brahma jajnänam" und devam idyam13 kennt [und] diese [srniä] erschaut hat14,

gelangt ein für allemal zur Ruhe.
18 Wer, o Naciketas, diese Dreiheit erkannt hat und so wissend den Näciketa

[-Feueraltar] schichtet, der stößt die Fesseln des Todes vorn [von sich] weg
und freut sich, über das Leiden hinausgelangt, im Himmel-Lebensraum.

19 Dies, o Naciketas, ist dein zum Himmel [führender] Feuerfaltar], den du dir
mit dem zweiten Wunsche gewünscht hast. Diesen [Feueraltar] werden die

Leute den deinen nennen. Wünsche dir, o Naciketas, den dritten Wunsch!»

[Naciketas :]

20 «Was hier der Zweifel bei einem abgeschiedenen Menschen ist -
,er ist' so [sagen] dieeinen und ,er istnicht' so [sagen] die anderen -,
das möchte ich von dir belehrt erfahren. Dies ist der dritte Wunsch

der [drei] Wünsche.»

[Yama :]
21 «Hieran wurde ehedem sogar von den Göttern gezweifelt. [Das] ist

ja nicht leicht verständlich. Diese Lehre ist fein. Wünsche einen

anderen Wunsch, o Naciketas! Halte mich nicht auf! Laß mich an

diesem [Wunsche] vorbei »

[Naciketas:]
22 «Allerdings wurde hieran sogar von den Göttern gezweifelt, und du, o Tod,

sagst, daß es nicht leicht zu erkennen sei, und ein anderer, dir ähnlicher Lehrer
dieser [Lehre] ist nicht zu erlangen : kein anderer Wunschkommt diesem gleich »

[Yama:]
2 3 «Wünsche dir hundert Jahre lebende Söhne und Enkel, viel Vieh, Elefanten, Gold

und Pferde! Wünsche dir einen großen Landbesitz, und lebe Jahre, wie lange

du selbst möchtest

12. Käthaka-Samhitä 16,15 [238>6]; 2o.î [23>3l; 38,i4 [116,8]. Cf. AV 4,1,1.
13. Ahnlich etwa RV 10, 53 [879], 2cd.

14. So trotz meiner Übersetzung von SvU 4,11 : AS Bd. 17, 1964, p. 36.



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD 163

24 Wenn du [es] für einen diesem gleichwertigen Wunsch erachtest, wünsche dir
Besitz und langes Leben Sei, o Naciketas, ein Großer auf dem Lande Ichmache
dich zu einem, der beliebig an den Lüsten Anteil hat.

2 c Sämtliche Lüste, die in der Welt der Sterblichen schwer zu erlangen sind — er¬
bitte dir alle Lüste nach Belieben. Hier [stehen] Dirnen mit Wagen und
Musikinstrumenten - von Menschen sind ja solche nicht zu erlangen -, laß dich
von ihnen befriedigen : sie sind [dir] geschenkt Frage, o Naciketas, nicht nach
dem Sterben »

[Naciketas:]
26 «Weil das, o Tod, für den Sterblichen Dinge sind, die morgen vergehen, [und

weil] sie die Schärfe der Sinne abstumpfen, [und weil] sogar das ganze Leben

[von hundert Jahren] nur gering ist, behalte du nur die Gespanne, behalte Tanz
und Gesang!

27 Durch Besitz ist der Mensch nicht zu ersättigen. Sollen wir Besitz erlangen,
nachdem wir dich erblickt haben Wir werden leben, wie lange du bestimmen

wirst. Aber derselbe Wunsch bleibt mir zu wünschen.
28 Welcher alternde, welcher unten [i.e. auf Erden] befindliche, einsichtige

Sterbliche könnte sich, nachdem er [einmal] den nicht-alternden Unsterblichen
nahegekommen ist, an einem noch so langen Leben freuen, indem er [lediglich] an
Schönheit, Liebeslust und Genuß denkt?

29 Woran man hier zweifelt, o Tod, [nämlich] was bei der großen
Reise ins Jenseits [geschieht], das lehre mich! Dieser Wunsch

dringt ins Verborgene. Keinen anderen als diesen wünscht sich
Naciketas.»

So ist in der Käthakopanisad im ersten Lehrstück die erste Ranke

abgeschlossen.

i,i=I.
2. Ranke

[Yama:]
1 «Eines ist das Bessere, das andere hingegen eben das Angenehmere.

Beide, deren Zweck verschieden ist, umgarnen den Menschen. Heil
wird dem [zuteil], der das Bessere nimmt. Hinter [seinem] Zwecke
bleibt zurück, wer sich das Angenehmere erwählt.



164 WILHELM RAU : VERSUCH EINER DEUTSCHEN

2 Das Bessere und das Angenehmere kommen zum Menschen. Um
diese beiden geht der Weise ganz herum und scheidet sie. Das

Bessere erwählt sich ja der Weise statt des Angenehmeren. Der Tor
erwählt sich das Angenehmere statt des Nützlichen.

3 Da hast du [also], o Naciketas, die angenehmen, angenehmgestalteten

Lüste betrachtet und fahren lassen. Du hast diese aus Besitz
bestehende srnkä nicht angefaßt, in der viele Menschen versinken.

4 Das [sind] zwei weit verschiedene, entgegengesetzte [Dinge] : das

falsche Wissen und was als [rechtes] Wissen bekannt ist. Ich achte,

o Naciketas, einen, der nach dem [rechten] Wissen strebt. Die vielen

Lüste brachten dich nicht in Verwirrung.
£ Während sie sich drinnen im falschen Wissen drehen und selbstweise

für gelehrt halten, trollen die Narren torkelnd umher wie

Blinde, die ausgerechnet von einem Blinden geführt werden15.

6 Die Reise ins Jenseits kommt dem trunkenen, von Besitzverblendung

genarrten Toren nicht zum Bewußtsein. Weil er meint:
,[Es gibt nur] diesen Lebensraum, einen anderen gibt es nicht',

gerät er immer wieder in meine Gewalt.

7 Die [Lehre16, welche] von vielen nicht fürs Hören zu erlangen ist,

die sie — selbst wenn sie [sie] hören — nicht verstehen : selten [ist]

einer, der [sie] lehrt: glücklich, wer ihn erreicht; selten [ist] ein

Kenner: glücklich [dessen] Schüler.

8 Wird diese [Lehre] von einem niederen Manne17 gelehrt, so ist sie

nicht leicht verständlich, [auch wenn sie] vielfach überdacht [wird].
Ohne daß ein anderer sie lehrt, gibt es zu ihr keinen Zugang. Sie

ist ja feiner als der Umfang eines Atoms, etwas Unvorstellbares

[wörtl.: Undenkbares].

9 Diese Einsicht, die du erreicht hast, ist durch Denken nicht erreichbar, von

einem anderen gelehrt, mein Liebster, ist sie aber leicht zu gewinnen. Du hast

15. So mit verbesserter Wiedergabe der ähnlichen Strophe MU 1,2,8: AS Bd. 18/19»

1965, p.219.
16. dharma, cf. I, 21.

17. D.h. von einem Sterblichen; cf. I, 28.



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD l6r
wahrhaftig die rechte Ausdauer. Mögen wir [doch noch] einen solchen Frager
[i.e. Schüler] bekommen, o Naciketas!

i o Ich weiß, der sogenannte ,Vorrat' ist etwas Nichtewiges, denn durch
unbeständige [Dinge] wird ja dies Beständige nicht erreicht. Deshalb habe ich den

Näciketa-Feuer[altar] geschichtet: durch ewige Dinge habe ich das Ewige
erlangt.

11 Du hast die Erfüllung der Lust als Grundlage des Lebensraumes [und] die
Endlosigkeit des Opferwerks als das jenseitige Ufer der Sicherheit mit Entschiedenheit

fahren lassen, o Naciketas, weil du den ...l8 Weitschreitenden als die

Grundlage [des Lebensraumes und das jenseitige Ufer der Sicherheit] erschaut
hattest.

12 Sobald er durch das Erlernen der auf den ätman gerichteten Anspannung diesen
schwer zu schauenden, ins Versteck geschlüpften, in die Höhle [des Herzens]
gelegten, in der Tiefe befindlichen Alten als Gott erkannt hat, läßt der Weise
Freud und Leid fahren.

13 Wenn ein Sterblicher dies gehört, wohl begriffen, herausgezogen1',
diesen durch Lehre zu erfassenden (dharmya) Feinen erreicht hat,
dann freut er sich, denn er hat ja den Erfreulichen erlangt. Ich

gestatte, o Naciketas, [daß dir mein] Haus [zur Rückkehr in die

Menschenwelt] offen [sei] !»

[Wer spricht, ist unklar:]
14 «Was du da außerhalb der [rechten] Lehre [und] der falschen Lehre, außerhalb

von diesem [irdischen] Tun und Lassen, außerhalb des Gewordenen und des

Künftigen siehst, das verkünde!»

[Wer spricht, ist unklar:]
15 «Das Wort, welches alle Veden überliefern und welches alle Kasteiungen ver¬

künden, nach welchem strebend man in Keuschheit lebt, das Wort nenne ich
dir zusammengefaßt: ,Es ist om'.

16 Das brahman ist ja nur diese Silbe. Das Höchste ist ja nur diese Silbe. Wenn je¬
mand auch nur diese Silbe erkannt hat, bekommt er, wonach er strebt.

17 Dies ist der beste Halt. Dies ist der höchste Halt. Wer diesen Halt erkannt hat,
lebt selig im fcranman-Lebensraum.»

[Yama:]
18 « Der Begeisterte wird weder geboren noch stirbt er ; weder stammt

18. stoma[m] mahad unverständlich.
19. Cf. VI, 17.



l66 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

er irgendwoher, noch wurde er [je] zu irgend jemand. Dieser
ungeborene, ständige, ewige Alte wird nicht getötet, wenn der Körper
getötet wird.»

[Schluß des echten Teils der Upanisad, d.h. des Dialogs zwischen

Yama und Naciketas].

19 Wenn der Tötende zu töten meint, und wenn der tödlich Getroffene meint,
tödlich getroffen zu sein, dann haben diese beide nicht die rechte Einsicht:
weder tötet dieser, noch wird [jener] getötet.

20 Feiner als fein, größer als groß ist der ätman in der [Herz-]Höhle dieser [irdi¬
schen] Kreatur versteckt. Willenlos20 [und] leidlos erschaut man durch die
Gnade des Schöpfers diese Herrlichkeit des ätman".

21 Sitzend wandert er in die Ferne, liegend geht er überallhin. Wer anders als ich
kann diesen in steter Erregung befindlichen Gott erkennen?

2 2 Wenn er den großen, durchdringenden ätman als den Körperlosen in den Kör¬

pern, als den Beständigen in den unbeständigen [Körpern] erkannt hat, leidet
der Weise nicht [länger].

23 Dieser ätman ist durch keine Lehre zu erlangen, nicht durch Verstand, nicht
durch viele Gelehrsamkeit. Nur wen dieser [ätman] sich wählt, von dem ist er

[i.e. der ätman] zu erlangen, dessen [Leib] wählt dieser ätman sich zu seinem

Leibe".
24 Durch [bloßen] Scharfsinn dürfte ihn nicht erreichen, wer von schlechtem

Lebenswandel nicht Abstand nimmt, nicht still, nicht gesammelt, unruhigen
Gemütes ist.

2 5 Für den Priesterstand und Adel beide zu Reismus werden,für den der Tod [zur]
Brühe [wird] - wer weiß genau, wo der [sich befindet]?

So ist in der Käthakopanisad im ersten Lehrstück die zweite Ranke abgeschlossen.

1,2 =11.

3. Ranke

1 brahman-Kenner, [welche] die fünf [heiligen] Feuer und welche drei Näciketa-

Feuer[altäre] besitzen, nennen den in die Höhle [des Herzens] eingetretenen

20. D.h. begierdelos, oder: ohne Anstrengung bzw. ohne Mühe.
21. Ähnlich sVlI 3,20: AS Bd. 17, 1964, p.35.
22. Trotz L.Alsdorf, ZDMG Bd. 100, 1950, p.629, eine erstaunliche Behauptung.

Besitzen wirklich nur wenige Auserwählte einen ätmanl — Diese Strophe ist identisch mit

MU 3,2, 3 : AS Bd. 18/19, i96î> P- 22î-



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD 167

[ätman] «Schatten», den in die höchste jenseitige Hälfte [des Kosmos] eingetretenen

[ätman hingegen] «Sonnenschein», [wobei] beide in [jeweils ihrem]
Lebensraum des eigenen Werks trinken, was [ihnen] zusteht rta).

2 Mögen wir den Näciketaf-Feueraltar] zustande bringen, welcher ein Damm
ist derer, die geopfert haben, das unvergängliche brahman, das [sich] drüben
[befindet], das jenseitige Ufer für die, welche über die Gefahr setzen möchten.

3 Erkenne den ätman als Wagenfahrer, den Körper aber eben als Wagen; die
Einsicht hingegen erkenne als Wagenlenker und die Denkkraft eben als Zügel.

4 Die Sinneskräfte nennen sie Pferde, die Sinnesobjekte bei diesen [i.e. Pferden]
Wege. Den, der mit ätman, Sinneskräften und Denkkraft verbunden ist, nennen
die Sachkundigen «Genießer».

5 Wer freilich unverständig ist mit immer schlaffer Denkkraft, dem [sind] die
Sinneskräfte ungehorsam wie böse Pferde [ihrem] Wagenlenker.

6 Wer hingegen verständig ist mit immer straffer Denkkraft, dem [sind] die
Sinneskräfte gehorsam wie fromme Pferde [ihrem] Wagenlenker.

7 Wer freilich unverständig ist, unbedacht, immer unsauber, der erreicht diese
Stätte nicht und gelangt in den Kreislauf.

8 Wer hingegen verständig ist, bedacht, immer sauber, der freilich erreicht diese

Stätte, von der her [man] nicht mehr geboren wird.
9 Ein Mann, welcher die Einsicht zum Wagenlenker und die Denkkraft zum

Zügel hat, erreicht das Ziel der Reise: jenen entferntesten Ort Visnus.
10 Höher als die Sinneskräfte sind ja die Sinnesobjekte, und höher als die Sinnes¬

objekte ist die Denkkraft. Höher als die Denkkraft aber ist die Einsicht, höher
als die Einsicht ist der große ätman.

11 Höher als der große [ätman] ist das Unentfaltete, höher als das Unentfaltete ist
der purusa. Nichts ist höher als der purusa. Dies ist das Ziel, dies der höhere
Gang.

12 Dieser in allen Wesen versteckte ätman zeigt sich nicht. Von Feinsichtigen aber
wird er mit äußerster, feiner Einsicht erblickt.

13 Der Verständige bändige Rede und Denkkraft. Das bändige er in der Erkennt¬
nis, im ätman. Die Erkenntnis [bändige er] im großen ätman, das23 bändige er
im stillen ätman.

14 Steht auf, seid wach, merkt auf, nachdem ihr [eure] Wünsche erreicht habt!
Schwer ist des Schermessers scharfe Schneide zu überschreiten. Wildnis auf
dem Wege nennen dies die Seher.

1 J Hat man das erschaut, was nicht zu hören, nicht zu fühlen, nicht zu sehen, un¬

vergänglich, desgleichen nicht zu schmecken, ewig, und was nicht zu riechen,
anfangslos, endlos, jenseits des Großen beständig ist, so befreit man sich aus
dem Rachen des Todes.

23. Zu erwarten wäre: den.



l68 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

16 Wenn ein Verständiger die vom Tode verkündete uranfängliche Erzählung von
Naciketas hersagt oder hört, dann lebt er [nach seinem Tode] selig im brahman-

Lebensraum.

17 Wer diesen höchsten geheimen [Text24] in einer Versammlung von Brahmanen
oder bei Gelegenheit des Manenopfers hingebungsvoll zu Gehör bringt, [dem]
dient [dies] dann zur Unsterblichkeit ; [dem] dient [dies] dann zur Unsterblichkeit.

So ist in der Käthakopanisad im ersten Lehrstück die dritte Ranke abgeschlossen.

i,3=III.
So ist in der Käthakopanisad das erste Lehrstück abgeschlossen, i.

ZWEITES LEHRSTUCK

4. Ranke

i Nach außen hat svayambhü die Löcher [der Sinneskräfte] gebohrt. Deshalb

blickt man nach außen, nicht auf den ätman drinnen. Während er mit [zu sich

selbst] hergewandter Sehkraft Unsterblichkeit erstrebte, erschaute irgendein
Weiser umgewandt den ätman.

2 Toren laufen nach außen gerichteten Lüsten nach: sie gehen in das Netz des

ausgespannten Todes. Weise hingegen erstreben Beständiges nicht in
unbeständigen [Dingen], weil sie die Unsterblichkeit erkannt haben.

3 Mit eben dem [ätman], durch den [man] Gestalt, Geschmack, Geruch, Töne

und Wollustgefühle [wahrnimmt], erkennt man auch. Was bleibt hier noch?

So, wahrhaftig, ist das.

4 Wenn er den großen durchdringenden ätman erkannt hat, durch welchen man

beide, das Gebiet des Schlafs wie das Gebiet des Wachens, überschaut, leidet
der Weise nicht länger.

5 Wer diesen Honigesser, den lebendigen ätman, aus der Nähe kennt, den Herrn
über Gewordenes und Künftiges, vor dem verbirgt sich [der ätman] nicht [länger].
So, wahrhaftig, ist das.

6 Unübersetzbar, weil verdorben.

7 Unübersetzbar, weil verdorben.
8 Der in den beiden Reibhölzern versteckte, wie eine Leibesfrucht von Schwangeren

wohlgetragene Agni Jätavedas ist Tag für Tag von wachenden, mit

Opfergaben versehenen Menschen anzurufen RV 3,29 [263],2). So,

wahrhaftig, ist das.

24. Seil, grantham.



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD 169

9 Aus dem [i.e. Agni] sowohl die Sonne aufgeht als auch wohin [i.e. in Agni] sie

untergeht, in den sind alle Götter eingepaßt. Darüber kommt keiner hinaus

(rü AV 10, 8, i6ab). So, fürwahr, ist das.

I o Dasselbe, was hienieden ist, ist drüben. Was drüben ist, das ist entsprechend
hienieden. Wer hier sozusagen Verschiedenes sieht, der erreicht [einen] Tod
nach dem [anderen] Tode.

II Allein mit der Denkkraft ist dieses zu erreichen : es gibt hienieden nichts Ver¬
schiedenes. Wer hienieden sozusagen Verschiedenes sieht, der geht von Tod
zu Tode.

12 Der daumengroße purusa befindet sich mitten im Körper25 als Herr über
Gewordenes und Künftiges. [Wer ihn aus der Nähe kennt,-cf. IV,ç—], vor dem

verbirgt er [d. h. der purusa] sich nicht [länger]. So, fürwahr, ist das.

13 Der daumengroße purusa, der Herr über Gewordenes und Künftiges, ist wie
eine rauchlose Flamme. Er ist derselbe heute und auch morgen. So, fürwahr,
ist das.

14 Wie Wasser, das in der Wildnis herabgeregnet ist, in den Bergen hier- und
dorthin läuft, so läuft einer, der die Lehren getrennt betrachtet, ihnen hinterher

hier- und dorthin.
15 Wie reines Wasser in reines [Wasser] hineingegossen genau dasselbe wird, so

wird, o Gautama, der ätman des erkennenden Sehers [bei der Vereinigung mit
dem kosmischen ätman diesem völlig gleich].

So ist in der Käthakopanisad im zweiten Lehrstück die erste Ranke abgeschlossen.

2,1 =IV.

5. Ranke

1 Wenn man der elftorigen Burg des ungeborenen Geradsinnigen seine Aufmerksamkeit

zugewandt hat, leidet man nicht [länger] und befreit sich als Befreiter.
So, fürwahr, ist das.

2 Der Schwan, der im klaren [Himmel] sitzt, der Gott, der in der Luft sitzt, der
hotr, der auf der vedi sitzt, der Gast, der im Hause sitzt, der unter den Männern
sitzt, der auf dem besten Platz sitzt, der [im Schöße] der Wahrheit sitzt, der
im Himmel sitzt, der wassergeborene, kuhgeborene, wahrheitsgeborene,
felsgeborene, die große Wahrheit [selbst] VS 12,14) 2*.

i Nach oben führt er den Aushauch hinauf, den Einhauch zieht er rückwärts :

den in der Mitte sitzenden Zwerg verehren alle Götter.
4 Wenn dieser im Leibe befindliche Verkörperte sich löst und vom Leibe befreit,

was bleibt hier noch? So, fürwahr, ist das.

25. ätman 1

26. fü RV 4,40(336], 5, übersetzt nach K. F. Geldner. Zur Erklärung siehe ÈB 6,7,3,11.



I70 WILHELM RAU : VERSUCH EINER DEUTSCHEN

5 Ein Sterblicher lebt weder durch den Aushauch noch durch den Einhauch.
Vielmehr lebt man durch einen andersartigen, in dem die beiden gegründet
sind [oder: auf den die beiden sich stützen].

6 Wohlan, ich werde dir dies geheime, uranfängliche brahman verkünden, o
Gautama, und wie der ätman fahrt, wenn es zum Sterben kommt.

7 Manche treten in einen Mutterschoß ein, damit der Verkörperte einen Leib
erhalte; andere gehen gänzlich in einen festgewurzelten [Teil des Pflanzenreichs],

je nach [ihrem] Werke, je nach [ihrem] Wissen.
8 Derjenige purusa, welcher in den Schlafenden wacht, während er eine Lust

um die andere schafft - das allein wird hell, das [wird] brahman, nur das [wird]
unsterblich genannt. Hierin sind alle Lebensräume gegründet. Darüber kommt
keiner hinaus. So, fürwahr, ist das.

9 Wie ein Feuer in die Lebewelt eingetreten, sich [als Körperwärme] jeder
einzelnen [tierischen] Gestalt angepaßt hat, so ist der eine ätman in allen Wesen

einer jeden Gestalt angepaßt und [außerdem weiter, wie das Feuer im Kosmos,]
draußen [vorhanden].

10 Wie ein Wind in die Lebewelt eingetreten, sich [als Atem] jeder einzelnen

[tierischen] Gestalt angepaßt hat, so ist der eine ätman in allen Wesen einer jeden
Gestalt angepaßt und [außerdem weiter, wie der Wind im Kosmos,] draußen

[vorhanden].
11 Wie die Sonne, die Sehkraft der ganzen Welt, nicht durch äußere Schäden der

Sehkraft getrübt wird, so wird der eine ätman in allen Wesen nicht von den
Leiden der Welt betrübt, [weil er] draußen [bleibt].

12 Herr [ist] der eine ätman in allen Wesen, der [seine] eine Gestalt vielfältig macht.

Die Weisen, welche ihn als in ihrem Leibe27 befindlich erkennen, denen [wird]
ewiges Glück [zuteil] ; andersartigen nicht.

13 [Er ist derjenige, welcher als] der Ewige den Nichtewigen, [als] der Geistige
den Geistigen, welcher [als der] eine den vielen Lüste schafft 28. Die Weisen,
welche ihn als in ihrem Leibe27 befindlich erkennen, denen [wird] ewige Stille

[zuteil] ; andersartigen nicht.
14 [Die Erkenntnis:] «Das [ist] dieses» halten sie für das unaussprechliche höchste

Glück. Wie könnte ich das wohl erkennen: «Scheint es denn oder glänzt es?»

iç Dort [i.e. am Himmel] scheint die Sonne nicht, nicht Mond noch Sterne.

Nicht scheinen Blitze, geschweige denn dieses [irdische] Feuer. Nur ihm, dem

Scheinenden, scheint alles nach [d.h. alles erhält sein Licht von ihm]. Durch

seinen Schein glänzt dieses All:20

27. ätman!
28. V, 12 und 13 ab kehren ähnlich in SvU 6,12 und 13 ab wieder : AS Bd. 17, 1964, p. 42.

29. So mit verbesserter Wiedergabe derselben Strophe SvU 6,14: AS Bd. 17, 19641

p.42, und MU 2, 2,10: AS Bd. 18/19, I9&S, P- 2*3-



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD I7I
So ist in der Käthakopanisad im zweiten Lehrstück die zweite Ranke abgeschlossen.

2,2 V.

6. Ranke

1 Dieser uranfangliche Pipalbaum30 hat die Wurzeln nach oben und die Zweige
nach unten. Das allein wird hell, das [wird] brahman, nur das [wird] unsterblich

genannt. Hierin sind alle Lebensräume gegründet. Darüber kommt keiner hinaus.

So, fürwahr, ist das.

2 Alles, was es hienieden gibt, die ganze Lebewelt, bewegt sich ausgestoßen, im
Aushauch [des brahman31]. Groß ist die Gefahr: der Donnerkeil ist erhoben.

Diejenigen, welche dies wissen, werden unsterblich.
3 Aus Furcht vor ihm glüht das Feuer, aus Furcht [vor ihm] glüht die Sonne. Aus

Furcht [vor ihm laufen] lndra und Väyu, läuft der Tod als fünfter.
4 Wenn jemand hienieden vor der Ablösung vom Leibe die Erkenntnis hat

gewinnen können, [so] dient [ihm dies] hernach zur Verkörperung in den Himmel-
Lebensräumen.

j Wie im Spiegel, so im ätman; wie im Traume, so im Lebensraum der Väter;
wie es im Wasser gewissermaßen ringsum zu sehen gewesen ist, so im gan-
dWra-Lebensraum ; gewissermaßen wie in Schatten und Sonnenschein, [so] im
irahman-Lebensraum.

6 Sobald er die Sonderheit der Sinneskräfte, und auch was Auf- und Untergang
der gesondert entstehenden [Sinneskräfte bedeuten], erkannt hat, leidet der
Weise nicht [länger].

7 Höher als die Sinneskräfte ist die Denkkraft; höher als die Denkkraft ist das

Wesen ; über dem Wesen ist der große ätman ; höher als der große [Aman] ist
das Unentfaltete.

8 Höher aber als das Unentfaltete ist der durchdringende, schlechthin merkmalslose

purusa, durch dessen Erkenntnis ein Lebewesen erlöst wird und zur
Unsterblichkeit gelangt.

9 Seine Gestalt läßt sich nicht erblicken: niemand sieht ihn mit der Sehkraft.
Mit dem Herzen, mit dem Geist, mit der Denkkraft ist er in Übereinstimmung31.
Diejenigen, welche das wissen, werden unsterblich33.

I o Wenn die fünf Sinneskräfte zusammen mit der Denkkraft stillestehen und die
Einsicht sich nicht regt, nennt man dies den höchsten Gang.

II Dieses feste Zurückhalten der Sinneskräfte bezeichnet man als yoga. Alsdann
wird man achtsam: der yoga ist Entstehen und Vergehn.

30. Ficus religiosa Linn.
31. Cf. Brhadäranyakopanisad 2,4, i o ; 4, 5,11.
32. D.h., ihnen ist er adäquat: durch diese kann er erkannt werden.
33- Ähnlich SvU 4,20: AS Bd. 17, 1964, p.37.



172 WILHELM RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN

12 Weder mit der Rede noch mit der Denkkraft kann er erreicht werden, noch
mit der Sehkraft. Wie anders wird dies erfaßt als [durch die Aussage:] «Er
ist»

i 3 Er kann nur erfaßt werden [durch die Aussage:] «Er ist», und durch das Eins¬

werden der beiden34. Das Einswerden mit dem, der [durch die Aussage:]
«Er ist» erfaßt wurde, wird durchsichtig.

14 Wenn alle Lüste, die in seinem Herzen gründen, fahrengelassen sind, dann wird
der Sterbliche unsterblich: hier [i.e. auf Erden] erreicht er das brahman.

15 Wenn hienieden alle Knoten des Herzens aufgelöst werden, dann wird der
Sterbliche unsterblich. - So viel ja [umfaßt] die Unterweisung.

16 Es gibt hundert und eine Ader des Herzens. Eine von ihnen geht nach dem

Kopfe hinaus. Kommt man mit dieser nach oben, [so] gelangt man zur
Unsterblichkeit. Die anderen verteilen sich beim Hinaufsteigen nach allen Seiten.

17 Der daumengroße, im Leibe " [befindliche] purusa ist für immerdar ins Herz
der Menschen geschlüpft. Den soll man mit Entschiedenheit aus dem eigenen
Leibe herausziehen wie einen Rohrhalm aus der Blattscheide. Den soll man als

den hellen Unsterblichen erkennen. Den soll man als den hellen Unsterblichen
erkennen.

18 Nachdem er dieses vom Tode verkündete Wissen und die vollständige An¬

weisung für den yoga erlangt hatte, erreichte Näciketa [sie!] das brahman [und]
wurde frei von Alter und Tod. Auch ein anderer wird so, wofern er [die] auf

den ätman bezügliche [Lehre] verstanden hat.

19 Möge [das] uns beide36 gemeinsam fördern. Möge [das] uns beiden gemeinsam
nützen. Mögen wir beiden gemeinsam Mannestat verrichten. Glühend soll unser
beider Studium sein. Mögen wir beiden nicht uneins werden. Om. Friede.

Friede. Friede.

So ist in der Käthakopanisad im zweiten Lehrstück die dritte Ranke abgeschlossen.

2,3 -VI.

So ist in der Käthakopanisad das zweite Lehrstück abgeschlossen. 2.

[So ist die Käthakopanisad abgeschlossen.]

34. Cf. SVU 1,10, AS Bd. 17, 1964, p. 29. Ich verstehe tat-tva-bhäva ganz wörtlich als

«das zum-Wesen-des-DAS-Werden», d.h. «Einswerden», nicht als «wahres Wesen».

35. ätmanl

36. Lehrer und Schüler.



ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD I73

Abweichungen vom Text der Anandäsrama-Edition37:

I, 3 cd Man ist versucht, lokäyän herzustellen, aber ich übersetze die

überlieferte Lesart.

o,d trîn u va"

12 b tvan na jaräyä
13 b °brühi tarn sra°

i4\d enam

1 c d dele eva

16 d naikarüpäm

18a naciketas, tra"
19b avaristhä

19 c dele agnim et eva

24 c mahän bhü°

2CC dele mat°

26a svo3bhävä

28b ko adhahsthah

II, ib dele te

i c dele tayoh
2b te samparîtya
2 c dele "bhi

3c avâpoya0

4 c naciketah sammanye
4a 'lûlubhanta

cb svayamdhïrâh

£ c mûdhâ

7 a dele api

jà kusalo 3nu°

9 a âpanâya

ioc naciketas

iod nityair dra°

ÌJ. Siehe oben, p. 159, Anm. 9.



174 WILHELM RAU : ÜBERSETZUNG DER KÄTHAKA-UPANISAD

lid dele dhïro

13 d naciketah sammanye

14a dele alteram anyatra
20d dhätuh pra°
23d vrnute

III, 1 a svakrtasya

1 b parärdhe
2 c bhayam

13c dele niyacchet

17a aufzulösen tadä anantyâya; cf. II, lib anantyam

IV, 2 b pâsam

2 d dele iha

12b âtmani] tisthati

1 rb tâdrg eva tat | dele bhavati

V, 1 ib Vom Sinne her wäre zu erwarten bähyo

13 b dele yo [ ?]

14b anirdesyam param sukham

1 cb dele ima

VI, 2 a dele kirn

4 c svargesu

16 b abhinihsr°

17 b dele sam°

18 c vijaro
18 d j-o ^ved adhyä°


	Versuch einer deutschen Übersetzung der Kāthaka-Upanisad

