Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Vorstufen der indischen Seelenwanderungslehre
Autor: Horsch, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VORSTUFEN
DER INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE

PAUL HORSCH

UNIVERSITAT ZURICH

1. EINFUHRUNG ¥

Wie in der Geschichte schlechthin, treten auch im religiésen Bereich
Wendepunkte revolutioniren Charakters auf. Eine bahnbrechende
Idee, ein neues Dogma durchbricht alte Vorstellungsschranken, zer-
stort traditionelle Institutionen und fiihrt gar zu einer vollkommenen
Umwertung fritherer Normen. Im Christentum und im Islam griindet
diese Umwilzung auf der alttestamentlichen Konzeption des einen Gottes,
des Monotheismus. In Indien, dessen religiGser EinfluBl bis nach Ostasien
reicht, entwickelte sich der Glaube an die Seelenwanderung, dessen
geistiger EinfluB so gewaltig war wie das monotheistische Dogma.
Merkwiirdigerweise ist die iiber 150 Jahre alte indologische For-
schung gerade betreffs des Ursprungs dieser grundlegenden Lehre in
eine Sackgasse geraten: anstelle einer communis opinio werden noch
widerspriichlichste Thesen verfochten. Einerseits versucht man die
Seelenwanderung in die altvedische Periode, wenn nicht gar in die

* Vorliegende Arbeit, weil fiir einen breiteren Leserkreis bestimmt, verwendet nur fol-
gende Abkiirzungen:

A = Aranyaka (am Ende eines Titels); AB = Aitareya-Brihmana (ed. Aufrecht); AV =
Atharvaveda (ed. Roth und Whitney): B = Brihmana (am Ende eines Titels); BAU =
Brhadaranyaka-Upanisad (K: ed. Senart; M: Ed. Bohtlingk); BKSGW = Berichte der
kéniglichen sichsischen Gesellschaft der Wissenschaften; ChU = Chandogya-Upanisad ;
ERE = Encyclopaedia of Religion and Ethics (ed. ]J.Hastings); HOS = Harvard Oriental
Series; JA = Journal asiatique; JB = Jaiminiya-Brihmana (ed. Raghu Vira and Lokesh
Chandra); I]] = Indo-Iranian Journal; JUB = Jaiminiya-Upanisad-Brahmana (ed. Oertel);
RV = Rgveda (ed. Aufrecht); S = Samhiti (am Ende eines Titels); SB = Satapatha-
Brihmana (ed. Weber); SBE = Sacred Books of the East; TB = Taittirlya-Brahmana (ed.
Bibl. Indica); U = Upanisad (am Ende eines Titels); ZDMG = Zeitschrift der Deutschen
Morgenlindischen Gesellschaft.

Unser verehrter Freund Prof. Wilhelm Rau hat brieflich und in der Korrektur auf manche
bemerkenswerte Stellen hingewiesen. Nicht alle Verweise konnten im Umbruch vermerkt
werden. Unser aufrichtiger Dank sei hier vorweggenommen.



100 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

indogermanische Urzeit zuriickzufithren. Auf der andern Seite wird
ebenso entschieden ihr Ursprung aus der Urbevolkerung mit ihren
animistischen Primissen verfochten®. SchlieBlich konnte man sich bis
zur Hypothese einer «atlantischen» Quelle verirren®. In dieser Unter-
suchung soll der Nachweis erbracht werden: 1. daB8 die Lehre den
Indo-Ariern (und somit auch den Indogermanen) urspriinglich fremd
war, 2. dal} es sich dennoch um eine echte vedische Entwicklung
handelt, deren Stufen bis in alle Einzelheiten eruiert werden konnen,
3. daB der vorarische EinfluB unbedeutend war.

Vorerst gilt es, den spezifisch indischen Begriff der Seelenwanderung
zu definieren:

1. Alle Lebewesen werden (seit anfangsloser Zeit) in verschiedenen

Daseinssphiren und -formen (pflanzlichen, tierischen, menschlichen
usw.) wiedergeboren.

2. Jede Reinkarnation wird durch die (vom selben Wesen) in einem
frilheren Leben begangenen (vorwiegend ethisch qualifizierten) Taten
(kdrman) bestimmt. In diesem kdrman-Gesetz, der Vergeltung der Ta-
ten, liegt das spezifische Merkmal der indischen Seelenwanderungslehre.

1. A.A. Macdonell, A History of Sanskrit Literature, London 1917, S. 387, hilt es fiir wahr-
scheinlich, «that the Aryan settlers received the first impulse in this direction from the
aboriginal inhabitants of India». H. Oldenberg bemerkte, daB die Verkérperung der Seelen
in Schlangen auf vorarischen Ursprung hinweist. Indes handelt es sich dabei (wie bei afri-
kanischen Vélkern) um Metamorphosen oder einmalige Inkarnationen (oft in Biumen und
Tieren), also nicht um wiederholte Seelenwanderung. Allgemeiner urteilt Oldenberg,
Die Religion des Veda, Stuttgart /Berlin 19234, S. §8: «Vermutlich wird sich immer deutlicher
zeigen, daB die Seelenwanderungslehre nicht viel mehr ist, als die systematisierende,
schablonisierende, das Einzelne ins Unabsehbare steigernde Verwertung von Elementen,
die zwar fiir uns in der indischen Tradition zuriicktreten, aber darum doch so alt und ilter
sind wie indischer Glaube und indisches Volkstum iiberhaupt» (vgl. 564f.). Vorsichtig
formuliert L. de La Vallée-Poussin: «la doctrine de la transmigration n’est pas trés aryenne,
n’est pas brahmanique» (Indo-européens et Indo-iraniens, Paris 1924, S. 286). Noch A. Foucher,
Les vies antérieures du Bouddha, Paris 1955, S. 28f., verfocht mit ebenso iiberzeugtem Be-
wuBtsein wie uniiberzeugenden Argumenten den autochthonen Ursprung. Vgl. ferner Eric
de Henseler, L’dme et le dogme de la transmigration dans les livres sacrés de I'Inde, Paris 1928,
S. 19 ff.

2. Henseler, ibid. S. 46ff. Die Hypothese soll die Verbreitung der Transmigrationslehre
unter Griechen, Thrakern, Kelten, Germanen usw. erkliren.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I0I

2. DAS FEHLEN DES DOGMAS IN DER FRUHVEDISCHEN
PERIODE

Gerade die Eigenart dieser religisen Konzeption legte es nahe, ihren
Ursprung in der iltesten indo-arischen Literatur, in den Veden, die in
die 2. Halfte des 2. Jahrtausends v. Chr. zuriickreichen, zu suchen. Die
indischen Exegeten suchten aus verstindlichen Griinden, ihrem
Fundamentaldogma ein mdglichst hohes, ehrwiirdiges Alter zu sichern,
geht es doch letztlich um die unfehlbare Autoritit der Veden. Aber
selbst westliche Gelehrte von Format lieBen sich zu entsprechenden
Spekulationen verleiten.

So konnte noch Geldner behaupten: «Der RV kennt schon den Be-
griff des Samsara, wenn auch nicht das Wort3.» Dabei beruft er sich
auf RV 10,14, 2:

«Yama hat uns zuerst den Weg aufgefunden ; dieser begangene Weg ist
(uns) nicht mehr zu entreilen ; auf welchem (Wege) unsere Vorviter
abgeschieden sind, auf dem (ziehen) die Geborenen je ihre
StraBBe.»

Wie er in seiner vollstindigen ﬁbersetzung selbst bemerkt, handelt
es sich um den Weg in die Welt der Seligen, den Yama, der erste
Sterbliche, aufgefunden hat. Das ist vedische Eschatologie ; es fehlt jede
Spur einer Reihe von Wiedergeburten.

Gezwungen ist ebenfalls Pischels These, wonach Varuna den Men-
schen «ihre kiinftige Existenz, den Leib in ihrer nichsten Wiedergeburt
im Samsara» zuweist4. Er stiitzt sich dabei auf den Vers RV 4, 42, 1cd,

3. Vedische Studien, 11, S, 289,

4. Vedische Studien, IIl, S. 3. Henseler, ibid. S. 7—8, beruft sich auf RV 1,110,4: «Les
Ribhous ... de morts qu’ils étaient ont obtenu la vie».» In Wirklichkeit «erlangten sie als
Sterbliche die Unsterblichkeit» (b: mdrtdsah sdnto amrtatvdm anasuh). Wenn es RV 10,14,
14 heiBt: Yama «soll sich fiir uns bei den Géttern verwenden, auf daB wir noch lange
Zeit weiterleben», schlieBen wir uns Oldenberg (Textkritische und exegetische Noten, 11, S. 212)
an: «Boyer, JA. 1901, II, 464 und Windisch [Buddhas Geburt, S. 58] finden hier Spur des
Seelenwanderungsglaubens. Ich bezweifle das und glaube eher, daB8 der Beter hier nur sich
und den Seinen, im Gegensatz zu den Toten, langes Gliick im Diesseits, dem von den Géttern
regierten und gesegneten Leben wiinscht (so auch Keith, JRAS. 1910, 215).»

8



102 PAUL HORSCH :: VORSTUFEN DER

den Geldner wiedergibt: «Des Varuna Rat befolgen die Gotter; ich
herrsche iiber das Volk von hochster Kérperform.»

R.D.Ranade glaubte aus RV 1, 164, 31; 10, 16, 3 und 58, 1—12 die
drei Hauptmomente der Seelenwanderungslehre erschlieen zu kon-
nen: 1. den Weggang der Seele aus dem Kérper, 2. ihr Verweilen in
andern Daseinsformen, zum Beispiel in Pflanzen und im Wasser, und
3. ihre Riickkehr in menschliche Gestalts. Die erste Stelle im Ritsel-
liede ist klar; es handelt sich um den Lebenshauch (prand) nach
Geldner, um die Sonne ('sirya) nach W.N.Brown:

«Er hiillt sich in (die Gewisser), die in gleicher und in entgegen-
gesetzter Richtung laufen, und bewegt sich hin und her in den Ge-
schopfen» (Geldner)®.

10,16, 3 ist an das Leichenfeuer gerichtet, das den Toten in seine
Elemente auflost, die zu ihren kosmischen Korrelaten zuriickkehren:
das Auge zur Sonne, der Lebenshauch zum Wind usw. 10, 58 besteht
aus einem Zauberritus zum Zuriickholen des Geistes, eine weltweit ver-
breitete magische Zeremonie, die mit Wiedergeburt nichts zu tun hat.
In allen Fillen fehlt die wiederholte Verkorperung und vor allem das
kdrman-Gesetz.

SchlieBlich hat H. G. Narahari zwei weitere Belege aus dem Rgveda
zur Stiitzung dieser Hypothese angefiihrt’: im Yama-Liede 10, 14,8
wird der Verstorbene beschworen, sich mit den Vitern, mit Yama,
mit seinen Opfern und andern guten Werken im héchsten Himmel zu
vereinen. cd:

«Allen Makel zuriicklassend komm wieder ins Haus; vereinige dich
mit einem (neuen) Leib in blithender Kraft!» (Geldner).

5. Vgl. R. D. Ranade, A Constructive Survey of Upanishadic Philosophy,Poona 1926, S. 147-
152. Ferner: H. G. Narahari, The Doctrine of Transmigration in the Rgveda, Dr. C. Kunhan
Raja Comm. Vol., S. 336.

6. Vgl. W. N. Brown, Agni, Sun, Sacrifice, and Vac: A Sacerdotal Ode by Dirghatamas (Rig
Veda 1.164), JAOS 88,2,1968, S. 215: «Clothing himself in his concentered yet spreading
(rays) he keeps rolling on among the worlds.» Diese Deutung verdient deggVorzug.

7. H. G. Narahari, Atman in Pre-Upanisadic Vedic Literature, Adyar Library 1944,S. 179fF.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 103

Wie Geldner richtig bemerkt, kehrt der Tote zur Zeit des Manen-
opfers in sein Haus zuriick. Im Himmel erlangt er einen neuen, makel-
losen Leib.

Die zweite Stelle, 10, 85, 19 = AV 7, 81,2; 14,1,24, bezieht sich
auf den Mond:

«Immer wieder wird er neu geboren, als das Wahrzeichen der Tage
geht er der Usas [Morgenrdte] voran. Durch sein Kommen bestimmt
er den Gottern ihren Anteil : der Mond zieht sein Leben in die Linge»
(Geldner).

Die Wiedergeburt desMondes mitseinen periodisch wechselnden Pha-
sen ist ein locus classicus fiir den Kreislauf der Natur, der im Veda hoch-
stens als vorbereitendes Moment der Transmigration zu betrachten ist. 7

Beachtung verdient allerdings eine Stelle des Atharvaveda 12,2, 52ab:

préva pipatisati mdnasa

muthur d vartate ptnah |

Whitney iibersetzt: «He desires, as it were, to fly forth with his
mind; repeatedly he returns again.» Lanman bemerkt zur ritselhaften
Stelle: «Pada b seems clearly to refer to rebirth: cf. Pragna Upanishad,
i.9.» Indes bleibt unklar, wer «wieder zuriickkehrt». Handelt es sich um
eine Metapher, oder eine Interpolation ? Die Strophe fehlt in Paippalada.

Die ernsthaften Versuche, den frithen indo-arischen Ursprung der
Seelenwanderungslehre zu beweisen, miissen heute endgiiltig auf-
gegeben werden, denn keine der angefiihrten Stellen enthilt ein zwin-
gendes Argument. So haben sich namhafte Forscher entschieden gegen
diese Hypothese ausgesprochen®. Aber gerade dieses Scheitern fiihrte

7a. Cf. RV 10, 55, 5 ab: «Den Mond ... verschlang der Altersgraue, da er noch jung war»
(Geldner); AV 9, 10,9 (cf. SV 1,325f.; TA 4, 20,1; MS 4,9, 12), besonders Whitney /Lan-
man z, St. Ahnlich Agni: «der Ergraute als Jiingling (wieder) geboren» (1,144,4).

8. Vgl. das vorsichtige Urteil von W. D. Whitney, Oriental and Linguistic Studies, New
York 1873, S. 61: «The Vedas contain not a hint even of the doctrine of transmigration ;
it is one of the most difficult questions in the religious history of India, how that doctrine
arose, out of what it developed, to what features of the ancient faith it attached itself.»
Ahnhch urteilt E. Senart, Les castes dans I’Inde, Paris 1927, S. xi—xii: Die Metempsychose



104 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

zur Antithese des vorarischen Ursprungs, wofiir jedoch gleichfalls
substantielle Griinde fehlen. Wohl kennen die Eingeborenen die
Metamorphosen, das Fortleben von Menschen in Tieren und Biumen,
doch nicht die wiederholte, gesetzmiBige Verkorperung. Daher
schloB Macdonell, die Arier hitten den Glauben der Eingeborenen zu
einer Kette ununterbrochener Existenzen auf Grund des moralischen
Vergeltungsprizips weiterentwickelt®. Aber selbst diese Verschmel-
zung von direkter Ubernahme und eigenstindiger Auspragung ist {iber-
flisssig, da die «primitiven» Pramissen bei den alten Indoariern ebenso-
gut wie bei den Ureinwohnern vorhanden sind.

Mit dem Ausscheiden dieser zwei entgegengesetzten Ursprungs-
thesen wird man sich eher dem vorsichtigen Urteil jener Gelehrten an-
schlieBen, die den Beginn des Seelenwanderungsgedankens in die
Brahmana-Periode zuriickfithren* oder wenigstens dessen «Keime» in

«est complétement étrangére aux Hymnes. Quand nous la voyons d’abord apparaitre, plus
ou moins voilée, plus ou moins explicite, dans les plus anciennes Upanishads, sommes-nous
en présence des premiers titonnements d’une doctrine qui se cherche et s’élabore ? Sommes-
nous en présence d’une infiltration partielle dans le milieu ésotérique d’une croyance qui
déja était dominante au dehors?» Ganz entschieden ist die Stellungnahme von A. B. Keith,
der auch auf das Fehlen der Lehre im schwarzen Yajurveda hinweist: Veda of Black Yajus
School translated, HOS 18, S. cxxviii. Er wendet sich gegen die Interpretationen von Geldner
(Ved. Stud. 11, S. 288; IIl, S. 3; Roth, ZDMG XLVI, S. 795) betreffs RV 10,14,2; 4,42,1;
7,33,9, von Windisch (ibid. S. 54; vgl. Boyer, Journal asiatique 1901, ii, S. 154) zu
10,14,14 (s. auch JRAS 1910, S. 215), von Bohtlingk (BKSWG XLV, S. 88-92) zu 1,164,
30.38.

9. A.A. Macdonell, ibid. S. 387—388. Zur These des vorarischen Ursprungs vgl. T.W.
Rhys Davids, Lectures on the Origin and Growth of Religion, S. 74ff.; O. Schrader, Zum
Ursprung der Lehre vom Samsdra, ZDMG 64, 1910, S. 333ff.; A.M. Boyer, Etude sur Porigine
du samsdra, Journal asiatique 1910, 2, S. 451. Gegen diese These plidierten vor allem A.
Weber, P. Deussen (s. folg. Anm.), E.W. Hopkins, The Religions of India, Boston 1895,
S. 204; C. Kunhan Raja, Cultural Heritage of India, I, S. 29-31; L. Renou, L’Inde classique,
I, S. 344, § 695; J. Gonda, Die Religionen Indiens, I, Stuttgart 1960, S. 207; Horsch, Die
vedische Gathd- und Sloka-Literatur, Bern 1966, S. 297; 475f. Wo die Seelenwanderung bei
den heutigen Primitivvélkern Indiens auftritt, weist sie deutlich hinduistischen EinfluB auf
(s. Ch. von Fiirer-Haimendorf, Die Religionen Indiens, IIl, Stuttgart 1964, S. 290: allerdings
fehlt meist das sittliche Element des Karman-Begriffes. Vgl. Horsch, Der Hinduismus und die
Religionen der Primitivstdmme Indiens, Asiatische Studien XXII, 1968, S. 130-131).

10. A. Weber, ZDMG IX, S. 243 ; 308 (beziiglich Bhrgus Jenseitsreise in SB11,6,1,1,);
P. Deussen, Die Philosophie der Upanishads, in: Geschichte der Philosophie, Leipzig 1894, I, 2,



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 10§

den Samhitas entdecken ™. Unsere Aufgabe wird es sein, alle moglichen
Vorstufen sorgfiltig zu eruieren und zu analysieren, bieten die ve-
dischen Texte doch auBerst reichhaltiges Material dazu. Werfen wir
jedoch erst einen Blick auf die altvedischen Vorstellungen vom Schick-
sal des Menschen nach dem Tode.

3. ALTVEDISCHE ESCHATOLOGIE

Widerspriichliche eschatologische Vorstellungen weisen auf einen
religiosen Umbruch hin, der zum Teil durch die neue Umwelt und
die Uberlagerung der Erdbestattung durch die Verbrennung des Leich-
nams erklirt werden kann. Grundsitzlich ist festzustellen, daB3 an der
Fortexistenz des Individuums nicht gezweifelt wird, daB3 die ganze
Person (nicht bloB die Seele) weiterlebt und daB3 trotzdem die Idee der
Unsterblichkeit noch nicht ausgebildet ist: amrta, das «Nichtsterbeny,
bringt nicht den Begriff der Ewigkeit, sondern der vollen Dauer des

S. 292ff.; A. B. Keith, The Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads, Cambridge
(Mass.) 1925, S. g71ff.; P. Oltramare, L’histoire des idées théosophiques dans I’Inde. Tome
premier: La théosophie brahmanique, Paris 1906, S. 96: «Il n’y a rien dans le principe méme
de la métempsychose qui ne puisse s’expliquer par 1’évolution naturelle d’idées spécifique-
ment hindoues et brahmaniques». Vgl. H. Oldenberg, Die Lehre der Upanishaden und die
Anfinge des Buddhismus, Géttingen 1915, S. 26ff.; R. Garbe, ERE, s.v. transmigration;
Narahari, ibid. S. 180—181: nach $B 12,9, 1, 1 wird der Mensch von eben der Nahrung, die
er in der Welt iBt, im Jenseits wieder gegessen (so schon Deussen, ibid. S. 292); $B 11,2,
7533; Taittiriya-l-\rar_nyaka 10,9. Fiir A, B. Keith, HOS 18, S. clxxi, beginntdaseigentliche
Dogma der Wiedergeburt erst im 6. Jh. v. Chr., fehlt also in den Brahmanas (bis 600 v. Chr.),
wo allerdings Vorstufen zu finden sind. A. Barth, GEuvres, I, S. 79, sieht den Ursprung in den
Upanisaden, die nicht notwendigerweise vorbuddhistisch sind (L. de La Vallée-Poussin,
Indo-européens et Indo-iraniens, S. 277 ; 287). Aber Buddha setzt die vollentwickelte Lehre vor-
aus. Vgl. noch S. Lévi, Transmigration des dmes dans les croyances hindoues, Conférences Musée
Guimet, 1904.

11. Vgl. Henseler, ibid. S. 37-39. E. Windisch, Buddha’s Geburt und die Lehre von der
Seelenwanderung, Leipzig 1908, S. g8f., sah darin «den ersten entscheidenden Schritt zur
Lehre von der Seelenwanderung, daB man nicht das Eintreten eines ewig wihrenden Zu-
standes nach dem Tode annimmt». Noch H. von Glasenapp bemerkt, daB sich in den Sam-
hitds oder Brihmanas «nur einzelne Ziige oder Teilanschauungen der Reinkarnationstheorie
nachweisen» lassen (Die Religiondn Indiens, Stuttgart 1943, S.104). Extrem und unhaltbar ist
die Ansicht von P.Masson-Oursel u.a., L’Inde antique et la civilisation indienne, Paris 1933,
S.198: das kdrman-Gesetz und die samsdra-Lehre wiren von den Buddhisten entlehnt worden !



106 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

irdischen Lebens (cf. RV 10,14,14) — meist 100 Jahre — zum Aus-
druck ™,

Bei den vedischen Indern und Iraniern war urspriinglich, wie es
scheint, die Erdbestattung vorherrschend**. Davon zeugt noch RV 1o,
18. Der Tote wird angefleht: «Kriech unter bei dieser Mutter Erde,
bei der gerdumigen, freundlichen Erde!» (10ab). An die Erde sind die
Worte gerichtet: «Wélbe dich auf, o Erde, bedriicke (ihn) nicht, gib
ihm guten Zugang und guten Unterschlupf» (11ab). «Sich aufwélbend
soll die Erde recht feststehen, denn tausend Pfosten sollen angebracht
werden» (12ab). «Ich stemmedie Erde iiber dir empor» (13a, Geldner).
So vermutete man fiir die ilteste Zeit eine dem griechischen Hades
vergleichbare Vorstellung von der Unterwelt, wo der Verstorbene
(préta) ein schattenhaftes Dasein, dhnlich der homerischen Psyche,
filhrt. Nur spat und verschleiert taucht jedoch die Holle als ein Ort
unterirdischer Dunkelheit auf®3. Thr Terminus technicus ndraka (nach
Pada-Text naraka) findet sich erstmals in AV 12,4, 36.

Sehr frith verdringen im Veda lichte, himmlische Gefilde die dii-
stern, unterweltlichen Vorstellungen. Gerne wird das Weiterleben des
Verstorbenen in eine paradiesische Welt verlegt. Yama, der erste

11a. Vgl. P, Thieme, Idg. Wortkunde, S. 24ff. Ferner RV 10,61,2-3 (iiber Cyavana und
Tiirvayana): es geht um verjiingtes Leben und Nachkommenschaft, s. Geldner, Einleitung zum
Liede ; zu Cyavana s. auch 7, 68, 6 : «Jedenfalls ist der Gedanke, da3 Nachkommenschaft etwas
Bleibenderes ist als der verjiingte Leib» (Geldner: Anmerkung: «Auf den Kindern beruht die
wahre Unsterblichkeit»).

12. Vgl. O. Schrader, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde, I, S. 107ff. (s. v.
Bestattung). Oldenberg, Die Religion des Veda, S. s71ff.; W. Caland, Die Altindischen Todten-
und Bestattungsgebrauche, Amsterdam 1896 ; R. Roth, Die Totenbestattung im indischen Altertum,
ZDMG VIIL, S. 467f. (zu RV 10, 18); A. Hillebrandt, Rituallitteratur, StraBburg 1897, S. 92ff.

13. Vgl. Macdonell, ibid. S. 169; Narahari, ibid. S. 183ff. Nach RV 10,152, 4 soll Indra
den Feind «in die unterste Finsternis schicken» (ddharam gamayd tdmah). AV 9,2, 4 laBt
die Gegner den Hinabweg ziehen (dvartim yantu) zu den tiefsten Finsternissen ( adhamad
tdmamsi ). Oldenberg vermutet, daB Yamas Welt urspriinglich eine Unterwelt war (ibid.
S. 546). Vgl. Thieme, Der Fremdlung, S.122. Allgemein: L.Feer, Le séjour des morts selon les
Indiens et les Grecs, Revue d’Histoire Religieuse XVIII, S. 297 ; L’enfer indien (s. P.Mus, De la
Iumiére sur les six voix, S. 26 und passim). Zur Hélle s. Taittirlya-Aranyaka, Bibliotheca Indica,
Calcutta 1872, S. 17.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 107

Sterbliche, hat den Weg in die Welt der Seligen entdeckt und seinen
Nachkommen gewiesen (RV 10, 14,2). Er herrscht iiber die Toten
(10,16,9). Mit den Goéttern zecht er im Paradiese unter einem schon
belaubten Baume (10, 135,1). Nach 10, 14, 8 trifft der Verstorbene
bei Yama und seinen Vitern im hochsten Himmel mit seinen Opfern
und frommen Gaben (‘istdpirténa) zusammen®. Das Leben nach dem
Tode ist dem irdischen vergleichbar, kérperlich und sinnlich, nur ver-
klirter, froher, himmlischer. Man darf vermuten, daB} dieses erhabene,
iiberirdische Schicksal mit der Verbrennung des Verstorbenen und
dem Feuerkult zusammenhingt®®. In der Tat geht noch spiter die
Jenseitsreise zu hohern Welten meist vom Leichenfeuer aus.

Hier erhebt sich die entscheidende Frage: Sind alle Menschen zu
dieser Seligkeit bestimmt oder bloB jene, die Opfer dargebracht und
hohere (meist rituelle) Verdienste gesammelt haben? Wenn letzteres,
wie es scheint, der Fall ist, bleibt den {ibrigen ein verschiedenes, nied-
riges Geschick vorbehalten. Doch auch fiir sie mul} es einen Weg ins
Jenseits geben. Solche ﬁberlegungen fiihrten zur Vorstellung von den
zwei Pfaden: der eine geleitet den Verstorbenen zu den Géttern im
Himmel (deva-ydna), der andere zu den Vitern in einer andern Welt,
wo Yama iiber die Toten herrscht; dies ist der «kManenwegy» ('pitr-ydna).

4. DIE ZWEIWEGETHEORIE

Zweifellos handelt es sich hier um eine lange spekulative Entwicklung;
wir wollen versuchen, sie zu rekonstruieren. Urspriinglich bezeichnet
devaydna den Pfad, auf dem die Go6tter wandeln, insbesondere jenen,
auf dem sie zum Opfer der Menschen kommen (pathibhir devaydnaih,

14. Vgl. Windisch, Festgruf an O. von Bohtlingk, Stuttgart 1888, S. r1s5ff.: istdpartd:
«Geopfertes und Geschenktes». Zur dlteren Paradiesvorstellung vgl. J. Ehni, Der vedische
Mythus des Yama, StraBburg 1890, S. 105ff.; 118ff. Zu istapirtd s. RV 10, 14, 8d.

14a. Vgl. Maria Cabalska, Sur certains traits du systéme religieux associé au cérémonial de
Pincinération des corps, Folia Orientalia XI, 1969, Krakow 1970, S. 61—70 (Ausgangspunkt
der Brandbestattung wire Sumer verbunden mit Sonnenkult); Keith, HOS 32, S.626f. (Be-
erdigung urspriinglich).

L]



108 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

(RV1,183,6;3,58,5;4,37,1;5,43,6;7,38,8). NachRV 1,72,7; 10,
51,5;98,11 (cf. 7,67, 2) kennt Agni die Wege, auf denen er die Opfer-
gaben zu den Gottern bringt : dieser Go6tterweg fiihrt also vom Diesseits
zum Jenseits. Der urspriingliche devaydna des Rgveda hat noch nichts
mit dem Pfad der Toten zu tun.

Ein t[bergang bahnt sich an, wenn die Rede ist von den «uralten
Wegen, auf denen unsere Vorviter ins Jenseits gezogen sind» (RV 1o,
14,7ab: ... pathibhih piirvyébhir ydtra nah pirve pitdrah pareyih). Dort
im hochsten Himmel (paramé vyoman, 8b) befinden sich die beiden
Kénige, Yama und Varuna, der Gott (7cd), sowie die Manen (8a). AV
11, 1, 36 ruft Agni an: «Bereite die von den Gottern begangenen
Pfade; mogen wir auf diesen wohlbereiteten (Pfaden) dem Opfer
folgen, das sich in dem siebenziigligen Himmel aufhilt» (pathdh kalpaya
devaydndn, etath sukrtair dnu gacchema yajiidm ndke tisthantam ddhi
saptdrasmau) . Beim Totenritual erwihnt AV 18, 4, 3 erst den «Pfad des
Rta», dem entlang die «gut handelnden» Angiras, eine vergsttlichte
Singerfamilie, zogen. An den Toten sind die Verse gerichtet: «Auf
jenen Pfaden geh zum Himmel (svargdm), wo die Adityas Honig ge-
niessen ; fasse FuB im dritten Himmel» (tritiye ndke). Uberraschender-
weise heilt es in der ersten Strophe: «Steigt empor zur Erzeugerin,
ihr Jatavedas; durch die von den Vitern begangenen (Pfade) lasse ich
euch empor steigen» (pitrydnaih sdm va d rohayami). Wer geopfert hat,
soll in die Welt der guten Taten gesetzt werden (sukrtam dhatta lok,
1 d). Hieraus folgt, daBB der von den Géttern begangene Weg ('devaydna)
mit jenem der Manen (pitrydna), die durch Opfer Verdienst gesam-
melt haben, noch identisch ist (cf. AV 4, 11, 6.7).1¢,

Eine erste Differenzierung kommt vielleicht in RV 10, 88, 15ab
zum Ausdruck: «Zwei Wege, so horte ich von den Vitern, (gibt es) fiir
die Gotter und die Sterblichen» (dvé sruti a§rnavam pitfndm ahdm
devdndm utd mdrtyandm) . Fiir Geldner handelt der Vers «von den beiden
Wegen, die zum Himmel fiihren, dem devaydna und dem pitrydna im

14b. Uber Viter erst im hochsten Himmel s, Liiders, Varuna, I, S. 55.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 109

alten Sinne vor dem Seelenwanderungsglauben», wihrend Oldenberg
und Ludwig darin den Weg ins Jenseits und aus dem Jenseits sehen ™.
Fiir diese Ansicht spricht der letzte Teil der Strophe, wonach alles
Lebendige auf diesen beiden Wegen zusammenkommt. Wie Agni den
Gotterweg kennt, weil er auch den viterbegangenen Weg entlang Be-
scheid (pdntham dnu pravidvdn pitrydnam, 10, 2, 7c). Fraglich bleibt, ob
hier schon eine Unterscheidung der zwei Wege impliziert wird®2,
Eine solche diirfte man in 10,18, 1ab vermuten. «Zieh, Tod, die
andre StraBe weiter, die deine eigene ist, verschieden von der gott-
begangenen» (itaro devaydndt)**. Man wird einwenden, daB blo8 der
unheilvolle Tod verbannt wird, der Verstorbene jedoch ins himm-
lische Paradies emporsteigt. Indes richtet Str. 10 an letztern die Bitte,
er moge bei der freundlichen Erde, die ihn vor dem SchoB3e der Ver-
nichtung erretten soll, unterkriechen. Dieses deutet auf eine Unter-
weltvorstellung hin. Wird der pitrydna damit verbunden? Indes, wo
immer namentlich erwihnt, fithrt er nach oben (AV 8, 10,19; 18,4, 1).
Anderseits steht fiir den devaydna an allen 13 Stellen des Rgveda fest,
daB er sich primir auf die Gotter und nicht die Sterblichen bezieht,
wenn auch 10,98, 11 Agni, der die von den Géttern befahrenen Wege

15. Vgl. Oldenberg, Noten, II, S. 295: er hilt die drei Genitive fiir koordiniert (alle
Wesen als Viter, Gotter, Menschen); die zwei Wege — aufwirts und abwirts — wiirden sich
auf alles Lebende in c beziehen, Ahnlich urteilt Windisch, Buddha’s Geburt, S. 6o. Fiir
Hopkins, ibid. S. 145, bedeuten diese Worte eher «that the Fathers go the way of mortals
or that of gods, rather than, as is the usual interpretation, that mortals have two paths, one
of the Fathers and one of the gods, for the dead may live on earth or in the air as well as
in heaven». Cf. RV 10,2,7; 18,1 (Kuhn’s Zeitschrift Il, S. 311—318). Zu beachten ist, daB
auch die Viter aus dem Jenseits kommend sich bei den Manenopfern ihrer Nachkommen
niederlassen (RV 10, 15). Auf diese «tiefen Pfade» bezog sich pitrydna erstmals in AV 18, 4,
62,63. Fiir Gonda, Loka, S. 64, pitr- u. devaloka erst differenziert, dann verschmolzen.

15a. Vg]. L. Renou, Etudes védiques et pdninéennes, XIV, Paris 1965, S. 2: «toi qui connais-
au-loin—l’ayant-longé le chemin par ot I’on va aux Péres»; S. 62: «La question qui se pose
est si la mention sporadique des «deux voies» dans le RV. présuppose ou non la théorie de
la transmigration» — erstaunliche Frage. Vgl. Arbman, Tod und Unsterblichkeit, Archiv Rel.
26, 5. 193. Im Rgveda wird pitrydna nur an dieser einen Stelle erwihnt gegeniiber 7 Belegen
im Atharvaveda.

15b. Vgl. Windisch, ibid. S. 9. Er sicht in diesem andern Weg den pitrydna von 10,2,7;
ebenso Oldenberg, ibid. S. 546, Anm. 2.



110 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

genau kennt ('vidvdn pathd rtusé devaydnan), bittet, er mége den «Aulana
in den Himmel unter die Gé6tter bringen».

BewuBt unterschieden werden die beiden Pfade in AV 12, 2, 10: der
fleischfressende Agni wird auf den von den Vitern begangenen Wegen
fortgesandt und ersucht, nicht auf den Gotterwegen zuriickzukehren.
Nach AV 15,12, 5.9 kennt der Vratya den pitr- und den devaydna. AV
6,117, 3 erwihnt neben den drei Welten noch jene zwei, die von den
Gottern bzw. den Vitern begangen werden (yé devaydnah pitrydnas ca
Iokdh), womit man RV 10,88, 15ab vergleiche. Bedeutsamerweise
fithrt hier pitrydna nicht mehr zur Gotterwelt. Noch entscheidender
ist, daB AV g, 18, 13 sogar einen dritten Weg kennt, denn, heif3t es dort,
wer die Gotter schmiht und den Brahmanen schidigt, der gelangt
nicht in die von den Vitern begangene Welt (nd sd pitrydnam dpyeti lo-
kdm)*s°,

Erst spiter wird das Los der Sterblichen deutlich geschieden: die
einen gelangen auf dem devaydna zu den Goéttern, die andern auf dem
pitrydna zu den Vitern. Diese Entwicklung nimmt eine betrichtliche
Zeit in Anspruch: in den Upanisaden erreicht sie den Abschlufl und
wird zugleich, was fiir uns von hchster Bedeutung ist, mit der Seelen-
wanderungslehre verkniipft. Doch schon fiir die friihvedische Zeit er-
gibt sich eine vielschichtige Pfaddoktrin. Fassen wir die wichtigsten
Phasen zusammen.

1. Der eine Pfad fiihrt zu einem schattenhaften Dasein in der hades-

15c. Alte gegensitzliche Anschauungen iiber Yamas Reich im Jenseits kommen immer
wieder zum Durchbruch. Wohl hat die vedische Lichtreligion die Unterweltvorstellung
verdringt., Yama, dessen Sonnenaspekt nicht zu iibersehen ist, herrscht im Himmel, erst
spiter wird er zum Totenrichter in einer finstern Welt. So werden verschiedene Sphiren
fir die Abgeschiedenen in der Luft, im Meer, auf Erden, im Himmel usw. unterschieden
(RV 10,18, 1.2; §8,1—12). Dementsprechend werden die Manen in «untere, mittlere und
jenseitige» eingeteilt. Oft fithren sie ein Traum- und Schattenleben oder liegen in tiefem
Schlaf (s. Ehni, ibid. S. 125f.). Nach dem brahmanischen Ritual gelangen die Verstorbenen
(préta) erst nach einem Jahr in die Welt der Viter (L. de La Vallée-Poussin, Indo-européens
et Indo-iraniens, Paris 1924, S. 281). Cf. RV 10, 107, 2: Daksind-Spender sind hoch im Him-
mel, Rosseschenker bei der Sonne, Goldschenker werden unsterblich, Kleiderschenker ver-
lingern ihr Leben; AV 18,4, 3: devaydna = Pfad des Rta, der «Guthandelndens.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE IT1I

artigen Unterwelt, der andere zum himmlischen Paradies der Géotter:
nur auserwihlte Sterbliche — Heroen, gro3e Opferer — betreten ihn.

2. Der iltere devaydna (RV): der Pfad der Gétter zum Opfer und
umgekehrt. Auch Sterbliche kénnen ihn betreten.

3. Der dltere pitrydna (RV): der Manenweg, von Yama entdeckt,
fiihrt ebenfalls zu den Seligen, zu den Gottern, in die Welt der Guttat
(sukrtdsya lokdh). Nur Pfad der Frommen.

4. devaydna und pitrydna im Atharvaveda unterschieden. Auch
devaydna fiir Sterbliche bestimmt. Er bezeichnet nicht mehr den von
den Gottern begangenen, sondern den zu den Géttern geleitenden Pfad.

5. pitrydna (AV) fithrt zu Yama. Daneben wird ein niedriger Pfad fiir
die Bosen unterschieden.

6. Ausbau der Jenseitsreise der Verstorbenen nach der Zweipfad-
theorie in den Brahmanas ™54,

7. Weiterentwicklung der zwei Wege zur Seelenwanderungslehre in
den Upanisaden*s,

15d. Auffallend gering sind die betreffenden Stellen in den Brahmanas. devaydna begegnet
meist in Zitaten aus RV und Vajasaneyis (cf. SB 5,1,5,24;7,2,2,21;8,6,3,22;9,5,1,47;
13,2,7,12;8,3,4). In PB 12,11,10,11 bezeichnet devayina den Weg zu den Géottern;
er ist schwieriger zu erringen als die Himmelswelt; die Angiras-Priester erlangten ihn
durch einen bestimmtes Saman (cf. 24,18,2;25,2,5;12,3.4). ]JB 2,73 kennt einen drei-
fachen Gotterweg (trayah panthanas sukrtd devaydndh; cf. GopathaB 2,1, 1;13). Die Welt der
Viter (pitrlokd ) wird mehrfach erwihnt: sie liegt unter der Welt der Menschen und Gétter,
ist also unterirdisch ($B 3,7,1,25;12,8, 1, 18); sie ist immer verschieden vom Bereich der
Gétter (cf. SB 12,7,3,7;8,3,6;13,8,1,7; etc.). SB 12,8,1,7 unterscheidet: Welt der
Viter, der GroBviter, der UrgroBviter. Altester Beleg: AV 13,4,64: es ist von der
«Viterwelt» die Rede, zugleich ergétzen sich die Manen im Himmel (svargd) mit all jhren
Gliedern! Anders pitrlokd («Heim des Vaters») in AV 14,2, 52. pitrydna kommt blo8 an
drei Stellen vor, immer kontrastiert mit devaydna: SB 1,9,3,2; TB 3,7,9,4; TA 2,15, 1.
Tilak, Orion, S. 22f., identifizierte pitrydna mit dem siidlichen ('daksindyana), mit dem nérd-
lichen Sonnenlauf (uttardyana), besonders auf Grund von $B 2,1,3, 1-3. Vgl. A.A. Mac-
donell and A.B. Keith, Vedic Index, 11, S. 529—530, s.V. pitryana.

15e. In den Upanisaden ist die Theorie erst keineswegs ausgeprigt: cf. BAU 1,5,16; 5,
10. Nach Deussen, Sechzig Upanishads, S. 399, findet sich hier der erste Keim der Lehre vom
pitrydna und devayéna; vgl. S. 494. Offensichtlich kénnen die verschiedenen Phasen nicht
streng chronologisch gegliedert werden. Archaische Vorstellungen durchdringen noch
Spite Stadien der geistesgeschichtlichen Entwicklung.



112 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

L. DIE AUFLOSUNGSTHEORIE

In allen Fillen besteht der Glaube an eine personliche, korperlich-
sinnliche Fortdauer nach dem Tode, sei sie nun unterweltlich diister
oder paradiesisch verklirt. Der Hymnus auf das Leichenfeuer (RV 1o,
16) wendet sich an den Feuergott mit der Bitte, Haut und Korper des
Verstorbenen nicht zu versengen (Str. 1), und ihn zu Agni zu fiihren.
Das «Seelengeleite» (dsuniti) — wobei dsu wohl ein feinstoffliches
Lebensprinzip bezeichnet — bringt ihn in die BotmiBigkeit der Gotter
(devdnam vasanth, 2). Wie es scheint, entspricht dieser Manenweg
dem spitern devaydna, der ausschlieBlich fiir die Toten (nicht
die Gétter)bestimmt ist. Mit der folgenden Strophe kommt jedoch
eine grundsitzlich verschiedene Anschauung zum Ausdruck. RV 1o,
16,3:

siiryam cdksur gacchatu vdtam atmd

dydm ca gaccha prthivim ca dhdrmana |

apd va gaccha yddi tdtra te hitdm

dsadhisu prdti tisthd $driraih ||

«In die Sonne gehe (dein) Auge, in den Wind der Hauch, gehe in
den Himmel und in die Erde mit der stiitzenden Kraft! Oder gehe in
das Wasser, wenn dort dein festgesetzter (Ort) ist. In den Pflanzen
stehe fest mit den Gebeinen !»

Hier stoBen wir auf eine ganz neuartige Konzeption : das Individuum
zieht nicht als geistig-seelisch-korperliche Einheit ins Jenseits ein,
vielmehr wird es aufgel6st in seine Hauptkomponenten, die an ihren
entsprechenden Ort im Kosmos zuriickkehren. Das Motiv erinnert an
das Mythologem des beim Opfer zerstiickelten Urriesen (purusa, RV
10,90): die Welt der Vielfalt entsteht aus der Aufteilung der primor-
dialen, also chaotisch-undifferenzierten Einheit. Dieses Nebenein-
ander der zwei gegensitzlichen Eschatologien kénnen wir bis in die
Upanisaden hinein verfolgen (cf. BAU 3, 2,13; ChU g5, 10,1f.), wo sie



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I13

erstmals mit der samsdra-Lehre und dem kdrman-Gesetz verbunden
werden. Dann trennen sich die Wege: der Brahmanismus hilt an der
meist iiberpersonlichen Einheit (atmdn, pirusa) fest, wihrend der
Buddhismus die Aufl6sungstheorie tibernimmt: es gibt keine wesen-
hafte Person, keine unsterbliche individuelle Seele.

So lduft die Grundkonzeption letztlich auf den Seelenglauben hin-
aus. In der dltesten Periode begegnen wir dem Begriff einer physisch-
unpersonlichen «Vitalkraft» (dsu) und eines geistigen Prinzips
(mdnas) , za dem spéter die Idee einer Hauchseele (prand) und schlieB-
lich des dtmdn (cf. «Atem») tritt. Vielleicht hingt die religionsge-
schichtliche Entwicklung mit der schlieBlich dominierenden Sitte der

Verbrennung zusammen: einerseits «ldutert» das Feuer (Agni als
pavakd) den Korper von allen Makeln, verklirt ihn, anderseits 1st es

ihn in seine Grundkomponenten materieller Natur auf, was der Ver-
nichtung der Individualitit gleichkommt (nirvdna- Prinzip).

6. DER KREISLAUF DER NATUR

Wenn wir uns den geistesgeschichtlichen Voraussetzungen der Seelen-
wanderungslehre zuwenden, ist zu beachten, daB3 die Entwicklung sich
vom Kosmischen her vollzieht. Das heiBt: der Mensch wird urspriing-
lich weitgehend von duBern Phinomenen beherrscht, im Naturge-
schehen findet er die hheren Gewalten, die seine Existenz bedrohen
oder férdern. Daraus resultiert die mythische Erklirung der Natur-
erscheinungen: ihr entsprechend wiederum versteht und regelt
er im Ritual seine eigene Existenz. Deshalb diirfen wir wichtige
Vorstellungen, die zumindest die Idee der wiederholten Verkor-
perung lebender Wesen nahelegt, gerade in diesem Bereiche erwar-
ten,

Besonders beeindruckt wurden die vedischen Inder durch die
periodische Zu- und Abnahme des Mondes, der «immer wieder neu
geboren wird» (RV 10, 85, 19a: ndvo-navo bhavati jdyamanah). Ahnlich
verhilt es sich mit der ewigen Wiederkehr der Morgenréte, der Sonne



114 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

an jedem Morgen und dem Kreislauf des Jahres mit den immer glei-
chen Monaten und Jahreszeiten. Symbol dieser RegelmaBigkeit ist das
Sonnenrad von RV 1,164,11ab:

dvddasaram nahi tdj jdrdya vdrvarti
cakrdm pdri dydm rtdsya |
«Das zwélfspeichige Rad der kosmischen Ordnung dreht sich immer
wieder, denn es altert nicht, um den Himmel.»

Das periodische Verschwinden und Wiedererscheinen der Sonne
versinnbildlicht die Runde von Geburt und Tod: am Abend sinkt sie in
den SchoB der Nirrti, «der Verderbnis», wo sie stirbt (1, 164, 32), um
sich jeden Morgen neugeboren wieder zu erheben (30; 38).

Ein nicht weniger beliebtes Thema ist der Kreislauf des Wassers:
die Kiihe, das hei3t, die Lichtstrahlen der Sonne, trinken Wasser mit
den Fiien, also auf der Erde, und ziehen es zur Sonne empor, wo sie es
wieder melken, das heil}t als Regen auf die Erde fallen lassen (1, 164,
7.47.51.52)". In Str. 51 steigt das Wasser in einem Jahreszyklus zum
Himmel empor und wieder zur Erde nieder. Verwandte Vorstellungen
begegnen in den andern Samhitas und in den Brihmanas™. War der

16. Vgl. W.N. Brown, JAOS 88,2, S. 203. Wahrscheinlich «because the sun dies every
evening on entering the underworld while only its life-force (‘dyus) being immortal remains
alive, and returns to life on merging the next morning, the underworld is a tumultuous
chaos, wherein nothing has a fixed place, and is devoid of light, heat, and moisture». Cf.
AV 13,2,25 an Rohita als Sonnengott: «Er geht in den MutterschoB ein, derselbe wird
wiedergeboren» (sd yénim aiti sd u jdyate pinah). Nach Brown (S. 205) besitzen nur wenige
Menschen die heilige Rede ('vdc) und genieBen ewige Gliickseligkeit im Himmel, wihrend
andere im SchoB der Nirrti enden. Cf. 1,164, 39: Wer die unvergingliche Silbe des Preis-
liedes (rc) kennt, erlangt einen Sitz bei den Géttern. Also zwei entgegengesetzte Pfade zur
Géotter- oder Unterwelt. Nur wenige verstehen Vic (10,71, 4), nur wen sie liebt, macht sie
zu einem Gewaltigen, Weisen (10, 12§, 5): Keim der indischen Gnadenlehre.

17. W.N. Brown, ibid. S. 205-206.

18. Cf. RV 1,164,47;79,2: Flammen (Adler)-Wolken (schwarzer Bulle)-Blitz—Regen.
Weitere Verweise bei Liiders, Varuna, I, S. 313-314. VS 22,26: Wind-Rauch—-Wolke-
Blitz—Donner—Regen; SB g,3,5,17: Feuer-Rauch-Wolke-Regen. Manu 3, 76: Opfergabe-
Feuer-Sonne—Regen—Speise—Geschopfe. Der Kreislauf der Natur ist aufs innigste mit dem
Geschick der Geschopfe verquickt, er spiegelt sich spiter vor allem in der Wanderung des
Toten ins Jenseits und zuriick wider, wobei ihnliche Weltstufen durchlaufen werden. -



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 11§

Parallelismus von kosmischem Geschehen und Lebensweg von Anfang
an im vedischen Denken fest verankert, so verstirkt er sich im Laufe der
Zeit immer mehr zu einer esoterischen Aquivalenz.

In diesem Vorstellungsbereich kann es nicht erstaunen, wenn auch
Agni, der Feuergott, als irdisches Abbild der Sonne neugeboren
(7,3, 32: ndvajata-; cf. 3,2,7;5,15,3), ergraut zum ]iingling wird
(1,144, 4). Auf diese mythische Grundidee ist vielleicht das bekannte
Paradox zuriickzufiihren, das in Agypten, Griechenland und verschie-
denen Altkulturen seine Parallelen hat: Agni ist zugleich Vater, Mutter
und Kind (3,27,9), er trigt den Keim seines Vaters (3,1, 10), er ist
der Vater seines Vaters (6,16, 35). Nach AV 11,4, 20 wird auch der
Atem (prand) wiedergeboren, er geht (wie der Vater) in den Sohn ein:
Welt- und Lebensprozef3 stimmen iiberein.

Die wichtigste Folgerung aus der Idee des Kreislaufs des Werdens ist
die zyklische Zeitauffassung, der Mythos von der ewigen Wiederkehr.
Wie wir sahen, symbolisiert das Sonnenrad mit seinen zwo6lf Speichen
(= Monaten) die Einheit der Zeit, das Jahr, das sich stets und ohne
Anfang immer wieder erneuert (RV 1,164, 11.48). Diese Periodizitit
steht in schroffem Gegensatz zur linearen Zeitvorstellung, die erst spit
— nach einigen Gelehrten erst seit Augustinus (354—430) — das west-
liche Denken beherrschte, denn es handelt sich um eine archaische,
weltweit verbreitete Anschauung™2, In Indien fiihrte die fortdauernde
Erneuerung der Zeit zum Mythologem ungeheuer langer kosmischer
Zyklen (kalpa), des «groBen Jahrs» der alten Griechen und Stoiker,
strukturiert durch vier nach ethischen MafBstiben bestimmten Welt-
altern (yuga). Zu beachten ist, daB die Periodizitit der Schépfung die
mechanisch determinierte, ewige Wiederkehr des Gleichen impliziert,
was sowohl dem kdrman-Gesetz wie auch der stetig variierenden
Wiedergeburt zuwiderlauft. Auch hat die analoge Vorstellung in an-

Zum Gedanken vgl. Goethe: «Des Menschen Seele gleicht dem Wasser, vom Himmel
kommt es, zum Himmel steigt s ...»

18a. Vgl, M. Eliade, Der Mythos der ewigen Wiederkehr, Diisseldorf 1953. /



116 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

dern Kulturen nicht zur Seelenwanderungslehre getiihrt. Trotzdem darf
dieIdee einer zyklischen Erneuerung als Katalysator, das heifitals begiin-
stigende Vorstufe fiir die Seelenwanderungslehre betrachtet werden.

7. ANIMISTISCHE PRAMISSEN

Die vedische Weltanschauung wird ebenfalls beherrscht vom Glauben an
Seelen- und Geisterwesen, die die ganze Natur durchdringen. Alles Be-
seelte bildet eine Gemeinschaft, vermischt sich, ist gar auswechselbar. So
geht nach der Vorstellung mancher Primitivvolker das Lebensprinzip des
Menschennach dem Tode in ein Tier oder eine Pflanze ein. Damit hat man
die totemistische Idee tierischer und pflanzlicher Urahnen verkniipft. Na-
tiirlich unterscheidet sich diese archaische Anschauung von der indischen
Reinkarnation schon durch das Fehlen der moralischen Vergeltung.
Wir diirfen mit R. Garbe annehmen, dal3 der Glaube an eine Wie-
derverkorperung der Seele in Biumen und Tieren — vorwiegend Vo-
geln, Reptilien, Insekten®® — besonders den niedern Volksschichten
der Arier seit alters vertraut war, wodurch sich die Hypothese einer
Entlehnung aus der Urbevolkerung eriibrigt. Allerdings kénnten die
Metamorphosen in Schlangen auf ein autochthones Substrat zuriick-
gehen, was vielleicht auf den gesamten, sich immer stirker ausbreiten-
den Schlangenkult zutrifft™. Noch findet sich bei manchen Stimmen
die Vorstellung, das Seelenprinzip verkorpere sich in einem Neuge-
borenen, was der gerade in Indien verbreiteten Anschauung der
Wiedergeburt des Vaters (bzw. GrofBvaters) im Sohne oder Enkel

18b. Keith, ibid. S. 571, vermutet in RV 10,16, 3 eine Anspielung auf die Wiederver-
kérperung der Seele in Pflanzen. Doch handelt es sich dort nicht um ein personlich-
geistiges Prinzip, sondern um die Riickkehr der Gebeine in ihr naturhaftes Korrelat, Vgl. fer-
ner E. Arbman, Untersuchungen zur primitiven Seelenvorstellung, Il, Altindischer Seelenglaube, sein
Ursprung und seine Entwicklung. MO 1927, S. 1—-185. Cf. RV 10, §8, 7: mdnas in Pflanzen.

19. Vgl. R. Garbe, Encyclopaedia of Ethics and Religion, s.v. transmigration, Vol. 12, S.
434b. Animistische Anschauungen durchdringen die indische Folklore aller Epochen: vgl.
W. Crooke, The Popular Religion and Folklore of Northern India, 2 vols., Delhi 19683, beson-
ders II, S. 83ff. Zum Schlangenkult cf. MBh 1, 16f. (Astika-parvan), zur Schlangenwissen-
schaft s. Horsch, ibid. S. 22f.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 117

nahesteht®. Auch lesen wir vom Emporsteigen des Opferherm selbst
in Tiergestalt in den Himmel : nach dem Vollzug der Zeremonie kehrt
er auf die Erde zuriick®. Die Seele ist fihig, verschiedene Ebenen —
profane, sakrale, menschliche, tierische — zu durchdringen. Sie ist,
in andern Worten, nicht an ein festes korperliches Substrat gebunden.
Oltramare hat auf ein mythisches Motiv hingewiesen: das Lebens-
prinzip kommt unter der Form von Wasser und Feuer vom Himmel
und kehrt dahin zuriick**. Die kosmische Kreislauftheorie verschmilzt
hier mit dem Lebensproze der Seele. Dies leitet hiniiber zur Vor-
stellung einer Traumseele, die den Korper verlassen und nach der
Folklore voriibergehend von andern Kérpern Besitz ergreifen kann —
eine Fihigkeit, die Yogins und Zauberer willkiirlich vollziehen. Un-
wahrscheinlich erscheint hingegen die Deutung des Ursprungs der
Transmigrationstheorie durch die merkwiirdige, aber hiufige Ge-
dichtnisillusion «du déja vu», wodurch ein Eindruck, ein Erlebnis als
bereits frither empfunden und erfahren wahrgenommen wird?*.

20. Cf. Aitareya-Brahmana 7, 13; Aitareya-Upanisad 4, 1f. Vgl. E. Windisch, Buddha’s
Geburt und c!ie Lehre von der Seelenwanderung, Leipzig 1908, S. 60-62: Horsch, Die vedische
Gathd- und Sloka-Literatur, S, 82-83,

21. Cf. Satapatha-Brahmana 12,8,3,31; S. Lévi, ibid. S. 87-93. Nach $B 7,3,1,12
wird der Opferherr im Himmel «geboren» (jdté ydjamanah svargd evd loké).Uber den Auf-
stieg in Gestalt eines Falken (oder des falkenformigen Altars) vgl. Eggeling, SBE XLIII, S.
xxi-xxii (mit Verweis auf SB 6,1, 2, 36; cf. 11, 4, 1, 16). Hiermit hingt u.U. zusammen, da8
noch nach spiterer Ansicht die Manen «einherziehen das Aussehen von Végeln annehmend»
(Baudhayana-Dharmagastra 2, 14, 9. 10, zitiert von Oldenburg, ibid. S. 564, mit weiteren
Angaben iiber die Verkdrperung von Seelen Verstorbener in Tieren). Vgl. Caland, Pafica-
viméa-Brahmana, trsl,, Calcutta 1931, 235, zu 10,4,5 mit weiteren Verweisen. Der
Opferherr macht rituelle Vorkehrungen, um vom Himmel wieder auf die Erde zuriickzu-
kehren (PaficaviméaB 3,6,2;4,7,10;4,8,9;8,7,1,10 4,§;18,10,10;21,8, 6).Allgemei-
nes bei Eliade, Yoga, S.334. Ferner: W.Bousset, Die Himmelsreise der Seele, ARW IV, 1901,
Neudruck 1960, S. S. 136—169; 229-273 (zur Gnosis); fiir den iranischen Bereich zuletzt
Geo Widengren, Die Religionen Irans, Stuttgart 1965, S. 37 (mit Literatur).
nes bei Eliade, Yoga, S. 334.

22, Oltramare, ibid. S. 97f.

23. Vgl. W. Crooke, ibid. I, S. 231f.; Eliade, ibid. S. 403 (Literatur!).

24. Henseler, ibid. S. 44—45 (verweist auf Rhys Davids, Bouddhism, London [sans date],
S. 100)? Vgl. C.A.F. Rhys-Davids, Die buddhistische Lehre von der Wiedergeburs. Ubers. von

9



118 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

Gewichtig ist L. de La Vallée Poussins globales Urteil : «La doctrine
de la transmigration nous apparait comme fondée sur le vieil animisme,
dryen ou hindou — car le mélange est parfait depuis longtemps —,
stylis¢, transformé en une théorie générale de la vie et du monde, dans
des milieux, nous ne dirons pas non brahmaniques ... mais étrangers a
la tradition sacerdotale telle que les Brahmanas ... nous la font con-
naitre*#.» Wir konnen uns dieser These des groBen Forschers nicht
anschlieBen. Auf die fundamentale Rolle der Brahmanas kommen wir
zuriick. Was den Animismus betrifft, besitzt er universalen Charakter %,
ohne daB er anderswo den Glauben an die Seelenwanderung begriindet
hitte. Dies trifft, wie schon friiher hervorgehoben, auch auf die heute
noch lebenden indischen Primitivstimme zu. Aus diesem Grunde diirf-
ten die oft beschworenen «animistischen» Primissen — der Begriff selbst
ist vage — den Glauben an ein Weiterleben unter verschiedenartigen
Korperformen in Indien héchstens begiinstigt, niemals aber verursacht
haben. Dabei soll natiirlich nicht geleugnet werden, daB Wiedergeburt
und Vorstellung von Seelen- oder Geisterwesen eng miteinander ver-

bunden sind.
8. MAGISCH-RITUELLE VORAUSSETZUNGEN

Die mythischen Vorstellungen von kosmischen Kriften der Natur, die
das Leben gesetzmiBig durchdringen, haben vor allem seitens der
Brahmanen magische Praktiken heraufbeschworen zum Ziele, diese
Michte zu beherrschen, zu unterwerfen. Da die Magie groBteils auf
Nachahmung griindet, handelt es sich oft um eine rituelle Wieder-
holung mythischen Geschehens, insbesondere der Weltschopfung. Dies
fihrt zur Idee einer steten Erneuerung, einer kultischen Wiedergeburt
im kosmischen und individuellen Bereich. Selbst das mythische Welt-
bild der Sambhitas ist von rituellen Erwigungen durchdrungen. In den
S.Schayer. Untersuchungen zur Geschichte des Buddhismus, Miinchen 1924. Auch H.Bergson hat
sich mit diesem Phinomen mehrfach auseinandergesetzt.

24a. Ibid. S. 289,
25. Vgl. E.B. Taylor, The Origins of Culture, 2 vols, New York 19¢8.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 119

Brihmanas tritt die Kultmagie ganz in den Vordergrund: die Opfer-
priester, die Brahmanen, bestimmen durch die Kraft ihres Wissens
vollzogenen Riten den Lauf der Natur und das Schicksal des Menschen
in dieser und in der jenseitigen Welt.

Als Ausgangspunkt fiir die Wiedergeburtsidee betrachtete man oft
die Fruchtbarkeitskulte, die sich auf den periodischen Wandel der
Jahreszeiten, die ewige Wiederkehr von Herbst (=Tod) und Friihling
(=Leben) beziehen. Auch diese Vorstellung weist zahlreiche auBer-
indische Parallelen auf, man denke an den griechischen Demeter-Kore-
Kult der eleusinischen Mysterien und — damit eng verkniipft — an den
wiedergeborenen Fruchtbarkeitsgott Dionysos-Zagreus-lakchos, was
in Griechenland wohl zum Unsterblichkeitsglauben, nicht aber zur
Seelenwanderungslehre gefiihrt hat?2, In Indien darf man an eine all-
mihliche Sublimation oder Vergeistigung dieser kultischen Zeremo-
nien denken®, wofiir aus der Brahmana-Periode einschligige Belege
vorliegen. Die wichtigste Stelle lautet: «Aus dem Winter fiirwahr er-
steht wiederauflebend der Friihling. Denn aus jenem kommt dieser
wieder zum Dasein. Wieder zum Dasein fiirwahr kommt in dieser
Welt, wer dies also wei3*7.» Das Wissen bezieht sich auf die mystische

25a. Der von den Titanen zerrissene Dionysos erinnert an den von den Géttern zer-
stiickelten und geopferten Purusa, aus dem der Kosmos entstanden ist. Auf das Ursprungs-
problem der griechischen Metempsychose gehen wir in einem spiteren Aufsatz ein.

26, Vgl. L. Renou, L’Inde classique, 1, Paris 1947, S. 558, § 1147. Selbst die ddksind, das
Geschenk des Opferherrn an die Priester, wurde vergéttlicht und mit dem Kreislauf allen
Geschehens in ﬁbereinstimmung gebracht: der Austausch geistiger und materieller Gaben
versinnbildlicht den ewigen Wechsel der Natur und zugleich die kultische Erneuerung
des Lebens; s. J.C. Heesterman, Reflections on the Significance of the Ddksind, 1IJ III, 1959,
S. 241-258; besonders S. 245f.; 257: «.. the daksind is the material manifestation
of the cyclical course of the universe ... In this cyclical process the moment of the
distribution of the daksinds represents the phase of completed ascension, birth and ex-
pansion, against which must be set the opposite phase of descent, death and conception,
and reintegration.»

27, Satapatha—Brihmar_la 1,5,3,14: ... plnar ha vd asmim-loké bhavati yd evdm etdd véda.
Oldenberg, Buddha, Stuttgart 1959, S. 49. Es handelt sich um die mit den g Jahreszeiten
identifizierten Voropfer (praydjd). punar-bhava wird noch spiter fir die «Wiedergeburt»
gebraucht; cf, SamavidhanaB 3, 8, ¢ (mit punarjanman).



120 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

Deutung eines bestimmten rituellen Details. Beginn des Seelenwande-
rungsgedankens?

Hier erhebt sich die Frage, ob der Verstorbene wirklich aus dem Jen-
seits zuriickkehrt, oder ob die Aussage symbolisch zu deuten ist im Sinne
einer rituell-geistigen Wiedergeburt. Fiir ersteres spricht der Ausdruck,
daB er «in dieser Welt» wiederentsteht. Dann hitten wir es mit der wohl
altesten Formulierung der Wiedergeburtsidee auf rein menschlicher Ebe-
ne zu tun. Allerdings wird eine auBermenschliche Verkérperung nicht in
Betracht gezogen, von unbestimmter Wiederholbarkeit istnoch nichtdie
Rede. Zugleichfehltdie GesetzmaBigkeit derMetempsychose,obwohl die
Erneuerungauf dem Opferwerk — dem rituellen kdrman—griindet. Ander-
seits wire in diesem alten Abschnitt des Brahmana eher an eine Riickkehr
des Opferers aus der Himmelswelt, in die er mystisch versetzt wurde, zu
denken. Eine letzte, wahrscheinlichere Deutung drangt sichauf. Das Wie-
derentstehen (punar bhavati) in dieser Welt bezieht sich im altbrahmani-
schen Sinne auf das Weiterleben durch diemannlichen Nachkommen. Da-
fur spricht der iibernichste Abschnitt unseres Textes (SB 1,5, 3, 16).
Beim vierten Voropfer wird Butter der Opferstreu geopfert: erstere
ist Samen, letztere Nachkommenschaft. Durch dieses Ritual wird
Samen in die Nachkommen gegossen. Durch den Samen «werden
diese Nachkommen stets erneut geboren» (téna rétasd sikténemdh
prajéh ptnar abhyavdrtam prdjdyante). Dennoch kommt unserer Stelle
als Vorstufe eine grundlegende Bedeutung zu, wobei hervorzuheben
ist der rituelle Determinismus, verbunden mit esoterischem Wissen,
und gleichfalls die Verkniipfung der Wiedergeburt mit der Periodizitat
der Zeit, der gleichmiBigen Wiederkehr der Jahreszeiten — ein Aspekt,
der noch hiufig hervortreten wird.

9. SCHULER- UND OPFERWEIHE

Eine Sublimierung magischer Riten weisen verschiedene Lauterungs-
zeremonien auf, welche auf eine geistige Erneuerung des Geweihten
hinzielen. Eine aufschluBreiche Form im vedischen Indien ist die Ein-



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 121

fiihrung (‘upanayana) des Schiilers beim Lehrer. Nach AV 11,5,3
nimmt ihn der Lehrer als religiosen Schiiler auf (‘dcdrya upandyamdno
brahmacarinam), macht ihn in seinem Bauch zur einem Embryo, wo-
rauf er nach drei Nichten im Beisein der Gotter (wieder)geboren
(jatd) wird. Als brahmacdrin verweilt er im Hause des Lehrers, in ein
schwarzes Antilopenfell — Symbol der Asketen — gekleidet, it er
erbettelte Nahrung und ist dem Gebot der Keuschheit unterworfen,
was an die asketischen Praktiken wihrend der Pubertitsriten bei
Primitivvélkern erinnert®. Ebenfalls im Atharvaveda (19,71, 1) tritt
erstmals der prignante Terminus dvijd, «Zweimalgeborener», auf: er
bezeichnet von nun an jedes Mitglied der drei obern Kasten, das die
Initiationsweihe, insbesondere upanayana empfangen hat, im engern
Sinn die Brahmanen. So versteht sich die Aussage eines alten Gesetz-
buches: der Lehrer, der dem brahmacarin das Vedawort mitteilt, ist als
Vater und Mutter zu betrachten (Manava-Dharmasastra 2,144), er steht
iiber dem leiblichen Erzeuger (2, 146), «denn die Brahman-Geburt des
Weisen wihrt sowohl, wenn er gestorben ist, als auch hier ewiglich»*.
Erwahnenswert ist in diesem Zusammenhang, daf3 der Lehrer den
Nabel des Schiilers beriihrt, wodurch die Analogie der Verbindung des
Embryo mit der Mutter durch die Nabelschnur versinnbildlicht wird *.
Eliade weist noch darauf hin, da3 diese Vorstellung bei Buddha weiter-
lebt; er nennt den Jiinger seinen Sohn ('sakka-putta), vom Munde ge-
boren, vom Gesetze (dhamma) geboren (Samyutta-Nikaya II, S. 221).
Noch aufschlulreicher fiir das Verstindnis der geistigen Wiederge-
burt ist die Weihe (diksd), der sich jeder unterziehen muf, der ein
Soma-Opfer darbringen will. Aitareya-Brahmana 1,3 beschreibt die

28. Vgl. M. Eliade, Rites and Symbols of Initiation. New York 1965, S. 21ff.; 53.

29. H. Lommel, in: Carl Hentze, Tod, Auferstehung, Weltordnung, Ziirich 1955, S. 128.
Nach Manava-Dharmadistra 2,148 ist die vermittels der heiligen Savitri erlangte Geburt
«die wahre, nicht alternde, nicht sterbende». Die Reihe von Wiedergeburten wird durch
den Ewigkeitsgedanken iiberwunden.

30. Vgl. Lommel, ibid. S. 129; W. Hauer, Die Anfinge der Yogapraxis im alten Indien,
Berlin/Stuttgart/Leipzig 1922, S. 86.



122 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Zeremonie wie folgt: «1.Wieder fiirwahr zu einem Embryo machen
die Priester einen, den sie weihen. 2.Sie begieBen ihn mit Wasser.
3.Samen fiirwahr ist das Wasser; sie haben ihn also zu einem mit Sa-
men Versehenen gemacht, wenn sie ihn weihen ... ro. Sie lassen ihn
in die Weihungshiitte eintreten. 11.Der Mutterleib des sich Weihen-
den fiirwahr ist die Weihungshiitte; in seinen eigenen Mutterleib
lassen sie ihn also eingehen. 12. Deshalb sitzt er (ineinem festen Mutter-
leib) und geht aus einem festen Mutterleib hervor ... 14.Deshalb soll
fir den sich Weihenden die Sonne nicht anderswo als in der Weihungs-
hiitte auf- oder untergehen*?, noch soll man ihn anreden. 15.Sie um-
hiillen ihn mit einem Gewand. 16.Das Gewand ist die Eihaut des sich
Weihenden, also umhiillen sie ihn mit der Eihaut. 17.Dariiber kommt
das schwarze Antilopenfell. 18.Uber der Eihaut nimlich ist die Pla-
zenta; also umbhiillen sie ihn mit der Plazenta. 19.Er macht zwei
Fiuste. Denn mit zu Fausten geschlossenen Handen liegt der Embryo
drinnen, und mit zu Fausten geschlossenen Hinden wird das Kind ge-
boren ... 22.Ehe er ins SchluBBbad steigt, legt er das schwarze Anti-
lopenfell ab; deshalb werden die Embryos ohne Plazenta geboren.
23.Aber mit dem Gewand steigt er hinein; deshalb wird das Kind mit
der Eihaut geboren.»

Satapatha-Bra'ihmar_la 3,1,1,1f. bereichert die Konsekrationszere-
monie durch aufschluBreiche Erliuterungen. So gelangt der Geweihte
(diksitd) zu den Gottern, er wird selbst einer von ihnen (10). Dies ist
eine ritualistische Vorwegnahme der Moglichkeit, als Gott wiederge-
boren zu werden. Dann wird der Diksitd gewaschen und geschoren
und tritt in die Hiitte ein, wo er sich hin und her bewegt; deshalb
regen und bewegen sich die Embryos im Mutterleib (3, 1, 3, 28) 3.

3oa. Die geistige Erneuerung entspricht im kosmischen Bereich dem Gang der Sonne:
ihr Untergang und Verharren im Dunkel versinnbildlicht den Embryonalzustand des dik-
sitd in der finstern Hiitte, wo er nach dem Lichte, nach der Geburt, dem hoheren BewuBtsein
strebt, wie die Sonne, die sich aus der Nacht neugeboren erhebt (Hentze, S. 130):

31. Vgl. ferner SB 3,2, 1,18ff. Die diksd wird schon in den Samhitis des schwarzen
Yajurveda erwihnt: Taittirlya 6,1,1,1f.; 6,1,3,1f.; Maitrdyani 3,6,1;60,5f.;3,6,7:



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 123

Innerhalb der Beschreibung der diksd findet sich ein in der Regel
iibersehener Passus, der auf eine echte Wiedergeburt anspielt. Es
handelt sich um $B 3,1,2,21. Der sich Weihende darf in der Hiitte
weder Kuh- noch Ochsenfleisch verzehren, denn diese Tiere tragen
alles (sdrvam bibhrtah) in dieser Welt; in sie haben die Gétter die Krifte
aller andern Spezies gelegt. Wer von ihnen dBe, wiirde gleichsamalles
verzehren. «Ein solcher méchte wohl als seltsames Wesen (wieder)ge-
boren werden» #, wie einer, der einen Embryo getétet oder sonst eine
Siinde begangen hat. Die sprachlich schwierige Stelle legt den Gedan-
ken einer Wiedergeburt in neuer Daseinsform als Vergeltung fiir ein
moralisches Vergehen zumindest nahe. Daran schlieft sich die wider-
spriichlich gedeutete Bemerkung Yajfiavalkyas, er wiirde doch Kuh-
fleisch essen, wenn es amsald («stark», «kriftign) wiresz2, Gerade Yajiia-
valkya werden wir als einem der iltesten Exponenten der Seelen-
wanderungslehre und besonders des karman-Gesetzes noch begegnen.

I1o. WIEDERGEBURTSRITEN

Eine Anzahl verwandter Wiedergeburten hat Th. Zachariae unter dem Ti-
tel «Scheingeburt» zusammengestellt 33, Hier sei die «Goldkeim-Zeremo-

68,7f.;3,6,8:70,3ff.; Kithaka 23,1:73,3f.;23,3:76,16f.;23,4:78, 17ff. (ausfithrlich
bei Lommel, S. 117-120). Auch bei der frither angefiihrten Stelle von $B 1, g, 3, 16 erinnert
die Symbolik an die diksd, weshalb nicht an eine Wiedergeburt im eigentlichen Sinne zu
denken ist. Zum Problem des Diksitd vgl. J.C. Heesterman, WZKSO VIII, 1964, S. 1f.:
Brahmin, Ritual and Renouncer. Zur Regeneration von Kosmos und Individuum s. besonders
S. 2-3; 22f. Zur diksd wohl verfehlt A.Hillebrandt, Der freiwillige Feuertod in Indien und die
Somaweihe, SKBAW, Philosoph.-philol. u. histor. Kl., 1971, 8. Abhandlung (diksd von dah-
«verbrennen»). Wir kommen darauf zuriick in: «Der religiose Selbstmord in Asien» (bes.
Selbstverbrennung).

32. tdm hddbhutdm abhijdnitoh. Aus der Kanva-Rezension erginzt Eggeling (SBE XXVI,
S. 11, Anm, 2) févarah zum Infinitiv auf -tos. Wir folgen ihm im Gegenstz zu Del-
briick, Syntaktische Forschung, 11, S. 2 5; Altindische Syntax, S. 430. Das «seltsame, mysteritse
Wesen» (‘adbhutd) deutet auf eine unmenschliche Daseinsform hin.

32a. Bedeutung von amsald ungewiB, s. Alsdorf, Beitrdge zur Geschichte und Vegetarismus und
Rinderverehrung in Indien, Mainz 1962, S. 56, Anm. 1.

33. Th. Zachariae, Kleine Schriften, Bonn und Leipzig, S. 245ff. (bei Lommel,
S. 121f.),



124 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

niex(hiranyagarbhavidhih) hervorgehoben, diein Atharvaveda-Parisista 13
beschrieben wird. Sie dient zur Abwendungallen Ubels (sarva papdpanoda-
na, 13,1, 1). Der Konig soll mit dem Goldkeim hiranyagar('bha) vereint
werden, also mit dem Urprinzip, aus dem die Schépfung entstand (cf. RV
10,121, 1). Der Konig wird aus goldenem Gefi3 mit geweihtem Wasser
tiber einer goldenen Schiissel gewaschen und dann in das goldene Gefil3
alsWiederzugebarendereingeschlossen, woran sichdieSchwangerschafts-
und GeburtsritenschlieBen. DasGefiBB hat dieForm einerKuh ;symbolisch
wird die Geburt aus einer heiligen Kuh, also einem géttlichen Wesen, dar-
gestellt. Als Ersatzritus dient das Kriechen durch ein goldenes Geburtsor-
gan. Der geistig Neugeborene wird dadurch Hiranyagarbha, einer Form
Prajapatis, des Schopfergottes, oder Brahmas gleichgesetzt. Diese Reini-
gungszeremonie hat sich bis in die moderne Zeit erhalten.

Eng mit dem upanayana und dem animistischen Ahnenkult verbun-
den ist die «Vater-Sohn-Zeremonie», wodurch ein sterbender Vater
alle seine korperlichen und geistigen Krifte dem Sohne vermacht. Der
Sohn neigt sich dabei vom Kopfende iiber seinen Vater, indem er des-
sen Sinnesorgane mit seinen eigenen beriihrt. Der Vater spricht:
«Meine Rede (meinen Atem, mein Auge ... mein BewuBtsein) mdoge
ich in dich legen.» Der Sohn antwortet : «Deine Rede (usw.) nehme ich
in mich auf3%.» Der Vater geht somit in seinen Sohn ein. Dies erin-
nert an das upanayana, heiBit es doch in einem Sloka des gatapatha-
Brahmana (11, 5,4,12):

«Der Lehrer, nachdem er die rechte Hand (auf den Schiiler) gelegt
hat, wird schwanger (mit ihm). In der dritten (Nacht) wird er als
Brahmane mit der Savitri geboren ELIPN

33a. Kausitaki Upanisad 2,15; cf. BAU 1, 5, 17-20. Die Zeremonie heiBt sampraddna,
«Vermichtnis». Vgl. P. Deussen, Sechzig Upanishad’s des Veda, Leipzig 1921, S. 40: «Neben
dem Seelenwanderungsglauben, der die Wohlfahrt im Jenseits und im abermaligen Erden-
leben von dem rituellen und moralischen Verhalten des einzelnen Menschen abhingig
machte, bestand auch der Mannenkultus noch weiter fort, welchem die Vorstellung zu-
grunde liegt, daB die Werke der Nachkommen den im Jenseits weilenden Vorfahren zugute
kommen, Daher erscheint die Zeugung eines Sohnes als eine Schuld (rpa), die man an die
Viter abtrigt.»  34. Vgl. Horsch, ibid. S. 137.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 12¢

Der Ritus seelischer und geistiger Ubertragung durch das «Auf-
legen» (‘nydsa) einer «Keimsilbe» (‘bija), eines mantra, des Namens der
Gottheit usw. mittels der Fingerspitzen auf bestimmte Teile des Kor-
pers 1Bt die gottliche Wesenheit in ihn einstrémen. Im Gé&tterkult
dient der nydsa zur Belebung einer Statue. All dies darf im Sinne einer
geistigen Wiedergeburt verstanden werden.

Seit langem sind sich die Forscher einig, daB diese Zeremonien un-
ter abweichenden Formen bei den verschiedensten Volkern — beson-
ders bei Primitivstimmen — Verwendung finden, ohne daB sie zur Vor-
stellung der Seelenwanderung gefiihrt hitten. Gerade die Initiations-
riten sind ausschlieBlich auf dieses Leben bezogen. Der Tod, der der
Wiedergeburt vorausgeht, hat blo symbolischen Charakter, wie wenn
in christlichen Ménchsorden der Novize in einem Sarge liegt und nach
der Weihe einen neuen Namen erhilt. Oldenberg und andere haben
nun behauptet, daB auch bei der indischen diksd der geistigen Erneu-
erung ein Sterben vorausgehe®. Dabei konnten sie sich vor allem auf
Stellen des Jaiminiya-Upanisad-Brahmana berufen. Nach 3,9 stirbt
der Mensch, dreimal. Er stirbt bei der Zeugung, wenn er sich
weiht und bei seinem natiirlichen Tode. Ebenso wird er nach 3,8
dreimal geboren. Wie Lommel jedoch hervorhebt, stellt bei der Zeugung
das Embryonaldasein den Todeszustand dar. Fiir uns geniigt hier die Fest-
stellung, daB alle Arten der geistigen Wiedergeburt und der damit ver-

35. Vgl. Renou, ibid. S. 569, § 1168.

36. Vgl. H. Oldenberg, Die Religion des Veda, S. 406—407: «Das typische Aussehen der
allverbreiteten, als Wiedergeburt sich darstellenden Weihungsgebriuche it vermuten,
daB auch zur Diksi als erster Akt einst eine Darstellung des Todes des alten Menschen
gehort haben wird.» Eine Andeutung auf den Tod sieht er in den geballten Fiusten und
verweist auf W, Caland, Altindische Todten- und Bestattungsgebrduche, S. 89, wonach im Ritus fiir
den Totgeglaubten und in effigic Begrabenen, der lebendig zuriickkehrt, dieser nun durch
Embryozustand und Geburt von neuem ins Leben eingefiithrt wird. Auch W. Hauer, ibid. S.
87, vertritt beziiglich des dpanayana die Ansicht, «daB der im Mutterleib befindliche
Novize sterbe, ehe er wiedergeboren wird». Er fiihrt, um diese These zu stiitzen, Stellen
aus dem Atharvavedaan:1,30;3,8;7, §3,1.9;7,67(69); 11,4, 14.20;17,4, 1.29. 30. Nihe-
res zur Widerlegung bei Lommel, S. 120f. ; 128f. Neulich zur diksd s. Heesterman, Royal Con-
secration, S. 108 ; vgl. F. Wilhelm, Priifung und Initiation, S. 39; 91 ff.



126 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

bundenen Riten nur indirekt als Vorstufen der Seelenwanderung zu be-
trachten sind. Die Verkniipfung dieser Ideen mit dem Glauben an eine
Riickkehr zu dieser Welt und an die Wiederverkorperung in verschiede-
nen Lebewesen nach dem Tode griindet letztlich auf der vedischen
Konzeption von der Vergeltung der Taten (‘kdrman).

IT. DER ALTERE KARMAN-BEGRIFF

Wenn wir uns diesem Grundbegriff der indischen Religionen zu-
wenden, fillt seine urspriinglich bescheidene Rolle auf3?. Trotzdem
liegen die Keime der spiteren Bedeutung bereits in der altern Ver-
wendung im Sinne von «Opferwerk». Die ﬁberpriifung der 41
kdrman-Belege des Rgveda ergibt ein klares Bild. Entsprechend der noch
vorwiegend mythologischen Orientierung dieser Hymnensammlung
bezeichnet der Terminus in 24 Fillen die «Taten» der Goétter, insbe-
sondere Indras (20mal). 14 Stellen fallen auf den ritualistischen Bereich,
nur drei auf den menschlichen. Meist werden die mythischen «Taten»
der Goétter verherrlicht, so wenn es heiBt: «Des Indra viele Werke
sind wohlgetan» (Indrasya kdrma sikrta purdni, 3,30,13d; 32,8a; 34,
6b). Gerne wird das spezifische kdrman erwahnt, wie zum Beispiel, daf3
er den Drachen zerhieb, mit der Keule die Schranken zerschlug (3, 33,
7). Am Ende preist die Strophe den Ausgang dieser «Heldentat»
(viryam ... kdrma) : «Es kamen die Gewisser einen Ausgang suchend.»
Das mythische Handeln der Gétter hat also bestimmte, meist nutz-
bringende Folgen fiir die Menschen, es zeitigt, nach jiingerer Aus-
drucksweise, seine «Friichte».

Das «Opferwerk» bezieht sich hiufig auf die géttlichen Taten, indem
es diese symbolisch nachvollzieht und dadurch dieselben heilbringen-
den Resultate erzielt. Im engeren Sinne mag kdrman auch das «Opfer-

37. kdrman bezeichnet als Nomen actionis die Handlung sowie das vollbrachte Werk.
Als kosmogonische Werkmacht begegnet kdrman zuerst in AV 11,8,6: es ist die ilteste
(jyéstha) Potenz. Aus kdrman entstand tdpas, doch fehlt noch die Idee eines Werkgesetzes.
W. Porzig, Bedeutungsgeschichtliche Studien, IF 42, 1924, S. 252—253 (kdrman als «géttliches»
Wirken).



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 127

lied» des Sangers bezeichnen (cf. 1, 148, 2) erlangt man doch dadurch
des Gottes Gunst (cf. 7,32, 13).

Im wesentlichen stimmt das Substantiv krtd mit kdrman iiberein, nur
daf} der mythische Kontext hier noch stiarker tiberwiegt (13 zu 2 rituel-
len Belegen). Besonders aufschluBreich ist in diesem Zusammenhang
der Terminus sukrtd, «Guttat», da er bereits eine moralische Nuance
enthélt. Unter den sieben Stellen sind zwei ritueller, eine mythischer
Natur, wihrend an den iibrigen die ethische Implikation iiberwiegt. So
heiBt es in 10,71, 6, daB einer, der einen Freund im Stiche 1aBt, «den
Weg der Tugend nicht kennt» (nahi pravéda sukrtdsya pdntham). In 10,
95,17 ist gar vom «Lohn der Guttats (rdtih sukrtdsya) die Rede.
SchlieBlich begegnen wir der «Welt der Guttat» (sukrtdsya loké) neben
der Stitte des rtd als poetischer Umschreibung fiir «<Himmelswelt» in
10,85, 24. Der Gedanke ist folgenschwer: durch das gute Handeln
wird die Himmelswelt ersiegt. Sicherlich ist dieses Handeln noch vor-
wiegend rituell bestimmt, so daBB der Ausdruck «Tugend» fiir sukrtd
nur beschrankt zutrifft. Mit dem Ort des guten Werkes von 10, 61, 6 ist
vielleicht der Opferplatz gemeint, dhnlich in 3, 29, 8%. Nach 10, 14, 8
vereinigt sich der Dahingeschiedene mit dem, was er geopfert und
dargebracht hat (‘istapiirténa), mit andern Worten: sein Opferwerk be-
stimmt seine Daseinsform im Leben nach dem Tode. Dies impliziert
eine rituelle Vorwegnahme des kdrman-Gesetzes bereits fiir den
Rgveda, nur daBB noch nicht an eine Wiederverkorperung auf Erden
gedacht wurde 3,

38. Sdyana bezieht sukrtdsya yénau auf die Himmelswelt, der Kommentar zu VS 11,35
auf das Antilopenfell auf dem Opferplatz (Geldner zur Stelle).
38a. Der Singer preist Indras friihere Taten (piarvydni kdrmdni), damit er von neuem den
Feind besiege (RV 1,61, 13). Meist stellt das «Opferwerk» einen symbolischen Nachvoll-
zug der mythischen Tat dar. RV 10,154,2 erwihnt jene, die durch Askese (tdpasd) zur
Himmelswelt gelangen. Auch der Heldentod (Str. 3) neben Opfergaben (ddksind) und
andere Verdienste wie das Pflegen und Mehren des rtd (4) verleihen nach dem Tode
Glucksehgkelt Also nicht nur rituelle Werke sichern dem Menschen religioses Verdienst
(pinya) fiir das Jenseits, Str, g spricht far von den «Kastemng (tdpas) iibenden, durch die
Kasteiung (neu) geborenen Sehern» (7sin tdpasvato Yama tapojan dpi gacchatdt).



128 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

Der Atharvaveda bestitigt im wesentlichen dieses Ergebnis. Aller-
dings tritt der mythische Aspekt von kdrman zugunsten des rituellen
zuriick®, was mit der Vorliebe des Textes fiir Zauberhandlungen
harmoniert. So wird hier krtyd, «Tat», vorwiegend als Zauberei, Be-
hexung verstanden (cf. RV 10,85,28.29). Typisch in dieser Hinsicht
ist AV 10, §,15-21, wo der zauberkriftige Akt (kdrmana) neben der
Inkantation (‘brdhmand) zur Vernichtung des Feindes angewendet wird.
Besondern AufschluB} bietet die Verwendung des Wortes sukrtd, das nun
haufig mit der himmlischen Welt verbunden wird : wie die G6tter zum
Himmel (svdr) emporsteigen, zum Nabel der Unsterblichkeit
(amrtasya nabhim), so mochten die Priester in die Welt der Guttat
(sukrtdsya lokdm) gelangen (11,4,6;cf. 4; 14,6; 6,119, 1; 120,1; 121,
1.2; 7,83,4; 16,9,2)4, Meist handelt es sich um ein rituelles Ver-
dienst, das die Himmelswelt fiir den Opferherrn sichert.

Der Yajurveda und die Brahmanas erhirten die bisherigen Ergeb-
nisse: die allmahliche, aber entschiedene Verlagerung des kdrman-Be-
griffs von der mythischen auf die kultische Ebene, das Hervortreten des
magischen Determinismus, wodurch das Ritualwerk nicht nur das Ge-
schick in diesem, sondern auch im andern Leben bestimmt. Wesentlich
hierbei ist der mechanische, unpersonliche Ablauf des karmischen
Prozesses; das kdrman wirkt als autonome Macht unabhingig von den
Gottern, deren Dimmerung damit besiegelt ist. Den Keim dieser
Konzeption sah man mit Recht in den Opfergaben (istapiirtd) des
Rgveda (cf. 10, 14,18). Dem rituellen Verdienst vor allem verdankt
der Tote seinen verklirten, makellosen Korper in der Himmelswelt.
Nach AV 7, 103, 1 erlangt der fromme Spender langes Leben, nach RV
10,107, 2 wird dem Rosseschenker die Sonne, dem Goldschenker gar
die Unsterblichkeit zuteil (cf. 6, 28, 2). Verstindlich wird dadurch der

39. Auf den mythischen Bereich fallen 6 Belege gegeniiber 2 g ritualistischen Stellen (refrain-
artige Wiederholungen abgerechnet: 13).

40. Zum Ausdruck sukrtdm bzw. sukrtdsya lokdh s. ]. Gonda, Loka. World and Heaven in
the Veda. Amsterdam 1966, S. 115ff.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 129

spiter haufig ausgesprochene Gedanke, dall der Mensch in der Welt
wiedergeboren wird, die er fiir sich selbst rituell vorbereitet, be-
stimmt hat ',

12. KARMAN IN DEN BRAHMAN AS

In den Brahmanas tritt erstmals die Idee von der Unverginglichkeit des
Opferwerkes auf. Nach Kausitaki-Bradhmana 7,4 verkiindete Kesin
Darbhya diese Lehre#, wobei sehr deutlich die Furcht zum Ausdruck
kommt, das rituelle Verdienst kénnte einmal erschopft sein und ver-
gehen (ksiyate). Hier bahnt sich jene ebenso folgenschwere wie ver-
hingnisvolle Vorstellung von der Verginglichkeit aller Werke und
Verdienste an, die, wie wir gleich sehen werden, als wichtigste Vor-
stufe des kdrman-Gesetzes und der samsara-Lehre zu betrachten ist.
Gegen Ende der Brahmana-Periode taucht vereinzelt eine sittliche
Konzeption des kdrman auf, so in der beriihmten Episode von SB 11,6,
1, 1ff., wo Bhrgu, von seinem Vater Varuna in die verschiedenen Him-
melsrichtungen entsandt, Menschen erblickt, die auf schreckliche
Weise zerstiickelt, gemartert und gegessen werden. Der Text fiigt
allerdings eine ritualistische Erklirung hinzu, doch diirfte es sich mit
A.Weber um volkstiimliche Anschauungen iiber die Siihne fiir be-
stimmte Vergehen in der andern Welt handeln 4. Diese Deutung unter-
mauert |B 1,42—44, wo die Vision erweitert wird durch einen blut-

41. Vgl. Keith, The Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads. HOS 32,S.478 und
Anm. 5. Dieselbe Idee in vergeistigter Form ChU 7, 4, 3; Kenal 34.

42. Man verhindert die Vernichtung (ksaya) des Opfers durch den Glauben (éraddhd),
Cf.]B 2,53—54; TB3,10,11; ChUS8,1,6: iha karmajito lokah ksiyate. .. amutra punyajito lokah
ksiyate. 8. Lévi, La doctrine du sacrifice dans les Brahmanas, Paris 1898, S. 108f.

43. A.Weber, Indische Streifen, 1. S. 24 ff. Weitere Literatur bei Keith, HOS 18, S.CXXIX,
Anm, g, Besonders ausfithrlich L. Scherman, Materialien zur Geschichte der indischen Visions-
literatur, Leipzig 1892, S. sff. Er verweist (S. 6, Anm. g) auf Bhigavata Purina g, 26,11:
das Leid, das man jemandem in dieser Welt zufiigt, wird von diesem in der andern Welt
vergolten. Cf, $B 12,9,1,1: Die Nahrung, die der Mensch hier verspeist, zehrt ihn in der
andern Welt auf. Ferner: H. Lommel, Bhrgu im Jenseits, Paideuma IV, 1950, S. 93109 (Nach-
trag: V, 1952, S. 157-166).



130 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

fiihrenden, von schwarzen, keulenbewaffneten Minnern bewachten
Strom, durch einen Schmelzbutter-Strom, aus dem goldene Manner
alle Wiinsche schopfen, und schlieBlich durch fiinf Honigstréme mit
Lotusblumen, wo sich Nymphen paradiesischer Wonne hingeben:
Vergeltung guter Taten. Wenn ein Mensch stirbt, so verlaBt ihn nach
JB 1,18 zuerst sein Odem (prdna) und berichtet den Géttern: «So
viel ist sein wohl Getanes, so viel sein schlecht Getanes» (iyad asya
sadhu krtam iyat papam iti).

Uberhaupt bietet gerade das Jaiminiya-Brahmana in dieser Hinsicht
folgenschwere Vorstellungen. 1, 167 [S.70, 23] ist von Leuten die
Rede, welche vom Tode ins Leben zuriickkehren (‘mrtodirin) und berich-
ten, was sie in Yamas sabhd gesehen haben. 2, 160161 [S. 229, 10ff.]
haben gleich zwei Personen, Vater und Sohn, wéhrend sie ohnmachtig
sind, Gelegenheit, sich im Jenseits zu treffen und zu unterhalten. Her-
nach bleibt der Vater driiben und der Sohn kehrt zum Leben zuriick
(cf.S.176); nach 3, 168 [S. 424, 12] stehlen zwei Zauberer den Lebens-
hauch (=Seele, asu?) eines Schlafenden und verstecken ihn. Er wird
ihm vom andern wieder zugestellt; cf.S. 262 und BAU 4,3, 9f. JUB 3,
29—30 erscheint ein verstorbener Onkel seinem Neffen, um ihn zu tro-
sten und zu belehren (meiste Verweise von W, Rau). Man denkt unwill-
kiirlich an den beriihmten platonischen Mythos von Er und an die thraki-
sche Legende von Zalmoxis.

AufschluBreich ist SB 10, 5,4, 15~16, wo der mit dem Feueraltar
identifizierte «goldene Mann» als begierdelos bezeichnet wird. Hieran
schlieBt sich ein Vers aus der nicht-hieratischen sloka-Tradition:
«Durch das Wissen steigen sie dort hinauf, wo die Begierden iiber-
wunden sind. Dorthin gelangen weder Opferléhne noch unwissende
Asketen.»

Die Welt der Begierdelosigkeit bezieht sich auf den Himmel, den
man diesem Text gemiB nur durch Wissen, niemals aber durch Opfer
und Askese gewinnen kann. Trotzdem bewahrt das Wissen in der

44. Vgl. Horsch, S. 136. Cf.aber AB g, 1.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I31

Prosaerlduterung des Brahmana noch einen rein ritualistischen Charak-
ter, was sicher dem aus anderm Milieu stammenden Vers zuwider-
liuft.

Eine teilweise ﬁberwindung des ganz auf dem rituellen Werke
grindenden Determinismus vollzieht sich bereits in der Psychologie des
Sandilya, der die das Schicksal bestimmende Macht nicht im magischen
Handeln selbst, sondern im krdtu, dem «Handelnwollen», der Absicht,
also dem Willen sieht. «Der Mensch besteht aus Wollen (‘kratumdya),
und so gro3 wie das Wollen, mit dem er aus dieser Welt scheidet, so
grof ist das Wollen, mit dem er nach dem Tode in jene Welt eingeht»
(SB 10,6, 3, 1)42, Wohl ist der krdtu-Begriff umstritten, da er in der
altern Zeit haufig auf das Opfer selbst bezogen wurde, doch der Kon-
text — meditative Verwirklichung des brdhman — und die analogen Stel-
len in den Upanisaden begiinstigen eine psychologische Deutung.

An andern Stellen bahnt sich gleichfalls eine allmihliche Verinner-
lichung des Opferkultes an: nach SB 11,2,6,13—14 steht, wer dem
Selbst opfert (atmaydjin), iliber jenem, der den Gottern opfert.
Chandogya-Upanisad g, 19—24 sieht das wahre Opfer in der Darbrin-
gung des Atems, wihrend die Kausitaki-Upanisad in dhnlichem Sinne
vom «inneren Agnihotra» (2, 5) spricht. Dieses ist besonders auf-
schluBreich. An die Stelle des tiglich vollzogenen Opfers des Feuerkultes
tritt die «Selbstbezwingungsmethode» ('samyamana), ein Terminus, der
an die Bezeichnung der drei letzten Glieder im klassischen Yoga er-
innert ('samyama). Wenn der Mensch redet, gieBt er den Atem in die
Rede, wenn der Mensch atmet, gieft er die Rede in den Atem, und
dies ununterbrochen im Wachen und Schlafen. «Aber die andern

44a. Hillebrandt, ibid. S. 26. Cf. ChU 3, 14; BAU 4, 3, 5. Abweichend sind die Deutun-
gen von kratu-mdya : Fiir Sayana ist krdtu = niscaya, adhyavasdya, «Entscheidung», «EntschluB».
Eggeling, SBE XLIII, S. 400, iibersetzt: «man ... is possessed of understandig», fiigt jedoch
hinzu: «or, will, purpose». Ebenso M. Miiller zu ChU 3, 14: «man is a creature of will».
Zu krdtu vgl. Liiders, Philologica Indica, S. 774 «krdtu bezeichnet die geistige Kraft nach der
Seite des Intellekts wie des Wollens»; Rénnow, MO 26-27, 1932 /33, S. 1-90; Renou,
EVI; 2,8. §8;3, S. 59 (Bibliographie) ; Schmidt, Vratd, S. 32, Anm. 1: «Tatkraft», «Geistes-

raity.



132 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Opferspenden haben ein Ende, denn sie sind werkhaft» (atha ya anya
dhutayo ’ntavatyas tah karmamayyo hi bhavanti). Nur der verinnerlichte
Ritus fiihrt zur Unsterblichkeit. ChU 8, 5, 1—4 schlieBlich setzt das
Opfer (yajiia) dem frommen, keuschen Wandel (‘brahmacarya) eines
Schiilers gleich: dieser fithrt zur Brahma-Welt. So vollzieht sich eine
tiefgreifende Verlagerung des Schwerpunktes von der duBlern auf die
innere Ebene: das rituelle Werk wird entwertet, an seine Stelle tritt
ethisches Verhalten, Askese und Gnosis. Diese Ubertragung erldutert
S$B 10, 1,3,9-12 im AnschluB an die Schichtung des Feueraltars. Das
Werk schuf das Feuer. Indes «sind diese Feuer durch Wissen geschich-
tet ... Durch Wissen allein sind sie fiir den, der so wei3, geschichtet»
(12).

Den entscheidenden Wendepunkt in der Entwicklung des kdrman-
Begriffes und zugleich die Briicke zum Seelenwanderungsglauben bildet
die merkwiirdige Theorie vom Wiedertod in den jiingern Brahmana-
Texten. Um sie besser zu verstehen, miissen wir uns kurz der Vorstel-
lung von Tod und Unsterblichkeit zuwenden.

13. TOD UND UNSTERBLICHKEIT

Wie oben (3.) dargelegt, war der Unsterblichkeitsglaube erst hochst
unbestimmt, wenn nicht gar ambivalent: amfta, das «Nichtsterben»,
erstreckt sich von einer vollen Lebensspanne — meist hundert Herbste —
iiber eine lange Zeitperiode in der jenseitigen Welt bis zur eigentlichen
Unsterblichkeit der Gatter, die sie allerdings erst durch Opfer zu
ersiegen hatten®. Dasselbe taten die Viter, die alten Seher, wodurch

45. Urspriinglich waren die Gotter dem Tod unterworfen, dem Jahr. Sie opferten mit
dem Agnihotra usw., ohne jedoch die Unsterblichkeit zu erlangen. Erst durch die voll-
kommene Schichtung des Feueraltars erreichten sie ihr Ziel: $B 10, 4, 3, 1 f. Nach Paiicavim-
¢aB 22,12,1 empfingen die Géotter Unsterblichkeit von Prajapati durch den Neun- bzw.
Achtzehntage-Ritus (23,12,2). Fiir den Menschen bestand nach 22,12,2;23,12,3 die
Unsterblichkeit in der normalen Lebensspanne (also 100 Jahre).

46. SB 10,4,3,9-10: Die Gotter versprechen dem Tod als seinen Anteil den Kérper
des Menschen : ohne ihn wird er durch sein Wissen oder durch sein Werk unsterblich. W.
Caland hat in seiner englischen Ubersetzung des Paficavims$a-Brahmana (Calcutta 1931) auf



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 133

den Priestern und jenen, fiir die sie die heiligen Zeremonien vollzogen,
ebenfalls die Ewigkeit gesichert wurde. In andern Worten: Unsterb-
lichkeit ist weder natiirlich, dem Wesen oder der Seele immanent,
noch urspriinglich; sie wird erworben.

Was die Priester damals iiber Tod und Unsterblichkeit dachten,
bringt prignant SB 10, 1, 3, 1 ff. zum Ausdruck. Prajapati, der Schopfer-
gott, war zur Halfte sterblich, zur Hilfte unsterblich. Aus Furcht vor
dem Tode ging er mit der sterblichen Hilfte in die Erde ein und wurde
zu Wasser und Lehm. So sammelten ihn die Gotter und verfertigten
daraus Ziegel, denn sie bestehen aus Wasser und Lehm. Prajapati ist der
geschichtete Feueraltar. Seine fiinf sterblichen Bestandteile (Haare,
Haut, Fleisch, Knochen, Mark) sind die Schichtungen aus Erde; seine
unsterblichen Bestandteile (Geist, Stimme, Hauch, Auge, Ohr) sind die
Schichtungen aus Ziegeln ... 10,1,4,1: «Am Anfang war Prajapati
beides, sterblich und unsterblich. Seine Lebenshauche (prand) waren
unsterblich, sein Leib sterblich. Durch dieses Opferwerk (kdrmana),
durch dieses Verfahren machte er sich gleichzeitig alterslos und un-
sterblich.» Ganz ebenso macht sich der Opferer alterslos und un-
sterblich. Wichtig an dieser Stelle ist die klare Unterscheidung von
sterblichen und unsterblichen Bestandteilen — Geist, Sinnesorgane,
Lebenshauche — im Menschen, was eine sinnliche Fortdauer impliziert.
Zugleich wird die Unsterblichkeit nur durch ein bestimmtes rituelles
kdrman verwirklicht. Wie paradox muB} die Entwicklung erscheinen,
wenn man bedenkt, daBl kdrman hier Unsterblichkeit bewirkt, wihrend
es spater zum Prinzip ewiger Sterblichkeit wird.

Nach dieser Konzeption wird wahre Unsterblichkeit nur wenigen
zuteil. Selbst fiir diese sollte das Ideal bald unterhshlt werden. In der
Tat herrschte noch die zyklische Zeitauffassung, der Mythos von der
ewigen Wiederkehr (6.), was sogar fiir die Lebewesen einen perio-
dischen Wechsel implizieren kann. Auf der andern Seite erhob sich

5.659 unter dem Stichwort «Heaven» einige Stellen aufgefiihrt, die fiir die vedische Vor-
stellung vom Leben nach dem Tode nicht unwichtig sind (W. Rau).

10



134 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

ein Zweifel an der Dauerhaftigkeit des durch Opferwerk erworbenen
Verdienstes (12.), auf dem letztlich die Unsterblichkeit griindete. Da
man sich das Weiterleben im Jenseits nach Analogie zum irdischen
Dasein vorstellte, lag die Annahme nicht fern, daBl man auch in der
andern Welt sterben kénnte, dies um so mehr, als der Mond haufig zur
Stitte der Abgeschiedenen erkoren wurde. Schon sein periodisches
Zu- und Abnehmen erweckte die Vorstellung von Geburt und Tod,
vom Ankommen und Abscheiden der Seelen. Ahnlich wurde die
Sonne, Sinnbild des Jahres in seiner regelmiBigen Wiederkehr, als
Tod gedeutet: durch sie sterben die Wesen, die sich diesseits von ihr,
das hei3t in ihrem Herrschaftsbereich befinden (sB 2,3,3,7f.).

SB 10, 1, §, 4 bemerkt ferner, daB man auch im Jenseits Nahrung iBt,
und zwar richtet sich die Haufigkeit nach der Art des Opfers, das man
auf Erden dargebracht hat: zweimal Nahrung am Tag verleiht das
Agnihotra, wihrend der Errichter eines Feueraltars alle hundert Jahre
iBt, oder sich der Nahrung ganz enthilt, denn hundert Jahre bedeuten
Unsterblichkeit, und damit erlangt der Opferer Unsterblichkeit.
Diese impliziert also, da3 man ohne Nahrungsaufnahme leben kann.
Nach SB 11, 5, 6, 4f. ernihren sich die Viter von Schmelzbutter und
Honig. Man erinnert sich, da3 der Mensch anderseits von der von ihm
hienieden gegessenen Speise im Jenseits aufgezehrt wird (sB 12,9,1,1).

Zu diesen Vorstellungen tritt noch der Brauch des Manenopfers, das
der Ernihrung der Verstorbenen dient. Fillt dieses frither oder spiter
aus, zum Beispiel mangels méinnlicher Nachkommenschaft, so droht
dem Hingeschiedenen der Hungertod. In diesem Sinne wird der Tod
mit dem Hunger gleichgesetzt: asandyd hi mrtyih (gB 10,6,5,1; cf.
TB 3,9, 15, 1—2) 4%,

Einen tiefern Einblick in den EntwicklungsprozeB der ritualistisch-

46a. Taittirfya-Aranyaka 1,8 unterscheidet vier Arten von Tod: Sonne, Wind, Feuer,
Mond: letzterer ist mit Nahrung und Nektar (amrta) verkniipft (s. R. Mitra, The Taittiriya
Aranyaka, Bibliotheca Indica, Calcutta 1872, S. 16). Cf. JUB 3,9, 1-6 (3 Tode). Kausi-
taki-Brahmana 2, 1 verbindet Hunger und Wiedertod. Zur Ernihrung der Viter s. Rénnow,
Trita, S.143; Horsch, Das indische Weltgesetz, Bd.I, Bern 1972, s.v. svadhd.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 13§

asketisch-gnostischen ﬂberwindung des Todes gewahren zwei Sloka-
Strophen von Jaiminiya-Brahmana 2,73-74:

«Drei wohlgeschaffene Gotterpfade gibt es: den aus Silben, den aus
Worten und den aus Sitzen bestehenden. Die (also) Wissenden fithren
den Brahmanen dorthin, wo der Tod seine Speise wird.»

«Silbenweise, wortweise den Unsterblichkeitstrank leckend, gingen
die Gottheiten von der Géotteropfersitzung in den Himmel ein. Indem
sie durch Askese dem Opferwerk fiir lange Zeit folgten, iiberwanden
die Dichter durch Geistesmacht den Tod®.»

Ungewohnt, wenn auch nicht einzigartig (cf. Gopatha-Brahmana 2,
1,1) ist die Verdreifachung der Gotterwege (devayana), die aber
charakteristischerweise den Brahmanen dorthin fithren, «wo der Tod
seine Speise wird», das hei3t, wo er Macht iiber ihn gewinnt. Beider
Opfersitzung erlangten die Gottheiten den Himmel, indem sie den
Unsterblichkeitstrank (amfta) leckten. Dasselbe verwirklichten die
Dichter durch unter Askese vollzogenen Riten (kdrman) und durch
Geistesmacht. Die Verbindung von Kult mit BuBe und Weisheit
kennzeichnet die Brahmana-Periode. Anderseits wurde in einem
frither zitierten Sloka von SB 10, 5,4, 16 gegen die unwissenden As-
keten polemisiert: im éltern Brahmanismus siegt letztlich die Gnosis,
das esoterische Wissen, iiber Ritualismus und BuBiibungen.

In der angefiihrten Strophe ]JB 2,74 konnte man dhndya auch dem
Sinn nach zum letzten Viertel der Strophe ziehen und iibersetzen:
«... liberwanden die Dichter den Tod fiir lange Zeit», was den Wieder-
tod im Jenseits implizieren wiirde. Allerdings geben weder Kontext
noch die erste Strophe AnlaB zu dieser Deutung. Dennoch ist zu
beachten, daB, wie wir gleich sehen werden, das Brahmana die Theorie
vom wiederholten Sterben kennt (]JB 1, 23-25).

46b. Die beiden Strophen haben wir ausfithrlich behandelt: ibid. S. 118-119. Zu JB 2,73
lies jetzt aksaryah padya rkmyas ca, s. K. Hoffmann, 1IJ IV, 1960, S. 13 (freundlicher Hinweis
von Wilhelm Rau),



136 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

I14. DER WIEDERTOD UND SEINE UBERWINDUNG

Die erwihnten Voraussetzungen fiihrten in den jiingern Schichten der
Brahmanas zum SchluB3, sogar der Abgeschiedene miisse von neuem
sterben+7: selbst das Jenseits wird zu einer Stitte der Verginglichkeit.
Unter den verschiedenen Primissen nimmt die Periodizitit und damit
der Sonnenmythos eine hervorragende Stellung ein. SB 2,3,3,1f.
schildert erst die Beziehung zwischen Mensch und Feuer(gott) Agni:
wie jener das Feuer erzeugt und unterhilt, indem er am Morgen das
Opferfeuer entziindet, so erzeugt und unterhilt ihn Agni (janayati
tdm janayitvd bibharti sdh) in den andern Welten. Der Hausherr als
Erzeuger und damit Vater Agnis wird auf dem Leichenfeuer als dessen
Sohn wiedergeboren (‘ddhijdyate), das heiflt, er gelangt in den Himmel.
Dann fihrt der Text jedoch fort: Die Sonne ist der Tod; durch ihre
Strahlen sind alle Wesen mit den Lebenshauchen (prand) verbunden
(7). «Wessen Lebenshauch sie begehrt, den nimmt sie mit empor; er
stirbt. Wer, ohne sich von diesem Tode befreit zu haben, in jene Welt
eingeht, den liBt sie in jener Welt immer wieder sterben» (amtsmim
loké punah-punar evd prdmdrayati, 8 ). Dann wird das Agnihotra dargelegt
mit dem Schlusse: «durch dieses (Agnihotra) sind alle seine Opfer-
werke (yajiiakratdvah) befreit von jenem Tode» (10). Dem wird die
Zerstorbarkeit der guten Werke im Jenseits gegeniibergestellt: «Tag
und Nacht zerstoren in ihrem Wechsellauf die gute (rituelle) Tat
(sukrtd) eines Mannes in der andern Welt.» Dann fiigt der Text hinzu:
Tag und Nacht befinden sich diesseits der Sonne. «Sie zerstoren nicht
(die Frucht) seiner guten Tat (,wenn er in den Himmel gelangt ist)»

47. Vgl. Keith, ibid. S. g72. Er sieht die Ursache dieser Uberzeugung in der unterschied-
lichen Bewertung verschiedener Opfer durch die Brahmanen: die reicheren Patrone, die
mehr bezahlten, sollten in der anderen Welt eine entsprechend hohere Belohnung erhalten
als die armen. So wurde die Nahrung im Jenseits begrenzt nach den Riten, wofiir die oben
(13.) zitierte Stelle von $B 10,1, 5, 4 spricht. Nach 2, 3, 3, 1f. kann jedoch schon die haus-
liche Darbringung des Agnihotra Unsterblichkeit verleihen. Die vor allem durch diese
Lehre ausgeldste asketische und gnostische Zielrichtung verneint den Opferkult und beraubt
die Priester ihres Verdienstes.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 137

(11). In andern Worten: durch die korrekte Ausfiihrung des Agnihotra
erreicht der Opferer die Himmelswelt, wo sich die Gotter jenseits der
Sonne (= Tod) befinden. Dort ist daher das Reich der Unsterblichkeit
(7)- Es werden somit zwei Schicksale nach dem Tode unterschieden:
1. der Wiedertod diesseits der Sonne, 2. die Unsterblichkeit jenseits
der Sonne. Die Vorstellung griindet auf dem kosmischen Kreislauf von
Sonne und Zeit. Zugleich wird die Wiedergeburt iiberwunden durch
einen spezifischen rituellen Akt, der ein entsprechendes Wissen voraus-
setzt (9.).

AufschluBreich ist die bekannte Naciketas-Geschichte des Taittiriya-
Brahmana (3, 11, 8, 1—6), wo der Todesgott dem jungen Brahmanen die
Erfiillung dreier Wiinsche gewéhrt. Der zweite Wunsch lautet: «So
lehre mich die Unzerstorbarkeit (dksiti) der Opfer und frommen
Werke.» Da teilte ihm der Todesgott die Schichtung des Naciketas-
Feuers mit. Auch beim letzten Wunsch nach Abwehr des Wieder-
sterbens erlangt Naciketas dieselbe Offenbarung. «Damit, fiirwahr,
wehrte er den Wiedertod ab. Der wehrt den Wiedertod ab, der das
Naciketas-Feuer schichtet, und auch der, welcher es also weil3#.»
Wiederum besteht die Angst vor der Verginglichkeit der rituellen
Werke, die durch den Tod zerstért werden kénnen. Wiederum ver-
hilft ein spezieller Ritus — das Agnicayana, die «Feuerschichtungy, und
nicht das Agnihotra — sowie das entsprechende Wissen zur Befreiung
vom Verhingnis des Wiedertodes.

Die meisten andern Stellen verkniipfen gleichfalls das wiederholte
Sterben mit der Schichtung des Feueraltars. Sinnverwandt mit SB 2, 3,
3,1f. (iiber Agnihotra) ist 10, 5,1, 4, wo erst die esoterische Gleichung
Rede — Sonne = Feueraltar = Tod aufgestellt wird. Alles was dies-

48. P. Deussen, Geschichte der Philosophie, 1, 1, S. 175—177, betrachtet diese Version
gegeniiber der jiingeren Katha-Upanisad (1, 1f.)als eine Entstellung inliturgischem Interesse.
Dies widerspricht der geistesgeschichtlichen Entwicklung, wenn man auch mit Faddegon
und Caland beide Fassungen auf eine gemeinsame dritte Quelle zuriickfithren mag (s. F.
Weller, Versuch einer Kritik der Kathopanisad, Berlin 1953, S. 110). Cf. punarmrtyt in TB 3,
Io, 10, g,



138 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

seits der Sonne liegt, fallt dem Tode anheim, ebenso, wer den Feuer-
altar diesseits der Sonne schichtet. «Aber wer ihn dariiber schichtet,
besiegt den Wiedertod, denn durch sein Wissen (eines bestimmten
Ritus) wird er dariiber geschichtet.»

Noch schlichter ist die Gedankenfolge in SB 10, 1,4,14: Wer den
Altar schichtet, wird zu Agni, der unsterblich ist — also wird er selbst
unsterblich und besiegt den Wiedertod. Etwas erweitert ist die Theorie
(ebenfalls beim Altarbau)in 10, 2, 6, 18.19. Hier wird prand, der Lebens-
hauch, alsdas Unsterbliche bestimmt, «denn dasist die Natur desFeuers...
Infolge von Nahrung weicht der Hunger, infolge von Trank der Durst, in-
folge von Heil das Unheil, infolge von Licht die Finsternis, infolge der
Unsterblichkeit der Tod. Alles weicht von dem, den Wiedertod besiegt
der, zu einem vollen Lebensaltar gelangt der, der so wei}.» Wiederum
ist das rituelle Wissen die Bedingung eines langen Lebens und der
Uberwindung des Wiedertodes im Jenseits.

Beim Jaiminiya-Brahmana 1,23-25 handelt es sich um eine Dis-
kussion von fiinf Brahmanen mit dem Ko6nig Janaka von Videha iiber
das Agnihotra (cf. SB 2,3, 3,1f). Feuer(gott) und Sonne werden mit
diesem in Beziehung gebracht und ihrerseits verschiedenen Entititen,
wie Ruhm und Wahrheit, gleichgesetzt. Die stereotype Formel lautet,
daB die beiden gottlichen Wesenheiten jenen, der das Agnihotra auf
eine bestimmte Weise darbringt, zur Erfiillung aller Wiinsche fiihren
und fiir ihn den Wiedertod besiegen®.

Immer mehr verdichtet sich die Vorstellung zu einem feststehenden
Ausspruch: den Wiedertod iiberwindet, wer dieses oder jenes Opfer
kennt: SB 10,6, 1,4f. (iiber Vai$vanara), 10,6,5,8 = BAU 1,2,7
(Aévamedha), 11,4,3,20 (Mitravinda-Zeremonie), 11, 5,6,9 (Opfer
an Brahman, fithrt zugleich zur Vereinigung mit ihm)%, 12, 3,4, 11

49. Jaiminiya-Brahmana, ed. Raghu Vira und Lokesh Chandra, S. 11, Z. 33-34;12,
§—6.16—17.23—24;13,1.6—7: etdv eva md tad gamayisyato yatra sarve kdmdh. etau me punar-
mrtyum apajesyata iti.

50. Auch nach TaittirTya-Aranyaka 2, 14, 1 besiegt man durch ein Ritual den Wiedertodund
gelangt zur Gemeinschaft mit Brahman (‘dpa punarmrtyim jayati brdhmanah sayujyam gacchati) ;



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 139

(esoterisches Wissen), 12,9,3,11.12 (Sautramani), Kausitaki-Brah-
mana 25, 1 (Opfer am Visuvant-Tag) 5. In den iltern Upanisaden wird
die Idee weiterverfolgt, ein Beweis, daB} sich der Glaube an die Seelen-
wanderung damals noch nicht allgemein durchgesetzt hatte. Zugleich
wird jedoch die ﬁberwindung des Wiedertodes sublimiert, vergeistigt.
Nach Kausitaki-Upanisad 2, 5 fithrt, wie wir sahen (12.), nur das verin-
nerlichte Ritual zur Unsterblichkeit. Ebenso wehrt den Wiedertod ab,
wer weiB}, daB} der Tod sein Selbst ist (BAU 1, 2,7) und daB die Opfer
dem Selbst gelten (1, 5, 2), oder wer das Wasser, das des Todes Feuer
lscht (3, 2, 10), sowie die geheime Natur des Windes (3, 3, 2) kennt.
Die Entwicklung verwandelt immer raffiniertere Kultformen iiber
deren esoterischen Sinn in mystisch-erl6sende Gnosis.

If. GESCHICHTLICHE GRUNDLAGE DER
WIEDERTOD-THEORIE

Kein Zweifel besteht {iber den entwicklungsgeschichtlichen Zusam-
menhang von Wiedertod und Seelenwanderung. Auch konnten wir
bereits auf die wichtigsten Pramissen hinweisen, die zu dieser einzig-
artigen Theorie fiihrten: die Begrenztheit und Verginglichkeit der
Friichte des Opferwerkes. So erhebt sich hier die Frage nach einer
noch schirferen Festlegung von Zeitpunkt und Milieu. Die verhiltnis-
mifBig geringe Zahl an Belegen gewihrt trotzdem einen Einblick in das
Urhebermilieu.

Halten wir vorerst das junge Alter der Spekulationen iiber den
Wiedertod fest. Die meisten Stellen gehoren dem spiten Satapatha-
Brahmana an, vor allem dessen jiingern Teilen (X-XIV): Ausnahme

of. 2,19;1: yd evdm véddpa punarmrtyim jdyati, jayati svargdm lokdm. Das Ideal der Vereini-
gung mit Brahman wird in buddhistischen Texten hiufig den Brahmanen zugeschrieben:
Tevijjasuttanta, Digha-Nikaya 1,13.

soa. Im spiten Sankhiyana-Aranyaka (13, 1) wird, wer die Begierde iiberwindet und dem
Brahman opfert, vom Wiedertod befreit. Nach Jaiminiya-Upanisad-Brahmana 3,35,7.8
iberwindet den Wiedertod, wer ein bestimmtes siman, nach 4,28,6 wer die Savitri-
Formel kennt. Cf. Gopatha-Brahmana 1,1,15;1,3, 22.



140 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

2,3,3, 8.Dasselbe gilt fiir Taittiriya-Brahmana 3, 11,8, 1-6, denn es
handelt sich um einen Nachtrag$'. Ebenso chararakteristisch ist das Auf-
treten des Wiedertodes in Kausitaki-Brahmana 25, 1 und dessen Ab-
wesenheit an der entsprechenden Stelle des dltern Aitareya-Brahmana 5.
Fiir die kurze Dauer dieser Spekulation spricht die Tatsache, daB sie
nach den archaischen Schichten der Brhadaranyaka- und Kausitaki-
Upanisad in diesen Texten nicht mehr erwahnt wird. Auf jeden Fall
darf vorausgesetzt werden, dal der Seelenwanderungsglaube in den
betreffenden Kreisen damals noch nicht vertreten war, was auch vom
chronologischen Standpunkt die Wiedertod-Doktrin als Briicke zum
Wiedergeburtsglauben bestitigt.

Der Kontext wirft gleichfalls ein klirendes Licht auf die sonst so
verworrene Entwicklungsgeschichte. In der Tat ist vom abermaligen
Sterben meist in bezug auf ganz bestimmte Riten und liturgische Dis-
kussionen die Rede. Im Vordergrund steht immer Agni, sei es als
Opferfeuer, Feueraltar, Sonne oder Atem. Er wird mit dem Tod
identifiziert (SB 2,3,3,7; 10,6,1,4;cf.5,2,3.13; 14,6,2,10; KB13,
3; JUB 1,25,8; 2,13, 2) und ist als Sonne das Jahr, das alle Werke ver-
zehrt (SB 10,4,3,1; cf. 10,6, 5, 8), zugleich gilt er als das unsterbliche
Element (SB ok 35 Ty T 5 15 5 8)

In Einklang damit steht der Gedanke an das wiederholte Sterben
vorwiegend in Verbindung mit dem Feuerkult, sei es das tigliche
Agnihotra (SB 2,3,3,9f.; JB 1,23-25; Kausitakill 2, 5) oder, noch
hdufiger, die Schichtung des Feueraltars (Agnicayana: TB 3,11, 8, 1f.;
SB 10,5,1,4; 1,4,14). Inden jiingern Schichten (GB; TA; SA; BAU)

st. Buch 3,10-12 dieses Brihmanas — selbst ein Anhang zur Samhita — ist spit; vgl.
Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Leipzig 1908, I, S. 167.

52. Vgl. Keith, HOS 18, S. CXXIX. Auch Aitareya-Aranyaka erwihnt punarmrtyi nicht.
Spit sind ebenfalls Gopatha-, Jaiminiya-Upanisad-Brahmana, Taittiriya- und vor allem
Sankhayana-Aranyaka. Cf. aber AB 8,25, 2 : na punar mriyate, «nicht stirbt erneut, wer einen
also wissenden Hofpriester hat». Einziger Hinweis auf Wiedertod in diesem Brihmana,
dazu an spiter Stelle (s. Keith, HOS 25, S. 49—50). Junge Belege fiir punarmrtyi: Baudhayana-

2,11:22;28,4: 32; Vidhula- 3,9: 22; Hiranyakeéi-Srautasﬁtra 18, 4, 61 ; Baudhayanagrhya-
sitra 3, 8, 6; Baudhdyanadharmasiitra 2,6, 8.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 141

ist es ein verinnerlichtes Opfer oder das esoterische Wissen, das den
Wiedertod abwehrt. Diese Entwicklung 1aBt sich auf drei Hauptgriinde
zuriickfithren: 1.tritt in der jiingsten Brahmana-Periode das Interesse
am Jenseits immer stirker hervor, 2.befaBt sich gerade die Diskussion
iiber das Agnicayana mit dem Problem der Unsterblichkeit, denn durch
den Bau des Feueraltars erlangten die Gé6tter und spiter die Menschen
die ewige Himmelswelt (SB 10,1,3,1ff.). Der dritte Punkt griindet
auf der allmahlichen Entwertung des Opferkultes und der entspre-
chenden Verherrlichung des esoterischen Wissens zur Abwehr des
Wiedertodes.

Hieran kniipft sich die Frage, ob sich auch das soziale Milieu dieses
ritualistisch-spekulativen Kreises niher bestimmen liBt. Selbst in
dieser Hinsicht gewihren die Texte einen tiefern Einblick. Vorerst
fallt auf, daB in der wichtigsten Quelle, dem Brahmana der hundert
Pfade, nur jene Biicher die Wiedertod-Konzeption vertreten, die mit
dem Namen Yajfiavalkyas in Beziehung stehen (Buch II und Xf.),
wihrend die Sandilya-Abschnitte (Buch V-IX) nichts davon berichten.
So wird das Mitravinda-Opfer, das den Wiedertod abwehrt, bei
Yajfiavalkya entdeckt (SB 11,4, 3,20), wobei der Konig Janaka von
Videha und die Brahmanen, die der Glieder (diga) des Veda kundig
sind, erwihnt werden. An einer andern einschligigen Stelle begegnen
wir einer Aufzihlung nicht-orthodoxer vedischer Literaturgattungen
(éB 11, £,6,8; punarmrtyd in 9). In SB 10, 6, 1, 1 f. unterhalten sich ei-
nige Brahmanen, darunter Aruna Aupave$i, mit dem Kénig Asvapati
Kaikeya iiber Vai$vanara und Wiedertod (4), wobei der Konig als der
Wissende auftritt. In Chandogya-Upanisad 5, 11 unterweist derselbe
eine Gruppe von Brahmanen, worunter auch Uddalaka Aruni, iiber
Vaidvanara als «universales» Selbst (‘@tmdn) — nicht als Feuer. Wohl
kein Zufall ist es, wenn Uddalaka Aruni als Yajfiavalkyas Lehrer galt
(BAU s, g, 3) und die Seelenwanderung gerade von letzterem in

53. Vgl. A.A. Macdonell and A.B. Keith, Vedic Index, s.v. Uddilaka Aruni. Nach San-
]dﬁyana-t_\rat_lyaka 15 lehrte er Yajfiavalkya, der in 13 neben punarmrtyd Erwihnung findet.



142 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

archaischer Form vorgetragen wurde (BAU 3,2,13). Aruni selbst
wurde sie von einem Konig geoffenbart A(BU&,2,8f.;ChU 5, 10, 3f.).
Zugleich steht diese in Zusammenhang mit den nicht-hieratischen
Literaturbereichen jener Zeit und mit dem Ksatriya-Milieu. In Jaimi-
niya-Brahmana 1, 22-25 disputieren ebenfalls Yajfiavalkya und vier
weitere Brahmanen mit dem Ké&nig Janaka im &stlichen Indien iiber das
Agnihotra und die Befreiung vom Wiedertods®. Im Taittiriya-Brah-
mana (3, 11, 8, 1f.) handelt es sich um die Naciketas-Episode, die in der
Katha-Upanisad weiter entwickelt wird. Dort geht es nicht mehr
um die Abwehr des Wiedertodes, sondern um die Erlésung vom
universalen Schicksal der Seelenwanderung. Dies fithrt zum Schlusse,
daB die Vorstellung von Wiedertod und Wiedergeburt in verwandten
Kreisen entstanden ist, wofiir spater weitere Kriterien erbracht wer-

den.
16. VOM WIEDERTOD ZUR WIEDERGEBURT

Friih stellte man fest, da8 vom Wiedertod bis zur Wiedergeburt nur
ein kleiner Schritt vonnéten ist, der auch bald vollzogen wird. Erst
erhebt sich indes die Frage, wo der Mensch immer wieder die Beute des
Todes wird. Von vornherein wird man annehmen, der Schauplatz des
Wiedersterbens sei die jenseitige Welt. Deussen fiihrte zur Erhartung
dieser Hypothese zwei Stellen des Satapatha—BrihmaI_las an: 10,4,3, 10
lehrt, daB3 die Kenner eines bestimmten Opferwerkes nach dem Tode
zur Unsterblichkeit gelangen, die Unwissenden jedoch, oder jene, die
dieses Werk nicht vollbringen, «nach dem Tode immer wieder seine
Speise werden». Einschligiger ist 12,9, 3, 12 hier sind es die «Viter»

53a. Vor Yajfavalkya (= Vajasaneya) wird charakteristischerweise Aruni genannt. Esfolgen:
Barku Virsna (cf. $B 1,1,1,10: nach Yijfiavalkya in 9; BAU 4, 1,4: Janaka von ihm unter-
richtet, Yajfiavalkya); Priya Janaéruteya (zuerst in MS 1,4, §; AB 1,25 ; wohl identisch mit
Ulukya in JUB 1,6, 3; cf. Gobala Varsna in 1,6, 1; Name verschiedener Lehrer); Budila
Agvataridvi Vaiyaghrapadya (Zeitgenosse Aévapatis, des Konigs der Kekayas, nach SB
10,6,1,1; Zeitgenosse Janakas nach BAU g5,14,8; ChU g5,11,1;16,1; Vaiyighrapadya -
Patronymikon verschiedener Brahmanen, s. Ved. Ind. s.v. — wird in ChU 5,14, 1 (in §,11,4
Aévapati Kaikeya) erwihnt.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 143

im Jenseits, die von dort aus zur Unsterblichkeit gelangen . Wirklich
iiberzeugend ist nur die wohl élteste Stelle 2, 3, 3,8: «Wer, ohne vom
Tode sich ganz befreit zu haben, zu jener Welt eingeht, den 18t er in
jener Weltimmer wieder sterben.» Damit wireeine alte Streitfrage gelost :
das wiederholte Sterben kann nicht als Beginn der Seelenwanderung,
denn die irdische Reinkarnation fehlt, sondern bloB als vorbereitendes
Moment fiir diese Lehre gewertet werden.

Naher an den Seelenwanderungsgedanken fiihrt die Vorstellung von
der Wiedergeburt, die an spiten Brahmana-Stellen mit dem aberma-
ligen Sterben verbunden wird. Gopatha-Brahmana 1, 1,15 und 1, 3,22
sprechen beziiglich eines Ritus von jenem, «der den Wiedertod ver-
nichtet und die Wiedergeburt iiberwindet» (‘apahanti punarmrtyum
apdtyeti punardjatim): seine Frucht ist kdmacdra, «das nach Belieben
Wandeln» in allen Welten. In Verbindung mit der Reise des Toten
durch die verschiedenen Stationen gebraucht Jaiminiya-Upanisad-
Brahmana 3,27,14.17 den Ausdruck punassambhiti, «Wiederent-
stehen», was gut zu dessen Standort im Monde paBt, denn dieser wird
angesprochen als «immer wieder von neuem geboren» (ndvo-navo
bhavasi jdyamdnah; cf. RV 10,85,19a; 6)%. Zugleich heiBit es, sein
punassambhiiti befinde sichimMonde, wasnichtbedeutet, der Verstorbene
werde dort «<wiedergeboren», denn er empfingt diese Potenz zusammen
mit dem Samen und der Nachkommenschaft vom Monde zuriick.

Hier erhebt sich die Frage nach der méglichen Riickkehr zur Erde,
die im folgenden Abschnitt bejaht wird. Einerseits bewegt sich der
Tote nach Lust in den héheren Welten, wobei er allerdings nicht iiber
Sonne und Mond hinauskommt, denn «dies ist das Ende» (eso 'ntah).
SchlieBlich fiigt der Text hinzu, daB der Verstorbene je nach Wunsch
auf Erden wiedergeboren werden kann. «<Wenn er wiinschen sollte, ich

54. Deussen, ibid. I. 2, S. 294. Vgl. Keith, HOS 32, S. 573, Anm., 3.

55. H. Oertel, JAOS XVI, 1, 1894, S. 187, iibersetzt punassambhiiti mit «second birth»,
punar bhavati begegnet in den Brahmapas (cf. AitareyaA §,1,1), punarbhava erst spit in

Praénall 3,9 (apunarbhava in SamavidhanaB 3,8, 5), sehr hiufig im Pali. pinar dvreti: BAU
6,2, 1¢; punarutpadana ChU 3,17, 5.



144 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

méchte hier wiedergeboren werden, dann wird er in eben der Familie
geboren, auf die er seine Gedanken richtet, sei es eine Brahmanen-
familie oder eine konigliche Familie®.» Vor allem fillt auf, daB der
Wunsch und nicht das kdrman die zukiinftige Stitte, sei es im himm-
lischen oder irdischen Bereich bestimmt: das kdrman-Gesetz ist noch
nicht im Wiedergeburtsgedanken verankert. Indes ist zu beachten, daB
der Weg zum Himmel (und eventuell wieder zuriick) doch vom rituellen
Werk und dem esoterischen Wissen abhangt, denn frither wurde darge-
legt: «er gewinnt diesen Sieg, er erlangt diesen Erfolg, wer also weil ...
Die Priester setzen den Opferer auf diese Silbe und heben ihn empor in
die Himmelswelt» (JUB 3, 19, 6-7). Auf jeden Fall begegnen wir hier ei-
ner altern Vorstellung, wo das «Wandeln nach Lust» (kdmacdra) gegen-
iiber dem karmischen Determinismus noch vor- herrschts’.

In Zusammenhang mit der Wunschwahl des zukiinftigen Geschicks
heilt es vom Toten: «eben diese Welt besteigt er wiederum voraus-
wissend» (JUB 3,28, 4: sa etam eva lokam punah prajanann abhyarohann
eti) . Wie in der zitierten Stelle des Samavidhana-Brahmanas wird Nach-
druck auf die bewuBte Wanderung gelegt. Wie dort wird auch hier der
Wunsch geduBert, nicht wiedergeboren zu werden. Dieser friihe
pessimistische Zug wird einem gewissen Sﬁtyﬁyani in den Mund gelegt #:
«Diese Welt ist meist sehr leidvoll. Um jener willen spricht man und
miiht man sich ab. Wer wiirde, wenn er dies iiberwunden hat, wieder

§6. JUB 3,28,4: sa yadi kdmayeta punar ihd *’jdyeye 'ti yasmin kule ’bhidhydyed yadi brah-
manakuleyadi rdjakule tasminn djdyate, Die Freiheit, sich nach Wunsch in allen Welten zu bewe-
gen, erwihnt GopathaB 1, 1 sund 1, 3, 22nebender Uberwindung von Wiedertod und Wieder-
geburt (kamacaro ’sya sarvesu lokesu). Selbst im Buddhismus begegnet die Vorstellung:
Mahavastu I, S. 1; Jataka I, S. 48: Lalitavistara, Adhy. 3.

57. Allerdings schlieBt kamacdra die Bedingtheit durch das Werk nicht aus; cf. Sdmavi-
dhdna-Brahmana 3,7,1: «Wer wiinscht: ,mé&chte ich mit BewuBtsein alle Existenz durch-
wandern®, der soll immer das Siman zu ,erwecke uns heute zu GroBem* anwenden und in der
Todesstunde daran denken: mit BewuBtsein wird er alle Existenzen durchwandern.»
Gleicherweise soll nach 3, 8, 1 «derjenige, der wiinscht: ,méchte ich nicht wiedergeboren
werden‘», einen bestimmten Spruch hersagen. Sten Konow, Das Samavidhdnabrahmana,

Halle 1893, S. 76 und 77. Als Vorstufe des kamacdra cf. RV 9, 113, 9 : anukamdm cdranam.
5§8. Vgl. Vedic Index, s.v. Satyayana.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 14§

hierher kommen? Nur dort (im Jenseits) mag er sein» (JUB 3, 28, ).
Eine freiwillige Riickkehr wire damit eher ausgeschlossen, auch fehlt der
Glaube an eine aulermenschliche Verkorperung. So tritt zur Uberwin-
dung des Wiedertodes dasneue Ideal der Vermeidung der Wiedergeburt.

17. DIE UBERIRDISCHEN STATIONEN DES VERSTORBENEN

Die eigentliche Seelenwanderungslehre entwickelt sich aus den Vor-
stellungen iiber die verschiedenen Stationen der Seele auf der Jenseits-
reise, iiber ihr Schicksal in der andern Welt und ihre Riickkehr zur
Erde. Im Anschlu} an die Zweiwegedoktrin wird die Wanderung des
Verstorbenen in der jiingeren Brahmana-Periode immer bunter ausge-
malt, was mit dem steigenden BewuBtsein von den Schwierigkeiten,
die den Toten erwarten, iibereinstimmt. Mdgen Hindernisse wie
Strom und Hoéllenhund in die indogermanische Zeit zuriickreichen®,
so kennt erst SB 1,9, 3,2 die Feuerflammen auf beiden Seiten des
Gotter- und des Manenpfades. Den, der es verdient, lassen sie durch,
den andern versengen sie. Nach dem Vorausgehenden hingt das
Schicksal vom rituellen kdrman ab.

Immer intensiver befaBtsich die Phantasiemit den jenseitigen Stationen
des Verstorbenen. Dabei zeugen schon die stark voneinander abweichen-
den Darstellungen von ihrem originellen Charakter: die systematische
Uberarbeitung und Vereinheitlichung folgt erst spiter. Hervortritt das
Suchen nach einem «h&chsten Himmel» — der Begriff geht auf den Rgveda
zuriick —, wo Unsterblichkeit und ewige Wonne den Abgeschiedenen
erwarten. Impliziert dies nicht, daB alle iibrigen «Himmel» Stitten der

59. Zu den indischen Quellen vgl. L. Schermann, ibid. S. r14ff. Anstelle des Stromes —
vaitarani usw. — begegnen wir auch dem See Ara (KausitakiU 1, 4), der nach Thieme (Der
Weg durch den Himmel nach der Kaushitaki-Upanishad, Wissenschaftl. Zeitschrift der M. Luther
Universitit Halle-Wittenberg, Jhrg. 1, 1951/52, 3, S. 25) dem Himmelsmeer des Rgveda
entspricht. Cf. 1, 3: FluB vijard und JB 1,18: sukrtarasa. JB 1, 42f. kennt einen Blut und
einen Schmelzbutter fithrenden Strom. Zu den Flissen in der andern Welt (amdsmim loké),
s. Rénnow, Trita, S. 144 (zu BharadvajaG 2,12-14); vgl. den gr. Pyriphlegiston («Feuer-
strom»), der um den Tartaros flieBt. Literatur zum Hollenhund (Sarami usw.) im Veda bei
K.L. Janert, Sinn und Bedeutung des Wortes Dhasi, Wiesbaden 1956, S. 12, Anm., 38,



I4.6 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

Verginglichkeit, des Wiedertodes und der Reinkarnation sind?
Wenden wir uns erst den verschiedenen Stufen dieser Wanderung
zZu.

Das bereits angefiihrte Jaiminiya-Upanisad-Brihmana kennt einen
duBerst differenzierten Weg (3, 20-28): Erde—Agni—Vayu-Zwischen-
welt—-Himmelsrichtungen-Tag-und-Nacht-Welt-Halbmonate-Monate-
Jahreszeiten— Jahr— Gandharva-Welt—Apsaras- Welt—Himmel - Gétter-
welt-Sonne-Mond. Erwiinscht wird letztlich der Aufstieg zur Welt
Brahmans, doch der Mond bringt den Toten zuriick zur Sonne, diese
wiederum zum Mond : «das ist das Ende». Also liegt nichts iiber Sonne
und Mond, obwohl dem Verfasser offensichtlich brahmano lokah wenig-
stens als Ideal bekannt ist. Ferner wird mit dieser Stufenfolge die
Korrelationstheorie von Mikrokosmos und Makrokosmos verquickt.
In jedem Bereich findet der Tote ihm eigene und entsprechende
Krifte: Name, Korper, Halt in der Erde, Askese, Glanz, Nahrung,
Rede in Agni, Atem usw. im Wind, Gehor in den Himmelsrichtungen,
Sehsinn in der Sonne, Denkorgan im Monde. Die Unsterblichkeit da-
gegen findet sich schon in der Gétterwelt. Der ganze Aufstieg driickt
zugleich die Erneuerung des Individuums aus. Am Ende angelangt,
kann es sich frei nach Wunsch in den verschiedenen Welten bewegen®
oder eine Wiederverkérperung auf Erden zu wihlen.

Besonders aufschluBreich sind zwei Stellen des Jaiminiya-Brahmana:
1,17-18 (5.9, 14f.)und 1,49—50 (S. 21, 31f.). Vor der Veroffentlichung
des gesamten Briahmanas durch Raghu Vira und Lokesh Chandra
(Nagpur 1954) stiitzte sich die Forschung auf die Version dieser Ab-
schnitte von H. Oertel ** sowie deren Erklirung durch E. Windisch und

60. Oertel iibersetzt JUB 3,28, 3: «And all the worlds beyond this [limit] of which we
have spoken, they are all obtained ...». atah prdco lokdn kann jedoch nur bedeuten, «die
von hier entgegengesetzten Welten», denn eben wurde gesagt, iiber diese Grenze hinaus
kénne man nicht gelangen. Also handelt es sich um die untern, frither genannten Stationen.
Die Stelle lehnt die Theorie von der hochsten, unverginglichen Welt Brahmans ausdriicklich
ab: dagegen spricht sie vom Wandel in den andern iiberirdischen Stationen und von der
Riickkehr zur Erde. Cf. Anm. 57; zu ]B 1, 50 jetzt Frenz II] XI, 2, 1969, S. 128.

61. Journal of the American Oriental Society 19, 111 ff.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 147

J. Hertel®*. An der ersten Stelle heiB3t es im Anschlul3 an das Agnihotra,
daBl der Darbringer durch ein spezielles rituelles Wissen eine zweite
Gebirmutter, ein zweites Selbst in der Sonne besitzt. Wenn dieser nun
stirbt, verlaBt ihn zuerst der Atemhauch (prana), um den Géttern sein
gutes und schlechtes Werk anzukiindigen. Dann steigt er selbst durch
den Rauch empor zu den Jahreszeiten, den Tiirhiitern der Himmels-
welt (?)%%. Je nachdem er auf die Erde zuriickkehren oder die Un-
sterblichkeit erlangen will, spricht er einen bestimmten Vers. Im
letzteren Fall gelangt er zur Sonne, die ihm sein Selbst (‘atman) zu-
riickgibt. Darauf packen ihn die Jahreszeiten an den Fiiflen, zerren ihn
weg, Tag und Nacht treten jedoch an seine Stelle. Dies wird bedeuten,
daB letztere von den Jahreszeiten in den Kreislauf des Werdens geris-
sen werden, wihrend der Verstorbene zur Sonne zuriickkehrt. Durch
ein Wortspiel erhilt er dann als Ka=Prajapati in die Sonne = Him-
melswelt (suvarga) Eingang. Der Text fiigt hinzu: «dann geht er zum
Saft der Guttat (‘sukrtarasa) **. Dessen Séhne treten sein Erbe an, die
Manen (erben) die guten Taten (‘'sddhukrtyam).»

JB 1,49—50 schildert im AnschluB} an das Totenopfer die Jenseitsreise
noch ausfiihrlicher. Die Stationen nach der Verbrennung: Rauch —
Nacht— Tag — dunkle Monatshilfte — lichte Monatshilfte — Monat : hier
vereinigen sich Leib und Lebenskraft (asu). Eine Jahreszeit mit einem
Schligel in der Hand (Symbol des Totenrichters) kommt ihm entgegen
und fragt ihn, wer er sei. Er antwortet mit denselben zwei Versen wie
in 1,18. Wenn er in die hoheren Welten aufsteigen will, sagt er:
«Fiihret mich zur Unsterblichkeit!» Dann geleiten ihn die Jahreszeiten
hiniiber. Die Manen treten ihm entgegen und erhalten die guten Taten.
Die Séhne erlangen sein Erbe, die Feinde seine schlechten Taten.

62. E. Windisch, BKSGW 59, 1907, S. 111ff.; J. Hertel, Die Weisheit der Upanischaden,
Miinchen 1921, S. 149f.

62a. Mond (1, 4a) oder devaloka (1,17). Cf. SB 11,4,4,1: Es gibt sechs Tore zum Brah-
man: Feuer, Wind, Wasser, Mond, Blitz, Sonne.

62b. sukrtarasa wohl Name eines mythischen Flusses; vgl. Unsterblichkeitstrank (amrta,
«Nichtsterben») und FluB vi jard, «Nichtalternd», von Kausitakil 1, 3 ; oben Anm. 59.



14.8 PAUL HORSCH ! VORSTUFEN DER

Kausitaki Upanisad 1,1-7 (= S;‘iﬁkhiyana A 3,1-7) enthilt eine
erweiterte Version dieser Jenseitsspekulation, wobei folgende Welten
zu durchwandern sind: Mond. Diesem mufl man wiederum mit den
zwei Versen antworten. Will man hoher steigen, so betritt man den
Gotterweg und gelangt nacheinander in die Welten von Agni, Vayu,
Varuna, Indra, Prajapati, Brahman. Dieses mythische Reich wird aus-
fithrlich geschildert. Hier iiberlaBt er das gute sowie das bose Werk den
lieben und bésen Verwandten (wie JB 1, 50%). SchlieBlich gelangt er
zum Gott Brahman, der spricht: «jetzt eben hast du meine Welt er-
reicht» %3,

Wie wir sehen, herrscht anfangs Unstimmigkeit iiber die hochste
Welt, wo die Menschen géttlich (JB 1,50) und unsterblich werden.
Nach JUB 3,13, 12 ist die Sonne die Gotter- (devaloka), der Mond die
Menschenwelt (‘manusyaloka), was an den Gotter- und Manenweg er-
innert. An einigen Stellen gilt die Sonne als hochste Stitte, wo man
unsterblich wird: JB 1, 18%; Prasna Upanisad 1,10%. Aber auch dem
Mond wird die gleiche Stellung zugeschrieben in JUB 3,27, 9f., denn
von der Sonne aus — also nach ihr — erreicht man ihn®%. Weitverbreitet
ist die Vorstellung vom Mond als dem Sammelort aller Seelen, doch

62c. Thieme, ibid. S. 29, Anm. 1 verweist noch auf Manu 6, 79 : der Verstorbene liBt «sein
Gutgetanes zu seinen lieben Angehdrigen und sein Schlechtgetanes zu seinen bisen gehen».

63. Wie Thieme nachgewiesen hat, «handelt es sich offenbar um zwei ineinanderge-
schobene und mehr oder weniger geschickt miteinander verkniipfte Berichte: 1. um einen
Bericht vom Eingehen in das brahman, und 2. um einen Bericht vom Gelangen zum Thron
des Gottes Brahman» (S. 24). Hertel (S. 164) iibersetzte den letzten Passus: «Die Gewasser
sind meine Welt; sie sei die deine!» dpo=dpah ist jedoch aor. von dp- «du hast erreicht»,
also nicht «Gewisser»; s. zuletzt Frenz, IIJ 11, 1969, S. 108 (freundlicher Hinweis von
W. Rau).

64. svar bedeutet Sonne und Himmel, darum das Wortspiel mit suvarga, «der in die Sonne
gelangt» und «Himmel». Cf. TB 3,8, 10,3;17,2; 20, 2: esa (ddityah) svargo lokah ; KausitakiB
5,7; GopathaB 2,1,25: devaloko va adityah. Nach SB 2,3,3,7f. befinden sich die Gotter
jedoch jenseits der Sonne, deshalb sind sie unsterblich,

65. Praénal 1, 11 fithrt RV 1,164, 12 an und verkiipft die Sonnenmythologie mit Pra-
japati, dem Vorliufer Brahmans.

66. Vgl. Windisch, Buddha’s Geburt, S. 67. Ahnlich BAU g, 10, 1: iiber Wind, Sonne,
Mond gelangt man in die Welt ohne Hitze, ohne Kilte.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 149

wiinscht in diesem Fall der Verstorbene zur Welt Brahmans aufzu-
steigen (3, 28, 1), wird aber zwischen Mond und Sonne hin und her ge-
schoben, womit ein h6herer Bereich ausgeschlossen ist (3, 28, 3). Aber
als eigentlicher Ort der Unsterblichkeit galt doch brahmaloka. So sahen
wir schon frither, daB mit Brahman vereinigt wird, wer dem Wiedertod
entrinnt(SB 11,5,6,9; Taittiriya-}-\ranyaka 2, 14). Auchnach SB2 »353,7
befinden sich die Gotter jenseits der Sonne im Reich der Unsterblichkeit.
Die Welt des Brahman bleibt das volkstiimliche Paradiesideal .

18. DIE WIEDERGEBURT IN DEN BRAHMAI:JAS

Bisher verfolgten wir den Glauben an den Wiedertod verbunden mit dem
Bestreben, davon befreit zu werden, was kraft besonderer Riten und eso-
terischen Wissens durch den Aufstieg in eine hohere Welt erméglicht
wurde. Wirhabenzugleich die mannigfaltigenStationen derSeeleaufihrer
Wanderung im Jenseits untersucht und dabei die Méglichkeit einer Wie-
dergeburt auf Erden nur kurz gestreift. Diesem Punkt wollen wir uns zu-
wenden und folgende Fragen priifen: 1. Wann taucht der Gedanke zum
ersten Mal auf? 2. Von wo findet die Riickkehr zur Erde statt? 3. Wodurch
wird die Wiederverkdrperung motiviert? 4. Welche neuen Daseinsfor-
men bestimmen das Schicksal der wiedergeborenen Seele?

Schon oben (8) haben wir auf eine gewichtige Stelle hingewiesen,
wonach man durch die Kenntnis eines rituellen Details in bezug auf die
Jahreszeiten «wiederum fiirwahr in dieser Welt entsteht» (punar ha
vd asmim loké bhavati), wie der Friihling aus dem Winter neu geboren
wird (SB 1,5, 3, 14). Dies wire eventuell das ilteste Zeugnis der
Wiedergeburtslehre, wenn feststiinde, da3 die Seele nach dem Tode zu
einer neuen Daseinsform gelangt. Doch kénnte es sich um eine kultische
Wiedergeburt handeln (wobei allerdings asmim Ioké erstaunt) oder um
die imaginire Riickkehr des Opferers vom Himmel. Auch an ein Fort-
leben auf Erden durch Nachkommenschaft ist zu denken, was an-

67. brahman wird auch mit Sonne bzw. Mond identifiziert: JUB 3,4,9; AB 2,41. Zu
brahmaloka cf., ChU 8,4,1-3;5,4;13,1;15,1: BAU 6,2,15; Praénall 1,1¢5. 1655, 5.

I



150 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

schlieBend (1, 5, 3, 16) nahegelegt wird: durch einen speziellen Ritus
werden Nachkommen wieder und wieder erzeugt (prajdh punar
abhydvdrtam prdjayante). Offensichtlich wird das Wiederentstehen
optimistisch gewertet: dies ist ein alter Zug gegeniiber dem «mo-
dernen» Pessimismus eines Satyayani (JUB 3,28, 5). Wir haben auch
die dunkle Stelle von SB 3, 1,2, 21 (9.) herangezogen, wonach die Ver-
letzung eines rituellen Tabus zur Geburt in Form eines sonderbaren
Wesens (adbhutd) fithrt. Hier wire an eine Art Metamorphose zu
denken, die von der Seelenwanderung strikte zu unterscheiden ist.

Einen alten, einschligigen Beleg fiir die Wiedergeburt auf Erden
nach dem Verweilen in einer Himmelswelt fand man in Jaiminiya-
Brahmana 1,18 (S.9,Z. 14f.) und 1,50 (S.21,Z.31f.). Der Tote steigt,
wie wir eben sahen, in die Hohe, er gelangt in den Monat (oder: Mond,
1,49). Er richtet an die Jahreszeiten (eine Jahreszeit, 1,49), auf ihre
Frage: «Wer bist du?», folgenden Vers:

vicaksanad rtavo reta abhrtam
ardhamdsyam prasutdt pitryavatah I
tam md pumsi kartary erayadhvam

pumsah kartur matary dsisikta H“

«VomLichten, Jahreszeiten, ist der Same hergebracht, Halbmonat’ger,
vomneuerzeugtenHerrnder Viterwelt. Drum sendet mich in einenMann,
der mich erzeugen soll, und floBet mich in eine Mutter ein®!»

Nach der Glosse von 1,50 zu den zwei ersten Padas wird der Konig
Soma geopfert, was nicht stimmt, woraus der fremde Ursprung der
Strophe hervorgeht, wenn auch der Samen zweifellos vom Mond
(Konig Soma) herkommt (cf. Kausitakil 1,2; 2, 8f.). Kreislauftheorie

und Mondmythologie (6.) spielen wiederum eine gewichtige Rolle. Die

68. Nach 1, 50 (1,18 fehlerhaft); cf. KausitakiU 1,2 (b: paiicadaiat prasitat; c: tan md
pumsi ; d: pumsd kartrd matari mdsisikta). Schon Bohtlingk, BKSGW 42, 198fF., hat den Vers
als solchen erkannt.

69. Hertel, ibid. S. 151f. Windisch, BKSGW ¢9, 1907, S. 111f., hat nach Hertel den
Vers erstmals richtig gedeutet. Die eingeschobenen Glossen des Brahmana lieBen wir hier
(wie in der zweiten Strophe) weg.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 151

ungenaue ﬁberlieferung geht noch aus den Abweichungen an den
beiden Stellen hervor. Unvermittelt folgt die zweite Strophe:

sa upajdyopajayamano
dvadasena trayodasopamdsah |
samam tad vide prati tad vide ’ham

tam md rtavo 'mrta dnayadhvanm ||

Hertel iibersetzt :

«So werd ich denn hinzugezeugt, ein Zugezeugter des Zwolffachen, als
ein dreizehnter Schaltmonat. Das weill bestimmt ich, dessen binich ganz
gewil} ; drum fiihret, Jahreszeiten, mich hin zur Unsterblichkeit !» 70

Den Dreizehnfachen deutet das Brahmana 1,50 (mit verderbtem
Text) auf die Sonne, woraus Hertel schlieBt, daB sein Verfasser den
Sinn des Verses nicht mehr verstanden hat. Indes handelt es sich gewil3
um das Jahr = Sonne mit zwolf Monaten und Schaltmonat, durch die
man Unsterblichkeit erlangt, wie man gemil dieser Deutung der
ersten Strophe durch den Mond der Wiedergeburt teilhaftig wird.

Hierwird man nach demlogischen Zusammenhang derbeiden Strophen
fragen. Fiir Hertel, der sich auf Windisch beruft, driickt die erste Strophe
die Antwort eines Verstorbenen aus, der «auf der Erde wiedergeboren
sein will», wihrend die zweite den Wunsch bekriftigt, in die héheren
Welten aufzusteigen’®. Inzwischen ist die kritische ﬁbersetzung der
Kausitaki-Upanisad von A. Frenz erschienen, der die Parallelstelle 1,2
(:—_se‘tﬁkhiyana-f\ranyaka 3,2) folgendermaBlen verdeutscht:

«Aus dem Glinzenden, ihr Mondliufe, wurde der Same hergebracht,
aus dem fiinfzehnteiligen [zum Gebéaren] Angetriebenen, aus dem, der
die Viterseelen besitzt. Und dann brachtet ihr mich durch den Mann als

den Verrichter, ergosset ihr mich in die Mutter. So wurde ich als der

70. Hertel, ibid. S. 152 nach JB 1,18 (1, 50 verderbt); vgl. S. 155, Anm. 3; S. 159,
Anm, 2, Kausitakill 1,2; a: ... upajdya upa...; c: sam tad vide 'ham ; d: tan ma rtavo ’mrtyava
dabharadhvam.

70a. Dieser Deutung widerspricht vorerst die Frage: «Wer bist du?», die man nicht

durch die AuBerung eines Wunsches beantworten kann. Zur grammatikalischen Problematik
S. unten,



152 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Dreizehnte, als der Schaltmonat, eins ums anderemal weitergeboren,
zusammen mit dem zwolfteiligen — Vater —. Das akzeptiere ich, das
weil ich ganz gewil}, darum, ihr Mondumliufe, bringt mich zum
Nicht-Sterben ! 7»

In JB 1,18.50 weicht der Text der entscheidenden 1. Strophe leicht
ab, so da3 Frenz den 2.Pada iibertrigt: «halbmonatsalt, aus dem Aus-
gepreften ...»", Im wesentlichen Punkt, der unser Problem betrifft,
bleibt die Deutung indes identisch: der Verstorbene tut den Jahres-
zeiten (bzw. dem Monde, Kausitakil 1,2) sein Wissen kund: Aus dem
Monde gelangte der Samen in den Vater, dann in die Mutter. Jetzt
wurde er als Schaltmonat immer weiter geboren. Kraft dieses Wissens
sollen ihn die Jahreszeiten («Mondumliufe») zum Nicht-Sterben
bringen. Dieser Deutung entsprechend wire in den beiden Strophen
gar nicht von Wiedergeburt die Rede. Es geht nur um die Unsterblich-
keit, die man durch das Wissen erlangt, daBB man selbst vom Monde
stammt und als dreizehnter Monat (Schaltmonat) den ewigen Kreislauf
des Jahres mit seinen zwolf Monaten (= Sonne) iiberwinden kann.
Allerdings wire anzunehmen, dafl man ohne dieses besondere Wissen
zumindest dem Wiedersterben oder gar der Wiedergeburt anheimfillt.

W.Rau, auf Grund dessen Seminar obige Ubersetzung entstanden
ist, stimmt ihr im Prinzip zu. «<M.E. kann der Abgeschiedene auf die
Frage ,Wer bist du?‘ nur mit einer Feststellung, nicht mit einer Auf-
forderung sinnvoll antworten. Ich fasse daher erayaddvam als augmentlose
Imperfekt- und dsisikta als augmentierte (d-a-sisikta) Perfekt-, also

71. A.Frenz, Kausitaki-Upanisad, Indo-Iranian Journal XI, 2, 1969, S. 106. Vgl. A.B.
Keith, f&ﬁkh&)rana Aranyaka, London 1908, S. 17-18; Renou, Kausitaki Upanisad, Paris
1948, S. 186, iibersetzt Strophe 1cd: «Envoyez-moi dans un progéniteur mile, déversez-moi
dans une mére par un progéniteur mile.» Er folgt im wesentlichen Windisch und Hertel.
S. 18, Anm. 23, bemerkt er zu erayadhvam: «Forme du Rgv. (IV, 34,2).» Anm. 24: «nisikta
A, var sigikta; on a proposé de corriger en nisificata, mais une forme aberrante (impératif
d’aoriste radical ou d’aoriste redoublé) n’est nullement déplacée dans ces versets en style
pseudo-védique. Geldner propose de voir dans nisifica une vieille forme de 2¢ plur.parfait.»
Vgl. unten die Deutung von W. Rau!

72. Frenz, ibid. S. 126; ardhamdsyam entspricht pancadaiat (s. Anm. 68).



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 183

Plusquamperfektform auf ... Aus dieser meiner Auffassung ergibt sich
alles andere, u.a. auch, daB3 der Tote selbst nicht von zwei Moglichkeiten
dessen spricht, was ihm widerfahren sollte. Er will sicher nur die Un-
sterblichkeit; dal er sie nicht erreicht, wenn er die Priifung nicht
besteht, hat m.E. mit seinen Wiinschen gar nichts zu tun73.»

Im wesentlichen sind wir von der Richtigkeit dieser Deutung iiber-
zeugt. Allerdings ist zu beachten, daB die Antwort, die der Ver-
storbene den rtu’s (Jahreszeiten oder «Mondumliufen») bzw. dem
Monde (Kausitakil r1,2) gibt, sein Schicksal noch nicht entscheidet:
zur Sonne emporgestiegen, mul} er nochmals die Frage : «Wer bist du?»
beantworten. Erstens erhilt er, nachdem er Vor- oder Familiennamen
angegeben hat, vom Sonnengott sein zweites Selbst (‘dtman) zuriick,
dann erklirt er seine Identitit mit Prajapati (hier gleich Sonnengott),
wodurch er wohl unsterblich wird (JB 1,18). In |B 1,50 ist von dieser
zweiten Frage nicht die Rede. Hier wie spiter in Kausitakill 1,2—7
wurden wohl Mond- und Sonnen- (bzw. Brahman-) Eschatologie kompi-
liert. Einem dhnlichen Fallbegegneten wirin JUB 3, 27, 9—3, 28, 3. Spater
kehrt man vom Mond aus auf die Erde zuriick, wihrend man von der Sonne
in die Brahman-Welten und damit zur Unsterblichkeit gelangt (BAU 6,
2,15-16). Auf jeden Fall hingt das «Nicht-Sterben» vom esoterischen
Wissen und damit vom rituellen kdrman ab, so da} der Gedanke einer
moglichen Wiederverkdrperung zumindest impliziert wird.

Diese zentrale Vorstellung wird im gleichen Texte explizite ausge-
sprochen, und nicht nur das: die freie Wunschwahl taucht in JB 2,320
ausdriicklich auf. Wer «wiinscht», in den Himmel zu gelangen, oder in
dieser Welt zu verweilen, erreicht dies durch ein bestimmtes Opfer

73. Freundliche briefliche Mitteilung vom 31.1.1971. Zu dsisikta zieht er noch heran:
Alfons Fiirst, Der Sprachgebrauch der dlteren Upanisaden, Diss. Tiibingen 1914, Gottingen
1915, S, 23; W, D, Whitney, Sanskrit Grammar, § 818a. Zu erayadhvam: K. Hoffmann, Der
Injunktiv im Veda, Heidelberg 1967, S. 108, Anm. 6. Was die beiden Strophen betrifft, ver-
weist Prof, W, Rau ferner auf H.W. Bodewitz, ZDMG Supplementa, I, XXVII. Deutscher
Orientalistentag vom 21. bis 27.Juli 1968 in Wiirzburg, Vortrige, Teil 3, 1969, S. 843—
848 (Bib]iographische Erginzungen zum Aufsatz von A. Frenz).



104 PAUL HORSCH :: VORSTUFEN DER

(yah kamayeta gaccheyam svargam lokam, praty asmin loke tistheyam iti, sa
etena yajeta). Nach JB 3,216 verhilft die Kenntnis eines Saman (einer
Ritualmelodie) nicht bloB zur Erlangung des Himmels, sondern sogar
zur Riickkehr zu dieser Welt (sa yad Ayasyo ’musmal lokad imam lokam
dgacchad, asmal lokad amum lokam dgacchad) 7. Wiederum hingt die Er-
fiillung des Wunsches vom kultischen Wissen und Handeln ab.

Eine ansprechende Variante und zugleich eine weitere Bestitigung
fir die Wunschwahl der Wiedergeburt bietet die frither behandelte
Stelle von JUB 3,28,3—4 (16.): man wird wiedergeboren in einer
Brahmanen- oder K&nigsfamilie, wenn man also wiinscht und die Ge-
danken auf die entsprechende Familie richtet, ein Motiv, das noch in
der Legende von Buddhas Geburt nachspielt7s. Der Herabstieg erfolgt
in beiden Fillen vom hochsten Himmel (nicht vom Monde). Das
Brahmana fiigt hinzu, daB, wer am Ende (anta) angelangt ist, in allen
Welten nach Wunsch wandeln kann (JUB 3,28, 3). All dies stiitzt
Windischs Hypothese wenigstens geistesgeschichtlich, wenn ihr auch
philologische und grammatikalische Schwierigkeiten im konkreten
_Fall (JB 1,18. 50) im Wege stehen.

Die angefiihrten Belege bezeugen wohl die Idee der Riickkehr aus
dem Jenseits und der Wiedergeburt, aber nicht die eigentliche Seelen-
wanderungslehre. Dazu fehlt 1. die auBermenschliche Reinkarnation,
2. die schicksalhaft wiederholte Transmigration, 3. die Vergeltung der
Taten im ethischen Sinne. Fiir die duBerst altertiimliche Vorstellung

74. Ayasya Kr’xgirasa erscheint in AB 7,16 bei der Konigsweihe, an der §unahéepa ge-
opfert werden sollte. Neben dem sdman ist wiederum der Wunsch bestimmend fiir das
Schicksal nach dem Tode: so 'kdmayata pra svargam lokam janiyam iti. sa etenaiva samnd stutvd
svargam lokam punah prdjanat (JB 3,216; S. 444, Z. 6 v.u.). «Der wiinsche: ,Méchte ich die
Himmelswelt erkennen (= kennenlernen, erleben). Nachdem er mitdieser Singweise gelobt
hatte, wuBite er den Himmelsraum wiederzufinden’» (s. Caland, Auswahl, Nr. 200, S.275-
276). Rau bemerkt: «Der Kontrast dgacchat ,er kam* und agacchat ,er ging* ist gewollt und

darf nicht beseitigt werden». Auf die beiden Stellen des JB hat uns freundlicherweise Prof.
W. Rau hingewiesen.

75. Vgl. Windisch, ibid. S. 66. Zur Bedeutung des letzten Gedankens in der Todesstunde
vgl. neben der allgem. Religionsgeschichte SamavidhanaB 3,7,1 (S.76) und besonders das
tibetische Totenbuch.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 108

spricht noch die Verkniipfung mit den Jahreszeiten und dem Jahr — wie
inSB 1, 5, 3, 14 (8.). Die Prioritit des Jahresablaufes sowie der Kreislauf
der Natur (6.) diirfen damit als wesentliche Vorstufen des Seelenwan-
derungsgedankens angesehen werden. Den mythischen Archetyp bilden
die Ritsel von RV 1,164, 30—32. Hierher gehort noch JB 2,212 und
3,331 mit dem sich drehenden «Gétterrad» (devacakra). Wer die damit
verbundenen Beziige kennt, ersiegt die Unendlichkeit,dieUnverginglich-
keit und die «Erneuerung» (punarnavatd) . Diese Anschauung wird eben-
falls mit dem Jahr und insbesondere den Jahreszeiten verkniipft.

19. ERGEBNISSE

Zusammenfassend kann festgehalten werden, daB3 die eigentliche
Seelenwanderungslehre den iltern vedischen Texten von den Sambhitas
bis zu den Brahmanas und Aranyakas unbekannt war (2.), daB in diesen
Schriften jedoch alle wesentlichen Vorstufen des indischen Fundamen-
taldogmas zu finden sind. Daraus folgt der SchluB: die Lehre griindet
ausschlieBlich auf vedischen Pramissen, deren entwicklungsgeschicht-
licher Ablauf sich in allen Phasen positiv erfassen laBt. Heben wir die
entscheidenden Entwicklungsstufen nochmals hervor.

1. Besonders beeindruckt waren die vedischen Seher vom Kreislauf
der Natur, wie er sich vornehmlich in der Periodizitit des Mondes und
der Sonne mit ihren 12 Monaten und festen Jahreszeiten, der regel-
miBigen Wiederholung des Jahres, kundtut (6.).

2.Hinzu trat die Kosmisierung des Menschen, die vollstindige Ein-
gliederung des Lebens- in den WeltprozeB, woraus sich logischerweise
der Mythos von der ewigen Wiederkehr der Yuga- und Kalpa-Theorie
entwickelte. Wo immer wir Urspriingen begegnen, treten die ersten
zwei Momente hervor (4.-6.).

3. Letztlich verwandt mit diesen Vorstellungen sind die «animi-
stischen» Primissen, der Glaube an die Allbelebt- und -beseeltheit der
Natur, an die Metamorphosen, die Verwandlungen von Menschen in
Tiere und Pflanzen usw. (7.).



156 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

4.Eine gewichtige Rolle spielten die magischen Riten der Frucht-
barkeit und Erneuerung. Durch sie konnten mythische Urgeschehnisse
magisch nachvollzogen, wiederholt werden, was eine zauberhaft-sym-
bolische Erneuerung nicht nur der Natur, sondern auch des Men-
schen — geistige Wiedergeburtszeremonien — implizierte (8.—10.).

5.Sehr verbreitet war der Glaube an eine Wiedergeburt des Vaters
bzw. GroBvaters im Sohne oder Enkel. Hinzu tritt die Bedeutung des
Manenkultes durch minnliche Nachkommen (7.).

6.Bei all diesen Momenten handelt es sich groBteils um Universal-
vorstellungen, die bei den verschiedensten Vélkern der Erde auf-
treten, ohne dort zur Seelenwanderungslehre gefiihrt zu haben. Nur
typisch indische Anschauungen im Zusammenspiel mit den angefiihrten
Pramissen werden uns den Schliissel zur Erklirung geben. Dazu gehort
vorerst die zunehmende Spekulation {iber das Schicksal des Verstor-
benen und dessen Abhingigkeit von rituellen Handlungen (11.-12.).

7. Unsterblichkeit ist den Menschen (wie den Gottern) nicht natur-
haft innewohnend: durch spezifische Riten, also kultische «Handlun-
gen (kdrman) allein kann er sie erlangen. Dies impliziert, da3 die Men-
schen, die ihrer nicht teilhaftig werden, in einem Reich der Verging-
lichkeit verharren (13.).

8. Die Konsequenz war, daf} selbst rituelle Werke als endlich, also
unbestindig, angesechen wurden, was in der Annahme resultierte, daf
der Abgeschiedene in der andern Welt, wenn seine rituellen Verdienste
erschopft waren, immer wieder die Beute des Todes werde: Theorie
vom wiederholten Sterben (punarmrtyi) (14.).

9. Die Uberwindung des «Wiedertodes» trachtete man durch neue,
raffinierte Kulthandlungen zu erzwingen. Diese Riten setzten ein ho-
heres, esoterisches Wissen voraus, wodurch die Gnosis immer mehr
als Grundbedingung derImmortalitit in den Vordergrund trat (14.-15.).

10. Jenen, die dieses Wissen nicht besalen und daher die entspre-
chenden Riten nicht ausfiihren konnten, wurde in der jenseitigen Welt
der Wiedertod zuteil. In den jiingern Brahmanas — JB, JUB, SB -



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 157

schloB man schlieBlich, daB3 der Tote in diese Welt zur Wiederver-
korperung zuriickkehre. Die besondere, stets menschliche Daseins-
form konnte auchdurch den Wunsch (kdma) bestimmtwerden (16.—18.).

All diese Voraussetzungen fiihrten konsequenterweise schon in der
Brahmanaperiode zur Annahme der Wiedergeburt nach einem Zwi-
schenaufenthalt in einer anderen Welt. Daraus ergab sich in den dltern
Upanisaden gleichsam gesetzmiBig die eigentiimliche Seelenwanderungs-
lehre, deren verschiedene Entwicklungsstufen wir in der nichsten
Arbeit untersuchen werden 7.

76. Anfinge der Seelenwanderungslehre, Asiatische Studien XXVI, 3-4, 1972.



	Vorstufen der indischen Seelenwanderungslehre

