
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Vorstufen der indischen Seelenwanderungslehre

Autor: Horsch, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VORSTUFEN
DER INDISCHEN SEELENWAND E RUN GS LE H RE

PAUL HORSCH
UNIVERSITÄT ZÜRICH

I. EINFÜHRUNG*

Wie in der Geschichte schlechthin, treten auch im religiösen Bereich

Wendepunkte revolutionären Charakters auf. Eine bahnbrechende

Idee, ein neues Dogma durchbricht alte Vorstellungsschranken,
zerstört traditionelle Institutionen und führt gar zu einer vollkommenen

Umwertung früherer Normen. Im Christentum und im Islam gründet
diese Umwälzung aufder alttestamentlichen Konzeption des einen Gottes,
des Monotheismus. In Indien, dessen religiöser Einfluß bis nach Ostasien

reicht, entwickelte sich der Glaube an die Seelenwanderung, dessen

geistiger Einfluß so gewaltig war wie das monotheistische Dogma.
Merkwürdigerweise ist die über i£o Jahre alte indologische

Forschung gerade betreffs des Ursprungs dieser grundlegenden Lehre in
eine Sackgasse geraten: anstelle einer communis opinio werden noch

widersprüchlichste Thesen verfochten. Einerseits versucht man die

Seelenwanderung in die altvedische Periode, wenn nicht gar in die

* Vorliegende Arbeit, weil für einen breiteren Leserkreis bestimmt, verwendet nur
folgende Abkürzungen:

Ä Äranyaka (am Ende eines Titels) ; AB Aitareya-Brähmana (ed. Aufrecht) ; AV
Atharvaveda (ed. Roth und Whitney): B Brähmana (am Ende eines Titels); BAU
Brhadâranyaka-Upanisad (K: ed. Senart; M: Ed. Böhtlingk); BKSGW Berichte der
königlichen sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften; ChU Chândogya-Upanisad;
ERE Encyclopaedia of Religion and Ethics (ed. J. Hastings) ; HOS Harvard Oriental
Series; JA Journal asiatique; JB Jaiminiya-Brähmana (ed. Raghu Vira and Lokesh
Chandra) ; IIJ Indo-Iranian Journal ; JUB Jaiminïya-Upanisad-Brâhmana (ed. Oertel) ;

RV figveda (ed. Aufrecht) ; S Samhitä (am Ende eines Titels) ; SB Satapatha-
Brähmana (ed. Weber) ; SBE Sacred Books of the East ; TB Taittirîya-Brâhmana ed.
Bibi. Indica); U Upanisad (am Ende eines Titels); ZDMG Zeitschrift der Deutschen
Morgenländischen Gesellschaft.

Unser verehrter Freund Prof. Wilhelm Rau hat brieflich und in der Korrektur auf manche
bemerkenswerte Stellen hingewiesen. Nicht alle Verweise konnten im Umbruch vermerkt
werden. Unser aufrichtiger Dank sei hier vorweggenommen.



IOO PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

indogermanische Urzeit zurückzuführen. Auf der andern Seite wird
ebenso entschieden ihr Ursprung aus der Urbevölkerung mit ihren
animistischen Prämissen verfochten*. Schließlich konnte man sich bis

zur Hypothese einer «atlantischen» Quelle verirren2. In dieser

Untersuchung soll der Nachweis erbracht werden : i. daß die Lehre den

Indo-Ariern (und somit auch den Indogermanen) ursprünglich fremd

war, 2. daß es sich dennoch um eine echte vedische Entwicklung
handelt, deren Stufen bis in alle Einzelheiten eruiert werden können,

3. daß der vorarische Einfluß unbedeutend war.
Vorerst gilt es, den spezifisch indischen Begriff der SeelenWanderung

zu definieren :

i. Alle Lebewesen werden (seit anfangsloser Zeit) in verschiedenen

Daseinssphären und -formen (pflanzlichen, tierischen, menschlichen

usw.) wiedergeboren.
2. Jede Reinkarnation wird durch die (vom selben Wesen) in einem

früheren Leben begangenen (vorwiegend ethisch qualifizierten) Taten

(karman) bestimmt. In diesem kdrman-Gesetz, der Vergeltung der

Taten, liegt das spezifische Merkmal der indischen Seelenwanderungslehre.

î. A.A. Macdonell, A History ofSanskrit Literature, London 1917, S. 387, hält es für
wahrscheinlich, «that the Aryan settlers received the first impulse in this direction from the

aboriginal inhabitants of India». H. Oldenberg bemerkte, daß die Verkörperung der Seelen

in Schlangen auf vorarischen Ursprung hinweist. Indes handelt es sich dabei (wie bei
afrikanischen Völkern) um Metamorphosen oder einmalige Inkarnationen (oft in Bäumen und

Tieren), also nicht um wiederholte Seelenwanderung. Allgemeiner urteilt Oldenberg,
Die Religion des Veda, Stuttgart/Berlin 19234, S. ç8 : «Vermutlich wird sich immer deutlicher

zeigen, daß die Seelenwanderungslehre nicht viel mehr ist, als die systematisierende,
schabionisierende, das Einzelne ins Unabsehbare steigernde Verwertung von Elementen,
die zwar für uns in der indischen Tradition zurücktreten, aber darum doch so alt und älter
sind wie indischer Glaube und indisches Volkstum überhaupt» (vgl. 564^). Vorsichtig
formuliert L. de La Vallée-Poussin : «la doctrine de la transmigration n'est pas très aryenne,
n'est pas brahmanique» (Indo-européens et Indo-iraniens, Paris 1924, S. 286). Noch A. Foucher,
Les vies antérieures du Bouddha, Paris 19CC, S. 28L, verfocht mit ebenso überzeugtem
Bewußtsein wie unüberzeugenden Argumenten den autochthonen Ursprung. Vgl. ferner Eric
de Henseler, L'âme et le dogme de la transmigration dans les livres sacrés de l'Inde, Paris 1928,

S. 19 ff.
2. Henseler, ibid. S. 46ff. Die Hypothese soll die Verbreitung der Transmigrationslehre

unter Griechen, Thrakern, Kelten, Germanen usw. erklären.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 101

2. DAS FEHLEN DES DOGMAS IN DER FRÜH VEDI SCHEN

PERIODE

Gerade die Eigenart dieser religiösen Konzeption legte es nahe, ihren

Ursprung in der ältesten indo-arischen Literatur, in den Veden, die in
die 2. Hälfte des 2. Jahrtausends v. Chr. zurückreichen, zu suchen. Die
indischen Exegeten suchten aus verständlichen Gründen, ihrem
Fundamentaldogma ein möglichst hohes, ehrwürdiges Alter zu sichern,

geht es doch letztlich um die unfehlbare Autorität der Veden. Aber
selbst westliche Gelehrte von Format ließen sich zu entsprechenden
Spekulationen verleiten.

So konnte noch Geldner behaupten : «Der RV kennt schon den

Begriff des Samsära, wenn auch nicht das Wort3.» Dabei beruft er sich

auf RV io, 14, 2 :

«Yama hat uns zuerst den Weg aufgefunden ; dieser begangene Weg ist

(uns) nicht mehr zu entreißen ; auf welchem (Wege) unsere Vorväter
abgeschieden sind, auf dem (ziehen) die Geborenen je ihre
Straße.»

Wie er in seiner vollständigen Übersetzung selbst bemerkt, handelt
es sich um den Weg in die Welt der Seligen, den Yama, der erste

Sterbliche, aufgefunden hat. Das ist vedische Eschatologie; es fehlt jede
Spur einer Reihe von Wiedergeburten.

Gezwungen ist ebenfalls Pischels These, wonach Varuna den Menschen

«ihre künftige Existenz, den Leib in ihrer nächsten Wiedergeburt
im Samsära» zuweist4. Er stützt sich dabei auf den Vers RV 4, 42, icd,

3. Vedische Studien, II, S. 289.
4. Vedische Studien, III, S. 3. Henseler, ibid. S. 7-8, beruft sich auf RV 1,110,4: «Les

Ribhous de morts qu'ils étaient ont obtenu la vie».» In Wirklichkeit «erlangten sie als

Sterbliche die Unsterblichkeit» (b: mdrtäsah santo amrtatvdm änasuh). Wenn es RV 10,14,
14 heißt: Yama «soll sich für uns bei den Göttern verwenden, auf daß wir noch lange
Zeit weiterleben», schließen wir uns Oldenberg (Textkritische und exegetische Noten, II, S. 212)
an: «Boyer, JA. 1901, II, 464 und Windisch [Buddhas Geburt, S. j8] finden hier Spur des

Seelenwanderungsglaubens. Ich bezweifle das und glaube eher, daß der Beter hier nur sich
und den Seinen, im Gegensatz zu den Toten, langes Glück im Diesseits, dem von den Göttern
regierten und gesegneten Leben wünscht (so auch Keith, JRAS. 1910, 21$).»



I02 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

den Geldner wiedergibt: «Des Varuna Rat befolgen die Götter; ich
herrsche über das Volk von höchster Körperform.»

R.D. Ranade glaubte aus RV i, 164, 31; 10, 16, 3 und c8, 1-12 die

drei Hauptmomente der Seelenwanderungslehre erschließen zu
können: 1. den Weggang der Seele aus dem Körper, 2. ihr Verweilen in
andern Daseinsformen, zum Beispiel in Pflanzen und im Wasser, und

3. ihre Rückkehr in menschliche Gestalt5. Die erste Stelle im Rätsel-

liede ist klar; es handelt sich um den Lebenshauch (pränd) nach

Geldner, um die Sonne (sûrya) nach W.N.Brown:
«Er hüllt sich in (die Gewässer), die in gleicher und in entgegengesetzter

Richtung laufen, und bewegt sich hin und her in den

Geschöpfen» (Geldner)6.

10, 16, 3 ist an das Leichenfeuer gerichtet, das den Toten in seine

Elemente auflöst, die zu ihren kosmischen Korrelaten zurückkehren:
das Auge zur Sonne, der Lebenshauch zum Wind usw. 10, c8 besteht

aus einem Zauberritus zum Zurückholen des Geistes, eine weltweit
verbreitete magische Zeremonie, die mit Wiedergeburt nichts zu tun hat.

In allen Fällen fehlt die wiederholte Verkörperung und vor allem das

kdrman-Gesetz.

Schließlich hat H.G.Narahari zwei weitere Belege aus dem Rgveda

zur Stützung dieser Hypothese angeführt7: im Yama-Liede 10,14,8
wird der Verstorbene beschworen, sich mit den Vätern, mit Yama,

mit seinen Opfern und andern guten Werken im höchsten Himmel zu

vereinen, cd:
«Allen Makel zurücklassend komm wieder ins Haus ; vereinige dich

mit einem (neuen) Leib in blühender Kraft!» (Geldner).

j. Vgl. R. D. Ranade, A Constructive Survey of Upanishadic Philosophy,Poona 1926, S. 147-
152. Ferner: H. G. Narahari, The Doctrine of Transmigration in the Rgveda, Dr. C. Kunhan

Raja Comm. Vol., S. 336.
6. Vgl. W. N. Brown, Agni, Sun, Sacrifice, and Vac: A Sacerdotal Ode by Dîrghatamas (Rig

Veda 1.164^, JAOS 88,2,1968, S. 21 j: «Clothing himself in his concentered yet spreading

(rays) he keeps rolling on among the worlds.» Diese Deutung verdient deJkVorzug.
7. H. G. Narahari, Âtman in Pre-Upanisadic Vedic Literature, Adyar Library 1944,8. 179fr.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I03

Wie Geldner richtig bemerkt, kehrt der Tote zur Zeit des Manenopfers

in sein Haus zurück. Im Himmel erlangt er einen neuen, makellosen

Leib.

Die zweite Stelle, io, 8£, 19 AV 7, 81,2; 14,1,24, bezieht sich

auf den Mond :

«Immer wieder wird er neu geboren, als das Wahrzeichen der Tage

geht er der Usas [Morgenröte] voran. Durch sein Kommen bestimmt

er den Göttern ihren Anteil : der Mond zieht sein Leben in die Länge»

(Geldner).
Die Wiedergeburt desMondes mit seinen periodischwechselnden Phasen

ist ein locus classicus für den Kreislauf der Natur, der im Veda höchstens

als vorbereitendes Moment der Transmigration zu betrachten ist.7a

Beachtungverdient allerdings eine Stelle des Atharvaveda 12,2,5 2 ab :

préva pipatisati mdnasä

mûhur a vartate pünah |

Whitney übersetzt: «He desires, as it were, to fly forth with his

mind; repeatedly he returns again.» Lanman bemerkt zur rätselhaften
Stelle : «Päda b seems clearly to refer to rebirth : cf. Praçna Upanishad,
i.9.» Indes bleibt unklar, wer «wieder zurückkehrt». Handelt es sich um
eine Metapher, oder eine Interpolation?Die Strophe fehlt inPaippaläda.

Die ernsthaften Versuche, den frühen indo-arischen Ursprung der

Seelenwanderungslehre zu beweisen, müssen heute endgültig
aufgegeben werden, denn keine der angeführten Stellen enthält ein
zwingendes Argument. So haben sich namhafte Forscher entschieden gegen
diese Hypothese ausgesprochen8. Aber gerade dieses Scheitern führte

7*. Cf. RV io,cr,jab: «Den Mond verschlang der Altersgraue, da er noch jung war»
(Geldner); AV 9, 10,9 (cf. SV i,32rf. ; TÄ 4, 20,1 ; MS 4,9, 12), besonders Whitney/Lan-
manz.St. Ähnlich Agni: «der Ergraute als Jüngling (wieder) geboren» (1,144,4).

8. Vgl. das vorsichtige Urteil von W. D. Whitney, Oriental and Linguistic Studies, New
York 1873, S. 61 : «The Vedas contain not a hint even of the doctrine of transmigration;
it is one of the most difficult questions in the religious history of India, how that doctrine
arose, out of what it developed, to what features of the ancient faith it attached itself.»
Ahnlich urteilt E. Senart, Les castes dans VInde, Paris 1927, S. xi-xii: Die Metempsychose



I04 Paul horsch: Vorstufen der
zur Antithese des vorarischen Ursprungs, wofür jedoch gleichfalls
substantielle Gründe fehlen. Wohl kennen die Eingeborenen die

Metamorphosen, das Fortleben von Menschen in Tieren und Bäumen,
doch nicht die wiederholte, gesetzmäßige Verkörperung. Daher

schloß Macdonell, die Arier hätten den Glauben der Eingeborenen zu
einer Kette ununterbrochener Existenzen auf Grund des moralischen

Vergeitungsprizips weiterentwickelt9. Aber selbst diese Verschmelzung

von direkter Übernahme und eigenständiger Ausprägung ist
überflüssig, da die «primitiven» Prämissen bei den alten Indoariern ebensogut

wie bei den Ureinwohnern vorhanden sind.

Mit dem Ausscheiden dieser zwei entgegengesetzten Ursprungsthesen

wird man sich eher dem vorsichtigen Urteil jener Gelehrten
anschließen, die den Beginn des Seelenwanderungsgedankens in die

Brähmana-Periode zurückführen10 oder wenigstens dessen «Keime» in

«est complètement étrangère aux Hymnes. Quand nous la voyons d'abord apparaître, plus

ou moins voilée, plus ou moins explicite, dans les plus anciennes Upanishads, sommes-nous
en présence des premiers tâtonnements d'une doctrine qui se cherche et s'élabore? Sommes-

nous en présence d'une infiltration partielle dans le milieu ésotérique d'une croyance qui
déjà était dominante au dehors?» Ganz entschieden ist die Stellungnahme von A. B. Keith,
der auch auf das Fehlen der Lehre im schwarzen Yajurveda hinweist : Veda of Black Yajus

School translated, HOS 18, S. cxxviii. Er wendet sich gegen die Interpretationen von Geldner

(Ved. Stud. II, S. 288; III, S. 3; Roth, ZDMG XLVI, S. 79c) betreffs RV 10,14,2; 4,42,1;
7>33>9> von Windisch (ibid. S. 54; vgl. Boyer, Journal asiatique 1901, ii, S. 1J4) zu

10,14,14 (s. auch JRAS 1910, S. 21c), von Böhtlingk (BKSWG XLV, S. 88-92) zu 1,164,
30.38.

9. A.A. Macdonell, ibid. S. 387-388. Zur These des vorarischen Ursprungs vgl. T.W.
Rhys Davids, Lectures on the Origin and Growth of Religion, S. 74ff. ; O. Schrader, Zum

Ursprung der Lehre vom Samsära, ZDMG 64, 1910, S. 333 ff. ; A.M. Boyer, Étude sur l'origine
du samsara, Journal asiatique 1910, 2, S. 4CI. Gegen diese These plädierten vor allem A.

Weber, P. Deussen (s. folg. Anm.), E.W. Hopkins, The Religions of India, Boston 189c,
S. 204; C. Kunhan Raja, Cultural Heritage of India, I, S. 29-31 ; L. Renou, L'Inde classique,

I, S. 344, §695; J. Gonda, Die Religionen Indiens, I, Stuttgart i960, S. 207; Horsch, Die

vedische Gäthä- und Sloka-Literatur, Bern 1966, S. 297; 47cff. Wo die Seelenwanderung bei

den heutigen Primitiwölkern Indiens auftritt, weist sie deutlich hinduistischen Einfluß auf

(s. Ch. von Fürer-Haimendorf, Die Religionen Indiens, III, Stuttgart 1964, S. 290: allerdings
fehlt meist das sittliche Element des Karman-Begriffes. Vgl. Horsch, Der Hinduismus und die

Religionen der Primitivstämme Indiens, Asiatische Studien XXII, 1968, S. 130-131).
1 o. A. Weber, ZDMG IX, S. 243 ; 308 (bezüglich Bhrgus Jenseitsreise in SB 11,6,1,1,);

P. Deussen, Die Philosophie der Upanishads, in: Geschichte der Philosophie, Leipzig 1894, I, l,



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE IO£

den Samhitäs entdecken". Unsere Aufgabe wird es sein, alle möglichen
Vorstufen sorgfältig zu eruieren und zu analysieren, bieten die
vedischen Texte doch äußerst reichhaltiges Material dazu. Werfen wir
jedoch erst einen Blick auf die altvedischen Vorstellungen vom Schicksal

des Menschen nach dem Tode.

3. ALTVEDISCHE ESCHATOLOGIE

Widersprüchliche eschatologische Vorstellungen weisen auf einen

religiösen Umbruch hin, der zum Teil durch die neue Umwelt und
die Überlagerung der Erdbestattung durch die Verbrennung des Leichnams

erklärt werden kann. Grundsätzlich ist festzustellen, daß an der
Fortexistenz des Individuums nicht gezweifelt wird, daß die ganze
Person (nicht bloß die Seele) weiterlebt und daß trotzdem die Idee der
Unsterblichkeit noch nicht ausgebildet ist: amrta, das «NichtSterben»,

bringt nicht den Begriff der Ewigkeit, sondern der vollen Dauer des

S. 292 ff.; A. B. Keith, The Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads, Cambridge
(Mass.) 192c, S. J7iff. ; P. Oltramare, L'histoire des idées théosophiques dans l'Inde. Tome

premier: La théosophie brahmanique, Paris 1906, S. 96 : «Il n'y a rien dans le principe même
de la métempsychose qui ne puisse s'expliquer par l'évolution naturelle d'idées spécifiquement

hindoues et brahmaniques». Vgl. H. Oldenberg, Die Lehre der Upanishaden und die

Anfänge des Buddhismus, Göttingen 191 ç, S. 26ff. ; R. Garbe, ERE, s.v. transmigration;
Narahari, ibid. S. 180-181 : nach !>B 12,9,1,1 wird der Mensch von eben der Nahrung, die
er in der Welt ißt, im Jenseits wieder gegessen (so schon Deussen, ibid. S. 292); SB 11,2,
7.33; Taittirïya-Âranyaka 10,9. Für A. B. Keith, HOS 18, S. clxxi, beginnt das eigentliche
Dogma der Wiedergeburt erst im 6. Jh. v. Chr., fehlt also in den Brähmanas (bis 600 v. Chr.),
wo allerdings Vorstufen zu finden sind. A. Barth, Œuvres, I, S. 79, sieht den Ursprung in den

Upanisaden, die nicht notwendigerweise vorbuddhistisch sind (L. de La Vallée-Poussin,
Indo-européens et Indo-iraniens, S. 277 ; 287). Aber Buddha setzt die vollentwickelte Lehre vor-
aus- Vgl. noch S. Lévi, Transmigration des âmes dans les croyances hindoues, Conférences Musée

Guimet, 1904.
H. Vgl. Henseler, ibid. S. 37-39. E. Windisch, Buddha's Geburt und die Lehre von der

Seelenwanderung, Leipzig 1908, S. j8f., sah darin «den ersten entscheidenden Schritt zur
Lehre von der Seelenwanderung, daß man nicht das Eintreten eines ewig währenden Zu-
standes nach dem Tode annimmt». Noch H. von Glasenapp bemerkt, daß sich in den Samhitäs

oder Brähmanas «nur einzelne Züge oder Teilanschauungen der Reinkarnationstheorie
nachweisen» lassen (Die Religiondn Indiens, Stuttgart 1943, S. 104). Extrem und unhaltbar ist
die Ansicht von P.Masson-Oursel u.a., L'Inde antique et la civilisation indienne, Paris 1933,
S. 198 : das kdrman-Gesetz und die samsära-Lehre wären von den Buddhisten entlehnt worden



IOO PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

irdischen Lebens (cf. RV io, 14,14) — meist 100 Jahre - zum Aus-

druckna.
Bei den vedischen Indern und Iraniern war ursprünglich, wie es

scheint, die Erdbestattung vorherrschend". Davon zeugt noch RV 10,
18. Der Tote wird angefleht: «Kriech unter bei dieser Mutter Erde,
bei der geräumigen, freundlichen Erde!» (ioab). An die Erde sind die

Worte gerichtet: «Wölbe dich auf, o Erde, bedrücke (ihn) nicht, gib
ihm guten Zugang und guten Unterschlupf» (11 ab). «Sich aufwölbend

soll die Erde recht feststehen, denn tausend Pfosten sollen angebracht
werden» (12 ab). «Ich stemme die Erde über dir empor» (13 a, Geldner).
So vermutete man für die älteste Zeit eine dem griechischen Hades

vergleichbare Vorstellung von der Unterwelt, wo der Verstorbene

(prêta) ein schattenhaftes Dasein, ähnlich der homerischen Psyche,

führt. Nur spät und verschleiert taucht jedoch die Hölle als ein Ort
unterirdischer Dunkelheit auf13. Ihr Terminus technicus naraka (nach

Pada-Text naraka) findet sich erstmals in AV 12,4, 36.
Sehr früh verdrängen im Veda lichte, himmlische Gefilde die dü-

stern, unterweltlichen Vorstellungen. Gerne wird das Weiterleben des

Verstorbenen in eine paradiesische Welt verlegt. Yama, der erste

na. Vgl. P.Thieme, Idg. Wortkunde, S. 24ff. Ferner RV 10,61,2-3 (über Cyäväna und

Turvayäna) : es geht um verjüngtes Leben und Nachkommenschaft, s. Geldner, Einleitung zum
Liede ; zu Cyäväna s. auch 7, 68, 6 : «Jedenfalls ist der Gedanke, daß Nachkommenschaft etwas

Bleibenderes ist als der verjüngte Leib» (Geldner : Anmerkung : «Auf den Kindern beruht die

wahre Unsterblichkeit»).
12. Vgl. O. Schrader, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde, I, S. 107ff. (s. v.

Bestattung). Oldenberg, Die Religion des Veda, S. 57 iff.; W. Caland, Die Altindischen Todten-

und Bestattungsgebräuche, Amsterdam 1896; R. Roth, Die Totenbestattung im indischen Altertum,

ZDMG VIII, S. 467 f. (zu RV i o, 18) ; A. Hillebrandt, Rituallitteratur, Straßburg 1897, S. 92 ff.

13. Vgl. Macdonell, ibid. S. 169; Narahari, ibid. S. i83ff. Nach RV 10,1 ci,4. soll Indra

den Feind «in die unterste Finsternis schicken» (ddharam gamayä tdmah). AV 9, 2,4 läßt

die Gegner den Hinabweg ziehen (dvartim yantu) zu den tiefsten Finsternissen (adhamä

tdmämsi). Oldenberg vermutet, daß Yamas Welt ursprünglich eine Unterwelt war (ibid.
S. Ç46). Vgl.Thieme, Der Fremdlung, S. 122. Allgemein: L.Feer, Le séjour des morts selon les

Indiens et les Grecs, Revue d'Histoire Religieuse XVIII, S. 297 ; L'enfer indien (s. P.Mus, De la

lumière sur les six voix, S. 26 und passim). Zur Hölle s. Taittirïya-Aranyaka, Bibliotheca Indica,
Calcutta 1872, S. 17.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I07

Sterbliche, hat den Weg in die Welt der Seligen entdeckt und seinen

Nachkommen gewiesen (RV 10,14,2). Er herrscht über die Toten

(10,16,9). Mit den Göttern zecht er im Paradiese unter einem schön

belaubten Baume (10, i3£, 1). Nach 10, 14, 8 trifft der Verstorbene
bei Yama und seinen Vätern im höchsten Himmel mit seinen Opfern
und frommen Gaben (istäpürtena) zusammen14. Das Leben nach dem

Tode ist dem irdischen vergleichbar, körperlich und sinnlich, nur
verklärter, froher, himmlischer. Man darf vermuten, daß dieses erhabene,
überirdische Schicksal mit der Verbrennung des Verstorbenen und
dem Feuerkult zusammenhängt14*. In der Tat geht noch später die

Jenseitsreise zu höhein Welten meist vom Leichenfeuer aus.

Hier erhebt sich die entscheidende Frage: Sind alle Menschen zu
dieser Seligkeit bestimmt oder bloß jene, die Opfer dargebracht und
höhere (meist rituelle) Verdienste gesammelt haben? Wenn letzteres,
wie es scheint, der Fall ist, bleibt den übrigen ein verschiedenes, niedriges

Geschick vorbehalten. Doch auch für sie muß es einen Weg ins

Jenseits geben. Solche Überlegungen führten zur Vorstellung von den

zwei Pfaden : der eine geleitet den Verstorbenen zu den Göttern im
Himmel (deva-yana), der andere zu den Vätern in einer andern Welt,
wo Yama über die Toten herrscht ; dies ist der «Manenweg» (pitr-yana).

4. DIE ZWEIWEGETHEORIE

Zweifellos handelt es sich hier um eine lange spekulative Entwicklung ;

wir wollen versuchen, sie zu rekonstruieren. Ursprünglich bezeichnet

devayâna den Pfad, auf dem die Götter wandeln, insbesondere jenen,
auf dem sie zum Opfer der Menschen kommen (pathibhir devayanaih,

14. Vgl. Windisch, Festgruß an 0. von Böhtlingk, Stuttgart 1888, S. iijff.: istäpürtd:
«Geopfertes und Geschenktes». Zur älteren Paradiesvorstellung vgl. J. Ehni, Der vedische

Mythus des Yama, Straßburg 1890, S. iojff. ; 118 ff. Zu istäpürtd s. RV 10, 14, 8d.

14a. Vgl. Maria Cabalska, Sur certains traits du système religieux associé au cérémonial de

I incinération des corps, Folia Orientalia XI, 1969, Krakow 1970, S. 61-70 (Ausgangspunkt
der Brandbestattung wäre Sumer verbunden mit Sonnenkult); Keith, HOS 32, S.626L
(Beerdigung ursprünglich).



Io8 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

(RV i, 183,6 ; 3, £8, c ;4, 37, i ; £,43, 6 57,38,8). Nach RV i,72, 7; io,
£! » £ 98, 11 (cf. 7,67,2) kennt Agni die Wege, auf denen er die Opfergaben

zu den Göttern bringt : dieser Götterweg führt also vom Diesseits

zum Jenseits. Der ursprüngliche devayana des Rgveda hat noch nichts

mit dem Pfad der Toten zu tun.
Ein Übergang bahnt sich an, wenn die Rede ist von den «uralten

Wegen, auf denen unsere Vorväter ins Jenseits gezogen sind» (RV 10,

14, 7ab: pathibhih pürvyebhirydträ nah parve pitdrah pareyuh). Dort
im höchsten Himmel (pararne vyòman, 8 b) befinden sich die beiden

Könige, Yama und Varuna, der Gott (7 cd), sowie die Manen (8a). AV

11, 1, 36 ruft Agni an : «Bereite die von den Göttern begangenen

Pfade; mögen wir auf diesen wohlbereiteten (Pfaden) dem Opfer
folgen, das sich in dem siebenzügligen Himmel aufhält» (pathdh kalpaya

devayanän, etaih sukrtair dnu gacchema yajndm nake tisthantam ddhi

saptdrasmau). Beim Totenritual erwähnt AV 18,4, 3 erst den «Pfad des

Rta», dem entlang die «gut handelnden» Angiras, eine vergöttlichte
Sängerfamilie, zogen. An den Toten sind die Verse gerichtet: «Auf

jenen Pfaden geh zum Himmel (svargdm), wo die Ädityas Honig
gemessen ; fasse Fuß im dritten Himmel» (tritiye nake). Überraschenderweise

heißt es in der ersten Strophe: «Steigt empor zur Erzeugerin,
ihr Jätavedas ; durch die von den Vätern begangenen (Pfade) lasse ich

euch empor steigen» (pitryanaih som va a rohayämi). Wer geopfert hat,

soll in die Welt der guten Taten gesetzt werden (sukftäm dhatta loké,

1 d). Hieraus folgt, daß der von den Göttern begangene Weg (devayana)

mit jenem der Manen (pitryana), die durch Opfer Verdienst gesammelt

haben, noch identisch ist (cf. AV 4, 11, 6.7).14b.

Eine erste Differenzierung kommt vielleicht in RV 10, 88, i£ab

zum Ausdruck : «Zwei Wege, so hörte ich von den Vätern, (gibt es) für

die Götter und die Sterblichen» (dvé sruti asrnavam pitfnam ahdm

devanäm utd mdrtyänäm). Für Geldner handelt der Vers «von den beiden

Wegen, die zum Himmel führen, dem devayana und dem pitryana im

14b. Über Väter erst im höchsten Himmel s. Lüders, Varuna, I, S. cf.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I09

alten Sinne vor dem Seelenwanderungsglauben», während Oldenberg
und Ludwig darin den Weg ins Jenseits und aus dem Jenseits sehen15.

Für diese Ansicht spricht der letzte Teil der Strophe, wonach alles

Lebendige auf diesen beiden Wegen zusammenkommt. Wie Agni den

Götterweg kennt, weiß er auch den väterbegangenen Weg entlang
Bescheid (pdnthäm dnu pravidvan pitryanam, io, 2, 7c). Fraglich bleibt, ob

hier schon eine Unterscheidung der zwei Wege impliziert wird1^.
Eine solche dürfte man in 10,18,1 ab vermuten. «Zieh, Tod, die

andre Straße weiter, die deine eigene ist, verschieden von der

gottbegangenen» (itaro devayanät) ,5b. Man wird einwenden, daß bloß der
unheilvolle Tod verbannt wird, der Verstorbene jedoch ins himmlische

Paradies emporsteigt. Indes richtet Str. 10 an letztern die Bitte,
er möge bei der freundlichen Erde, die ihn vor dem Schöße der

Vernichtung erretten soll, unterkriechen. Dieses deutet auf eine

Unterweltvorstellung hin. Wird der pitryana damit verbunden? Indes, wo
immer namentlich erwähnt, führt er nach oben (AV 8,10,19518,4,1).
Anderseits steht für den devayana an allen 13 Stellen des Rgveda fest,
daß er sich primär auf die Götter und nicht die Sterblichen bezieht,
wenn auch 10,98, 11 Agni, der die von den Göttern befahrenen Wege

ic. Vgl. Oldenberg, Noten, II, S. 29c: er hält die drei Genitive für koordiniert (alle
Wesen als Väter, Götter, Menschen) ; die zwei Wege — aufwärts und abwärts — würden sich
auf alles Lebende in c beziehen. Ähnlich urteilt Windisch, Buddha's Geburt, S. 60. Für
Hopkins, ibid. S. 14c, bedeuten diese Worte eher «that the Fathers go the way of mortals
or that of gods, rather than, as is the usual interpretation, that mortals have two paths, one
of the Fathers and one of the gods, for the dead may live on earth or in the air as well as

in heaven». Cf. RV 10,2,7; l8,i (Kuhn's Zeitschrift II, S. 311-318). Zu beachten ist, daß
auch die Väter aus dem Jenseits kommend sich bei den Manenopfern ihrer Nachkommen
niederlassen (RV 1 o, 1 j). Auf diese «tiefen Pfade» bezog sich pitryana erstmals in AV 18,4,
62,63. Für Gonda, Loka, S. 64, pitr- u. devaloka erst differenziert, dann verschmolzen.

1 ça. Vgl. L. Renou, Études védiques et pâninéennes, XIV, Paris 196 ç, S. 2 : «toi qui connais-
au-loin-Fayant-longé le chemin par où l'on va aux Pères»; S. 62 : «La question qui se pose
est si la mention sporadique des «deux voies» dans le RV. présuppose ou non la théorie de
la transmigration» - erstaunliche Frage. Vgl. Arbman, Tod und Unsterblichkeit, Archiv Rei.
26, S. 193. Im Rgveda wird pitryana nur an dieser einen Stelle erwähnt gegenüber 7 Belegen
im Atharvaveda.

1 jb. Vgl. Windisch, ibid. S. $9. Er sieht in diesem andern Weg den pitryana von 10, 2,7;
ebenso Oldenberg, ibid. S. J46, Anm. 2.



IIO PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

genau kennt (vidvan pathd rtusó devayanän), bittet, er möge den «Auläna

in den Himmel unter die Götter bringen».
Bewußt unterschieden werden die beiden Pfade in AV 12, 2, 10: der

fleischfressende Agni wird auf den von den Vätern begangenen Wegen

fortgesandt und ersucht, nicht auf den Götterwegen zurückzukehren.
Nach AV i£, 12, £.9 kennt der Vrätya den pitr- und den devayana. AV

6, 117, 3 erwähnt neben den drei Welten noch jene zwei, die von den

Göttern bzw. den Vätern begangen werden (je devayanäh pitryanäs ca

lokah), womit man RV 10,88, i£ab vergleiche. Bedeutsamerweise

führt hier pitryana nicht mehr zur Götterwelt. Noch entscheidender

ist, daß AV £,18,13 sogar einen dritten Weg kennt, denn, heißt es dort,

wer die Götter schmäht und den Brahmanen schädigt, der gelangt

nicht in die von den Vätern begangene Welt (nd sd pitryanäm dpyeti lo-

kdm)1*.
Erst später wird das Los der Sterblichen deutlich geschieden: die

einen gelangen auf dem devayana zu den Göttern, die andern auf dem

pitryana zu den Vätern. Diese Entwicklung nimmt eine beträchtliche

Zeit in Anspruch: in den Upanisaden erreicht sie den Abschluß und

wird zugleich, was für uns von höchster Bedeutung ist, mit der

Seelenwanderungslehre verknüpft. Doch schon für die frühvedische Zeit
ergibt sich eine vielschichtige Pfaddoktrin. Fassen wir die wichtigsten
Phasen zusammen.

1. Der eine Pfad führt zu einem schattenhaften Dasein in der hades-

icc. Alte gegensätzliche Anschauungen über Yamas Reich im Jenseits kommen immer
wieder zum Durchbruch. Wohl hat die vedische Lichtreligion die Unterweltvorstellung
verdrängt. Yama, dessen Sonnenaspekt nicht zu übersehen ist, herrscht im Himmel, erst

später wird er zum Totenrichter in einer finstern Welt. So werden verschiedene Sphären

für die Abgeschiedenen in der Luft, im Meer, auf Erden, im Himmel usw. unterschieden

(RV 10,18, 1.2; ç8,1-12). Dementsprechend werden die Manen in «untere, mittlere und

jenseitige» eingeteilt. Oft führen sie ein Traum- und Schattenleben oder liegen in tiefem

Schlaf (s. Ehni, ibid. S. i2jf.). Nach dem brahmanischen Ritual gelangen die Verstorbenen

(prêta) erst nach einem Jahr in die Welt der Väter (L. de La Vallée-Poussin, Indo-européens

et Indo-iraniens, Paris 1924, S. 281). Cf. RV io, 107, 2 : Daksinä-Spender sind hoch im Himmel,

Rosseschenker bei der Sonne, Goldschenker werden unsterblich, Kleiderschenker
verlängern ihr Leben; AV 18,4, 3 : devayana Pfad des Rta, der «Guthandelnden».



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE III
artigen Unterwelt, der andere zum himmlischen Paradies der Götter :

nur auserwählte Sterbliche - Heroen, große Opferer — betreten ihn.
2. Der ältere devayana (RV) : der Pfad der Götter zum Opfer und

umgekehrt. Auch Sterbliche können ihn betreten.

3. Der ältere pitryana (RV): der Manenweg, von Yama entdeckt,
führt ebenfalls zu den Seligen, zu den Göttern, in die Welt der Guttat
(sukrtdsya lokdh). Nur Pfad der Frommen.

4. devayana und pitryana im Atharvaveda unterschieden. Auch

devayana für Sterbliche bestimmt. Er bezeichnet nicht mehr den von
den Göttern begangenen, sondern den zu den Göttern geleitenden Pfad.

r. pitryana (AV) führt zu Yama. Daneben wird ein niedriger Pfad für
die Bösen unterschieden.

6. Ausbau der Jenseitsreise der Verstorbenen nach der Zweipfadtheorie

in den BrähmanasI5d.

7. Weiterentwicklung der zwei Wege zur Seelenwanderungslehre in
den UpanisadenI5e.

1 cd. Auffallend gering sind die betreffenden Stellen in den Brähmanas. devayana begegnet
meist in Zitaten aus RV und Väjasaneyis (cf. !bB 5, 1,5, 24; 7, 2, 2, 21 ; 8, 6, 3, 2 2 ; 9, 5, 1,47 ;

13,2,7,12 ;8,3,4). In PB 12,11,10,11 bezeichnet devayana den Weg zu den Göttern;
er ist schwieriger zu erringen als die Himmelswelt; die Angiras-Priester erlangten ihn
durch einen bestimmtes Säman (cf. 24,18,2; 25,2,5; 12,3.4). JB 2,73 kennt einen
dreifachen Götterweg (trayah panthänas sukrtä devayänäh; cf. GopathaB 2,1, 1 ; 13). Die Welt der
Väter (pitrlokd) wird mehrfach erwähnt : sie liegt unter der Welt der Menschen und Götter,
ist also unterirdisch (SB 3,7,1, 25; 12, 8,1,18); sie ist immer verschieden vom Bereich der
Götter (cf. SB 12,7,3,7:8, 3,6; 13,8,1,7; etc.). ÜB 12,8,1,7 unterscheidet: Welt der
Väter, der Großväter, der Urgroßväter. Ältester Beleg: AV 13,4,64: es ist von der
«Väterwelt» die Rede, zugleich ergötzen sich die Manen im Himmel (svargd) mit all ihren
Gliedern! Anders pitrlokd («Heim des Vaters») in AV 14,2,52. pitryana kommt bloß an
drei Stellen vor, immer kontrastiert mit devayana : SB i 9, 3, 2 ; TB 3,7,9,4; TÄ 2,15,1.
Tilak, Orion, S. 2 2 f., identifizierte pitryana mit dem südlichen (daksinäyana), mit dem
nördlichen Sonnenlauf (uttaräyana), besonders auf Grund von i>B 2,1,3,1-3. Vgl. A.A. Mac-
donell and A.B. Keith, Vedic Index, II, S. 529-530, s.v. pitryana.

15e. In den Upanisaden ist die Theorie erst keineswegs ausgeprägt : cf. BAU 1,5,16 ; 5,
10. Nach Deussen, Sechzig Upanishads, S. 399, findet sich hier der erste Keim der Lehre vom
pitryana und devayana; vgl. S. 494. Offensichtlich können die verschiedenen Phasen nicht
streng chronologisch gegliedert werden. Archaische Vorstellungen durchdringen noch
späte Stadien der geistesgeschichtlichen Entwicklung.



112 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

£. DIE AUFLÖSUNGSTHEORIE

In allen Fällen besteht der Glaube an eine persönliche, körperlichsinnliche

Fortdauer nach dem Tode, sei sie nun unterweltlich düster

oder paradiesisch verklärt. Der Hymnus auf das Leichenfeuer (RV io,
16) wendet sich an den Feuergott mit der Bitte, Haut und Körper des

Verstorbenen nicht zu versengen (Str. i), und ihn zu Agni zu führen.
Das «Seelengeleite» (dsuniti) — wobei dsu wohl ein feinstoffliches

Lebensprinzip bezeichnet - bringt ihn in die Botmäßigkeit der Götter
(devanäm vasanih, 2). Wie es scheint, entspricht dieser Manenweg
dem spätem devayana, der ausschließlich für die Toten (nicht
die Götter)bestimmt ist. Mit der folgenden Strophe kommt jedoch
eine grundsätzlich verschiedene Anschauung zum Ausdruck. RV 10,

16,3:
sûryam cdksur gacchatu vatam ätma

dyam ca gaccha prthivim ca dhdrmanä I

apó vä gaccha yddi tdtra te hitdm

ósadhìsu prati tisthä sdrîraih 11

«In die Sonne gehe (dein) Auge, in den Wind der Hauch, gehe in

den Himmel und in die Erde mit der stützenden Kraft Oder gehe in

das Wasser, wenn dort dein festgesetzter (Ort) ist. In den Pflanzen

stehe fest mit den Gebeinen!»

Hier stoßen wir auf eine ganz neuartige Konzeption : das Individuum
zieht nicht als geistig-seelisch-körperliche Einheit ins Jenseits ein,

vielmehr wird es aufgelöst in seine Hauptkomponenten, die an ihren

entsprechenden Ort im Kosmos zurückkehren. Das Motiv erinnert an

das Mythologem des beim Opfer zerstückelten Urriesen (purusa, RV

10,90) : die Welt der Vielfalt entsteht aus der Aufteilung der primordialen,

also chaotisch-undifferenzierten Einheit. Dieses Nebeneinander

der zwei gegensätzlichen Eschatologien können wir bis in die

Upanisaden hinein verfolgen (cf. BAU 3,2,13; ChU £, 10, if.), wo sie



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE II3
erstmals mit der samsöra-Lehre und dem Àdrman-Gesetz verbunden

werden. Dann trennen sich die Wege: der Brahmanismus hält an der

meist überpersönlichen Einheit (ätmdn, purusa) fest, während der

Buddhismus die Auflösungstheorie übernimmt: es gibt keine wesenhafte

Person, keine unsterbliche individuelle Seele.

So läuft die Grundkonzeption letztlich auf den Seelenglauben hinaus.

In der ältesten Periode begegnen wir dem Begriff einer
physischunpersönlichen «Vitalkraft» (dsu) und eines geistigen Prinzips
(mdnas), zu dem später die Idee einer Hauchseele (pränd) und schließlich

des ätmdn (cf. «Atem») tritt. Vielleicht hängt die religionsgeschichtliche

Entwicklung mit der schließlich dominierenden Sitte der

Verbrennung zusammen: einerseits «läutert» das Feuer (Agni als

pävakd) den Körper von allen Makeln, verklärt ihn, anderseits löst es

ihn in seine Grundkomponenten materieller Natur auf, was der

Vernichtung der Individualität gleichkommt (nirväna- Prinzip).

6. DER KREISLAUF DER NATUR

Wenn wir uns den geistesgeschichtlichen Voraussetzungen der
Seelenwanderungslehre zuwenden, ist zu beachten, daß die Entwicklung sich

vom Kosmischen her vollzieht. Das heißt : der Mensch wird ursprünglich

weitgehend von äußern Phänomenen beherrscht, im Naturgeschehen

findet er die höheren Gewalten, die seine Existenz bedrohen
oder fördern. Daraus resultiert die mythische Erklärung der

Naturerscheinungen: ihr entsprechend wiederum versteht und regelt
er im Ritual seine eigene Existenz. Deshalb dürfen wir wichtige
Vorstellungen, die zumindest die Idee der wiederholten Verkörperung

lebender Wesen nahelegt, gerade in diesem Bereiche erwarten.

Besonders beeindruckt wurden die vedischen Inder durch die

periodische Zu- und Abnahme des Mondes, der «immer wieder neu
geboren wird» (RV io, 8c, 19a: ndvo-navo bhavati jdyamänah). Ähnlich
verhält es sich mit der ewigen Wiederkehr der Morgenröte, der Sonne



114 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

an jedem Morgen und dem Kreislauf des Jahres mit den immer
gleichen Monaten und Jahreszeiten. Symbol dieser Regelmäßigkeit ist das

Sonnenrad von RV i, 164,11 ab :

dvadasäram nahi tdj jdräya vdrvarti

cakrdm pari dyam rtdsya I

«Das zwölfspeichige Rad der kosmischen Ordnung dreht sich immer
wieder, denn es altert nicht, um den Himmel.»

Das periodische Verschwinden und Wiedererscheinen der Sonne

versinnbildlicht die Runde von Geburt und Tod : am Abend sinkt sie in
den Schoß der Nirrti, «der Verderbnis», wo sie stirbt (1,164, 32), um
sich jeden Morgen neugeboren wieder zu erheben (30 ; 38)16.

Ein nicht weniger beliebtes Thema ist der Kreislauf des Wassers :

die Kühe, das heißt, die Lichtstrahlen der Sonne, trinken Wasser mit
den Füßen, also auf der Erde, und ziehen es zur Sonne empor, wo sie es

wieder melken, das heißt als Regen auf die Erde fallen lassen (1, 164,

7.47.£i.£2)I?. In Str. £i steigt das Wasser in einem Jahreszyklus zum

Himmel empor und wieder zur Erde nieder. Verwandte Vorstellungen
begegnen in den andern Samhitäs und in den Brähmanas18. War der

16. Vgl. W.N. Brown, JAOS 88, 2, S. 203. Wahrscheinlich «because the sun dies every
evening on entering the underworld while only its life-force (ayus) being immortal remains

alive, and returns to life on merging the next morning, the underworld is a tumultuous
chaos, wherein nothing has a fixed place, and is devoid of light, heat, and moisture». Cf.

AV 13,2,25 an Rohita als Sonnengott: «Er geht in den Mutterschoß ein, derselbe wird
wiedergeboren» (sayónim aiti sa u jäyate pûnah). Nach Brown (S. 205) besitzen nur wenige
Menschen die heilige Rede (väc) und genießen ewige Glückseligkeit im Himmel, während
andere im Schoß der Nirrti enden. Cf. 1,164,39 : Wer die unvergängliche Silbe des
Preisliedes (rc) kennt, erlangt einen Sitz bei den Göttern. Also zwei entgegengesetzte Pfade zur
Götter- oder Unterwelt. Nur wenige verstehen Väc (10,71,4), nur wen sie liebt, macht sie

zu einem Gewaltigen, Weisen (10,125,5): Keim der indischen Gnadenlehre.

17. W.N. Brown, ibid. S. 205-206.
18. Cf. RV 1, 164,47:79,2: Flammen (Adler)-Wolken (schwarzer Bulle)-Blitz-Regen.

Weitere Verweise bei Lüders, Varuna, I, S. 313-314. VS 22,26: Wind-Rauch-Wolke-
Blitz-Donner-Regen; SB 5,3,5,17: Feuer-Rauch-Wolke-Regen. Manu 3,76: Opfergabe-
Feuer—Sonne—Regen-Speise-Geschöpfe. Der Kreislauf der Natur ist aufs innigste mit dem

Geschick der Geschöpfe verquickt, er spiegelt sich später vor allem in der Wanderung des

Toten ins Jenseits und zurück wider, wobei ähnliche Weltstufen durchlaufen werden. -



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE II£
Parallelismus von kosmischem Geschehen und Lebensweg von Anfang

an im vedischen Denken fest verankert, so verstärkt er sich im Laufe der

Zeit immer mehr zu einer esoterischen Äquivalenz.
In diesem Vorstellungsbereich kann es nicht erstaunen, wenn auch

Agni, der Feuergott, als irdisches Abbild der Sonne neugeboren

(7,3,3a: ndvajäta-; cf. 3,2,7; £, i£,3), ergraut zum Jüngling wird
(1,144,4). Auf diese mythische Grundidee ist vielleicht das bekannte

Paradox zurückzuführen, das in Ägypten, Griechenland und verschiedenen

Altkulturen seine Parallelen hat : Agni ist zugleich Vater, Mutter
und Kind (3, 27,9), er trägt den Keim seines Vaters (3, 1, 10), er ist
der Vater seines Vaters (6, i6,3£). Nach AV 11,4,20 wird auch der

Atem (pränd) wiedergeboren, er geht (wie der Vater) in den Sohn ein :

Welt- und Lebensprozeß stimmen überein.
Die wichtigste Folgerung aus der Idee des Kreislaufs des Werdens ist

die zyklische Zeitauffassung, der Mythos von der ewigen Wiederkehr.
Wie wir sahen, symbolisiert das Sonnenrad mit seinen zwölf Speichen

Monaten) die Einheit der Zeit, das Jahr, das sich stets und ohne

Anfang immer wieder erneuert (RV 1,164, 11.48). Diese Periodizität
steht in schroffem Gegensatz zur linearen Zeitvorstellung, die erst spät

- nach einigen Gelehrten erst seit Augustinus (3£4-430) — das westliche

Denken beherrschte, denn es handelt sich um eine archaische,
weltweit verbreitete Anschauung18*. In Indien führte die fortdauernde

Erneuerung der Zeit zum Mythologem ungeheuer langer kosmischer

Zyklen (kalpa), des «großen Jahrs» der alten Griechen und Stoiker,
strukturiert durch vier nach ethischen Maßstäben bestimmten Weltaltern

(yuga). Zu beachten ist, daß die Periodizität der Schöpfung die
mechanisch determinierte, ewige Wiederkehr des Gleichen impliziert,
was sowohl dem Âdrman-Gesetz wie auch der stetig variierenden

Wiedergeburt zuwiderläuft. Auch hat die analoge Vorstellung in an-

Zum Gedanken vgl. Goethe: «Des Menschen Seele gleicht dem Wasser, vom Himmel
kommt es, zum Himmel steigt es ...»

'8a. Vgl. M. Eliade, Der Mythos der ewigen Wiederkehr, Düsseldorf 1953.



Il6 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

dem Kulturen nicht zur Seelenwanderungslehre geführt. Trotzdem darf
die Idee einer zyklischen Erneuerung als Katalysator, das heißt als

begünstigende Vorstufe für die Seelenwanderungslehre betrachtet werden.

7. ANIMISTISCHE PRÄMISSEN

Die vedische Weltanschauung wird ebenfalls beherrscht vom Glauben an

Seelen- und Geisterwesen, die die ganze Natur durchdringen. Alles
Beseelte bildet eine Gemeinschaft, vermischt sich, ist gar auswechselbar. So

geht nach der Vorstellung mancher Primitivvölker das Lebensprinzip des

Menschen nach dem Tode in ein Tier oder eine Pflanze ein. Damit hat man
die totemistische Idee tierischer und pflanzlicher Urahnen verknüpft.
Natürlich unterscheidet sich diese archaische Anschauungvon der indischen

Reinkarnation schon durch das Fehlen der moralischen Vergeltung.
Wir dürfen mit R. Garbe annehmen, daß der Glaube an eine

Wiederverkörperung der Seele in Bäumen und Tieren - vorwiegend
Vögeln, Reptilien, Insektenl8b — besonders den niedern Volksschichten
der Arier seit alters vertraut war, wodurch sich die Hypothese einer

Entlehnung aus der Urbevölkerung erübrigt. Allerdings könnten die

Metamorphosen in Schlangen auf ein autochthones Substrat zurückgehen,

was vielleicht auf den gesamten, sich immer stärker ausbreitenden

Schlangenkult zutrifft19. Noch findet sich bei manchen Stämmen

die Vorstellung, das Seelenprinzip verkörpere sich in einem
Neugeborenen, was der gerade in Indien verbreiteten Anschauung der

Wiedergeburt des Vaters (bzw. Großvaters) im Sohne oder Enkel

18b. Keith, ibid. S. 571, vermutet in RV 10,16,3 eme Anspielung auf die Wiederverkörperung

der Seele in Pflanzen. Doch handelt es sich dort nicht um ein persönlich-

geistiges Prinzip, sondern um die Rückkehr der Gebeine in ihr naturhaftes Korrelat. Vgl.
ferner E. Arbman, Untersuchungen zur primitiven Seelenvorstellung, II, Altindischer Seelenglaube, sein

Ursprung und seine Entwicklung. MO 1927, S. 1—185. Cf. RV 10, 58,7 : mdnas in Pflanzen.

19. Vgl. R. Garbe, Encyclopaedia of Ethics and Religion, s.v. transmigration, Vol. 12, S.

434b. Animistische Anschauungen durchdringen die indische Folklore aller Epochen: vgl.

W. Crooke, The Popular Religion and Folklore of Northern India, 2 vols., Delhi 19683, besonders

II, S. 83ff. Zum Schlangenkult cf. MBh i,i6f. (Ästlka-parvan), zur Schlangenwissenschaft

s. Horsch, ibid. S. 2 2 f.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE II7
nahesteht10. Auch lesen wir vom Emporsteigen des Opferherrn selbst

in Tiergestalt in den Himmel : nach dem Vollzug der Zeremonie kehrt
er auf die Erde zurück11. Die Seele ist fähig, verschiedene Ebenen -
profane, sakrale, menschliche, tierische — zu durchdringen. Sie ist,
in andern Worten, nicht an ein festes körperliches Substrat gebunden.

Oltramare hat auf ein mythisches Motiv hingewiesen : das Lebensprinzip

kommt unter der Form von Wasser und Feuer vom Himmel
und kehrt dahin zurück ". Die kosmische Kreislauftheorie verschmilzt
hier mit dem Lebensprozeß der Seele. Dies leitet hinüber zur
Vorstellung einer Traumseele, die den Körper verlassen und nach der
Folklore vorübergehend von andern Körpern Besitz ergreifen kann -
eine Fähigkeit, die Yogins und Zauberer willkürlich vollziehen23.
Unwahrscheinlich erscheint hingegen die Deutung des Ursprungs der

Transmigrationstheorie durch die merkwürdige, aber häufige
Gedächtnisillusion «du déjà vu», wodurch ein Eindruck, ein Erlebnis als

bereits früher empfunden und erfahren wahrgenommen wird14.

20. Cf. Aitareya-Brähmana 7,13; Aitareya-Upanisad 4, if. Vgl. E. Windisch, Buddha's

Geburt und die Lehre von der Seelenwanderung, Leipzig 1908, S. 60-62: Horsch, Die vedische

Gäthä- und Sloka-Literatur, S. 82—83.
21. Cf. Satapatha-Brähmana 12,8,3,31; S. Lévi, ibid. S. 87-93. Nach !>B 7,3,1,12

wird der Opferherr im Himmel «geboren» (jäto yäjamänah svargd evo loké).Über den
Aufstieg in Gestalt eines Falken (oder des falkenförmigen Altars) vgl. Eggeling, SBE XLIII, S.

xxi-xxii (mit Verweis auf SB 6,1,2,36; cf. 11,4,1,16). Hiermit hängt u.U. zusammen, daß

noch nach späterer Ansicht die Manen «einherziehen das Aussehen von Vögeln annehmend»

(Baudhäyana-Dharmasastra 2,14,9.10, zitiert von Oldenburg, ibid. S. 564, mit weiteren
Angaben über die Verkörperung von Seelen Verstorbener in Tieren). Vgl. Caland, Panca-

virnsa-Brähmana, trsl., Calcutta 1931, 235, zu 10,4,5 mit weiteren Verweisen. Der
Opferherr macht rituelle Vorkehrungen, um vom Himmel wieder auf die Erde zurückzukehren

(PancavimsaB 3,6, 2 ;4,7, io;4,8,9:8,7,1,1 o 4,5; 18,10,10; 21,8,6).Allgemei¬
nes bei Eliade, Yoga, S. 334. Ferner: W.Bousset, Die Himmelsreise der Seele, ARW IV, 1901,
Neudruck i960, S. S. 136-169; 229-273 (zur Gnosis); für den iranischen Bereich zuletzt
Geo Widengren, Die Religionen Irans, Stuttgart 1965, S. 37 (mit Literatur).
nes bei Eliade, Yoga, S. 334.

22. Oltramare, ibid. S. 97f.
23. Vgl. W. Crooke, ibid. I, S. 231 f.; Eliade, ibid. S. 403 (Literatur!).
24. Henseler, ibid. S. 44-45 (verweist auf Rhys Davids, Bouddhism, London [sans date],

S. 100)? Vgl. C.A.F. Rhys-Davids, Die buddhistische Lehre von der Wiedergeburt. Übers, von



11 8 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Gewichtig ist L. de La Vallée Poussins globales Urteil: «La doctrine
de la transmigration nous apparaît comme fondée sur le vieil animisme,

aryen ou hindou — car le mélange est parfait depuis longtemps -,
stylisé, transformé en une théorie générale de la vie et du monde, dans

des milieux, nous ne dirons pas non brahmaniques mais étrangers à

la tradition sacerdotale telle que les Brähmanas nous la font
connaître14*.» Wir können uns dieser These des großen Forschers nicht
anschließen. Auf die fundamentale Rolle der Brähmanas kommen wir
zurück. Was den Animismus betrifft, besitzt er universalen Charakter15,
ohne daß er anderswo den Glauben an die Seelenwanderung begründet
hätte. Dies trifft, wie schon früher hervorgehoben, auch auf die heute

noch lebenden indischen Primitivstämme zu. Aus diesem Grunde dürften

die oft beschworenen «animistischen» Prämissen - der Begriff selbst

ist vage - den Glauben an ein Weiterleben unter verschiedenartigen

Körperformen in Indien höchstens begünstigt, niemals aber verursacht

haben. Dabei soll natürlich nicht geleugnet werden, daß Wiedergeburt
und Vorstellung von Seelen- oder Geisterwesen eng miteinander
verbunden sind.

8. MAGISCH-RITUELLE VORAUSSETZUNGEN

Die mythischen Vorstellungen von kosmischen Kräften der Natur, die

das Leben gesetzmäßig durchdringen, haben vor allem seitens der

Brahmanen magische Praktiken heraufbeschworen zum Ziele, diese

Mächte zu beherrschen, zu unterwerfen. Da die Magie großteils auf

Nachahmung gründet, handelt es sich oft um eine rituelle Wiederholung

mythischen Geschehens, insbesondere der Weltschöpfung. Dies

führt zur Idee einer steten Erneuerung, einer kultischen Wiedergeburt
im kosmischen und individuellen Bereich. Selbst das mythische Weltbild

der Samhitäs ist von rituellen Erwägungen durchdrungen. In den

S.Schayer. Untersuchungen zur Geschichte des Buddhismus, München 1924. Auch H.Bergson hat

sich mit diesem Phänomen mehrfach auseinandergesetzt.
24a. Ibid. S. 289.

25. Vgl. E.B. Taylor, The Origins of Culture, 1 vols, NewYork 1958.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE II9
Brähmanas tritt die Kultmagie ganz in den Vordergrund: die

Opferpriester, die Brahmanen, bestimmen durch die Kraft ihres Wissens

vollzogenen Riten den Lauf der Natur und das Schicksal des Menschen

in dieser und in der jenseitigen Welt.
Als Ausgangspunkt für die Wiedergeburtsidee betrachtete man oft

die Fruchtbarkeitskulte, die sich auf den periodischen Wandel der

Jahreszeiten, die ewige Wiederkehr von Herbst (=Tod) und Frühling
(=Leben) beziehen. Auch diese Vorstellung weist zahlreiche
außerindische Parallelen auf, man denke an den griechischen Demeter-Kore-
Kult der eleusinischen Mysterien und - damit eng verknüpft - an den

wiedergeborenen Fruchtbarkeitsgott Dionysos-Zagreus-Iakchos, was
in Griechenland wohl zum Unsterblichkeitsglauben, nicht aber zur
Seelenwanderungslehre geführt hat15*. In Indien darf man an eine
allmähliche Sublimation oder Vergeistigung dieser kultischen Zeremonien

denken16, wofür aus der Brähmana-Periode einschlägige Belege

vorliegen. Die wichtigste Stelle lautet: «Aus dem Winter fürwahr
ersteht wiederauflebend der Frühling. Denn aus jenem kommt dieser
wieder zum Dasein. Wieder zum Dasein fürwahr kommt in dieser

Welt, wer dies also weiß17.» Das Wissen bezieht sich auf die mystische

25a. Der von den Titanen zerrissene Dionysos erinnert an den von den Göttern
zerstückelten und geopferten Purusa, aus dem der Kosmos entstanden ist. Auf das Ursprungsproblem

der griechischen Metempsychose gehen wir in einem späteren Aufsatz ein.
26. Vgl. L. Renou, L'Inde classique, I, Paris 1947, S. 558, § 1147. Selbst die ddksinä, das

Geschenk des Opferherrn an die Priester, wurde vergöttlicht und mit dem Kreislauf allen
Geschehens in Übereinstimmung gebracht : der Austausch geistiger und materieller Gaben

versinnbildlicht den ewigen Wechsel der Natur und zugleich die kultische Erneuerung
des Lebens; s. J.C. Heesterman, Reflections on the Significance of the Ddksinä, IIJ III, 1959,
S. 241-258; besonders S. 245f.; 257: «... the daksinâ is the material manifestation
of the cyclical course of the universe In this cyclical process the moment of the
distribution of the daksinäs represents the phase of completed ascension, birth and
expansion, against which must be set the opposite phase of descent, death and conception,
and reintegration.»

27. Satapatha-Brähmana 1, 5, 3,14: punar ha va asmim-loké bhavati yd evdm etdd véda.

Oldenberg, Buddha, Stuttgart 1959, S. 49. Es handelt sich um die mit den 5 Jahreszeiten
identifizierten Voropfer (prayäjd). punar-bhava wird noch später für die «Wiedergeburt»
gebraucht; cf. SämavidhänaB 3,8,5 (mit punarjanman).



I20 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Deutung eines bestimmten rituellen Details. Beginn des

Seelenwanderungsgedankens

Hier erhebt sich die Frage, ob der Verstorbene wirklich aus dem
Jenseits zurückkehrt, oder ob die Aussage symbolisch zu deuten ist im Sinne

einer rituell-geistigen Wiedergeburt. Für ersteres spricht der Ausdruck,
daß er «in dieser Welt» wiederentsteht. Dann hätten wir es mit der wohl
ältesten Formulierung derWiedergeburtsidee aufrein menschlicher Ebene

zu tun. Allerdings wird eine außermenschliche Verkörperung nicht in
Betracht gezogen, von unbestimmter Wiederholbarkeit ist nochnichtdie

Rede. Zugleich fehlt dieGesetzmäßigkeitderMetempsychose,obwohl die

Erneuerung aufdem Opferwerk — dem rituellen karman—gründet. Anderseits

wäre in diesem alten Abschnitt des Brähmana eher an eine Rückkehr
des Opferers aus der Himmelswelt, in die er mystisch versetzt wurde, zu

denken. Eine letzte, wahrscheinlichere Deutung drängt sich auf. Das

Wiederentstehen (pûnar bhavati) in dieser Welt bezieht sich im altbrahmani-
schen Sinne aufdas Weiterleben durch diemännlichenNachkommen. Dafür

spricht der übernächste Abschnitt unseres Textes (SB i, £, 3, 16).

Beim vierten Voropfer wird Butter der Opferstreu geopfert: erstere

ist Samen, letztere Nachkommenschaft. Durch dieses Ritual wird
Samen in die Nachkommen gegossen. Durch den Samen «werden

diese Nachkommen stets erneut geboren» (téna rétasâ sikténemâh

prajàh pûnar abhyävdrtam prdjäyante). Dennoch kommt unserer Stelle

als Vorstufe eine grundlegende Bedeutung zu, wobei hervorzuheben

ist der rituelle Determinismus, verbunden mit esoterischem Wissen,
und gleichfalls die Verknüpfung der Wiedergeburt mit der Periodizität
der Zeit, der gleichmäßigen Wiederkehr der Jahreszeiten - ein Aspekt,
der noch häufig hervortreten wird.

9. SCHÜLER- UND OPFERWEIHE

Eine Sublimierung magischer Riten weisen verschiedene
Läuterungszeremonien auf, welche auf eine geistige Erneuerung des Geweihten

hinzielen. Eine aufschlußreiche Form im vedischen Indien ist die Ein-



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I2l

führung (upanayana) des Schülers beim Lehrer. Nach AV n,£,3
nimmt ihn der Lehrer als religiösen Schüler auf (äcarya upandyamäno

brahmacärinam), macht ihn in seinem Bauch zur einem Embryo,
worauf er nach drei Nächten im Beisein der Götter (wiedergeboren
(jätd) wird. Als brahmacärin verweilt er im Hause des Lehrers, in ein
schwarzes Antilopenfell — Symbol der Asketen - gekleidet, ißt er
erbettelte Nahrung und ist dem Gebot der Keuschheit unterworfen,
was an die asketischen Praktiken während der Pubertätsriten bei
Primitivvölkern erinnert18. Ebenfalls im Atharvaveda (19,71,1) tritt
erstmals der prägnante Terminus dvijd, «Zweimalgeborener», auf: er
bezeichnet von nun an jedes Mitglied der drei obern Kasten, das die

Initiationsweihe, insbesondere upanayana empfangen hat, im engern
Sinn die Brahmanen. So versteht sich die Aussage eines alten Gesetzbuches

: der Lehrer, der dem brahmacärin das Vedawort mitteilt, ist als

Vater und Mutter zu betrachten (Mänava-Dharmasästra 2,144), er steht

über dem leiblichen Erzeuger (2,146), «denn die Brahman-Geburt des

Weisen währt sowohl, wenn er gestorben ist, als auch hier ewiglich»19.
Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhang, daß der Lehrer den

Nabel des Schülers berührt, wodurch die Analogie der Verbindung des

Embryo mit der Mutter durch die Nabelschnur versinnbildlicht wird30.

Eliade weist noch daraufhin, daß diese Vorstellung bei Buddha weiterlebt

; er nennt den Jünger seinen Sohn (sakka-putta), vom Munde
geboren, vom Gesetze (dhamma) geboren (Samyutta-Nikäya II, S. 221).

Noch aufschlußreicher für das Verständnis der geistigen Wiedergeburt

ist die Weihe (diksa), der sich jeder unterziehen muß, der ein

Soma-Opfer darbringen will. Aitareya-Brähmana 1,3 beschreibt die

28. Vgl. M. Eliade, Rites and Symbols of Initiation. New York 1965, S. 21 ff. ; 53.
29. H. Lommel, in: Carl Hentze, Tod, Auferstehung, Weltordnung, Zürich 1955, S. 128.

Nach Mänava-Dharmasastra 2,148 ist die vermittels der heiligen Sâvitrï erlangte Geburt
«die wahre, nicht alternde, nicht sterbende». Die Reihe von Wiedergeburten wird durch
den Ewigkeitsgedanken überwunden.

30. Vgl. Lommel, ibid. S. 129; W. Hauer, Die Anfänge der Yogapraxis im alten Indien,

Berlin/Stuttgart/Leipzig 1922, S. 86.



122 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Zeremonie wie folgt: «i.Wieder fürwahr zu einem Embryo machen

die Priester einen, den sie weihen. 2.Sie begießen ihn mit Wasser.

3. Samen fürwahr ist das Wasser ; sie haben ihn also zu einem mit
Samen Versehenen gemacht, wenn sie ihn weihen io. Sie lassen ihn

in die Weihungshütte eintreten. 11. Der Mutterleib des sich Weihenden

fürwahr ist die Weihungshütte; in seinen eigenen Mutterleib
lassen sie ihn also eingehen. 12. Deshalb sitzt er (ineinem festen Mutterleib)

und geht aus einem festen Mutterleib hervor 14.Deshalb soll

für den sich Weihenden die Sonne nicht anderswo als in der Weihungshütte

auf- oder untergehen303, noch soll man ihn anreden. i£.Sie
umhüllen ihn mit einem Gewand. 16. Das Gewand ist die Eihaut des sich

Weihenden, also umhüllen sie ihn mit der Eihaut. 17. Darüber kommt
das schwarze Antilopenfell. 18.Über der Eihaut nämlich ist die

Plazenta; also umhüllen sie ihn mit der Plazenta. 19.Er macht zwei
Fäuste. Denn mit zu Fäusten geschlossenen Händen liegt der Embryo
drinnen, und mit zu Fäusten geschlossenen Händen wird das Kind
geboren 22.Ehe er ins Schlußbad steigt, legt er das schwarze

Antilopenfell ab; deshalb werden die Embryos ohne Plazenta geboren.
2 3. Aber mit dem Gewand steigt er hinein ; deshalb wird das Kind mit
der Eihaut geboren.»

Satapatha-Brähmana 3, 1, 1,1 f. bereichert die Konsekrationszeremonie

durch aufschlußreiche Erläuterungen. So gelangt der Geweihte

(dîksitd) zu den Göttern, er wird selbst einer von ihnen (10). Dies ist

eine ritualistische Vorwegnahme der Möglichkeit, als Gott wiedergeboren

zu werden. Dann wird der Diksitd gewaschen und geschoren
und tritt in die Hütte ein, wo er sich hin und her bewegt; deshalb

regen und bewegen sich die Embryos im Mutterleib (3,1,3,2s)31.

30a. Die geistige Erneuerung entspricht im kosmischen Bereich dem Gang der Sonne:

ihr Untergang und Verharren im Dunkel versinnbildlicht den Embryonalzustand des
diksitd in der finstern Hütte, wo er nach dem Lichte, nach der Geburt, dem höheren Bewußtsein

strebt, wie die Sonne, die sich aus der Nacht neugeboren erhebt (Hentze, S. 130).
31. Vgl. ferner $B 3,2,1,18ff. Die diksa wird schon in den Samhitäs des schwarzen

Yajurveda erwähnt: Taittirîya 6,1,1,1 f.; 6,1,3,1 f.; Maiträyanl 3,6,1 ;60,5L ; 3,6,7:



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 123

Innerhalb der Beschreibung der diksa findet sich ein in der Regel
übersehener Passus, der auf eine echte Wiedergeburt anspielt. Es

handelt sich um SB 3,1,2,21. Der sich Weihende darf in der Hütte
weder Kuh- noch Ochsenfleisch verzehren, denn diese Tiere tragen
alles (sdrvam bibhrtah) in dieser Welt ; in sie haben die Götter die Kräfte
aller andern Spezies gelegt. Wer von ihnen äße, würde gleichsam alles

verzehren. «Ein solcher möchte wohl als seltsames Wesen (wiedergeboren

werden»31, wie einer, der einen Embryo getötet oder sonst eine
Sünde begangen hat. Die sprachlich schwierige Stelle legt den Gedanken

einer Wiedergeburt in neuer Daseinsform als Vergeltung für ein
moralisches Vergehen zumindest nahe. Daran schließt sich die

widersprüchlich gedeutete Bemerkung Yäjnavalkyas, er würde doch
Kuhfleisch essen, wenn es amsald («stark», «kräftig») wäre32". Gerade Yâjnavalkya

werden wir als einem der ältesten Exponenten der

Seelenwanderungslehre und besonders des Âarman-Gesetzes noch begegnen.

IO. WIEDERGEBURTSRITEN

Eine Anzahl verwandter Wiedergeburten hatTh. Zachariae unter dem Titel

«Scheingeburt» zusammengestellt33. Hier sei die «Goldkeim-Zeremo-

68>7L.; 3,6,8: 70, 3 ff. ; Käthaka 23,1: 73, 3L ; 23, 3 : 76, i6ff. ; 23,4: 78, i7ff. (ausführlich
bei Lommel, S. 117—120). Auch bei der früher angeführten Stelle von SB 1, 5,3,16 erinnert
die Symbolik an die diksa, weshalb nicht an eine Wiedergeburt im eigentlichen Sinne zu
denken ist. Zum Problem des Diksitd vgl. J.C. Heesterman, WZKSO VIII, 1964, S. if. :

Brahmin, Ritual and Renouncer. Zur Regeneration von Kosmos und Individuum s. besonders
S. 2-3 ; 22 f. Zur diksa wohl verfehlt A. Hillebrandt, Derfreiwillige Feuertod in Indien und die

Somaweihe, SKBAW, Philosoph.-philol. u. histor. Kl., 1971, 8. Abhandlung (diksa von dah-

«verbrennen»). Wir kommen darauf zurück in: «Der religiöse Selbstmord in Asien» (bes.

Selbstverbrennung).
32. tdm hädbhutdm abhijdnitoh. Aus der Känva-Rezension ergänzt Eggeling (SBE XXVI,

S. 11, Anm. 2) isvarah zum Infinitiv auf -tos. Wir folgen ihm im Gegenstz zu
Delbrück, Syntaktische Forschung, III, S. 25; Altindische Syntax, S.430. Das «seltsame, mysteriöse
Wesen» (adbhutd) deutet auf eine unmenschliche Daseinsform hin.

32 a. Bedeutung von amsald ungewiß, s. Alsdorf, Beiträge zur Geschichte und Vegetarismus und

Rinderverehrung in Indien, Mainz 1962, S. 56, Anm. 1.

33. Th. Zachariae, Kleine Schriften, Bonn und Leipzig, S. 2451F. (bei Lommel,
S. 121 f.).



124 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

nie»(hiranyagarbhavidhih) hervorgehoben, die inAtharvaveda-Parisista 13

beschriebenwird. Sie dient zurAbwendungallenÜbels (sarvapäpäpanoda-

na, 13,1,1). Der König soll mit dem Goldkeim hiranyagar(bha) vereint
werden, also mit dem Urprinzip, aus dem die Schöpfung entstand (cf. RV

io,i2i,i).Der König wird aus goldenem Gefäß mit geweihtem Wasser

über einer goldenen Schüssel gewaschen und dann in das goldene Gefäß

alsWiederzugebärendereingeschlossen, woran sichdie Schwangerschaftsund

Geburtsritenschließen. DasGefäß hat dieForm einerKuh symbolisch
wird die Geburt aus einerheiligen Kuh, also einemgöttlichenWesen,
dargestellt. Als Ersatzritus dient das Kriechen durch eingoldenes Geburtsorgan.

Der geistig Neugeborene wird dadurch Hiranyagarbha, einer Form

Prajäpatis, des Schöpfergottes, oder Brahmas gleichgesetzt. Diese

Reinigungszeremonie hat sich bis in die moderne Zeit erhalten.

Eng mit dem upanayana und dem animistischen Ahnenkult verbunden

ist die «Vater-Sohn-Zeremonie», wodurch ein sterbender Vater
alle seine körperlichen und geistigen Kräfte dem Sohne vermacht. Der
Sohn neigt sich dabei vom Kopfende über seinen Vater, indem er dessen

Sinnesorgane mit seinen eigenen berührt. Der Vater spricht:
«Meine Rede (meinen Atem, mein Auge mein Bewußtsein) möge
ich in dich legen.» Der Sohn antwortet : «Deine Rede (usw.) nehme ich

in mich auf33a.» Der Vater geht somit in seinen Sohn ein. Dies erinnert

an das upanayana, heißt es doch in einem Sloka des Satapatha-

Brähmana (11, £, 4,1 2) :

«Der Lehrer, nachdem er die rechte Hand (auf den Schüler) gelegt

hat, wird schwanger (mit ihm). In der dritten (Nacht) wird er als

Brahmane mit der Sâvitrï geboren34.»

33a. Kausltaki Upanisad 2,15; cf. BAU 1,5,17-20. Die Zeremonie heißt sampradäna,

«Vermächtnis». Vgl. P. Deussen, Sechzig Upanishad's des Veda, Leipzig 1921, S. 40: «Neben

dem Seelenwanderungsglauben, der die Wohlfahrt im Jenseits und im abermaligen Erdenleben

von dem rituellen und moralischen Verhalten des einzelnen Menschen abhängig

machte, bestand auch der Mannenkultus noch weiter fort, welchem die Vorstellung
zugrunde liegt, daß die Werke der Nachkommen den im Jenseits weilenden Vorfahren zugute

kommen. Daher erscheint die Zeugung eines Sohnes als eine Schuld (rna), die man an die

Väter abträgt.» 34. Vgl. Horsch, ibid. S. 137.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I2£

Der Ritus seelischer und geistiger Übertragung durch das

«Auflegen» (nyäsa) einer «Keimsilbe» (bîja), eines mantra, des Namens der
Gottheit usw. mittels der Fingerspitzen auf bestimmte Teile des Körpers

läßt die göttliche Wesenheit in ihn einströmen35. Im Götterkult
dient der nyäsa zur Belebung einer Statue. All dies darf im Sinne einer

geistigen Wiedergeburt verstanden werden.
Seit langem sind sich die Forscher einig, daß diese Zeremonien unter

abweichenden Formen bei den verschiedensten Völkern — besonders

bei Primitivstämmen — Verwendung finden, ohne daß sie zur
Vorstellung der Seelenwanderung geführt hätten. Gerade die Initiationsriten

sind ausschließlich auf dieses Leben bezogen. Der Tod, der der

Wiedergeburt vorausgeht, hat bloß symbolischen Charakter, wie wenn
in christlichen Mönchsorden der Novize in einem Sarge liegt und nach

der Weihe einen neuen Namen erhält. Oldenberg und andere haben

nun behauptet, daß auch bei der indischen diksa der geistigen Erneuerung

ein Sterben vorausgehe36. Dabei konnten sie sich vor allem auf
Stellen des Jaimimya-Upanisad-Brähmana berufen. Nach 3,9 stirbt
der Mensch, dreimal. Er stirbt bei der Zeugung, wenn er sich

weiht und bei seinem natürlichen Tode. Ebenso wird er nach 3,8
dreimal geboren. Wie Lommel jedochhervorhebt, stellt bei der Zeugung
das Embryonaldasein den Todeszustand dar. Für uns genügt hier die

Feststellung, daß alle Arten der geistigen Wiedergeburt und der damit ver-

35. Vgl. Renou, ibid. S. 569, § 1168.
36. Vgl. H. Oldenberg, Die Religion des Veda, S. 406-407: «Das typische Aussehen der

allverbreiteten, als Wiedergeburt sich darstellenden Weihungsgebräuche läßt vermuten,
daß auch zur Dlksä als erster Akt einst eine Darstellung des Todes des alten Menschen

gehört haben wird.» Eine Andeutung auf den Tod sieht er in den geballten Fäusten und
verweist aufW. Caland, Altindische Todten- und Bestattungsgebräuche, S. 89, wonach im Ritus für
den Totgeglaubten und in effigie Begrabenen, der lebendig zurückkehrt, dieser nun durch
Embryozustand und Geburt von neuem ins Leben eingeführt wird. Auch W. Hauer, ibid. S.

87, vertritt bezüglich des upanayana die Ansicht, «daß der im Mutterleib befindliche
Novize sterbe, ehe er wiedergeboren wird». Er führt, um diese These zu stützen, Stellen
aus dem Atharvaveda an: 1,30; 3,8; 7,53,1.9; 7,67 (69); 11,4,14. 20; 17,4,1.29. 30. Näheres

zur Widerlegung bei Lommel, S. i2of. ; I28f. Neulich zur difaas.Heesterman, Royal
Consecration, S. 108 ; vgl. F. Wilhelm, Prüfung und Initiation, S. 39 ; 91 ff.



126 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

bundenen Riten nur indirekt als Vorstufen der Seelenwanderung zu
betrachten sind. Die Verknüpfung dieser Ideen mit dem Glauben an eine

Rückkehr zu dieserWelt und an die Wiederverkörperung in verschiedenen

Lebewesen nach dem Tode gründet letztlich auf der vedischen

Konzeption von der Vergeltung der Taten (karman).

II. DER ÄLTERE KA RM AN-BEGRIFF

Wenn wir uns diesem Grundbegriff der indischen Religionen
zuwenden, fällt seine ursprünglich bescheidene Rolle aufs7. Trotzdem

liegen die Keime der späteren Bedeutung bereits in der altern
Verwendung im Sinne von «Opferwerk». Die Überprüfung der 41

JWrmcm-Belege des Rgveda ergibt ein klares Bild. Entsprechendder noch

vorwiegend mythologischen Orientierung dieser Hymnensammlung
bezeichnet der Terminus in 24 Fällen die «Taten» der Götter,
insbesondere Indras (2omal). 14 Stellen fallen auf den ritualistischen Bereich,

nur drei auf den menschlichen. Meist werden die mythischen «Taten»

der Götter verherrlicht, so wenn es heißt: «Des lndra viele Werke
sind wohlgetan» (tndrasya karma sükrtä purûni, 3,30,13d; 32,8a; 34,

6b). Gerne wird das spezifische kdrman erwähnt, wie zum Beispiel, daß

er den Drachen zerhieb, mit der Keule die Schranken zerschlug (3,33,
7). Am Ende preist die Strophe den Ausgang dieser «Heldentat»

(viryam karma) : «Es kamen die Gewässer einen Ausgang suchend.»

Das mythische Handeln der Götter hat also bestimmte, meist
nutzbringende Folgen für die Menschen, es zeitigt, nach jüngerer
Ausdrucksweise, seine «Früchte».

Das «Opferwerk» bezieht sich häufig auf die göttlichen Taten, indem

es diese symbolisch nachvollzieht und dadurch dieselben heilbringenden

Resultate erzielt. Im engeren Sinne mag kdrman auch das «Opfer-

37. kdrman bezeichnet als Nomen actionis die Handlung sowie das vollbrachte Werk.
Als kosmogonische Werkmacht begegnet kdrman zuerst in AV 11,8,6: es ist die älteste

(jyéstha) Potenz. Aus kdrman entstand tdpas, doch fehlt noch die Idee eines Werkgesetzes.
W. Porzig, Bedeutungsgeschichtliche Studien, IF 42, 1924, S. 252-253 (kdrman als «göttliches»
Wirken).



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 127

lied» des Sängers bezeichnen (cf. i, 148, 2) erlangt man doch dadurch

des Gottes Gunst (cf. 7, 32,13).
Im wesentlichen stimmt das Substantiv krtd mit kdrman überein, nur

daß der mythische Kontext hier noch stärker überwiegt (13 zu 2 rituellen

Belegen). Besonders aufschlußreich ist in diesem Zusammenhang
der Terminus sukrtd, «Guttat», da er bereits eine moralische Nuance

enthält. Unter den sieben Stellen sind zwei ritueller, eine mythischer
Natur, während an den übrigen die ethische Implikation überwiegt. So

heißt es in 10,71,6, daß einer, der einen Freund im Stiche läßt, «den

Weg der Tugend nicht kennt» (nahi pravéda sukrtdsya pdnthäm). In 10,

95,17 ist gar vom «Lohn der Guttat» (rätih sukrtdsya) die Rede.

Schließlich begegnen wir der «Welt der Guttat» (sukrtdsya loké) neben

der Stätte des rtd als poetischer Umschreibung für «Himmelswelt» in
10,85,24. Der Gedanke ist folgenschwer: durch das gute Handeln

wird die Himmelswelt ersiegt. Sicherlich ist dieses Handeln noch

vorwiegend rituell bestimmt, so daß der Ausdruck «Tugend» für sukrtd

nur beschränkt zutrifft. Mit dem Ort des guten Werkes von 1 o, 61,6 ist
vielleicht der Opferplatz gemeint, ähnlich in 3, 29, 838. Nach 10,14, 8

vereinigt sich der Dahingeschiedene mit dem, was er geopfert und

dargebracht hat (istäpürtena), mit andern Worten : sein Opferwerk
bestimmt seine Daseinsform im Leben nach dem Tode. Dies impliziert
eine rituelle Vorwegnahme des Jwrman-Gesetzes bereits für den

Rgveda, nur daß noch nicht an eine Wiederverkörperung auf Erden

gedacht wurde3*a.

38. Säyana bezieht sukrtdsya yónau auf die Himmelswelt, der Kommentar zu VS 11,35
auf das Antilopenfell auf dem Opferplatz (Geldner zur Stelle).

38a. Der Sänger preist Indras frühere Taten (pürvyani kdrmäni), damit er von neuem den
Feind besiege (RY 1,61,13). Meist stellt das «Opferwerk» einen symbolischen Nachvollzug

der mythischen Tat dar. RV 10,154,2 erwähnt jene, die durch Askese (tdpasä) zur
Himmelswelt gelangen. Auch der Heldentod (Str. 3) neben Opfergaben (ddksinä) und
andere Verdienste wie das Pflegen und Mehren des rtd (4) verleihen nach dem Tode
Glückseligkeit. Also nicht nur rituelle Werke sichern dem Menschen religiöses Verdienst
(punya) für das Jenseits. Str. 5 spricht far von den «Kasteiung (tdpas) übenden, durch die
Kasteiung (neu) geborenen Sehern» (fsln tdpasvato Yama tapojän dpi gacchatät).



128 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Der Atharvaveda bestätigt im wesentlichen dieses Ergebnis. Allerdings

tritt der mythische Aspekt von kdrman zugunsten des rituellen
zurück", was mit der Vorliebe des Textes für Zauberhandlungen
harmoniert. So wird hier krtya, «Tat», vorwiegend als Zauberei,
Behexung verstanden (cf. RV io, 8c, 28.29). Typisch in dieser Hinsicht
ist AV 10, £, i£-2i, wo der zauberkräftige Akt (kdrmanä) neben der

Inkantation (brähmana) zur Vernichtung des Feindes angewendet wird.
Besondern Aufschluß bietet die Verwendung des Wortes sukrtd, das nun

häufig mit der himmlischen Welt verbunden wird : wie die Götter zum
Himmel (svdr) emporsteigen, zum Nabel der Unsterblichkeit

(amrtasya nabhim), so möchten die Priester in die Welt der Guttat

(sukrtdsya lokdm) gelangen 11,4, 6; cf.4; 14,656,119, 1; 120, 1; i2i,
1.2; 7,83,4; 16,9,2)4°. Meist handelt es sich um ein rituelles
Verdienst, das die Himmelswelt für den Opferherrn sichert.

Der Yajurveda und die Brähmanas erhärten die bisherigen Ergebnisse

: die allmähliche, aber entschiedene Verlagerung des kdrman-Be-

griffs von der mythischen auf die kultische Ebene, das Hervortreten des

magischen Determinismus, wodurch das Ritualwerk nicht nur das

Geschick in diesem, sondern auch im andern Leben bestimmt. Wesentlich
hierbei ist der mechanische, unpersönliche Ablauf des karmischen

Prozesses ; das kdrman wirkt als autonome Macht unabhängig von den

Göttern, deren Dämmerung damit besiegelt ist. Den Keim dieser

Konzeption sah man mit Recht in den Opfergaben (istäpürtd) des

Rgveda (cf. 10, 14,18). Dem rituellen Verdienst vor allem verdankt

der Tote seinen verklärten, makellosen Körper in der Himmelswelt.
Nach AV 7, 103,1 erlangt der fromme Spender langes Leben, nach RV

10,107, 2 wird dem Rosseschenker die Sonne, dem Goldschenker gar
die Unsterblichkeit zuteil (cf. 6,28,2). Verständlich wird dadurch der

3 9. Aufden mythischen Bereich fallen 6 Belege gegenüber 2 9 ritualistischen Stellen (refrainartige

Wiederholungen abgerechnet : 13).

40. Zum Ausdruck sukrtdm bzw. sukrtdsya lokdh s. J. Gonda, Loka. World and Heaven in

the Veda. Amsterdam 1966, S. ii5ff.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 129

später häufig ausgesprochene Gedanke, daß der Mensch in der Welt
wiedergeboren wird, die er für sich selbst rituell vorbereitet,
bestimmt hat41.

12. KARMAN IN DEN BRÄHMANAS

In den Brähmanas tritt erstmals die Idee von der Unvergänglichkeit des

Opferwerkes auf. Nach Kausîtaki-Brähmana 7,4 verkündete Kesin

Därbhya diese Lehre **, wobei sehr deutlich die Furcht zum Ausdruck

kommt, das rituelle Verdienst könnte einmal erschöpft sein und

vergehen (ksiyate). Hier bahnt sich jene ebenso folgenschwere wie
verhängnisvolle Vorstellung von der Vergänglichkeit aller Werke und
Verdienste an, die, wie wir gleich sehen werden, als wichtigste Vorstufe

des kdrman-Gesetzes und der samsdra-Lehre zu betrachten ist.

Gegen Ende der Brähmana-Periode taucht vereinzelt eine sittliche

Konzeption des karman auf, so in der berühmten Episode von SB 11,6,
1,1 ff., wo Bhrgu, von seinem Vater Varuna in die verschiedenen

Himmelsrichtungen entsandt, Menschen erblickt, die auf schreckliche
Weise zerstückelt, gemartert und gegessen werden. Der Text fügt
allerdings eine ritualistische Erklärung hinzu, doch dürfte es sich mit
A.Weber um volkstümliche Anschauungen über die Sühne für
bestimmte Vergehen in der andern Welt handeln43. Diese Deutung
untermauert JB 1,42—44, wo die Vision erweitert wird durch einen blut-

41. Vgl. Keith, The Religion and Philosophy of the Veda and Upanishads. HOS 32, S.478 und
Anm. 5. Dieselbe Idee in vergeistigter Form ChU 7,4,3 ; KenaU 34.

42. Man verhindert die Vernichtung (ksaya) des Opfers durch den Glauben (sraddhä),
Cf. JB 2, 53-54; TB 3,10,11 ; ChU 8, 1,6: iha karmajito lokah ksiyate... amutra punyajito lokah

ksiyate. S. Lévi, La doctrine du sacrifice dans les Brähmanas, Paris 1898, S. 108f.
43. A.Weber, Indische Streifen, I. S. 24fr. Weitere Literatur bei Keith, HOS 18, S.CXXIX,

Anm. 5. Besonders ausführlich L. Scherman, Materialien zur Geschichte der indischen Visions-

hteratur, Leipzig 1892, S. £&. Er verweist (S. 6, Anm. 5) auf Bhägavata Puräna 5, 26,11 :

das Leid, das man Jemandem in dieser Welt zufügt, wird von diesem in der andern Welt
vergolten. Cf. ÜB 12,9,1,1: Die Nahrung, die der Mensch hier verspeist, zehrt ihn in der
andern Welt auf. Ferner: H.Lommel, Bhrgu imJenseits, PaideumaIV, 1950, S. 93-109
(Nachtrage, 1952, S. 157-166).



I30 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

führenden, von schwarzen, keulenbewaffneten Männern bewachten

Strom, durch einen Schmelzbutter-Strom, aus dem goldene Männer
alle Wünsche schöpfen, und schließlich durch fünf Honigströme mit
Lotusblumen, wo sich Nymphen paradiesischer Wonne hingeben:
Vergeltung guter Taten. Wenn ein Mensch stirbt, so verläßt ihn nach

JB 1,18 zuerst sein Odem (präna) und berichtet den Göttern : «So

viel ist sein wohl Getanes, so viel sein schlecht Getanes» (iyad asya

sädhu krtam iyat päpam iti)
Überhaupt bietet gerade das Jaiminiya-Brähmana in dieser Hinsicht

folgenschwere Vorstellungen. 1, 167 [S.70, 23] ist von Leuten die

Rede, welche vom Tode ins Leben zurückkehren (mrtodirin) und berichten,

was sie in Yamas sobhä gesehen haben. 2, 160—161 [S. 229, 10ff.]
haben gleich zwei Personen, Vater und Sohn, während sie ohnmächtig
sind, Gelegenheit, sich im Jenseits zu treffen und zu unterhalten.
Hernach bleibt der Vater drüben und der Sohn kehrt zum Leben zurück

(cf. S. 176) ; nach 3, 168 [S. 424, 12] stehlen zwei Zauberer den Lebenshauch

(=Seele, asui) eines Schlafenden und verstecken ihn. Er wird
ihm vom andern wieder zugestellt; cf. S. 262 und BAU 4,3,9^ JUB 3,

29—30 erscheint ein verstorbener Onkel seinem Neffen, um ihn zu
trösten und zu belehren (meiste Verweise von W. Rau). Man denkt
unwillkürlich an den berühmten platonischen Mythos von Er und an die thraki-
sche Legende von Zalmoxis.

Aufschlußreich ist SB 10, £,4, 1 £-16, wo der mit dem Feueraltar

identifizierte «goldene Mann» als begierdelos bezeichnet wird. Hieran

schließt sich ein Vers aus der nicht-hieratischen i/o&a-Tradition :

«Durch das Wissen steigen sie dort hinauf, wo die Begierden
überwunden sind. Dorthin gelangen weder Opferlöhne noch unwissende

Asketen44.»

Die Welt der Begierdelosigkeit bezieht sich auf den Himmel, den

man diesem Text gemäß nur durch Wissen, niemals aber durch Opfer
und Askese gewinnen kann. Trotzdem bewahrt das Wissen in der

44. Vgl. Horsch, S. 136. Cf. aber AB 5, 1.



INDISCHEN SEELEN WANDERUNGSLEHRE I 3 I

Prosaerläuterung des Brähmana noch einen rein ritualistischen Charakter,

was sicher dem aus anderm Milieu stammenden Vers zuwiderläuft.

Eine teilweise Überwindung des ganz auf dem rituellen Werke

gründenden Determinismus vollzieht sich bereits in der Psychologie des

Sändilya, der die das Schicksal bestimmende Macht nicht im magischen
Handeln selbst, sondern im krdtu, dem «Handelnwollen», der Absicht,
also dem Willen sieht. «Der Mensch besteht aus Wollen (kratumdya),
und so groß wie das Wollen, mit dem er aus dieser Welt scheidet, so

groß ist das Wollen, mit dem er nach dem Tode in jene Welt eingeht»
(SB 10,6, 3, i)44a. Wohl ist der Jb-dtu-Begriff umstritten, da er in der
altern Zeit häufig auf das Opfer selbst bezogen wurde, doch der Kontext

- meditative Verwirklichung des brdhman — und die analogen Stellen

in den Upanisaden begünstigen eine psychologische Deutung.
An andern Stellen bahnt sich gleichfalls eine allmähliche Verinner-

lichung des Opferkultes an: nach SB 11,2,6, 13-14 steht, wer dem
Selbst opfert (ätmayajin), über jenem, der den Göttern opfert.
Chändogya-Upanisad £, 19-24 sieht das wahre Opfer in der Darbringung

des Atems, während die Kausïtaki-Upanisad in ähnlichem Sinne

vom «inneren Agnihotra» (2,c) spricht. Dieses ist besonders
aufschlußreich. An die Stelle des täglich vollzogenen Opfers des Feuerkultes

tritt die «Selbstbezwingungsmethode» (samyamana), ein Terminus, der
an die Bezeichnung der drei letzten Glieder im klassischen Yoga
erinnert (samyama). Wenn der Mensch redet, gießt er den Atem in die
Rede, wenn der Mensch atmet, gießt er die Rede in den Atem, und
dies ununterbrochen im Wachen und Schlafen. «Aber die andern

44a- Hillebrandt, ibid. S. 26. Cf. ChU 3,14; BAU 4, 3, 5. Abweichend sind die Deutungen

von kratu-mdya : Für Säyana ist krdtu niscaya, adhyavasäya, «Entscheidung», «Entschluß».
Eggeling, SBE XLIII, S. 400, übersetzt: «man is possessed of understandig», fügt jedoch
hinzu: «or, will, purpose». Ebenso M. Müller zu ChU 3,14: «man is a creature of will».
Zu krdtu vgl. Lüders, Philologica Indica, S. 774: «krdtu bezeichnet die geistige Kraft nach der
Seite des Intellekts wie des Wollens»; Rönnow, MO 26-27, I932/33, S. 1-90; Renou,
EVP 2, S. 58 ; 3, S. 59 (Bibliographie); Schmidt, Vratä, S. 32, Anm. 1 : «Tatkraft», «Geisteskraft».



I32 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Opferspenden haben ein Ende, denn sie sind werkhaft» (atha yä anyä

ähutayo 'ntavatyas täh karmamayyo hi bhavanti). Nur der verinnerlichte
Ritus führt zur Unsterblichkeit. ChU 8,£, 1—4 schließlich setzt das

Opfer (yajna) dem frommen, keuschen Wandel (brahmacarya) eines

Schülers gleich : dieser führt zur Brahma-Welt. So vollzieht sich eine

tiefgreifende Verlagerung des Schwerpunktes von der äußern auf die

innere Ebene : das rituelle Werk wird entwertet, an seine Stelle tritt
ethisches Verhalten, Askese und Gnosis. Diese Übertragung erläutert
SB 10, £,3,9-12 im Anschluß an die Schichtung des Feueraltars. Das

Werk schuf das Feuer. Indes «sind diese Feuer durch Wissen geschichtet

Durch Wissen allein sind sie für den, der so weiß, geschichtet»

(12).
Den entscheidenden Wendepunkt in der Entwicklung des kdrman-

Begriffes und zugleich die Brücke zum Seelenwanderungsglauben bildet
die merkwürdige Theorie vom Wiedertod in den Jüngern Brähmana-

Texten. Um sie besser zu verstehen, müssen wir uns kurz der Vorstellung

von Tod und Unsterblichkeit zuwenden.

13. TOD UND UNSTERBLICHKEIT

Wie oben (3.) dargelegt, war der Unsterblichkeitsglaube erst höchst

unbestimmt, wenn nicht gar ambivalent: amfta, das «NichtSterben»,
erstreckt sich von einer vollen Lebensspanne — meist hundert Herbste -
über eine lange Zeitperiode in der jenseitigen Welt bis zur eigentlichen
Unsterblichkeit der Götter, die sie allerdings erst durch Opfer zu

ersiegen hatten45. Dasselbe taten die Väter, die alten Seher46, wodurch

45. Ursprünglich waren die Götter dem Tod unterworfen, dem Jahr. Sie opferten mit
dem Agnihotra usw., ohne jedoch die Unsterblichkeit zu erlangen. Erst durch die
vollkommene Schichtung des Feueraltars erreichten sie ihr Ziel : SB 1 o, 4, 3,1 f. Nach Pancavim-

saB 22,12,1 empfingen die Götter Unsterblichkeit von Prajâpati durch den Neun- bzw.

Achtzehntage-Ritus (23,12,2). Für den Menschen bestand nach 22,12,2:23,12,3 die

Unsterblichkeit in der normalen Lebensspanne (also 100 Jahre).

46. SB 10,4,3,9—10: Die Götter versprechen dem Tod als seinen Anteil den Körper
des Menschen : ohne ihn wird er durch sein Wissen oder durch sein Werk unsterblich. W.
Caland hat in seiner englischen Übersetzung des Pancavimsa-Brähmana (Calcutta i93i)auf



INDISCHEN SEELEN WANDERUNGSLEHRE I 33

den Priestern und jenen, für die sie die heiligen Zeremonien vollzogen,
ebenfalls die Ewigkeit gesichert wurde. In andern Worten: Unsterblichkeit

ist weder natürlich, dem Wesen oder der Seele immanent,
noch ursprünglich; sie wird erworben.

Was die Priester damals über Tod und Unsterblichkeit dachten,

bringt prägnant SB io, i, 3, 1 ff. zum Ausdruck. Prajâpati, der Schöpfergott,

war zur Hälfte sterblich, zur Hälfte unsterblich. Aus Furcht vor
dem Tode ging er mit der sterblichen Hälfte in die Erde ein und wurde

zu Wasser und Lehm. So sammelten ihn die Götter und verfertigten
daraus Ziegel, denn sie bestehen aus Wasser und Lehm. Prajâpati ist der

geschichtete Feueraltar. Seine fünf sterblichen Bestandteile (Haare,
Haut, Fleisch, Knochen, Mark) sind die Schichtungen aus Erde ; seine

unsterblichen Bestandteile (Geist, Stimme, Hauch, Auge, Ohr) sind die

Schichtungen aus Ziegeln 10,1,4,1: «Am Anfang war Prajâpati
beides, sterblich und unsterblich. Seine Lebenshauche (pränd) waren
unsterblich, sein Leib sterblich. Durch dieses Opferwerk (kdrmanä),
durch dieses Verfahren machte er sich gleichzeitig alterslos und
unsterblich.» Ganz ebenso macht sich der Opferer alterslos und
unsterblich. Wichtig an dieser Stelle ist die klare Unterscheidung von
sterblichen und unsterblichen Bestandteilen — Geist, Sinnesorgane,
Lebenshauche — im Menschen, was eine sinnliche Fortdauer impliziert.
Zugleich wird die Unsterblichkeit nur durch ein bestimmtes rituelles
kdrman verwirklicht. Wie paradox muß die Entwicklung erscheinen,

wenn man bedenkt, daß kdrman hier Unsterblichkeit bewirkt, während
es später zum Prinzip ewiger Sterblichkeit wird.

Nach dieser Konzeption wird wahre Unsterblichkeit nur wenigen
zuteil. Selbst für diese sollte das Ideal bald unterhöhlt werden. In der
Tat herrschte noch die zyklische Zeitauffassung, der Mythos von der

ewigen Wiederkehr (6.), was sogar für die Lebewesen einen
periodischen Wechsel implizieren kann. Auf der andern Seite erhob sich

S.6{9 unter dem Stichwort «Heaven» einige Stellen aufgeführt, die für die vedische
Vorstellung vom Leben nach dem Tode nicht unwichtig sind (W. Rau).



134 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

ein Zweifel an der Dauerhaftigkeit des durch Opferwerk erworbenen
Verdienstes (12.), auf dem letztlich die Unsterblichkeit gründete. Da

man sich das Weiterleben im Jenseits nach Analogie zum irdischen
Dasein vorstellte, lag die Annahme nicht fern, daß man auch in der
andern Welt sterben könnte, dies um so mehr, als der Mond häufig zur
Stätte der Abgeschiedenen erkoren wurde. Schon sein periodisches
Zu- und Abnehmen erweckte die Vorstellung von Geburt und Tod,

vom Ankommen und Abscheiden der Seelen. Ähnlich wurde die

Sonne, Sinnbild des Jahres in seiner regelmäßigen Wiederkehr, als

Tod gedeutet : durch sie sterben die Wesen, die sich diesseits von ihr,
das heißt in ihrem Herrschaftsbereich befinden (SB 2,3,3, 7^-)-

SB 10, 1, £,4 bemerkt ferner, daß man auch im Jenseits Nahrung ißt,
und zwar richtet sich die Häufigkeit nach der Art des Opfers, das man

auf Erden dargebracht hat: zweimal Nahrung am Tag verleiht das

Agnihotra, während der Errichter eines Feueraltars alle hundert Jahre

ißt, oder sich der Nahrung ganz enthält, denn hundert Jahre bedeuten

Unsterblichkeit, und damit erlangt der Opferer Unsterblichkeit.
Diese impliziert also, daß man ohne Nahrungsaufnahme leben kann.

Nach SB n,£,6,4f. ernähren sich die Väter von Schmelzbutter und

Honig. Man erinnert sich, daß der Mensch anderseits von der von ihm

hienieden gegessenen Speise im Jenseits aufgezehrt wird (SB 12,9,1,1).
Zu diesen Vorstellungen tritt noch der Brauch des Manenopfers, das

der Ernährung der Verstorbenen dient. Fällt dieses früher oder später

aus, zum Beispiel mangels männlicher Nachkommenschaft, so droht
dem Hingeschiedenen der Hungertod. In diesem Sinne wird der Tod

mit dem Hunger gleichgesetzt: asanäya hi mrtyüh (SB 10,6, £, 1 ; cf.

TB3,9,l£,l-2)46a.
Einen tiefern Einblick in den Entwicklungsprozeß der ritualistisch-

46a. Taittirlya-Äranyaka 1,8 unterscheidet vier Arten von Tod: Sonne, Wind, Feuer,

Mond : letzterer ist mit Nahrung und Nektar (amrta) verknüpft (s. R. Mitra, The Taittiriya
Äranyaka, Bibliotheca Indica, Calcutta 1872, S. 16). Cf. JUB 3,9, 1-6 (3 Tode). Kausî-

taki-Brähmana 25, i verbindet Hunger und Wiedertod. Zur Ernährung der Väter s. Rönnow,

Trita, S. 143 ; Horsch, Das indische Weltgesetz, Bd.I, Bern 1972, s.v. svadhä.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I3£

asketisch-gnostischen Überwindung des Todes gewähren zwei Sloka-

Strophen von Jaiminiya-Brähmana 2,7 3—74 :

«Drei wohlgeschaffene Götterpfade gibt es : den aus Silben, den aus

Worten und den aus Sätzen bestehenden. Die (also) Wissenden führen
den Brahmanen dorthin, wo der Tod seine Speise wird.»

«Silbenweise, wortweise den Unsterblichkeitstrank leckend, gingen
die Gottheiten von der Götteropfersitzung in den Himmel ein. Indem

sie durch Askese dem Opferwerk für lange Zeit folgten, überwanden
die Dichter durch Geistesmacht den Tod46b.»

Ungewohnt, wenn auch nicht einzigartig (cf. Gopatha-Brähmana 2,

1,1) ist die Verdreifachung der Götterwege (devayana), die aber

charakteristischerweise den Brahmanen dorthin führen, «wo der Tod
seine Speise wird», das heißt, wo er Macht über ihn gewinnt. Beider

Opfersitzung erlangten die Gottheiten den Himmel, indem sie den

Unsterblichkeitstrank (amfta) leckten. Dasselbe verwirklichten die

Dichter durch unter Askese vollzogenen Riten (kdrman) und durch
Geistesmacht. Die Verbindung von Kult mit Buße und Weisheit
kennzeichnet die Brähmana-Periode. Anderseits wurde in einem
früher zitierten Sloka von SB 10, £,4,16 gegen die unwissenden
Asketen polemisiert: im altern Brahmanismus siegt letztlich die Gnosis,
das esoterische Wissen, über Ritualismus und Bußübungen.

In der angeführten Strophe JB 2,74 könnte man ähnäya auch dem
Sinn nach zum letzten Viertel der Strophe ziehen und übersetzen:

«... überwanden die Dichter den Tod für lange Zeit», was den Wiedertod

im Jenseits implizieren würde. Allerdings geben weder Kontext
noch die erste Strophe Anlaß zu dieser Deutung. Dennoch ist zu
beachten, daß, wie wir gleich sehen werden, das Brähmana die Theorie
vom wiederholten Sterben kennt (JB 1, 2 3~2£).

46b. Die beiden Strophen haben wir ausführlich behandelt : ibid. S. 118-119. Zu JB 2,73
lies jetzt: aksaryah padya rkmyas ca, s. K. Hoffmann, IIJ IV, 1960,8.13 (freundlicher Hinweis
von Wilhelm Rau).



136 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

14. DER WIEDERTOD UND SEINE ÜBERWINDUNG

Die erwähnten Voraussetzungen führten in den Jüngern Schichten der
Brähmanas zum Schluß, sogar der Abgeschiedene müsse von neuem
sterben+7: selbst das Jenseits wird zu einer Stätte der Vergänglichkeit.
Unter den verschiedenen Prämissen nimmt die Periodizität und damit
der Sonnenmythos eine hervorragende Stellung ein. SB 2,3,3,1 f.

schildert erst die Beziehung zwischen Mensch und Feuer(gott) Agni :

wie jener das Feuer erzeugt und unterhält, indem er am Morgen das

Opferfeuer entzündet, so erzeugt und unterhält ihn Agni (janayati
tdm janayitvà bibharti sah) in den andern Welten. Der Hausherr als

Erzeuger und damit Vater Agnis wird auf dem Leichenfeuer als dessen

Sohn wiedergeboren (ddhijäyate), das heißt, er gelangt in den Himmel.
Dann fährt der Text jedoch fort: Die Sonne ist der Tod; durch ihre

Strahlen sind alle Wesen mit den Lebenshauchen (pränd) verbunden

(7). «Wessen Lebenshauch sie begehrt, den nimmt sie mit empor; er

stirbt. Wer, ohne sich von diesem Tode befreit zu haben, in jene Welt

eingeht, den läßt sie in jener Welt immer wieder sterben» (amûsmim

loké pünah-punar evd prdmärayati, 8 Dann wird das Agnihotra dargelegt

mit dem Schlüsse: «durch dieses (Agnihotra) sind alle seine Opfer-
werke (yajnakratdvah) befreit von jenem Tode» (10). Dem wird die

Zerstörbarkeit der guten Werke im Jenseits gegenübergestellt : «Tag

und Nacht zerstören in ihrem Wechsellauf die gute (rituelle) Tat

(sukrtd) eines Mannes in der andern Welt.» Dann fügt der Text hinzu :

Tag und Nacht befinden sich diesseits der Sonne. «Sie zerstören nicht

(die Frucht) seiner guten Tat (,wenn er in den Himmel gelangt ist)»

47. Vgl. Keith, ibid. S. 572. Er sieht die Ursache dieser Überzeugung in der unterschiedlichen

Bewertung verschiedener Opfer durch die Brahmanen: die reicheren Patrone, die

mehr bezahlten, sollten in der anderen Welt eine entsprechend höhere Belohnung erhalten

als die armen. So wurde die Nahrung im Jenseits begrenzt nach den Riten, wofür die oben

(13.) zitierte Stelle von ^B io, i, 5,4 spricht. Nach 2,3, 3,1 f. kann jedoch schon die
häusliche Darbringung des Agnihotra Unsterblichkeit verleihen. Die vor allem durch diese

Lehre ausgelöste asketische und gnostische Zielrichtung verneint den Opferkult und beraubt

die Priester ihres Verdienstes.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I37

(u). In andern Worten: durch die korrekte Ausführung des Agnihotra
erreicht der Opferer die Himmelswelt, wo sich die Götter jenseits der

Sonne (=Tod) befinden. Dort ist daher das Reich der Unsterblichkeit

(7). Es werden somit zwei Schicksale nach dem Tode unterschieden:

1. der Wiedertod diesseits der Sonne, 2. die Unsterblichkeit jenseits
der Sonne. Die Vorstellung gründet auf dem kosmischen Kreislauf von
Sonne und Zeit. Zugleich wird die Wiedergeburt überwunden durch

einen spezifischen rituellen Akt, der ein entsprechendes Wissen voraussetzt

(9.).
Aufschlußreich ist die bekannte Naciketas-Geschichte des Taittirîya-

Brâhmana (3,11,8,1—6), wo der Todesgott dem jungen Brahmanen die

Erfüllung dreier Wünsche gewährt. Der zweite Wunsch lautet: «So

lehre mich die Unzerstörbarkeit (dksiti) der Opfer und frommen
Werke.» Da teilte ihm der Todesgott die Schichtung des Naciketas-
Feuers mit. Auch beim letzten Wunsch nach Abwehr des Wiedersterbens

erlangt Naciketas dieselbe Offenbarung. «Damit, fürwahr,
wehrte er den Wiedertod ab. Der wehrt den Wiedertod ab, der das

Naciketas-Feuer schichtet, und auch der, welcher es also weiß48.»

Wiederum besteht die Angst vor der Vergänglichkeit der rituellen
Werke, die durch den Tod zerstört werden können. Wiederum verhilft

ein spezieller Ritus - das Agnicayana, die «Feuerschichtung», und
nicht das Agnihotra — sowie das entsprechende Wissen zur Befreiung
vom Verhängnis des Wiedertodes.

Die meisten andern Stellen verknüpfen gleichfalls das wiederholte
Sterben mit der Schichtung des Feueraltars. Sinnverwandt mit SB 2,3,
3,if. (über Agnihotra) ist 10, £, 1,4, wo erst die esoterische Gleichung
Rede Sonne Feueraltar Tod aufgestellt wird. Alles was dies-

48. P. Deussen, Geschichte der Philosophie, I, I, S. 175-177, betrachtet diese Version
gegenüber der jüngeren Katha-Upanisad (1,1 f.) als eine Entstellung in liturgischem Interesse.
Dies widerspricht der geistesgeschichtlichen Entwicklung, wenn man auch mit Faddegon
und Caland beide Fassungen auf eine gemeinsame dritte Quelle zurückführen mag (s. F.
Weller, Versuch einer Kritik der Kathopanisad, Berlin 1953, S. 110). Cf. punarmrtyû in TB 3,



I38 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

seits der Sonne liegt, fällt dem Tode anheim, ebenso, wer den Feueraltar

diesseits der Sonne schichtet. «Aber wer ihn darüber schichtet,

besiegt den Wiedertod, denn durch sein Wissen (eines bestimmten

Ritus) wird er darüber geschichtet.»
Noch schlichter ist die Gedankenfolge in SB 10, 1,4,14: Wer den

Altar schichtet, wird zu Agni, der unsterblich ist - also wird er selbst

unsterblich und besiegt den Wiedertod. Etwas erweitert ist die Theorie

(ebenfalls beim Altarbau) in 10,2,6,18.19. Hier wird pränd, der Lebenshauch

als das Unsterblichebestimmt, «denn das istdieNatur des Feuers...

Infolge von Nahrung weicht der Hunger, infolge von Trank der Durst,
infolge von Heil das Unheil, infolge von Licht die Finsternis, infolge der

Unsterblichkeit der Tod. Alles weicht von dem, den Wiedertod besiegt

der, zu einem vollen Lebensaltar gelangt der, der so weiß.» Wiederum
ist das rituelle Wissen die Bedingung eines langen Lebens und der

Überwindung des Wiedertodes im Jenseits.
Beim Jaiminiya-Brähmana 1,2 3—2 c handelt es sich um eine

Diskussion von fünf Brahmanen mit dem König Janaka von Videha über
das Agnihotra (cf.SB 2,3,3,11). Feuer(gott) und Sonne werden mit
diesem in Beziehung gebracht und ihrerseits verschiedenen Entitäten,
wie Ruhm und Wahrheit, gleichgesetzt. Die stereotype Formel lautet,
daß die beiden göttlichen Wesenheiten jenen, der das Agnihotra auf

eine bestimmte Weise darbringt, zur Erfüllung aller Wünsche führen

und für ihn den Wiedertod besiegen49.

Immer mehr verdichtet sich die Vorstellung zu einem feststehenden

Ausspruch : den Wiedertod überwindet, wer dieses oder jenes Opfer
kennt: SB 10,6,1,4L (über Vaisvänara), 10,6, £,8 BAU 1,2,7
(Asvamedha), 11,4,3,20 (Mitravinda-Zeremonie), 11, £,6,9 (Opfer
an Brahman, führt zugleich zur Vereinigung mit ihm)50, 12,3,4,11

49. Jaiminïya-Brâhmana, ed. Raghu Vira und Lokesh Chandra, S. 11, Z. 33-34; n>
5—6.16—17. 23-24; 13,1.6—7 : etäv eva mä tad gamayisyatoyatra sarve kämäh. etau me punar-

mrtyum apajesyata iti.
50. Auch nach Taittiriya-Äranyaka 2,14,1 besiegt man durch ein Ritual denWiedertod und

gelangt zur Gemeinschaft mit Brahman (dpa punarmrtyüm jayati brdhmanah säyujyam gacchati) ;



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I39

(esoterisches Wissen), 12,9,3,11.12 (Sauträmani), Kausîtaki-Brähmana

2£, 1 (Opfer am Visuvant-Tag)50a. In den altern Upanisaden wird
die Idee weiterverfolgt, ein Beweis, daß sich der Glaube an die

Seelenwanderung damals noch nicht allgemein durchgesetzt hatte. Zugleich
wird jedoch die Überwindung des Wiedertodes sublimiert, vergeistigt.
Nach Kausïtaki-Upanisad 2, £ führt, wie wir sahen (12.), nur das verin-
nerlichte Ritual zur Unsterblichkeit. Ebenso wehrt den Wiedertod ab,

wer weiß, daß der Tod sein Selbst ist (BAU 1,2,7) un(l daß die Opfer
dem Selbst gelten (1, £, 2), oder wer das Wasser, das des Todes Feuer
löscht (3,2,10), sowie die geheime Natur des Windes (3,3,2) kennt.
Die Entwicklung verwandelt immer raffiniertere Kultformen über
deren esoterischen Sinn in mystisch-erlösende Gnosis.

I£. GESCHICHTLICHE GRUNDLAGE DER

WIEDERTOD-THEORIE

Kein Zweifel besteht über den entwicklungsgeschichtlichen
Zusammenhang von Wiedertod und Seelenwanderung. Auch konnten wir
bereits auf die wichtigsten Prämissen hinweisen, die zu dieser einzigartigen

Theorie führten: die Begrenztheit und Vergänglichkeit der
Früchte des Opferwerkes. So erhebt sich hier die Frage nach einer
noch schärferen Festlegung von Zeitpunkt und Milieu. Die verhältnismäßig

geringe Zahl an Belegen gewährt trotzdem einen Einblick in das

Urhebermilieu.
Halten wir vorerst das junge Alter der Spekulationen über den

Wiedertod fest. Die meisten Stellen gehören dem späten Satapatha-
Brähmana an, vor allem dessen Jüngern Teilen (X-XIV): Ausnahme

cf. 2,19; 1 ; yd evdm'vedäpa punarmrtyùm jdyati, jayati svargdrn lokdm. Das Ideal der Vereinigung

mit Brahman wird in buddhistischen Texten häufig den Brahmanen zugeschrieben:
Tevijjasuttanta, DIgha-Nikäya 1,13.

50a. Im späten Sänkhäyana-Äranyaka (13,1) wird, wer die Begierde überwindet und dem
Brahman opfert, vom Wiedertod befreit. Nach Jaiminiya-Upanisad-Brähmana 3,35,7.8
überwindet den Wiedertod, wer ein bestimmtes saman, nach 4,28,6 wer die Sävitri-
Formel kennt. Cf. Gopatha-Brähmana 1,1,1551,3,22.



140 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

2,3,3, 8.Dasselbe gilt für Taittirîya-Brâhmana 3,11,8,1-6, denn es

handelt sich um einen Nachtrag51. Ebenso chararakteristisch ist das

Auftreten des Wiedertodes in Kausitaki-Brähmana 2£, 1 und dessen

Abwesenheit an der entsprechenden Stelle des altern Aitareya-Brähmana5'.
Für die kurze Dauer dieser Spekulation spricht die Tatsache, daß sie

nach den archaischen Schichten der Brhadâranyaka- und Kausîtaki-

Upanisad in diesen Texten nicht mehr erwähnt wird. Auf jeden Fall

darf vorausgesetzt werden, daß der Seelenwanderungsglaube in den

betreffenden Kreisen damals noch nicht vertreten war, was auch vom
chronologischen Standpunkt die Wiedertod-Doktrin als Brücke zum

Wiedergeburtsglauben bestätigt.
Der Kontext wirft gleichfalls ein klärendes Licht auf die sonst so

verworrene Entwicklungsgeschichte. In der Tat ist vom abermaligen
Sterben meist in bezug auf ganz bestimmte Riten und liturgische
Diskussionen die Rede. Im Vordergrund steht immer Agni, sei es als

Opferfeuer, Feueraltar, Sonne oder Atem. Er wird mit dem Tod

identifiziert (3b 2, 3, 3, 7 ; 10, c, 1,4; cf. £, 2, 3.13 ; 14,6, 2,10; KB 13,

3 ; JUB 1,2 £, 8 ; 2,13,2) und ist als Sonne das Jahr, das alle Werke
verzehrt (SB 10,4, 3,1 ; cf. 10,6, £, 8), zugleich gilt er als das unsterbliche
Element (SB 10,3,1,17; i,£, 2).

In Einklang damit steht der Gedanke an das wiederholte Sterben

vorwiegend in Verbindung mit dem Feuerkult, sei es das tägliche

Agnihotra (SB 2,3,3,9^; JB i,23~2£; KausïtakiU 2,5) oder, noch

häufiger, die Schichtung des Feueraltars (Agnicayana : TB 3,11, 8, 1 f. ;

SB 1 o, £, 1,4 ; 1,4, 14). In den Jüngern Schichten (GB ; TÄ ; SÄ ; BAU)

51. Buch 3,10-12 dieses Brähmanas - selbst ein Anhang zur Samhitä - ist spät; vgl.
Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Leipzig 1908, I, S. 167.

52. Vgl. Keith, HOS 18, S. CXXIX. Auch Aitareya-Äranyaka erwähnt punarmrtyu nicht.

Spät sind ebenfalls Gopatha-, Jaiminîya-Upanisad-Brahmana, Taittirïya- und vor allem

Särikhäyana-Äranyaka. Cf. aber AB 8, 25, 2 : na punar mriyate, «nicht stirbt erneut, wer einen
also wissenden Hofpriester hat». Einziger Hinweis auf Wiedertod in diesem Brähmana,
dazu an später Stelle (s. Keith, HOS 25, S. 49-50). Junge Belege für punarmrtyu: Baudhäyana-

2,11:22:28,4:32; Vädhula- 3,9: 2 2 ; Hiranyakesi-SVautasütra 18,4,61; Baudhäyanagrhya-
sütra 3,8,6; Baudhäyanadharmasütra 2,6, 8.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 141

ist es ein verinnerlichtes Opfer oder das esoterische Wissen, das den

Wiedertod abwehrt. Diese Entwicklung läßt sich auf drei Hauptgründe
zurückführen : i. tritt in der jüngsten Brähmana-Periode das Interesse

am Jenseits immer stärker hervor, 2. befaßt sich gerade die Diskussion

über das Agnicayana mit dem Problem der Unsterblichkeit, denn durch
den Bau des Feueraltars erlangten die Götter und später die Menschen

die ewige Himmelswelt (SB 10,1,3, iff.). Der dritte Punkt gründet
auf der allmählichen Entwertung des Opferkultes und der entsprechenden

Verherrlichung des esoterischen Wissens zur Abwehr des

Wiedertodes.
Hieran knüpft sich die Frage, ob sich auch das soziale Milieu dieses

ritualistisch-spekulativen Kreises näher bestimmen läßt. Selbst in
dieser Hinsicht gewähren die Texte einen tiefern Einblick. Vorerst
fällt auf, daß in der wichtigsten Quelle, dem Brähmana der hundert
Pfade, nur jene Bücher die Wiedertod-Konzeption vertreten, die mit
dem Namen Yäjnavalkyas in Beziehung stehen (Buch II und Xf.),
während die Sändilya-Abschnitte (Buch V-IX) nichts davon berichten.
So wird das Mitravinda-Opfer, das den Wiedertod abwehrt, bei

Yâjnavalkya entdeckt (SB 11,4,3,20), wobei der König Janaka von
Videha und die Brahmanen, die der Glieder (dnga) des Veda kundig
sind, erwähnt werden. An einer andern einschlägigen Stelle begegnen
wir einer Aufzählung nicht-orthodoxer vedischer Literaturgattungen
(SB 11, c, 6, 8 ; punarmrtyu in 9). In SB 10, 6,1, 1 f. unterhalten sich

einige Brahmanen, darunter Aruna Aupavesi, mit dem König Asvapati
Kaikeya über Vaisvänara und Wiedertod (4), wobei der König als der
Wissende auftritt. In Chändogya-Upanisad r,n unterweist derselbe
eine Gruppe von Brahmanen, worunter auch Uddâlaka Äruni53, über
Vaisvänara als «universales» Selbst (ätmdn) - nicht als Feuer. Wohl
kein Zufall ist es, wenn Uddâlaka Äruni als Yäjnavalkyas Lehrer galt
(BAU 6, £,3) und die Seelenwanderung gerade von letzterem in

Si- Vgl. A.A. Macdonell and A.B. Keith, Vedic Index, s.v. Uddâlaka Äruni. Nach Säh-

khäyana-Äranyaka 15 lehrte er Yâjnavalkya, der in 13 neben punarmrtyu Erwähnung findet.



142 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

archaischer Form vorgetragen wurde (BAU 3,2,13). Äruni selbst

wurde sie von einem König geoffenbart Ä(BU 6, 2, 8 f. ; ChU £,10,3 f.).
Zugleich steht diese in Zusammenhang mit den nicht-hieratischen
Literaturbereichen jener Zeit und mit dem Ksatriya-Milieu. In
Jaiminiya-Brähmana 1, 2 2-2C disputieren ebenfalls Yâjnavalkya und vier
weitere Brahmanen mit dem König Janakaim östlichen Indien über das

Agnihotra und die Befreiung vom Wiedertod53a. Im Taittirîya-Brâhmana

(3,11, 8, if.) handelt es sich um die Naciketas-Episode, die in der

Katha-Upanisad weiter entwickelt wird. Dort geht es nicht mehr

um die Abwehr des Wiedertodes, sondern um die Erlösung vom
universalen Schicksal der Seelenwanderung. Dies führt zum Schlüsse,

daß die Vorstellung von Wiedertod und Wiedergeburt in verwandten

Kreisen entstanden ist, wofür später weitere Kriterien erbracht werden.

16. VOM WIEDERTOD ZUR WIEDERGEBURT

Früh stellte man fest, daß vom Wiedertod bis zur Wiedergeburt nur
ein kleiner Schritt vonnöten ist, der auch bald vollzogen wird. Erst

erhebt sich indes die Frage, wo der Mensch immer wieder die Beute des

Todes wird. Von vornherein wird man annehmen, der Schauplatz des

Wiedersterbens sei die jenseitige Welt. Deussen führte zur Erhärtung
dieser Hypothese zwei Stellen des Satapatha-Brähmanas an: 10,4, 3,10
lehrt, daß die Kenner eines bestimmten Opferwerkes nach dem Tode

zur Unsterblichkeit gelangen, die Unwissenden jedoch, oder jene, die

dieses Werk nicht vollbringen, «nach dem Tode immer wieder seine

Speise werden». Einschlägiger ist 12,9, 3, 1 2 : hier sind es die «Väter»

53a. Vor Yâjnavalkya (=Väjasaneya) wirdcharakteristischerweise Äruni genannt. Es folgen :

Barku Värsna (cf. ÉB 1,1,1,10: nach Yâjnavalkya in 9 ; BAU 4,1,4 : Janaka von ihm
unterrichtet, Yâjnavalkya); Priya Jänairuteya (zuerst in MS 1,4, 5; AB 1,25; wohl identisch mit

Ulukya in JUB 1,6,3; e(. Gobala Värsna in 1,6,1; Name verschiedener Lehrer); Budila

Äsvataräsvi Vaiyäghrapadya (Zeitgenosse Asvapatis, des Königs der Kekayas, nach SB

10,6,1,1 ; Zeitgenosse Janakas nach BAU 5,14,8; ChU 5,11,1 ; 16,1 ; Vaiyäghrapadya -
Patronymikon verschiedener Brahmanen, s. Ved. Ind. s.v. - wird in ChU 5,14,1 (in 5,11,4
Asvapati Kaikeya) erwähnt.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 143

im Jenseits, die von dort aus zur Unsterblichkeit gelangen54. Wirklich
überzeugend ist nur die wohl älteste Stelle 2,3,3,8: «Wer, ohne vom
Tode sich ganz befreit zu haben, zu jener Welt eingeht, den läßt er in

jener Weirimmerwieder sterben.» Damit wäreeine alte Streitfrage gelöst :

das wiederholte Sterben kann nicht als Beginn der Seelenwanderung,
denn die irdische Reinkarnation fehlt, sondern bloß als vorbereitendes

Moment für diese Lehre gewertet werden.
Näher an den Seelenwanderungsgedanken führt die Vorstellung von

der Wiedergeburt, die an späten Brähmana-Stellen mit dem abermaligen

Sterben verbunden wird. Gopatha-Brähmana 1, 1,1 c und 1,3,22
sprechen bezüglich eines Ritus von jenem, «der den Wiedertod
vernichtet und die Wiedergeburt überwindet» (apahanti punarmrtyum

apätyeti punaräjätim) : seine Frucht ist kämacära, «das nach Belieben

Wandeln» in allen Welten. In Verbindung mit der Reise des Toten
durch die verschiedenen Stationen gebraucht Jaiminiya-Upanisad-
Brähmana 3,27,14.17 den Ausdruck punassambhüti, «Wiederentstehen»,

was gut zu dessen Standort im Monde paßt, denn dieser wird
angesprochen als «immer wieder von neuem geboren» (ndvo-navo
bhavasi jayamänah; cf. RV io,8£, 19a; 6)55. Zugleich heißt es, sein

punassambhüti befinde sich imMonde, was nichtbedeutet, derVerstorbene
werde dort «wiedergeboren», denn er empfängt diese Potenz zusammen
mit dem Samen und der Nachkommenschaft vom Monde zurück.

Hier erhebt sich die Frage nach der möglichen Rückkehr zur Erde,
die im folgenden Abschnitt bejaht wird. Einerseits bewegt sich der
Tote nach Lust in den höheren Welten, wobei er allerdings nicht über
Sonne und Mond hinauskommt, denn «dies ist das Ende» (eso 'ntah).
Schließlich fügt der Text hinzu, daß der Verstorbene je nach Wunsch
auf Erden wiedergeboren werden kann. «Wenn er wünschen sollte, ich

54. Deussen, ibid. I. 2, S. 294. Vgl. Keith, HOS 32, S. 573, Anm. 3.
55. H. Oertel, JAOS XVI, 1, 1894, S. 187, übersetzt punassambhüti mit «second birth».

punar bhavati begegnet in den Brähmanas (cf. AitareyaÄ 5,1,1), punarbhava erst spät in
PrasnaU 3,9 (apunarbhava in SämavidhänaB 3,8,5), sehr häufig im Pâli, pûnar ävrtti: BAU
6,2,15; punarutpädana ChU 3,17,5.



144 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

möchte hier wiedergeboren werden, dann wird er in eben der Familie

geboren, auf die er seine Gedanken richtet, sei es eine Brahmanen-

familie oder eine königliche Familie56.» Vor allem fällt auf, daß der

Wunsch und nicht das kdrman die zukünftige Stätte, sei es im
himmlischen oder irdischen Bereich bestimmt: das Jjdrman-Gesetz ist noch

nicht im Wiedergeburtsgedanken verankert. Indes ist zu beachten, daß

der Weg zum Himmel (und eventuell wieder zurück) doch vom rituellen
Werk und dem esoterischen Wissen abhängt, denn früher wurde dargelegt

: «er gewinnt diesen Sieg, er erlangt diesen Erfolg, wer also weiß
Die Priester setzen den Opferer auf diese Silbe und heben ihn empor in
die Himmelswelt» (JUB 3,19,6-7). Auf jeden Fall begegnen wir hier
einer altern Vorstellung, wo das «Wandeln nach Lust» (kämacära) gegenüber

dem karmischen Determinismus noch vor- herrscht57.

In Zusammenhang mit der Wunschwahl des zukünftigen Geschicks

heißt es vom Toten : «eben diese Welt besteigt er wiederum
vorauswissend» (JUB 3, 28,4: sa etam eva lokam punah prajänann abhyärohann

eti). Wie in der zitierten Stelle des Sämavidhäna-Brähmanas wird
Nachdruck auf die bewußte Wanderung gelegt. Wie dort wird auch hier der

Wunsch geäußert, nicht wiedergeboren zu werden. Dieser frühe

pessimistische Zugwird einem gewissen Sätyäyani in den Mund gelegt58:

«Diese Welt ist meist sehr leidvoll. Um jener willen spricht man und

müht man sich ab. Wer würde, wenn er dies überwunden hat, wieder

56. JUB 3,28,4: sa yadi kämayeta punar ihä "jäyeye'tiyasminkule'bhidhyäyedyadi bräh-

manakuleyadi räjakule tasminn äjäyate. Die Freiheit, sich nach Wunsch in allen Welten zu bewegen,

erwähnt GopathaB 1,15 und 1, 3, 2 2 neben derÜberwindung von Wiedertod und Wiedergeburt

(kämacäro 'sya sarvesu lokesu). Selbst im Buddhismus begegnet die Vorstellung:
Mahâvastu I, S. i ; Jâtaka I, S. 48: Lalitavistara, Adhy. 3.

57. Allerdings schließt kämacära die Bedingtheit durch das Werk nicht aus; cf. Samavi-

dhäna-Brähmana 3,7,1: «Wer wünscht: ,möchte ich mit Bewußtsein alle Existenz
durchwandern', der soll immer das Säman zu ,erwecke uns heute zu Großem' anwenden und in der

Todesstunde daran denken: mit Bewußtsein wird er alle Existenzen durchwandern.»
Gleicherweise soll nach 3,8,1 «derjenige, der wünscht: .möchte ich nicht wiedergeboren
werden'», einen bestimmten Spruch hersagen. Sten Konow, Das Sämavidhänabrähmana,

Halle 1893, S. 76 und 7 7. Als Vorstufe des kämacära cf. RV 9,113,9: anukämdm cdranam.

58. Vgl. Vedic Index, s.v. Sätyäyana.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I4£

hierher kommen Nur dort (im Jenseits) mag er sein» (JUB 3, 2 8, £).
Eine freiwillige Rückkehrwäre damit eher ausgeschlossen, auch fehlt der
Glaube an eine außermenschliche Verkörperung. So tritt zur Überwindung

des Wiedertodes das neue Ideal der Vermeidung der Wiedergeburt.

17. DIE ÜBERIRDISCHEN STATIONEN DES VERSTORBENEN

Die eigentliche Seelenwanderungslehre entwickelt sich aus den

Vorstellungen über die verschiedenen Stationen der Seele auf der Jenseitsreise,

über ihr Schicksal in der andern Welt und ihre Rückkehr zur
Erde. Im Anschluß an die Zweiwegedoktrin wird die Wanderung des

Verstorbenen in der jüngeren Brähmana-Periode immer bunter ausgemalt,

was mit dem steigenden Bewußtsein von den Schwierigkeiten,
die den Toten erwarten, übereinstimmt. Mögen Hindernisse wie
Strom und Höllenhund in die indogermanische Zeit zurückreichen59,

so kennt erst SB 1,9,3,2 die Feuerflammen auf beiden Seiten des

Götter- und des Manenpfades. Den, der es verdient, lassen sie durch,
den andern versengen sie. Nach dem Vorausgehenden hängt das

Schicksal vom rituellen kdrman ab.

Immer intensiverbefaßt sich die Phantasiemit den jenseitigen Stationen
des Verstorbenen. Dabei zeugen schon die stark voneinander abweichenden

Darstellungen von ihrem originellen Charakter : die systematische

Überarbeitung und Vereinheitlichung folgt erst später. Hervortritt das

Suchen nach einem «höchsten Himmel» - der Begriffgeht aufden Rgveda
zurück —, wo Unsterblichkeit und ewige Wonne den Abgeschiedenen
erwarten. Impliziert dies nicht, daß alle übrigen «Himmel» Stätten der

59. Zu den indischen Quellen vgl. L. Schermann, ibid. S. 1 i4ff. Anstelle des Stromes -
vaitarani usw. - begegnen wir auch dem See Ära (KausïtakiU 1,4), der nach Thieme (Der
Weg durch den Himmel nach der Kaushitaki-Upanishad, Wissenschaftl. Zeitschrift derM. Luther
Universität Halle-Wittenberg, Jhrg. 1, 1951/52, 3, S. 25) dem Himmelsmeer des Rgveda
entspricht. Cf. 1,3: Fluß vijarä und JB 1,18: sukrtarasa. JB 1, 42 f. kennt einen Blut und
einen Schmelzbutter führenden Strom. Zu den Flüssen in der andern Welt (amûsmim loké),
s. Rönnow, Trita, S. 144 (zu BhäradväjaG 2,12-14); vgl. den gr. Pyriphlegiston («Feuerstrom»),

der um den Tartaros fließt. Literatur zum Höllenhund (Saramä usw.) im Veda bei
K.L. Janert, Sinn und Bedeutung des Wortes Dhäsi, Wiesbaden 1956, S. 12, Anm. 38.



146 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Vergänglichkeit, des Wiedertodes und der Reinkarnation sind?

Wenden wir uns erst den verschiedenen Stufen dieser Wanderung
zu.

Das bereits angeführte Jaimimya-Upanisad-Brähmana kennt einen
äußerst differenzierten Weg (3,20-28): Erde-Agni—Väyu-Zwischen-
welt-Himmelsrichtungen-Tag-und-Nacht-Welt-Halbmonate-Monate-
Jahreszeiten-Jahr-Gandharva-Welt-Apsaras-Welt-Himmel—Götter-
welt—Sonne-Mond. Erwünscht wird letztlich der Aufstieg zur Welt
Brahmans, doch der Mond bringt den Toten zurück zur Sonne, diese

wiederum zum Mond: «das ist das Ende». Also liegt nichts über Sonne

und Mond, obwohl dem Verfasser offensichtlich brahmano lokah wenigstens

als Ideal bekannt ist. Ferner wird mit dieser Stufenfolge die

Korrelationstheorie von Mikrokosmos und Makrokosmos verquickt.
In jedem Bereich findet der Tote ihm eigene und entsprechende
Kräfte: Name, Körper, Halt in der Erde, Askese, Glanz, Nahrung,
Rede in Agni, Atem usw. im Wind, Gehör in den Himmelsrichtungen,
Sehsinn in der Sonne, Denkorgan im Monde. Die Unsterblichkeit

dagegen findet sich schon in der Götterwelt. Der ganze Aufstieg drückt

zugleich die Erneuerung des Individuums aus. Am Ende angelangt,
kann es sich frei nach Wunsch in den verschiedenen Welten bewegen60

oder eine Wiederverkörperung auf Erden zu wählen.
Besonders aufschlußreich sind zwei Stellen des Jaiminiya-Brähmana :

1, 17-18 (S.9, i4f.)undi,49-£o (S. 21, 31 f.). Vor der Veröffentlichung
des gesamten Brähmanas durch Raghu Vira und Lokesh Chandra

(Nagpur 19 £4) stützte sich die Forschung auf die Version dieser
Abschnitte von H. Oertel61 sowie deren Erklärung durch E. Windisch und

60. Oertel übersetzt JUB 3,28, 3 : «And all the worlds beyond this [limit] of which we

have spoken, they are all obtained ...». atah präco lokän kann jedoch nur bedeuten, «die

von hier entgegengesetzten Welten», denn eben wurde gesagt, über diese Grenze hinaus

könne man nicht gelangen. Also handelt es sich um die untern, früher genannten Stationen.

Die Stelle lehnt die Theorie von der höchsten, unvergänglichen Welt Brahmans ausdrücklich

ab: dagegen spricht sie vom Wandel in den andern überirdischen Stationen und von der

Rückkehr zur Erde. Cf. Anm. 57; zu JB 1, 50 jetzt Frenz IIJ XI, 2, 1969, S. 128.

61. Journal of the American Oriental Society 19, 111 ff.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I47

J. Hertel61. An der ersten Stelle heißt es im Anschluß an das Agnihotra,
daß der Darbringer durch ein spezielles rituelles Wissen eine zweite
Gebärmutter, ein zweites Selbst in der Sonne besitzt. Wenn dieser nun
stirbt, verläßt ihn zuerst der Atemhauch (präna), um den Göttern sein

gutes und schlechtes Werk anzukündigen. Dann steigt er selbst durch
den Rauch empor zu den Jahreszeiten, den Türhütern der Himmelswelt

(?)6îa. Je nachdem er auf die Erde zurückkehren oder die
Unsterblichkeit erlangen will, spricht er einen bestimmten Vers. Im
letzteren Fall gelangt er zur Sonne, die ihm sein Selbst (ätman)

zurückgibt. Daraufpacken ihn die Jahreszeiten an den Füßen, zerren ihn

weg, Tag und Nacht treten jedoch an seine Stelle. Dies wird bedeuten,
daß letztere von den Jahreszeiten in den Kreislauf des Werdens gerissen

werden, während der Verstorbene zur Sonne zurückkehrt. Durch
ein Wortspiel erhält er dann als Ka=Prajäpati in die Sonne

Himmelswelt (suvarga) Eingang. Der Text fügt hinzu: «dann geht er zum
Saft der Guttat (suknarasa) 62b. Dessen Söhne treten sein Erbe an, die
Manen (erben) die guten Taten (sädhukrtyäm).»

JB 1,49—co schildert im Anschluß an das Totenopfer die Jenseitsreise
noch ausführlicher. Die Stationen nach der Verbrennung: Rauch —

Nacht- Tag - dunkle Monatshälfte - lichte Monatshälfte - Monat : hier
vereinigen sich Leib und Lebenskraft (asu). Eine Jahreszeit mit einem

Schlägel in der Hand (Symbol des Totenrichters) kommt ihm entgegen
und fragt ihn, wer er sei. Er antwortet mit denselben zwei Versen wie
in 1,18. Wenn er in die höheren Welten aufsteigen will, sagt er:
«Führet mich zur Unsterblichkeit !» Dann geleiten ihn die Jahreszeiten
hinüber. Die Manen treten ihm entgegen und erhalten die guten Taten.
Die Söhne erlangen sein Erbe, die Feinde seine schlechten Taten.

62. E. Windisch, BKSGW 59, 1907, S. 11 iff.; J. Hertel, Die Weisheit der Upanischaden,
München 1921, S. 149fr.

62a. Mond (1,4a) oder devaloka (1,17). Cf. SB 11,4,4, ': Es gibt sechs Tore zum Brahman:

Feuer, Wind, Wasser, Mond, Blitz, Sonne.
62b. sukrtarasa wohl Name eines mythischen Flusses; vgl. Unsterblichkeitstrank (amrta,

«NichtSterben») und Fluß vijarä, «Nichtalternd», von KausitakiU 1,3; oben Anm. 59.



148 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

Kausïtaki Upanisad 1,1-7 Sähkhäyana Ä 3,1-7) enthält eine

erweiterte Version dieser Jenseitsspekulation, wobei folgende Welten

zu durchwandern sind: Mond. Diesem muß man wiederum mit den

zwei Versen antworten. Will man höher steigen, so betritt man den

Götterweg und gelangt nacheinander in die Welten von Agni, Väyu,

Varuna, Indra, Prajâpati, Brahman. Dieses mythische Reich wird
ausführlich geschildert. Hier überläßt er das gute sowie das böse Werk den

lieben und bösen Verwandten (wie JB 1, £o6,c). Schließlich gelangt er

zum Gott Brahman, der spricht : «jetzt eben hast du meine Welt
erreicht»63.

Wie wir sehen, herrscht anfangs Unstimmigkeit über die höchste

Welt, wo die Menschen göttlich (JB i,£o) und unsterblich werden.

Nach JUB 3,13,12 ist die Sonne die Götter- (devaloka), der Mond die

Menschenwelt (manusyaloka), was an den Götter- und Manenweg
erinnert. An einigen Stellen gilt die Sonne als höchste Stätte, wo man

unsterblich wird : JB 1,1864 ; Prasna Upanisad 1,1 o6;. Aber auch dem

Mond wird die gleiche Stellung zugeschrieben in JUB 3,27,9^, denn

von der Sonne aus - also nach ihr - erreicht man ihn66. Weitverbreitet
ist die Vorstellung vom Mond als dem Sammelort aller Seelen, doch

62c. Thieme, ibid. S. 29, Anm. 1 verweist noch aufManu 6,79: der Verstorbene läßt «sein

Gutgetanes zu seinen lieben Angehörigen und sein Schlechtgetanes zu seinen bösen gehen».

63. Wie Thieme nachgewiesen hat, «handelt es sich offenbar um zwei ineinandergeschobene

und mehr oder weniger geschickt miteinander verknüpfte Berichte : 1. um einen

Bericht vom Eingehen in das brahman, und 2. um einen Bericht vom Gelangen zum Thron

des Gottes Brahman» (S. 24). Hertel (S. 164) übersetzte den letzten Passus: «Die Gewässer

sind meine Welt; sie sei die deine!» äpo=-äpah ist jedoch aor. von äp- «du hast erreicht»,

also nicht «Gewässer»; s. zuletzt Frenz, IIJ 11, 1969, S. 108 (freundlicher Hinweis von

W. Rau).

64. svar bedeutet Sonne und Himmel, darum das Wortspiel mit suvarga, «der in die Sonne

gelangt» und «Himmel». Cf. TB 3, 8,10, 3 ; 17, 2 ; 20, 2 : esa (âdityah) svargo lokah ; KausïtakiB

5,7; GopathaB 2,1,25: devaloko vä ädityah. Nach ÉB 2, 3, 3,7f. befinden sich die Götter

jedoch jenseits der Sonne, deshalb sind sie unsterblich.

65. PrasnaU 1, 11 führt RV 1,164,12 an und verküpft die Sonnenmythologie mit
Prajâpati, dem Vorläufer Brahmans.

66. Vgl. Windisch, Buddha's Geburt, S. 67. Ähnlich BAU 5,10,1 : über Wind, Sonne,

Mond gelangt man in die Welt ohne Hitze, ohne Kälte.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE 149

wünscht in diesem Fall der Verstorbene zur Welt Brahmans

aufzusteigen (3,28,1), wird aber zwischen Mond und Sonne hin und her
geschoben, womit ein höherer Bereich ausgeschlossen ist (3, 28, 3). Aber
als eigentlicher Ort der Unsterblichkeit galt doch brahmaloka. So sahen

wir schon früher, daß mit Brahman vereinigt wird, wer dem Wiedertod
entrinnt (SB 11, £, 6,9 ; Taittiriya-Äranyaka 2,14). Auchnach SB 2, 3, 3, 7

befinden sich die Götter jenseits der Sonne im Reich der Unsterblichkeit.
Die Welt des Brahman bleibt das volkstümliche Paradiesideal67.

18. DIE WIEDERGEBURT IN DEN BRÄHMANAS

Bisher verfolgten wir den Glauben an den Wiedertodverbunden mit dem

Bestreben, davon befreit zu werden, was kraft besonderer Riten und
esoterischen Wissens durch den Aufstieg in eine höhere Welt ermöglicht
wurde. Wirhaben zugleich diemannigfaltigenStationen derSeeleaufihrer
Wanderung im Jenseits untersucht und dabei die Möglichkeit einer
Wiedergeburt aufErden nur kurz gestreift. Diesem Punkt wollen wir uns
zuwenden und folgende Fragen prüfen : 1. Wann taucht der Gedanke zum
ersten Mal auf? 2. Von wo findet die Rückkehr zur Erde statt 3. Wodurch
wird die Wiederverkörperung motiviert? 4. Welche neuen Daseinsformen

bestimmen das Schicksal der wiedergeborenen Seele?

Schon oben (8) haben wir auf eine gewichtige Stelle hingewiesen,
wonach man durch die Kenntnis eines rituellen Details in bezug auf die
Jahreszeiten «wiederum fürwahr in dieser Welt entsteht» (pûnar ha

va asmim loké bhavati), wie der Frühling aus dem Winter neu geboren
wird (SB i,£, 3,14). Dies wäre eventuell das älteste Zeugnis der

Wiedergeburtslehre, wenn feststünde, daß die Seele nach dem Tode zu
einer neuen Daseinsform gelangt. Doch könnte es sich um eine kultische

Wiedergeburt handeln (wobei allerdings asmim loké erstaunt) oder um
die imaginäre Rückkehr des Opferers vom Himmel. Auch an ein Fortleben

auf Erden durch Nachkommenschaft ist zu denken, was an-

67. brahman wird auch mit Sonne bzw. Mond identifiziert: JUB 3,4,9; AB 2,41. Zu
brahmaloka cf. ChU 8,4,1-3; 5,4; 13, 1 ; 15,1 : BAU 6, 2,15; PrasnaU 1,15. 16; 5, 5.



I£0 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

schließend (i,£,3, i6) nahegelegt wird: durch einen speziellen Ritus
werden Nachkommen wieder und wieder erzeugt (prajah pûnar

abhyävdrtam prdjayante). Offensichtlich wird das Wiederentstehen

optimistisch gewertet: dies ist ein alter Zug gegenüber dem
«modernen» Pessimismus eines Sätyäyani (JUB 3,28,£). Wir haben auch

die dunkle Stelle von SB 3, 1, 2, 21 (9.) herangezogen, wonach die

Verletzung eines rituellen Tabus zur Geburt in Form eines sonderbaren

Wesens (adbhutd) führt. Hier wäre an eine Art Metamorphose zu

denken, die von der Seelenwanderung strikte zu unterscheiden ist.
Einen alten, einschlägigen Beleg für die Wiedergeburt auf Erden

nach dem Verweilen in einer Himmelswelt fand man in Jaiminiya-
Brähmana 1,18 (S.9,Z. i4f.) und i,£o (S. 2i,Z. 31 f.). Der Tote steigt,
wie wir eben sahen, in die Höhe, er gelangt in den Monat (oder : Mond,

1,49). Er richtet an die Jahreszeiten (eine Jahreszeit, 1,49), auf ihre

Frage: «Wer bist du?», folgenden Vers:

vicaksanäd rtavo reta äbhrtam

ardhamäsyam prasutät pitryävatah I

tam mä pumsi kartary erayadhvam

pumsah kartur mätary äsisikta 11 **

«Vom Lichten, Jahreszeiten, istder Samehergebracht, Halbmonat'ger,
vomneuerzeugtenHerrn derVäterwelt. Drum sendetmich ineinenMann,
der mich erzeugen soll, und flößet mich in eine Mutter ein6'!»

Nach der Glosse von 1, £0 zu den zwei ersten Pädas wird der König
Soma geopfert, was nicht stimmt, woraus der fremde Ursprung der

Strophe hervorgeht, wenn auch der Samen zweifellos vom Mond

(König Soma) herkommt (cf. KausitakiU 1,2 ; 2, 8f.). Kreislauftheorie
und Mondmythologie (6.) spielen wiederum eine gewichtige Rolle. Die

68. Nach 1,50 (1,18 fehlerhaft); cf. KausitakiU 1,2 (b: pancadasät prasutät ; c: tan mä

pumsi; d: pumsä karträ mätari mäsisikta). Schon Böhtlingk, BKSGW 42, 198fr., hat den Vers

als solchen erkannt.

69. Hertel, ibid. S. 151 f. Windisch, BKSGW 59, 1907, S. 11 if., hat nach Hertel den

Vers erstmals richtig gedeutet. Die eingeschobenen Glossen des Brähmana ließen wir hier

(wie in der zweiten Strophe) weg.



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE ICI

ungenaue Überlieferung geht noch aus den Abweichungen an den

beiden Stellen hervor. Unvermittelt folgt die zweite Strophe :

sa upajäyopajäyamäno
dvädasena trayodasopamäsah I

samara tad vide prati tad vide 'ham

tam mä rtavo 'mrta änayadhvam 11

Hertel übersetzt :

«So werd ich denn hinzugezeugt, ein Zugezeugter des Zwölffachen, als

ein dreizehnter Schaltmonat. Das weiß bestimmt ich, dessen binich ganz
gewiß; drum führet, Jahreszeiten, mich hin zur Unsterblichkeit!»70

Den Dreizehnfachen deutet das Brähmana i, £o (mit verderbtem

Text) auf die Sonne, woraus Hertel schließt, daß sein Verfasser den

Sinn des Verses nicht mehr verstanden hat. Indes handelt es sich gewiß
um das Jahr Sonne mit zwölf Monaten und Schaltmonat, durch die
man Unsterblichkeit erlangt, wie man gemäß dieser Deutung der
ersten Strophe durch den Mond der Wiedergeburt teilhaftig wird.

Hierwirdman nach dem logischen Zusammenhang derbeidenStrophen
fragen. Für Hertel, der sich aufWindisch beruft, drückt die erste Strophe
die Antwort eines Verstorbenen aus, der «auf der Erde wiedergeboren
sein will», während die zweite den Wunsch bekräftigt, in die höheren
Welten aufzusteigen'0*. Inzwischen ist die kritische Übersetzung der

Kausïtaki-Upanisad von A. Frenz erschienen, der die Parallelstelle 1,2
(=Sänkhäyana-Äranyaka 3,2) folgendermaßen verdeutscht:

«Aus dem Glänzenden, ihr Mondläufe, wurde der Same hergebracht,
aus dem fünfzehnteiligen [zum Gebären] Angetriebenen, aus dem, der
die Väterseelen besitzt. Und dann brachtet ihr mich durch den Mann als
den Verrichter, ergösset ihr mich in die Mutter. So wurde ich als der

70. Hertel, ibid. S. 152 nach JB 1,18 (1,50 verderbt); vgl. S. 155, Anm. 3; S. 159,
Anm. 2. KausitakiU 1,2 : a: upajäya upa... ; c: sam tad vide 'ham; d: tan ma rtavo 'mrtyava
âbharadhvam.

7°a. Dieser Deutung widerspricht vorerst die Frage: «Wer bist du?», die man nicht
durch die Äußerung eines Wunsches beantworten kann. Zur grammatikalischen Problematik
s. unten.



I£2 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

Dreizehnte, als der Schaltmonat, eins ums anderemal weitergeboren,
zusammen mit dem zwölfteiligen - Vater —. Das akzeptiere ich, das

weiß ich ganz gewiß, darum, ihr Mondumläufe, bringt mich zum
Nicht-Sterben !7I»

In JB i, 18. £o weicht der Text der entscheidenden i. Strophe leicht
ab, so daß Frenz den 2.Päda überträgt: «halbmonatsalt, aus dem

Ausgepreßten ...»7\ Im wesentlichen Punkt, der unser Problem betrifft,
bleibt die Deutung indes identisch: der Verstorbene tut den Jahreszeiten

(bzw. dem Monde, KausitakiU 1,2) sein Wissen kund: Aus dem

Monde gelangte der Samen in den Vater, dann in die Mutter. Jetzt
wurde er als Schaltmonat immer weiter geboren. Kraft dieses Wissens

sollen ihn die Jahreszeiten («Mondumläufe») zum Nicht-Sterben

bringen. Dieser Deutung entsprechend wäre in den beiden Strophen

gar nicht von Wiedergeburt die Rede. Es geht nur um die Unsterblichkeit,

die man durch das Wissen erlangt, daß man selbst vom Monde

stammt und als dreizehnter Monat (Schaltmonat) den ewigen Kreislauf
des Jahres mit seinen zwölf Monaten Sonne) überwinden kann.

Allerdings wäre anzunehmen, daß man ohne dieses besondere Wissen

zumindest dem Wiedersterben oder gar der Wiedergeburt anheimfällt.

W. Rau, auf Grund dessen Seminar obige Übersetzung entstanden

ist, stimmt ihr im Prinzip zu. «M.E. kann der Abgeschiedene auf die

Frage ,Wer bist du?' nur mit einer Feststellung, nicht mit einer
Aufforderung sinnvoll antworten. Ich fasse daher erayaddvam als augmentlose

Imperfekt- und äsisikta als augmentierte (ä-a-sisikta) Perfekt-, also

71. A.Frenz, Kausitaki-Upanisad, Indo-Iranian Journal XI, 2, 1969, S. 106. Vgl. A.B.

Keith, Sänkhäyana Äranyaka, London 1908, S. 17-18; Renou, Kausïtaki Upanisad, Paris

1948, S. 16, übersetzt Strophe icd: «Envoyez-moi dans un progéniteur mâle, déversez-moi

dans une mère par un progéniteur mâle.» Er folgt im wesentlichen Windisch und Hertel.

S. 18, Anm. 23, bemerkt er zu erayadhvam : «Forme du Rgv. (IV, 34,2).» Anm. 24: «nisikta

A, var sisikta; on a proposé de corriger en nisincata, mais une forme aberrante (impératif
d'aoriste radical ou d'aoriste redoublé) n'est nullement déplacée dans ces versets en style

pseudo-védique. Geldner propose de voir dans nisinca une vieille forme de 2' plur.parfait.»
Vgl. unten die Deutung von W. Rau!

72. Frenz, ibid. S. 126; ardhamäsyam entspricht pancadasät (s. Anm. 68).



INDISCHEN SEELENWANDERUNGSLEHRE I£3

Plusquamperfektform auf Aus dieser meiner Auffassung ergibt sich

alles andere, u.a. auch, daß der Tote selbst nicht von zwei Möglichkeiten
dessen spricht, was ihm widerfahren sollte. Er will sicher nur die

Unsterblichkeit; daß er sie nicht erreicht, wenn er die Prüfung nicht
besteht, hat m.E. mit seinen Wünschen gar nichts zu tun73.»

Im wesentlichen sind wir von der Richtigkeit dieser Deutung
überzeugt. Allerdings ist zu beachten, daß die Antwort, die der
Verstorbene den rtu's (Jahreszeiten oder «Mondumläufen») bzw. dem

Monde (KausitakiU 1,2) gibt, sein Schicksal noch nicht entscheidet:

zur Sonne emporgestiegen, muß er nochmals die Frage : «Wer bist du?»

beantworten. Erstens erhält er, nachdem er Vor- oder Familiennamen

angegeben hat, vom Sonnengott sein zweites Selbst (ätman) zurück,
dann erklärt er seine Identität mit Prajâpati (hier gleich Sonnengott),
wodurch er wohl unsterblich wird (JB 1,18). In JB 1 ,£o ist von dieser

zweiten Frage nicht die Rede. Hier wie später in KausitakiU 1,2-7
wurden wohl Mond- und Sonnen- (bzw. Brahman-) Eschatologie kompiliert.

Einem ähnlichenFallbegegnetenwir inJUB 3,27,9-3,28,3. Später
kehrt man vomMond aus aufdieErde zurück, während man von der Sonne

in die Brahman-Welten und damit zur Unsterblichkeit gelangt (BAU 6,
2, i £-16). Auf jeden Fall hängt das «Nicht-Sterben» vom esoterischen
Wissen und damit vom rituellen kdrman ab, so daß der Gedanke einer
möglichen Wiederverkörperung zumindest impliziert wird.

Diese zentrale Vorstellung wird im gleichen Texte explizite
ausgesprochen, und nicht nur das : die freie Wunschwahl taucht in JB 2,320
ausdrücklich auf. Wer «wünscht», in den Himmel zu gelangen, oder in
dieser Welt zu verweilen, erreicht dies durch ein bestimmtes Opfer

73- Freundliche briefliche Mitteilung vom 31.1.1971. Zu äsisikta zieht er noch heran:
Alfons Fürst, Der Sprachgebrauch der älteren Upanisaden, Diss. Tübingen 1914, Göttingen
191Î, S. 23 ; W. D. Whitney, Sanskrit Grammar, § 818a. Zu erayadhvam: K. Hoffmann, Der
Injunktiv im Veda, Heidelberg 1967, S. 108, Anm. 6. Was die beiden Strophen betrifft,
verweist Prof. W. Rau ferner auf H.W. Bodewitz, ZDMG Supplemento, I, XXVII. Deutscher
Orientalistentag vom 21. bis 27. Juli 1968 in Würzburg, Vorträge, Teil 3, 1969, S. 843-
848 (Bibliographische Ergänzungen zum Aufsatz von A. Frenz).



I£4 PAUL HORSCH: VORSTUFEN DER

(yah kämayeta gaccheyam svargam lokam, praty asmin loke tistheyam iti, sa

etena yajeta). Nach JB 3,216 verhilft die Kenntnis eines Säman (einer
Ritualmelodie) nicht bloß zur Erlangung des Himmels, sondern sogar

zur Rückkehr zu dieser Welt (sa yad Ayäsyo 'musmäl lokäd imam lokam

ägacchad, asmäl lokäd amum lokam ägacchad) 74. Wiederum hängt die

Erfüllung des Wunsches vom kultischen Wissen und Handeln ab.

Eine ansprechende Variante und zugleich eine weitere Bestätigung
für die Wunschwahl der Wiedergeburt bietet die früher behandelte

Stelle von JUB 3,28,3-4 (16.): man wird wiedergeboren in einer
Brahmanen- oder Königsfamilie, wenn man also wünscht und die
Gedanken auf die entsprechende Familie richtet, ein Motiv, das noch in

der Legende von Buddhas Geburt nachspielt75. Der Herabstieg erfolgt
in beiden Fällen vom höchsten Himmel (nicht vom Monde). Das

Brähmana fügt hinzu, daß, wer am Ende (anta) angelangt ist, in allen

Welten nach Wunsch wandeln kann (JUB 3,28,3). All dies stützt

Windischs Hypothese wenigstens geistesgeschichtlich, wenn ihr auch

philologische und grammatikalische Schwierigkeiten im konkreten
Fall (JB 1,18. £0) im Wege stehen.

Die angeführten Belege bezeugen wohl die Idee der Rückkehr aus

dem Jenseits und der Wiedergeburt, aber nicht die eigentliche
Seelenwanderungslehre. Dazu fehlt 1. die außermenschliche Reinkarnation,

2. die schicksalhaft wiederholte Transmigration, 3. die Vergeltung der

Taten im ethischen Sinne. Für die äußerst altertümliche Vorstellung

74. Ayäsya Ängirasa erscheint in AB 7,16 bei der Königsweihe, an der Sunahsepa

geopfert werden sollte. Neben dem säman ist wiederum der Wunsch bestimmend für das

Schicksal nach dem Tode: so 'kämayata pra svargam lokam jäniyam iti. sa etenaiva sämnästutvä

svargam lokam punah präjänät (JB 3, 216; S.444, Z. 6 v.u.). «Der wünsche: .Möchte ich die

Himmelswelt erkennen kennenlernen, erleben). Nachdem er mit dieser Singweise gelobt

hatte, wußte er den Himmelsraum wiederzufinden'» (s. Caland, Auswahl, Nr. 200, S.275-

276). Rau bemerkt: «Der Kontrast ägacchat ,er kam' und agacchat ,er ging' ist gewollt und

darf nicht beseitigt werden». Auf die beiden Stellen des JB hat uns freundlicherweise Prof.

W. Rau hingewiesen.
75. Vgl. Windisch, ibid. S. 66. Zur Bedeutung des letzten Gedankens in der Todesstunde

vgl. neben der allgem. Religionsgeschichte SämavidhänaB 3,7,1 (S.76) und besonders das

tibetische Totenbuch.



INDISCHEN SEELEN WANDERUNGSLEHRE I ££

spricht noch die Verknüpfung mit den Jahreszeiten und dem Jahr - wie
inSB i, £, 3, 14 (8.). Die Priorität des Jahresablaufes sowie der Kreislauf
der Natur (6.) dürfen damit als wesentliche Vorstufen des

Seelenwanderungsgedankens angesehen werden. Den mythischen Archetyp bilden
die Rätsel von RV 1,164, 30—32. Hierher gehört noch JB 2,212 und

3,331 mit dem sich drehenden «Götterrad» (devacakra). Wer die damit
verbundenen Bezüge kennt, ersiegtdie Unendlichkeit, dieUnvergänglich-
keit und die «Erneuerung» (punarnavatä). Diese Anschauung wird ebenfalls

mit dem Jahr und insbesondere den Jahreszeiten verknüpft.

19. ERGEBNISSE

Zusammenfassend kann festgehalten werden, daß die eigentliche
Seelenwanderungslehre den altern vedischen Texten von den Samhitäs

bis zu den Brähmanas undÄranyakas unbekannt war (2.), daß in diesen

Schriften jedoch alle wesentlichen Vorstufen des indischen Fundamentaldogmas

zu finden sind. Daraus folgt der Schluß : die Lehre gründet
ausschließlich auf vedischen Prämissen, deren entwicklungsgeschichtlicher

Ablauf sich in allen Phasen positiv erfassen läßt. Heben wir die
entscheidenden Entwicklungsstufen nochmals hervor.

1. Besonders beeindruckt waren die vedischen Seher vom Kreislauf
der Natur, wie er sich vornehmlich in der Periodizität des Mondes und
der Sonne mit ihren 12 Monaten und festen Jahreszeiten, der
regelmäßigen Wiederholung des Jahres, kundtut (6.).

2. Hinzu trat die Kosmisierung des Menschen, die vollständige
Eingliederung des Lebens- in den Weltprozeß, woraus sich logischerweise
der Mythos von der ewigen Wiederkehr der Yuga- und Kalpa-Theorie
entwickelte. Wo immer wir Ursprüngen begegnen, treten die ersten
zwei Momente hervor (4.-6.).

3.Letztlich verwandt mit diesen Vorstellungen sind die «animi-
stischen» Prämissen, der Glaube an die Allbelebt- und -beseeltheit der
Natur, an die Metamorphosen, die Verwandlungen von Menschen in
Tiere und Pflanzen usw. (7.).



I£6 PAUL HORSCH : VORSTUFEN DER

4. Eine gewichtige Rolle spielten die magischen Riten der Fruchtbarkeit

und Erneuerung. Durch sie konnten mythische Urgeschehnisse

magisch nachvollzogen, wiederholt werden, was eine zauberhaft-symbolische

Erneuerung nicht nur der Natur, sondern auch des

Menschen - geistige Wiedergeburtszeremonien — implizierte (8.—10.).
£.Sehr verbreitet war der Glaube an eine Wiedergeburt des Vaters

bzw. Großvaters im Sohne oder Enkel. Hinzu tritt die Bedeutung des

Manenkultes durch männliche Nachkommen (7.).
6. Bei all diesen Momenten handelt es sich großteils um

Universalvorstellungen, die bei den verschiedensten Völkern der Erde

auftreten, ohne dort zur Seelenwanderungslehre geführt zu haben. Nur

typisch indische Anschauungen im Zusammenspiel mit den angeführten
Prämissen werden uns den Schlüssel zur Erklärung geben. Dazu gehört
vorerst die zunehmende Spekulation über das Schicksal des Verstorbenen

und dessen Abhängigkeit von rituellen Handlungen (11.—12.).

7. Unsterblichkeit ist den Menschen (wie den Göttern) nicht naturhaft

innewohnend: durch spezifische Riten, also kultische «Handlungen

(kdrman) allein kann er sie erlangen. Dies impliziert, daß die
Menschen, die ihrer nicht teilhaftig werden, in einem Reich der Vergänglichkeit

verharren (13.).
8. Die Konsequenz war, daß selbst rituelle Werke als endlich, also

unbeständig, angesehen wurden, was in der Annahme resultierte, daß

der Abgeschiedene in der andern Welt, wenn seine rituellenVerdienste

erschöpft waren, immer wieder die Beute des Todes werde : Theorie

vom wiederholten Sterben (punarmrtyu) (14.).
9. Die Überwindung des «Wiedertodes» trachtete man durch neue,

raffinierte Kulthandlungen zu erzwingen. Diese Riten setzten ein

höheres, esoterisches Wissen voraus, wodurch die Gnosis immer mehr

als Grundbedingung der Immortalität in den Vordergrund trat(i4.-i£.).
10. Jenen, die dieses Wissen nicht besaßen und daher die

entsprechenden Riten nicht ausführen konnten, wurde in der jenseitigen Welt

der Wiedertod zuteil. In den Jüngern Brähmanas - JB, JUB, SB -



INDISCHEN SEELEN WANDERUNGSLEHRE I £7

schloß man schließlich, daß der Tote in diese Welt zur Wiederverkörperung

zurückkehre. Die besondere, stets menschliche Daseinsform

konnte auchdurch denWunsch (käma) bestimmtwerden 16.-18.).
All diese Voraussetzungen führten konsequenterweise schon in der

Brähmanaperiode zur Annahme der Wiedergeburt nach einem
Zwischenaufenthalt in einer anderen Welt. Daraus ergab sich in den altem

Upanisaden gleichsam gesetzmäßig die eigentümliche Seelenwanderungslehre,

deren verschiedene Entwicklungsstufen wir in der nächsten

Arbeit untersuchen werden76.

76. Anfänge der Seelenwanderungslehre, Asiatische Studien XXVI, 3-4, 1972.


	Vorstufen der indischen Seelenwanderungslehre

