
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 25 (1971)

Heft: 1-4

Artikel: Orientalia helvetica : Werke chinesischer und japanischer Kunst aus der
Sammlung Mantel im Museum Rietberg, Zürich

Autor: Brinker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ORIENTALIA HELVETICA

Werke chinesischer und japanischer Kunst

aus der Sammlung Mantel* im Museum Rietberg, Zürich

HELMUT BRINKER
MUSEUM RIETBERG UND UNIVERSITÄT ZÜRICH

«Die Regierungsperioden Chên-kuan (627-649) und K'ai-yüan
(713—741) waren die blühendsten, die es je gab. Die Kaiser [dieser

Zeit] * waren göttlich inspiriert und mannigfaltig begabt, ihre Beamten

gründlich und umfassend gebildet und Liebhaber der Künste. Sie kauften

und suchten Schätze von allerhöchstem Wert, die sich wie Wolken
über ihnen sammelten, so daß man [die Sammlung von] Bilde ¦» und

Manuskripten im ,Inneren Schatzhaus' nahezu als vollständig beti ichten
konnte. Es gab einige Leute, die [dem Hof Kunstwerke] schenkten, um
ein Amt oder einen Titel zu erhalten, und andere, die für den Kaiser
nach Kunstwerken suchten, um dafür belohnt zu werden. Ferner
existierten Familien, die seit langem [Kunstschätze] anhäuften und
sammelten und die ihre Häuser als .Schatzkammern für Bilder und

Manuskripte' bezeichneten. Wenn erst einmal eine große Sammlung

zusammengetragen ist, enthält diese sicherlich auch Werke von hervorragender

Qualität, denn das Gute ist mit dem Schlechten bunt gemischt, und
alles beruht letztlich auf dem kritischen Urteil des Sammlers und
Besitzers.» Diese Schilderung des Sammelwesens im China der T'ang-Dyna-
stie verdanken wir dem kenntnisreichen Maler, Schriftkünstler und
Kunsttheoretiker Chang Yen-yüan, der in den 847 vollendeten «Be-

* Die indischen und südostasiatischen Skulpturen dieser Sammlung sollen in einer der

folgenden Nummern veröffentlicht werden.
Die Photos verdankt^der Verfasser der freundlichen Hilfe von Frau Brigitte Kammerer und

Fräulein Isabelle Wettstein, Photographinnen am Museum Rietberg, sofern nicht ausdrücklich

anders angegeben.
1. Die Regierungsperioden Chên-kuan und K'ai-yüan entsprechen den Amtszeiten der

T'ang-Kaiser T'ai-tsung und Hsüan-tsung.



2 HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA

richten über berühmte Maler aus allen Dynastien», dem Li-tai ming-hua
chi (Kap.II, r), seine Beobachtungen aufzeichnete2. Sie haben auffallende

Parallelen in unserer Zeit, und seine letzten Zeilen haben noch
heute die gleiche Gültigkeit wie vor mehr als einem Jahrtausend.

Eduard von der Heydt war es, der mit seiner großartigen Sammlung
den Qualitätsmaßstab für das Museum Rietberg setzte, ja zu dessen

Entstehung durch die Schenkung seiner Sammlung an die Stadt Zürich
im Jahre 1956 erst einmal den Grundstein legte. Seither schlössen sich

einige Privatsammler seinem Vorbild an; zuletzt erfuhr das Museum

Rietberg durch die Eingliederung der Sammlung Mantel eine wesentliche

Bereicherung auf dem Gebiet asiatischer Kunst. Die 1968 verstorbene

weise Stifterin Frau Mary Mantel-Heß richtete bei der Wahl ihrer
Sammelobjekte ihr Augenmerk darauf, durch die Werke aus ihrem
Besitz die Bestände des Rietberg-Museums einmal sinnvoll ergänzen zu
können.

CHINA

I. KERAMIK

So bildet beispielsweise die spät-neolithische chinesische Graburne ein

einzigartiges Stück in der Sammlung des Rietberg-Museums (Abb. 1).
Das Material ist ein steinzeugähnlicher Scherben aus dichtem rötlichgelbem

Ton, der bei relativ hohen Temperaturen (ca. 1000 Grad

Celsius) gebrannt wurde. Das bauchige, beinahe kugelige Gefäß hat eine

im Radius sehr enge kreisrunde Standfläche und einen schmalen

Mündungsrand. An der weitesten Stelle der Leibung finden sich zwei vertikal

angesetzte Ösenhenkel. Die Urne scheint mit der Hand getöpfert zu

sein. Jedenfalls finden sich keine Spuren, die auf die Verwendung einer

Töpferscheibe hindeuten. Man hat die dünnen Gefäßwände

wahrscheinlich aus ringförmigen, aufeinandergeschichteten Tonwülsten

aufgebaut, die mit Hife eines Klopfers geglättet wurden. Die runden Ein-

2. Die vorliegende Übersetzung schließt sich im wesentlichen der von W. R. B. Acker an ;

vgl. Some T'ang and Pre-T'ang Texts on Chinese Painting (Sinica Leidensia, vol. Vili), Leiden

•9Î4. pp. 203-209.



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA 3

drücke am Mündungsrand bargen ursprünglich kleine Kügelchen. Sie

mögen zur Befestigung eines Deckels gedient haben. An Schulter und
Bauch der Urne entfaltet sich ein umlaufender, großzügig angelegter
geometrischer Dekor. Er ist in Schwarz und einem dunklen Schokoladenbraun

mit einem pinselartigen Instrument nach dem Brand kalt
aufgemalt. Die glatten diagonalen Bänder mit spiralig ineinander

verschlungenen Enden, «Spiralwirbel» genannt, werden begleitet von
einem Sägezahnmuster, das der Entdecker der chinesischen neolithi-
schen Kultur, J. G. Andersson, auch als «death pattern» bezeichnete3,
weil er es ausschließlich auf Graburnen vorfand. Rautenmuster füllen
die durch die diagonalen Bänder gebildeten Dreiecke, und ein doppeltes

Wellenband schließt den unteren Rand der breiten Dekorzone

ab.

Die typen- und formgeschichtliche Entwicklung der spät-neolithi-
schen Keramik sowie die Ikonographie des Dekors harren noch einer

gründlichen Untersuchung und Klärung. Doch soviel kann man auf
Grund der bisherigen Forschungsergebnisse sagen: Die mit sicherer
Hand bemalte Graburne aus der Sammlung Mantel gehört der mittleren
Stufe der nach ihrem ersten Fundort in Honan benannten Yang-shao-
Kultur an. Diese hatte ihr Kerngebiet in Nordchina, vor allem im
Huang-ho-Becken, und sie erstreckte sich von Hopei im Nordosten bis
nach Kansu und Chinghai im Nordwesten, wo lange eine lokal gefärbte
Yang-shao-Kultur blühte. Sie fällt zeitlich wohl in die Jahrhunderte um
2000 v. Chr. Innerhalb der verschiedenen in Kansu und Chinghai zutage
gekommenen Gruppen bemalter Keramik aus der Yang-shao-Kultur
läßt sich unsere Graburne in den Pan-shan-Komplex einordnen4.

3. J.G. Andersson: Preliminary Report on Archaeological Research in Kansu, Memoirs of the
Geological Survey of China, Series A, No.j, Peking 192c, pp. 13L

4. Vgl. William Watson: China Before the Han Dynasty, London 1961, pp.41 ff., Chêng
Tê-k'un: Archaeology in China, vol. 1 : Prehistoric China, Cambridge/Toronto 1959, 2nd ed.

1966, pp.7jff. sowie die älteren, reich illustrierten Arbeiten von J.G.Andersson, op.cit.,
insbesondere pl. VI, und Nils Palmgren: Palaeontologia Sinica, Series D, vol. Ill, Fascicle 1 :

Kansu Mortuary Urns of the Pan Shan and Ma Chang Group, Peking 1934, insbesondere pl.
X-XI und XXXVII.



4 HELMUT BRINKER : ORIENTALIA HELVETICA

Die Keramik der Han-Dynastie (206 v. Chr.-22o n.Chr.), welche
die in den Jahrhunderten zuvor angebahnten Traditionen und Techniken

fortführte und weiterentwickelte, ist in der Sammlung Mantel
durch einen der für diese Zeit charakteristischsten Gefäßtypen vertreten:

einen vasenartigen Weinkrug vom Typ hu, der eine klassische

Form der chinesischen Bronzekunst voraufgegangener Perioden nachahmt

(Abb. 2). Während der Han-Zeit gelang es der Keramik, mit der

Erweiterung der Farbskala (Weiß, Rot, Grün) bei der kalten Bemalung,

namentlich aber mit der technischen Verfeinerung der Glasuren,
deren Erfindung (viel früher, als man bis vor kurzem angenommen
hatte) den Töpfern der Westlichen Chou-Dynastie (lio2j—yji v. Chr.)
zu verdanken ist5, ihren vordersten Rang unter den verschiedenen

Gattungen des Kunsthandwerks zurückzuerobern, den sie während der

Shang- und Chou-Dynastie vorübergehend der Bronze-, Jade- und
Lackkunst hatte überlassen müssen.

Der relativ dicke Scherben unseres hu besteht aus einem ziegelroten
feinkörnigen Ton. Die ursprünglich blattgrüne Bleisilikatglasur auf der
Außenseite des Weinkrugs hat sich durch die Lagerung in der Erde hier
und da abgelöst und in ein irisierendes silbriggraues Grün verwandelt.
Die Verdichtung der Glasur um den Fuß und die stellenweise zu
beobachtende Tropfenbildung scheinen darauf hinzudeuten, daß das auf der

Töpferscheibe gedrehte Gefäß aufrechtstehend gebrannt wurde.
Über einem schmalen Fußring mit flachem Boden weitet sich der

Körper des Krugs kräftig aus, zieht sich in der annähernd gleichen
Kurvenbahn an der Schulter wieder nach innen zusammen und geht dann in
einen langen, schlanken, zum Mündungsrand wiederum leicht nach aussen

schwingenden Hals über. Eine schmale Rille trennt die Halszone

vom eigentlichen Mundrand des Gefäßes. Zwei schnurartige Bänder

begrenzen den um die Schulter laufenden Relieffries mit aufmodellierten

j. Siehe K'ao-ku hsüeh-pao, 1959, Nr.4, sowie Akiyama Terukazu et al.: Arts of China,
Neolithic Cultures to the T'ang Dynasty - Recent Discoveries, coordinated by Mary Tregear,
Tôkyô/Palo Alto 1968, pl. 8, vgl.p. 204.



V

uè*?

k^

m

Abb. i. Neolithische Graburne. China. Yang-shao-Kultur, Pan-shan, Kansu. Ca. 2000 v.
Chr. Ton, kalt bemalt. H. 33,5 cm. (Photo: Zoé Binswanger).

Abb. 2. Hu (Grabbeigabe). China. Östliche Han-Dynastie (2Ç-220 n. Chr.).Ton, grün
glasiert. H. 3 c cm.

Abb. 3. «Pflaumenblütenvase» (mei-p'ing). China. Chü-lu-hsien, Hopei. Nord-Sung-Dyna-
stie, vor 1108. Ton, über weißer Engobe farblos glasiert. H. 27 cm.



Abb. 4. Ku. China.

Shang-Dynastie, ca.

12./11. Jh. v. Chr.
Bronze. H. 30 cm.

/

t.

%

of*



ft
iß\moo

,„
©va7~. SE£s

Abb. r. Kuei. China. Westliche Chou-Dynastie, ca. 10. Jh. v. Chr. Bronze. H. ir cm.

Abb. 6. Kuei. China. Westliche Chou-Dynastie, ca. 9-/8. Jh. v. Chr. Bronze. H. 17 cm.



v /V-fc i iViv •...
'

KMi

a-.

Abb. 7. Räuchergefäß. China. Chan-kuo-Zeit, ca. 4-/3. Jh. v. Chr. Bronze. H. 19,c cm.

Abb. 8. Zeremonialaxt. China. Shang-Dynastie, 11. Jh. v. Chr. Bronze. H. 9,8 cm, Br. 1 3 cm.

Abb. 9. Stehende Dame (Grabbeigabe). China. Westliche Han-Dynastie (206 v. Chr.-
8 n. Chr.). Ton, kalt bemalt. H. 53 cm.

Abb. 10. Pferd (Grabbeigabe). China. Westliche Han-Dynastie (206 v. Chr.-8 n. Chr.)?
Ton, kalt bemalt. H. 27 cm, L. 3 c cm.



Abb. ii. Maitreya. China. Lung-mên
Honan. Nord-Wei-Dynastie, frühes 6. Jh.

Kalkstein. H. 47 cm.

Abb. 12. Maitreya. China. Lung-mên,
Honan. Nord-Wei-Dynastie, frühes 6. Jh.
Kalkstein. H. 36,çcm. Slg. v. d. Heydt. (Photo:
Zoé Binswanger).
Abb. 13. Maitreya. China. Lung-mên,
Honan. Nord-Wei-Dynastie, frühes 6. Jh.
Kalkstein. H. ç4cm. Slg. v. d. Heydt. (Photo :

Krnst Halm).

¦ff

iw*

m
&



X

^ /«*è•a ^y «5

« -
t e

**
* A«

S3« *>"

«a* \vv^i

Abb. 14. Ch'ên Shun (1483—1Ç44): Schriftkunstwerk.
Fächer. Tusche auf Papier mit Goldgrund. H. 18 cm,
Br. ji,8 cm.

Abb. 1 c. Wên Chêng-ming (1470—IÇJ9): Landschaft.

Hängerolle. Tusche und leichte Farben auf Papier. H.

113 cm. Br. 29 cm.

Abb. 16. Detail aus Abb. 15.

r

i
.'*>

N
a&^ < tewS%v*B* tag

**>."V

:.»

?¦' Jflr*
--j-^""«Ri.-***«:#**? fs*•-

: I t
: «. .r?SAÏ

»i»#5>ä«1» ,T«rr¦. *"

' '-2 4,
K

\ y ,5

f/J^\^-T*1i
is.MS

J5

SLb^ffiüdfeurop¦À 1 I. - -v
*: .>

a^:
*«,

\k\' \ß-4

16



^T
»V "W5J<

Krm
é ¦'J

ti
éFff- ...¦

.:-'•' ÜK&üfe¦¦-¦-

.--' ¦-•:',:

a i
;

-»o-*: I
.--.;¦:

C?

/ :

^\ 4MMÉÌ»
; /<*

». * *r-«fcY\ *>

y*1 Jtf
<v

»¦ A-

19

Abb. 17. Lu Chih (1496-1576): Flußlandschaft. Fächer. Tusche und Farben auf Papier mit
Goldgrund. H. 18,6 cm, Br. 53 cm.

Abb. 18. Sung Hsü (1 Ç23-1606-) : Verschneite Berge an einem Fluß, dat. 1Ç87. Fächer.
Tusche und leichte Farben auf Papier mit Goldgrund. H. i8,j cm, Br. 24 cm.

Abb. 19. Ch'eng Chia-sui (1C6Ï-1643): Flußlandschaft. Fächer. Tusche auf Papier. H.
16,j cm, Br. jo cm.



«Ut Hi «ft?

feil

»Ä

fin

i*
/

V!«r\^ v
z - -

V«i
¦ /

,.v/
/

f

Abb. 2o. Hsü Wei (i ç2 i —i 593): Lotos und Bambus. Hängerolle. Tusche auf Papier. H.
94 cm, Br. j6,7 cm.



"-\I.
>"

%

?r

•

--

%

¦

*

\
Abb. 2i. Detail aus Abb. 20. Abb. 22. Detail aus Abb. 20.



- -i^A ta».
***

i

„X. -^itALu
Br^«*» *

'»wP
l*(*^^s4*à.:'-. HHLfc -• - jW^

23

x^ëmm

« *
*

: "'•'¦:

^^
è*§ r^.--j^STf^-^.

V:

-A>SW^ *35£
y

w-
24

Abb. 23. Li Liu-fang (1$75—1629): Flußlandschaft mit einem einsamen Bootsfahrer, dat.
1622. Fächer. Tusche auf Papier mit Goldgrund. H. 17,3 cm, Br. co cm.

Abb. 24. Liu Tu (-1628-1643-): Berglandschaft im Stil des Mi Fu, dat. 1643. Fächer.
Tusche auf Papier mit Goldgrund. H. 16,$ cm, Br. co cm.



t* *&

'>.-?

si ¦

9^y£

• -

ft«w#mi.
Stillt flfé ; H i* SS jiW

>,

%
:<

w*%WW- 2f

Abb. 2$. Porträt eines unbekannten Zen-Meisters. Japan. Anonym. 16. Jh. Hängerolle.
Tusche und Farben auf Seide. H. 80 cm, Br. $0 cm.



m
38SE 5

;-/¦ 5sS5£ ' "C

S&^«£.

ss

lim

9.,' t
i-' e
/> '

II* r
/;.

**
m#c

¦s

rf^rf

Abb. 26. Jôen (1628-1673): Sechs

Kakifrüchte. Hängerolle. Tusche

auf Papier. H. 68 cm, Br. 29 cm.



ELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA C

Tieren und zwei einander gegenüberliegenden Ringhaltern in Form von
t'ao-t'ieA-Masken. Häufig findet man in derartigen Friesen Jagdszenen

dargestellt, vielfach rückwärts gewandte Bogenschützen auf Pferden,

ein Motiv iranischer Provenienz. Diesen Jagddarstellungen verdanken

die vasenförmigen Krüge den oft anzutreffenden Namen «Jagd-hu» oder

den neuerdings verwendeten, treffenderen Terminus «Jagdfrieskrug».

Nicht nur in der Form, sondern auch im Dekor schließt sich das hu

bis zu einem gewissen Grade an die Sakralbronzen der Chou- und Han-

Dynastie an. Man hat sogar vielfach mit gewissem Recht vermutet, die

Töpfer der Han-Zeit hätten mit der grünen Glasur ihrer Gefäße den

Patina-Effekt der Bronzen imitieren wollen. Sicherlich waren
Keramikgefäße dieser Art nicht für den täglichen Gebrauch bestimmt,
sondern sie dienten vielmehr als billigerer Ersatz für die kostbaren im Kult
gebrauchten Sakralbronzen, die schließlich den Verstorbenen ins Grab

mitgegeben wurden. Bei unserem hu handelt es sich um eine Grabbeigabe,

die wohl zur Zeit der Östlichen Han-Dynastie geschaffen wurde,
also in den beiden Jahrhunderten nach Christi Geburt. Genauere Angaben

zur Datierung lassen sich deshalb nicht machen, weil eine klare

typologische Sequenz der Han-Keramik erst noch zu erarbeiten ist.
Zahlreiche Gefäße dieses Typs befinden sich auch in anderen

westlichen Sammlungen. Hier mag es genügen, auf die annähernd gleich
großen Au im Metropolitan Museum of Art, New York6, und im
Museum für Ostasiatische Kunst zu Berlin7, auf das etwas kleinere in
der Sammlung von Frau Professor E. von Erdberg in Aachen8 sowie auf

das Au in der Sammlung Hultmark, Stockholm9, und den in seinem

6. Arts of the Han Dynasty, Chinese Art Society of America, Asia House, New York 1961,
No. 20.

7. Siehe Roger Goepper: Kunst und Kunsthandwerk Ostasiens, München 1968, Abb. 166,
sowie Ausgewählte Werke ostasiatischer Kunst, Staatliche Museen Preußischer Kulturbesitz,
Museum für Ostasiatische Kunst, Berlin-Dahlem 1970, Nr. $1.

8. Siehe Eleanor von Erdberg Consten: Das alte China, Zürich 19 $8, Tafel 88 (unten links).
9. Siehe Osvald Sirén: Kinas Konst under tre Àrtusenden, Stockholm 1942, Bd.I, Farbtafel

gegenüber p. 198.



6 HELMUT BRINKER : ORIENTALIA HELVETICA

Relieffries sehr schön durchgestalteten Jagdfrieskrug im Basler Museum

für Völkerkunde zu verweisen10.

Ein hervorragendes Beispiel sung-zeitlicher Keramik tritt uns mit
der «Pflaumenblütenvase» (mei-p'ing) aus Chü-lu-hsien vor Augen
(Abb. 3)". Ihr Scherben ist ein rauhes graubraunes Steinzeug mit weißer

Engobe und einer transparenten, dick angelaufenen Glasur, deren dichtes

netzwerkartiges Craquelé die typische bräunliche Verfärbung der Waren

aus Chü-lu-hsien aufweist. Der ovoidisch geformte, am Boden
abgeflachte Körper der Vase hat über der breiten Schulter einen kurzen,

engen Hals mit scharf ausladender Lippe. In seinen ausgewogenen
Proportionen und der für unser Auge besonders attraktiven Glasur mit ihrem
bräunlichen Craquelé ragt das Mantel-mei-p'in^ weit über die gewöhnliche

Gebrauchskeramik hinaus, die den Hauptanteil der Chü-lu-Funde
ausmacht.

Etwa auf halbem Wege zwischen den berühmten Keramikzentren

Ting-chou im Norden der Provinz Hopei und Tz'u-chou im Süden lag

Chü-lu, wo im Jahre 1920 die dort ansässige Bevölkerung nach einem

extrem trockenen Sommer damit begann, nach verschütteten Schätzen

zu graben, und was sie zutage förderte, war namentlich jene mittlerweile

auch in zahlreichen westlichen Sammlungen vertretene Keramik.
Die alte Stadt Chü-lu, eine der 221 v.Chr. durch die Ch'in eingerichteten

36 Kommandanturen, war 1108 unter den Schlammassen des

über die Ufer tretenden «Gelben Flusses» restlos verschüttet worden.
Durch die über achthundertjährige Lagerung in dem früheren Bett des

sich verlagernden Huang-ho-Laufs entstanden die erwähnten, für die

Chü-lu-Keramik charakteristischen Verfärbungs- und bisweilen auch

Zersetzungserscheinungen in der Glasur. Mit der Naturkatastrophe des

Jahres 1108 ergibt sich also ein sicherer terminus ante quem für die Her-

10. Asiatische Kunst, hrsg. vom Kunstgewerbemuseum der Stadt Zürich, Zürich 1941,

p.94 (unten).
11. Das Stück stammt aus der Sammlung L. de Hesselle, Itschnach-Zürich, und war 1941

in der vom Kunstgewerbemuseum Zürich veranstalteten Ausstellung «Asiatische Kunst» aus
Schweizer Sammlungen zu sehen; vgl. den Katalog p. 101.



HELMUT BRINKER : ORIENTALIA HELVETIC A 7

Stellung unserer Vase. Vier inschriftlich datierte Chü-lu-Stücke (1092,

1103, 1108, 1108) im Tientsin Museum" unterstützen die Vermutung,
daß das Mantel-mei-p'in^ um 1100 entstanden ist und mithin die
Töpferkunst der Nord-Sung-Dynastie in ihrer Spätphase aufs beste
repräsentiert.

2. BRONZE

Unter den altchinesischen Sakralbronzen der Sammlung Mantel
verdient das elegante kelchförmige Trink- oder Libationsgefäß vom Typ ku

an erster Stelle genannt zu werden (Abb.4)13. Es hat eine glatte
jadegrüne Patina mit rotbraunen Flecken und malachitgrünen Verkrustungen.

Der nach unten ausladende hohle Fuß des Gefäßes trägt einen
schlanken zylindrischen, hoch aufstrebenden Körper, der in einem

trompetenförmig ausschwingenden Mund endet. Diese Bronzeform leitet

sich, wie Li Chi unseres Erachtens schlüssig dargelegt hat, von einer
Stielkelchform der spätneolithischen schwarzen Lung-shan-Keramik
her1*.

Umlaufende horizontale Bänder gliedern den Dekor des ku in drei

Zonen; vertikale, regelmäßig eingekerbte Grate (flanges) bestimmen
die symmetrische Aufteilung der Motive im unteren Teil des Kelchs.

Auf dem mit einem feinen Spiralmuster (lei-wên) überzogenen Grund,
in dessen Vertiefungen sich Spuren eines zinnoberroten Pigments
finden, erheben sich in leichtem Relief an der Fuß- und Hüftzone t'ao-

t'ieA-Masken, die durch ihre stark fortgeschrittene Auflösung in
stilisierte Einzelelemente (dispersed t'ao-t'ieh) nur noch entfernt an ihre

ursprüngliche Form erinnern. Auch sie werden von Spiralmustern
geschmückt. Ein schmales Band mit gegenständigen gehörnten k'uei-Dra-

12. Siehe Chü-lu Sung-ch'i ts'ung-lu, Tientsin 1923.
13. Das Stück ist farbig reproduziert bei Daisy Lion-Goldschmidt und Jean-Claude Mo-

reau-Gobard: Chinesische Kunst, übersetzt von Peter Wilhelm Meister, Würzburg/Wien i960,
Tafel 6.

14. Li Chi: Studies of Hsiao-t'un Bronzes, Pt.I, The Chinese Journal of Archaeology, III
(1948), p. $4, sowie Li Chi and Wan Chia-pao: Studies of the Bronze Ku-Beaker (Archaeologia
Sinica, N.S. No. 1) Nankang, Taiwan: Academia Sinica 1964.



8 HELMUT BRINKER : ORIENTALIA HELVETICA

chen schließt den Dekor der Fußzone am oberen Rand ab. Der dar-

überliegende glatte Trennstreifen mit zwei plastisch hervortretenden

«Bogensehnen» entspricht dem undekorierten Ring oberhalb der Hüftzone,

während ein Band mit schlangenartigen Tieren, die bisweilen
auch als «Seidenraupen» bezeichnet werden, das Gegenstück zu dem
Drachenfries bildet. Vier senkrecht stehende, mit den Spitzen nach

oben weisende «Schwertblätter» (rising blades) unterstützen die
schlanke Kelchform in ihrem oberen Teil. Die geschlitzten ovalen

Augen sowie die C- und kommaförmigen Elemente lassen in ihrer weit
auseinandergezogenen Komposition ein auf dem Kopf stehendes t'ao-
t'ieh nur noch ahnen. Das Erscheinen der sogenannten «Seidenraupen»
und Drachen an den jeweils gleichen Stellen auf einer Anzahl von ku

wird wohl mehr als ein Zufall sein'5. Es liegt nahe zu vermuten, daß

diese Motive - vielleicht gewisse Wiedergeburtsvorstellungen symbolisierend

- in Verbindung standen mit der speziellen kultischen Funktion
dieses Gefäßtypus.

Das Mantel-Au ist in einem Stück gegossen. Seine hervorragende
technische Ver- und Bearbeitung läßt kaum noch Spuren des

Herstellungsprozesses erkennen. Nur die bei Gefäßen dieses Typs allenthalben

zu beobachtenden einander gegenüberliegenden kreuzförmigen
Durchbrechungen der Gefäßwand in dem glatten Trennstreifen am oberen
Rand des Fußes, also unterhalb des relativ hoch liegenden Gefaßbodens,

scheinen sichtbare Reste des Gußvorgangs zu sein. Sie dienten
wahrscheinlich als Stütz- und Aufhängevorrichtungen für Metallzapfen,
die den Tonkern des Fußes von dem des eigentlichen Gefäßes trennten16.

Die Entdeckung gebrannter Tonfragmente mit den negativen
Abdrücken typischer Bronzedekor-Elemente in den späten zwanziger
Jahren unseres Jahrhunderts nahe der ehemaligen Hauptstadt des

i$. Siehe Anmerkung 20.
16. Siehe Noel Barnard : Bronze Casting and Bronze Alloys in Ancient China (Monumenta Serica

Monograph, XIV), Canberra 1961, pp. i i$f. ; Li Chi und Wan Chiao-pao, op.cit., pp. 22-2$;
Rutherford J.Gettens: The Freer Chinese Bronzes, vol. II: Technical Studies, Washington,
D.C. 1969, pp. 74-76.



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA 9

Shang-Reiches, An-yang, gaben der Bronzeforschung eine völlig neue,
unerwartete Wendung und korrigierten die bis dahin und zum Teil
noch bis vor kurzem akzeptierte Theorie, die altchinesischen
Sakralbronzen seien im Wachsausschmelzverfahren (à cire perdue) hergestellt
worden. Jüngste Untersuchungen, namentlich die detaillierten und
umfassenden Arbeiten von Noel Barnard17 und Rutherford J.Get-
tens18, haben die nach den ersten Hsiao-t'un-Funden geäußerten

Vermutungen im wesentlichen bestätigt, ein wenig zurechtgerückt und

näher ausgeführt. Danach wurde - ohne hier auf Einzelheiten des

komplizierten Gußprozesses eingehen zu können — um ein Tonmodell ein

aus mehreren Teilstücken zusammengefügter Tonmantel (piece molds)
das heißt die Gußform, gebaut, so daß die Bronzen in einem direkten
Verfahren, also ohne den Umweg über ein Wachsmodell, gegossen
werden konnten19.

Auf der Innenseite des hohlen Fußes finden sich zwei eingetiefte
Schriftzeichen, von denen das erste gewöhnlich als tzu, «Sohn», gedeutet

wird ; das zweite dagegen ließ sich nicht mit Sicherheit identifizieren.

Möglicherweise ist es eine Variante des Zeichens kung, «respektvoll».

Wahrscheinlicher aber ergibt die Kombination beider Zeichen
einen Personennamen.

Das ku der Sammlung Mantel zeigt sowohl in seiner Form als auch im
Dekor äußerst enge Beziehungen zu einer Bronze gleichen Typs, die in

Ta-ssu-k'ung-ts'un unweit der Shang-Hauptstadt An-yang, Provinz
Honan, zutage kam". Diese Tatsache allein genügt schon, um die

metropolitane Herkunft unseres ku zu demonstrieren. Ferner bezeugt

17. op.cit.
18. op.cit.
19. Eine kurze und klare Zusammenfassung der Gußtechnik gibt Roger Goepper, op.cit.,

PP-3Î-36.
20. Siehe Akiyama Terukazu et al. : Arts ofChina, pl. 48 ; William Watson: Archaeology in

China, London i960, pl. $2. Nahe verwandt, vor allem in den Motiven, deren stilistischer
Behandlung und deren Abfolge in der vertikalen Gliederung des Dekors, sind ferner das ku

aus der Pillsbury Collection im Minneapolis Institute of Arts (siehe Bernhard Karlgren:
A Catalogue of the Chinese Bronzes in the Alfred F. Pillsbury Collection, Minneapolis I9$2, No. 2$,



IO HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA

der Stil des Dekors, der nach Max Loehrs überzeugender typologi-
scher Sequenz shang-zeitlicher Bronzedekore der Variante (a) innerhalb

der fünften und letzten Stufe angehört21, daß unser ku gegen Ende

der Shang-Dynastie, im späten 12. oder im 11.Jahrhundert v.Chr.,
entstanden ist. In der technischen Vollendung seines Gusses, der
formalen Durchgestaltung seines Dekors und nicht zuletzt in der
Ausgewogenheit der Proportionen offenbaren sich wahrhaft die großen
künstlerischen Fähigkeiten und technischen Errungenschaften der
führenden chinesischen Bronzegießer in den Werkstätten um die letzte

Shang-Metropole An-yang.
Nach dem Fall der Shang-Dynastie im Jahre 1027 v.Chr., dem von

Ch'ên Mêng-chia, Bernhard Karlgren und Homer H. Dubs vorgeschlagenen,

heute weitgehend akzeptierten Datum für dieses historische Er-

pl. 37-38), das ku im Atami Museum (siehe Tôyo bijutsu - Asiatic Art in Japanese Collections,
vol. $: Dôki - Chinese Archaic Bronzes, Tôkyô 1968, Farbtafel 24) und das ku in der Freer
Gallery of Art, Washington, D. C. (siehe J. A. Pope, R. J. Gettens, J. Cahill and N. Bamard :

The Freer Chinese Bronzes, vol.I: Catalogue, Washington 1967, No. 10, Farbtafel.). Zum
unmittelbaren Stilvergleich bieten sich auch die nur in kleinen motivischen Details abweichenden

ku an, bei denen als wesentlichste Änderung anstelle des fc'uei-Drachenbands ein Fries mit
Zikaden erscheint:
a) ein in Hsi-pei-kang, Hou-chia-chuang, der Stätte der Königsgräber von An-yang,

ausgegrabenes ku (siehe Li Chi : Studies of the Decorative Art of the Yin-Shang Period, Pt. I :

On the Decorative Patterns of the Ku-Vases Discovered from Hsiao-t'un and Hou-chia-

chuang, Bulletin of the Institute ofHistory and Philology, Academia Sinica, vol. 34, Pt. 2, Taipei

1963, pp. 699fr., pl. 10:2);
b) zwei ku in der Freer Gallery of Art (siehe Pope et al. : The Freer Chinese Bronzes, vol.1,

No. 8-9);
c) ein ku in der Sammlung Singer, Summit, New Jersey (siehe Max Loehr: Relics of Ancient

Chinafrom the Collection of Dr.Paul Singer, New York: The Asia Society 196$, No.11);
d) ein ku in der Sammlung Cohen, London (siehe William Watson: Ancient Chinese Bronzes,

London 1962.pl. 20);
e) ein ku im Art Institute of Chicago (siehe Charles F.Kelley and Ch'ên Mêng-chia: Chinese

Bronzesfrom the Buckingham Collection, Chicago 1964, pl.XII).
21. Max Loehr: The Bronze Styles of the Anyang Period (1300-1028 B.C.), Archives ofthe

Chinese Art Society ofAmerica, VII 19$3), pp. 42-$3, und Ritual Vessels ofBronze Age China, New
York: The Asia Society 1968. Loehr versteht unter der Variante (a) einen Dekor, dessen

leicht reliefiert hervortretende Partien ebenso wie der Grund mit einem feinen Spiralnetz
(lei-win) überzogen sind.



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA II
eignis, läßt sich während der Chou-Zeit kein nennenswerter Bruch
oder Rückgang in der Produktion der Sakralbronzen feststellen. Generell

gesprochen mag man vielleicht die Westliche Chou-Dynastie
(1027—771 v.Chr.) als eine Phase betrachten, in der die anfangs noch

lebendige Shang-Tradition nach und nach eliminiert wurde, während

ständig neue technische Erfindungen und ein schier unerschöpflicher
künstlerischer Einfallsreichtum die Periode der östlichen Chou-Dynastie

(771-2C6 v.Chr.) kennzeichnen.
Eine der frühsten Stilstufen innerhalb der Westlichen Chou-Bronze-

kunst repräsentiert das erste der beiden kuei aus der Sammlung Mantel

(Abb. c). Es ist eine tiefe Schüssel, die zur Darbringung oder
Aufbewahrung von Opferspeisen gedient haben mag. Über dem leicht nach

außen gestellten Ringfuß wölbt sich der Gefaßkörper kraftvoll hervor.
Unterhalb der ausschwingenden Lippe am Mündungsrand setzen seitlich

zwei gegenüberliegende Henkel an, die oben aus Bovidenköpfen

entspringen und nahe dem unteren Ansatz je einen herabhängenden

Zapfen besitzen. Um den Fußring entfalten sich in einem schmalen

Band ausgezogene Diagonalen mit Spiralenden zu beiden Seiten eines

doppelten Ovals, das — genau wie die Spiralen — durch kommaförmige
nach außen weisende Häkchen vervollständigt wird. Dicht unter dem

Mündungsrand schmückt ein symmetrisch angelegter Fries mit k'uei-

Drachen, Spiralen und rechtwinkligen Fülldreiecken das im übrigen
undekorierte Gefäß. Den Grund für die glatten, scharfkantigen
Hauptmotive in flachem Relief bildet das nach einer Konvention der Sung-

Zeit lei-wên genannte kleinteilige Spiralmuster. Zwei plastisch kräftig
hervortretende t'ao-t'ieh mit C-förmigen Hörnern verleihen dem Fries

eine kompositioneile Achse. Sie sitzen jeweils auf der Mitte zwischen
den beiden Henkelansätzen, fast genau oberhalb der Doppelovale der

Spiralendiagonalen um den Fußring. In geringem Abstand begleitet eine

«Bogensehne» den um die Gefäßschulter gelegten Fries.
Eine helle jadegrüne «Melonenhautpatina» mit wenigen verkrusteten

malachitgrünen und dunklen violetten Stellen überzieht das kuei, an



12 HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETIC A

dessen Leibung bei genauerem Hinsehen Spuren des Gußprozesses zu
entdecken sind. Es handelt sich um kleine verschlossene Durchbrechungen

der Gefäßwand. Wahrscheinlich dienten diese kantigen
nachträglich überarbeiteten Metalleinsätze (chaplets) dazu, den äußeren

Tonmantel beim Guß im richtigen, gleichmäßigen Abstand vom inneren

Tonkern zu halten und Verschiebungen zu verhindern21. Auf der
Unterseite des Gefäßbodens sind die Gußnähte in einem Rautenmuster

stehengeblieben.
Im Inneren, ziemlich genau in der Mitte des Gefaßbodens, sehen wir

eine mitgegossene vertiefte Inschrift, die aus den Schriftzeichen tsoyung
kuei besteht und etwa heißt: «... machte [und] gebrauchte dieses kuei».

Es fehlt also das Subjekt des Satzes, der Hersteller oder Auftraggeber
des Gefäßes. Auffallend ist hier die Inversion der beiden ersten Zeichen

tso yung, die in der Regel in umgekehrter Reihenfolge erscheinen und
dann kausativ im Sinne von «... ließ machen ...» oder «... veranlaßte die

Herstellung ...» übersetzt werden müssen.

Zum Stilvergleich mit dem Mantel-iuei bietet sich eine Sakralbronze

des gleichen Typs aus der frühen Westlichen Chou-Dynastie an, die

sowohl in den Proportionen als auch in den Motiven, der Anordnung
und Ausführung des praktisch auf zwei Ornamentbänder reduzierten

Dekors, dem seitlichen Henkelansatz unterhalb der Gefaßlippe (nicht
direkt am Mündungsrand) und in der plastischen Behandlung der t'ao-

t'ieh und Bovidenköpfe unserem kuei gleicht23. In ihrem scharfen,

strengen, gelängten Formcharakter scheinen uns die Dekorfriese auf
dem Mantel-Auei nicht unähnlich denjenigen zu sein, die wir auf zwei der

1954 in Yen-tun-shan, Provinz Kiangsu, ausgegrabenen Ritualbronzen,

22. Siehe die Ausführungen von Gettens über die technische Funktion der «chaplets»,

op.cit., pp.98-107.
2 3. Jung Kêng : The Bronzes of Shang and Chou, Yenching Journal of Chinese Studies (Monograph

Series, No. 17), Peking 1941, vol.11, p. 143, Abb. 26$. In ihrem Stilcharakter ähnlich
sind auch das auf p. 144 abgebildete kuei No. 267, das in einer japanischen Sammlung
aufbewahrte (siehe Tôyô bijutsu, vol. $, Farbtafel 62) und ein weiteres im British Museum, London

(siehe William Watson: ancient Chinese Bronzes, London 1962, pl.42b).



HELMUT BRINKER : ORIENTALIA HELVETICA I3

einem kuang und einem ho, vor uns haben24. Diese beiden Gefäße wurden

zusammen mit neun anderen Bronzen gefunden, von denen das

sogenannte «Nieh-kuei» eine mitgegossene Inschrift trägt. Aus ihr geht
hervor, daß der zweite Chou-König, Ch'êng Wang (reg. 1024-1004
v. Chr.), ein rituelles Opfer vornahm für seinen Vater Wu Wang, der

für den Angriff und Sieg über die Shang verantwortlich war. Man darf
wohl annehmen, daß dieses kuei entweder noch zu Lebzeiten des

Ch'êng Wang oder aber bald nach seinem Tod gegossen wurde und daß

die übrigen in Yen-tun-shan ans Licht gekommenen Sakralbronzen
annähernd gleichzeitig entstanden sind. Zieht man dies alles in Betracht,

so ergibt sich auf Grund stilistischer Evidenz für das Mantel-iuei eine

Datierung um das Jahr 1000 v.Chr. oder etwas später. Das Gefäß ist
ein typischer Vertreter jener Übergangsphase, in der sich die Chou-

Künstler von den überkommenen Shang-Traditionen zu lösen und zu
befreien suchten.

Das zweite kuei der Sammlung Mantel führt die Tendenz der

Entwicklung klar vor Augen (Abb. 6). Dieser Typ mit den gedrungenen

Proportionen seines runden Körpers, den drei kurzen, mit den

Tierköpfen auf den Fußring übergreifenden Beinen, den horizontalen
Hohlkehlen der Leibung und den dicht am Körper liegenden Ösenhenkeln

für die frei beweglichen Ringe scheint im Laufe der Westlichen Chou-

Dynastie an die Stelle des Typs getreten zu sein, der durch einen

geschwungenen Kontur und weit ausgreifende Henkel charakterisiert und
durch das erste kuei der Sammlung Mantel so hervorragend repräsentiert

war. Zwar sind die Ornamentstreifen in den gleichen Positionen,
am Fuß und an der Schulter des Gefäßes, geblieben, doch hat sich ihr
Charakter total gewandelt. Kurze Haken ersetzen die Spiralen an den

Enden der diagonalen Bänder am Fußring, und von den einst zoomor-
phen Motiven des Schulterfrieses ist nichts geblieben als ein ovales

Auge mit unzusammenhängenden kurvigen Reliefbändern und -haken,

24. Siehe William Watson: Archaeology in China, London i960, pl.6$-66; Chêng Tê-
k'un: Archaeology in China, vol.Ill: Chou China, Cambridge/Toronto 1963, pl. i8a-b.



14 HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA

die in der Mitte gefurcht sind. Die plastischen Tierköpfe der Osenhen-

kel werden von schneckenhausähnlichen Hörnern bekrönt. Sie

unterscheiden sich deutlich von den Bovidenköpfen des anderen Mantel-iuei.
Das Gefäß trägt keine Inschrift. Es zeigt an der Unterseite des Bodens

ein aus Gußnähten bestehendes Rautenmuster.
Man hat dieses dunkelbraun patinierte kuei wahrscheinlich mit einem

heute leider verlorenen gewölbten Deckel zu ergänzen, um es in
seinem Gesamtcharakter richtig beurteilen zu können. Eine Vorstellung
davon gibt das in Form und Dekor nahezu identische kuei in der Sammlung

von Mr. and Mrs. Myron S.Falk, Jr., NewYork, das Max Loehr an
das Ende der Westlichen Chou-Dynastie, ins späte 9./frühe S.Jahrhun¬
dert v. Chr. setzt25. Dieses Datum trifft unseres Erachtens auch für das

Mantel-Âuei zu.
Neben den drei diskutierten Ritualgefäßen für Speise- und Trankopfer

existiert in der Sammlung Mantel ein sicherlich gleichfalls im Kult
gebrauchtes Räuchergefäß (Abb. 7). Die Bronze hat eine hellgrüne,
stark verkrustete Patina mit blauen und rotbraunen Flecken. Ein
zylindrischer hohler Stiel mit weit ausladendem, am Boden durch eine
kreisrunde Platte geschlossenem Fuß trägt eine halbkugelige Schale, die von
einer durchbrochenen Halbkugel mit einem Vogel als Bekrönung
bedeckt wird. Die auf hohem Fuß stehende Räucherschale entspricht in
Form und Proportionen den keramischen und bronzenen tou der späten
Chan-kuo-Zeit (481—2c6 v. Chr.). Auch die breiten, mit einer Doppelrinne

versehenen, kraftvoll sich windenden Bänder in rhythmisierter
symmetrischer Entfaltung erinnern in ihrem Stilcharakter an die

eingelegten Bronzedekore auf Gefäßen der späten Östlichen Chou-Dynastie,
deren Deckel ja vielfach auch von kleinen Vögeln bekrönt sind.
Vielleicht wird man angesichts des durchbrochenen Deckels auch an spät-
chou-zeitliche Ajourarbeiten in Gold und Silber denken26 oder an Spie-

2$. Max Loehr: Ritual Vessels of Bronze Age China, New York: The Asia Society 1968,
No. 60.

26. Siehe Chêng Tê-k'un: Archaeology in China, vol.Ill: Chou China, pl. 36b.



HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA IC

gel jenes Typs, wie er durch den in der Sammlung Chên Chi vertreten

wird27. Teile einer Keramik oder Bronze in durchbrochener
Arbeit auszuführen, namentlich wenn dadurch, wie bei unserem
Räuchergefäß, einer praktischen Funktion Rechnung getragen wird, hat

in China eine bis ins Neolithikum zurückreichende Tradition28.

Wir neigen eher dazu, dem Räuchergefäß der Sammlung Mantel einen
Platz in der späten Chan-kuo-Periode einzuräumen und nicht in der

Han-Dynastie, wie es Daisy Lion-Goldschmidt und Jean-Claude Mo-
reau-Gobard getan haben29. Wie ein typisches Räuchergefäß dieser

Zeit aussieht, zeigen zwei in den fünfziger Jahren zutage geförderte
Stücke, das eine in Bronze gegossen aus einem Grab in Shuang-

shan-ch'u, Bezirk Yi, Provinz Shantung30, das andere aus Ton
modelliert vom Hsiang-kuo-Tempel, Chiang-pei, Chungking, Provinz
Szechuan31.

Die Sammlung altchinesischer Bronzegeräte wird durch eine kleine
Zeremonialaxt mit ovaler Klinge und einem im Querschnitt ebenfalls

ovalen Hohlschaft ergänzt, an dessen rückwärtiger Kante ein massiver

eckiger Zapfen und eine gerundete Ose angebracht sind (Abb. 8). Ein
exzentrisch plazierter «Wirbelstern» (kein «Wirbelkreis») in vertieftem

Relief und ein Paar doppelter Spitzwinkel am Übergang der Klinge
in den Schaft bilden auf beiden Seiten die einzigen Dekorelemente
der Axt, was natürlich eine stilistisch-historische Einordnung dieses

seltenen chinesischen Waffentyps, den man im allgemeinen als einen

Ordos-Typ betrachtet, außerordentlich erschwert. Zwei im Kontur
sowie in der Wahl, Ausführung und Anbringung der Dekormotive sehr

ähnliche Äxte finden sich im Museum of Far Eastern Antiquities zu

27. ibid., pi. 3$b.
28. Vgl. das tou aus rotem Ton, das in Hua-t'ing-ts'un, Provinz Kiangsu, gefunden wurde

(siehe William Watson: Archaeology in China, pl. 2 2 ; Akiyama Terukazu et al. : Arts of China,

p!-37).
29. Lion-Goldschmidt undMoreau-Gobard, op.cit., Tafel $$, p. 123.
30. Siehe Akiyama Terukazu et al., op. cit., pl. 137.
31. ibid., pl. 314.



l6 HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA

Stockholm32 und in der Eumorfopoulos Collection, London33. Nach

gründlicher Untersuchung eines umfangreichen Materials und

sorgfältigem Abwägen und Vergleichen der wenigen greifbaren Anhaltspunkte

kommt Max Loehr zu dem Schluß, die Gruppe der von ihm unter

dem Typ A III zusammengefaßten Äxte («oval-bladed axes with
tubular sockets») müßte gegen Ende der Shang-Periode hergestellt
worden sein34. So scheint uns das 11. Jahrhundert v. Chr. denn auch ein

angemessener Datierungsvorschlag für die mit einer hellgrünen,
malachitgrün und rostrot gefleckten Patina überzogenen Axt der Sammlung
Mantel zu sein.

Schließlich soll an dieser Stelle die nach Ansicht des Verfassers

höchst problematische, aus einer Zinnfolie geschnittene Zierplatte mit
einem Pferdewagen, drei Figuren und einem offenbar niedergestampften

dämonischen Tier nicht unerwähnt bleiben. Gewisse glaubwürdige
Parallelen zu den reliefierten Darstellungen auf Han-Grabplatten
vermögen gegenüber mehreren stilistisch fraglichen Elementen und höchst

merkwürdigen Motiven sowie deren Zusammenstellung die Zweifel an
der Authentizität dieses unseres Wissens einzigartigen Stücks nicht aus

dem Weg zu räumen35.

3.PLASTIK

Die Plastik der Han-Zeit stand fast ausschließlich im Dienste des

archaischen chinesischen Grab- und Ahnenkults. Während der Shang-

Dynastie und noch bis weit hinein in die Chou-Zeit war es üblich gewesen,

einen Herrscher oder Feudalfürsten mitsamt den von ihm zu Leb-

3 2. Siehe J. G. Andersson : Hunting Magic in the Animal Style, Bulletin ofthe Museum ofFar
Eastern Antiquities, No.4 (1932), pp. 221 fF., pl.X: 2.

33. Siehe Perceval Yetts: The George Eumorfopoulos Collection Catalogue of the Chinese and
Korean Bronzes, Sculpture, Jades, Jewellery and Miscellaneous Objects, vol. 1, London 1929, A 146,
pl.LXIX: Mitte. Das Stück wird heute im British Museum aufbewahrt.

34. Max Loehr: Chinese Bronze Age Weapons, Ann Arbor I9$6, pp. $-7. In Anmerkung 9,
p. 33, führt Loehr weitere ihm bekannte Äxte dieses Typs auf.

3$. Pubi, in Lion-Goldschmidt und Moreau-Gobard, op. cit., Tafel $6.



HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETIC A I7

zeiten benutzten und geschätzten Objekten sowie mit einem Teil seines

persönlichen Besitzes, einschließlich der ihm dienenden Menschen und

Tiere, zu bestatten. Erst gegen Ende der Chou-Dynastie ging man,
vielleicht unter dem Druck und dem zusehends wachsenden Einfluß des

Konfuzianismus mit seiner Moralethik, dazu über, die rituelle Opferung

von Mensch und Tier durch die Bestattung von Nachbildungen in
Bronze, Holz oder Ton weitgehend zu ersetzen. Ebenso traten in
zunehmendem Maße Keramik-Imitationen an die Stelle kostbarer, teurer
Metallgeräte, und während der Han-Zeit gesellten sich zu den
Menschen- und Tierfiguren, den Kultobjekten und -gefaßen Architektur-,
Boots- und Wagenmodelle sowie Nachbildungen des ganz alltäglichen
Hausrats. Auf das, was den Verstorbenen zu Lebzeiten umgeben hatte,
sollte er nach seinem Tod nicht verzichten müssen. Als in der Sung-

Zeit, etwa nach 1000, die Sitte der Kremation aufkam, verschwanden

die keramischen Grabbeigaben, da man an ihrer Stelle Papiermodelle

anfertigte, die bei der Bestattungszeremonie mitverbrannt wurden.
All die erwähnten Grabbeigaben werden im Chinesischen unter dem

Terminus ming-ch'i zusammengefaßt; das heißt zu Deutsch etwa «Objekte

für die Erhellten» [Ahnengeister]36. Der Begriff läßt sich in seiner

Geschichte zumindest bis in die Zeit des Konfuzius (rc 1-479 v- Chr.)
zurückverfolgen, der gegen die Beisetzung von Geräten und Wagen aus

Ton, und hier gebraucht er das Wort ming-ch'i, keine Bedenken hatte,
sich jedoch energisch gegen den Gebrauch von Idolen (yung) wandte,
weil ihm dies gleich dem Menschenopfer übertrieben und abscheulich

erschien.

Zur Han-Zeit waren diese Bedenken längst geschwunden, denn bei

der Mehrzahl der ans Tageslicht gelangten ming-ch'i handelt es sich um
hohle Figuren aus gebranntem Ton, die überwiegend aus der Form
gepreßt und von Fall zu Fall mit geschnitzten hölzernen oder mit
der Hand modellierten Details ergänzt wurden. Das gegen Ende des

ersten nachchristlichen Jahrhunderts abgefaßte Han-shu oder Ch 'ien Han-

36. Vgl. Derk Bodde: The Term Ming-ch'i, Ars Orientalis, vol. V (1963), p. 283.



l8 HELMUT BRINKER : ORIENTALIA HELVETICA

shu, die offizielle Dynastiegeschichte der Westlichen Han, erwähnt im
Po-kuan-piao («Tabelle der ioo Ämter») eine Werkstatt (Tung-yüan-

chiang), die im Auftrag der kaiserlichen Familie für deren Bedarf an

Grabbeigaben Sorge zu tragen hatte. Dort findet sich auch eine
umfassende Aufzählung der verschiedenen, bei einem kaiserlichen Begräbnis

zu beachtenden Vorschriften und der erforderlichen Grabbeigaben,

von denen unter insgesamt 209 Objekten nicht weniger als 36 menschliche

Figuren sein sollten. Ihrem Rang entsprechend wurden nach staatlich

sanktionierten Verordnungen auch Fürsten, Aristokraten, hohe

Beamte und wohlhabendere Leute mit mehr oder weniger ming-ch'i

beigesetzt. Dies erklärt die große Zahl der Grabbeigaben, die sich aus der

Han-Zeit erhalten haben.

In diesen Komplex gehören drei Plastiken der Sammlung Mantel.
Zwei von ihnen sind sehr wahrscheinlich aus der Form gepreßt. Ihr
Material ist ein schwarzgrauer Ton. Eine stehende Dame in langem, bis

über die Füße herabfallendem Gewand mit weiten Ärmeln, die den

Kurvenkontur des glockenförmig ausschwingenden Rocks wiederholen,

zeigt von der ursprünglich farbigen Fassung nur noch Reste der
weißen Grundierung (Abb. 9). Die vermutlich separat angesetzten
Hände fehlen. Zwei Löcher in der Vorderseite der flach anliegenden
Haartracht mögen zur Aufnahme eines Kopfschmucks gedient haben,

was freilich für eine einfache han-zeitliche Figur höchst ungewöhnlich
wäre. Mit der summarisch zusammenfassenden und in der plastischen

Formgebung auf jede Andeutung von Faltenwurf verzichtenden

Gewandbehandlung einher geht die vereinfachende Modellierung des ovalen

Gesichts mit seiner breiten Stirn. Der schwere und gedrungene

Kopf der Dame ruht auf einem extrem kurzen Hals und schmalen

Schultern. Dieser ausgesprochen statische Typus einer auf reine
Frontalansicht und Symmetrie hin konzipierten Figur scheint namentlich in
den Provinzen des nordwestlichen Zentralchinas beheimatet gewesen
zu sein mit dem Zentrum in Shensi um die Han-Metropole Ch'ang-an
(Sian). Von dort stammt denn auch eine ganze Anzahl Figuren, denen



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA I9

das Mantel-Stück unmittelbar zur Seite zu stellen ist37. Der Prototyp
dieser vermutlich in vorchristlicher Zeit während der Westlichen Han-

Dynastie (206 v. Chr. bis 8 n. Chr.) angefertigten Tonfigur scheint unter
den geschnitzten, ebenfalls weiß grundierten und bemalten Holzstatuetten

der späten Chan-kuo-Zeit zu suchen zu sein, die in Ch'ang-sha,
Provinz Hunan, gefunden wurden und gegen deren Vorläufer und ihre

Bestattung sich die Einwände des Konfuzius gerichtet haben mögen.
In höherem Maße durchmodelliert, jedoch weniger ansprechend als

die erste Figur der Sammlung Mantel, ist eine stehende Dienerin, die

vor der Brust ein nicht näher identifiziertes Objekt in Händen hält. Sie

bestehtgleichfalls aus dunklem Ton, ist aber im Gegensatz zu der anderen

Grabfigur anscheinend nicht aus der Form gepreßt, sondern mit der
Hand und dem Modellierspachtel gearbeitet. Von der kalten Bemalung
sind nichts als die Spuren der weißen Grundierung geblieben. Das

Bemühen um eine realistischere Wiedergabe der Dienerin kennzeichnet
hier vermutlich keinen lokalen Stilunterschied, sondern eine evolutionäre

Tendenz. Auf Grund dieser Überlegung kann man die Figur mit
einiger Wahrscheinlichkeit einer Werkstatt der Späteren oder Östlichen

Han-Dynastie (2c-220 n. Chr.) zuweisen.
Das dritte Stück der Sammlung Mantel unter den erst zu Beginn

unseres Jahrhunderts in den Blickpunkt der Wissenschaftler und Sammler

gerückten ming-ch'i ist ein Pferd aus schwarzgrauem Ton mit Resten

roter Bemalung (Abb. 10). Obgleich die separat angesetzten (vielleicht
aus Holz geschnitzten?) Ohren und Beine fehlen, bewahrt es in seiner
klassischen Gestaltung, namentlich der Modellierung des Kopfes, doch
eine gewisse Monumentalität. Die Durchbohrung am Maul und Hinterteil

waren ursprünglich sicherlich vom Zaumzeug und Schwanz
verdeckt. Durch den Verlust der Bemalung liegen die Nähte, an denen die

aus der Form gepreßten Teilstücke der Plastik klar zu erkennen sind,
sichtbar zutage. Aus derselben oder zumindest einer sehr ähnlichen

37. An dieser Stelle sei nur auf die in Hung-ch'ing-ts'un, Sian, Shensi, ausgegrabenen
Figuren hingewiesen (siehe Akiyama Terukazu et al. : Arts of China, pl. 290-291).



20 HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA

Form stammt offenbar ein Pferd, das heute dem Tenri Sankôkan in der
Präfektur Nara gehört38. Nicht nur im Format, plastischen Volumen,
Kontur und entscheidenden Details ist es mit dem Pferd der Sammlung
Mantel identisch, sondern auch in den Naht- und Bruchstellen am Körper

und Kopf. Aufschlußreiche Parallelen für die Provenienz dieses Typs

ergeben sich bei einem Vergleich mit zwei spät-chou-zeitlichen
Bronzepferden aus Lo-yang, die William C. White publiziert hat39, und mit zwei
weiteren im Besitz der Nelson Gallery, Atkins Museum, Kansas City40,
sowie einem holzgeschnitzten Pferd mit rot-weiß-schwarzer Bemalung
auf Gessogrundierung in der Sammlung Singer, Summit, New Jersey41.

Angesichts dieser Beziehungen und der ähnlich vereinfachenden, straffen

plastischen Behandlung, die wir in dem monumentalen Steinpferd am
Grabe des 117 v.Chr. gestorbenen Generals Ho Ch'ü-p'ingbei Hsing-

p
' ing, Provinz Shensi, beobachten42, könntemanan ein Entstehungsdatum

des Mantel-Pferds in derFrüherenHan-Zeit denken. Die japanischen
Verfasser des Tenri-Sankôkan-Katalogs schlagen für das dort aufbewahrte

Exemplar jedoch eine Datierung in die Spätere Han-Zeit vor.
Gewisse Kopfzerbrechen bereitet dem Verfasser eine buddhistische

Steinskulptur, die angeblich aus dem berühmten Grottentempel in Lung-
mên, Provinz Honan, stammt (Abb .11). Sie stellt, wie die Haltung der an

den Fußknöcheln gekreuzten Beine und die zur Wange emporgeführte
Handandeuten, denBodhisattvaMaitreya(chin. Mi-lo)dar, derimTushita-

Himmel—seinerBuddhaschaftentgegensehend-einem zukünftigenWeltalter

Erleuchtung bringen soll. Der Maitreya-Kult wurde nach Ansicht
Alexander C.Sopers zunächst in Nord-Indien spätestens während des

Kushan-Reichs gegen Ende des zweiten Jahrhunderts eingerichtet43.

38. Tenri Sankôkan zuroku, Chügoku-hen, Tokyo/Osaka 1967, Tafel i2i und p. 42.
39. Tombs of Old Lo-yang, Shanghai 1934, 2o9a-b, pl. 84.

40. Siehe Eleanor von Erdberg Consten, op. cit., Tafel $6 (oben).

41. Max Loehr: Relics of Ancient China, No. 132 (Farbtafel).

42. Siehe Jan Fontein und Rose Hempel : China, Korea, Japan (Propyläen Kunstgeschichte,
Bd. 17), Berlin 1968, Tafel 88 und p. 170.

43. Alexander C. Soper: Literary Evidence for Early Buddhist Art in China, Ascona I9$9,
pp. 211—219.



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA 21

Kurz nachdem 493 die Nord-Wei-Herrscher ihren Hof von Ta-t'ung
in Shansi nach Lo-yang, an den Ort der alten Chou- und Han-Metropole
in Honan, verlegt hatten, begann im Süden der neuen Reichshauptstadt
die Bautätigkeit an den umfangreichen Felsgrotten von Lung-mên. Die
erste Bauphase um roo reflektieren die Skulpturen der Ku-yang-Grot-
te44. Aus einer ihrer zahlreichen Nischen könnte die dunkelgraue
Kalksteinfigur stammen, vorausgesetzt, daß sie echt ist. Sie war, wie viele
der herausgeschlagenen Reliefskulpturen, von denen sich heute eine

ganze Anzahl in amerikanischen Museen und Sammlungen befindet, in
mehrere Stücke zerbrochen. Der Umriß der schlanken Figur mit ihrem

tiaraartigen Kopfschmuck und dem zu beiden Seiten der Beine in etwas

schematischen, steifen Wellenlinien herabfallenden Gewand beschreibt
die Form eines Dreiecks. Zwar stimmt sie in vielen Punkten, dem für
die Nord-Wei-Skulptur typischen Faltenstil, gewissen Gewandmotiven,

dem Halsschmuck, dem milden Lächeln und den niedergeschlagenen

Augen unter den hochgezogenen Brauenbögen sowie in dem harten

Steinmaterial mit den beiden anderen Rietberg-Maitreya-Figuren
aus Lung-mên überein (Abb. 12-13), doch unterscheiden sie sich in der

Oberflächenbearbeitung und — was wichtiger scheint - in ikonogra-
phischen Zügen, die nach Ansicht des Verfassers schwerwiegende
Bedenken an der Authentizität des Maitreya aus der Sammlung Mantel
aufkommen lassen. Abgesehen davon, daß die Handgelenke des zukünftigen
Buddha mit merkwürdigen Schmuckringen versehen sind, fallt zunächst

die mit dem Handrücken auf dem Knie ruhende rechte Hand auf. Sie

formt die varada mudrâ. Bei einem Maitreya (oder Siddhârta?) dieses

Typs, der eine Hand — gleichgültig ob die rechte oder linke -
meditierend zur Wange geführt hat, greift die freie andere Hand zumeist um
das Fußgelenk, denn die Sitzhaltung ist stets eine andere, nämlich die

mit einem herabhängenden und einem übergeschlagenen Bein, wobei

44. Einen Blick in die Nischen dieser Grotte bietet die Aufnahme bei Akiyama Terukazu
und Matsubara Saburô: Arts of China, Buddhist Cave Temples - New Researches, transi, by
Alexander C. Soper, Tôkyô/Palo Alto 1969, pl. 131.



22 HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA

das Knie des horizontal aufliegenden Beins gleichzeitig eine Stütze für
das Ellbogengelenk des zur Wange emporgreifenden Arms bietet. Bei
dem Mantel-Stück erscheint uns denn auch die tiefe Unterschneidung
am Ärmel wie eine Verlegenheitslösung, die den wunden Punkt zu
kaschieren trachtet. Unseres Wissens kommt die sowohl ikonographisch
als auch in der künstlerischen Realisierung unlogische, ja geradezu sinnlose

Kombination der varada mudrâ und der meditierend zur Wange
emporgeführten Hand im orthodoxen Gestaltungskanon ebensowenig

vor wie die letztere Geste in Verbindung mit der Sitzhaltung der
herabhängenden gekreuzten Beine. Dafür gibt es nach unserer Kenntnis unter
den nachweislich authentischen buddhistischen Bildwerken Chinas keinen

einzigen Beleg. Sollte es sich bei dem Figurentypus, der ein Bein auf
das andere gelegt hat und mit einer Hand die Wange berührt, wirklich
um den meditierenden Prinzen Siddhârta, den späteren Buddha,
handeln, und die neuere Forschung neigt mehr und mehr zu dieser

Interpretation, dann wäre die varada mudrâ, wie sie bei dem Mantel-Stück

erscheint, erst recht eine ikonographische Unstimmigkeit. Seite an Seite

stehen die beiden Sitzhaltungen in ikonographisch sinnvollem und
korrektem Zusammenhang mit den Gesten der Hände an zwei Bodhisattva-
Gestalten der Grotte 93 in Mai-chi-shan, Süd-Kansu, vor Augen45.
Selbst wenn man bereits im sechsten Jahrhundert von dem strengen
orthodoxen ikonographischen Formenkanon bisweilen abwich, kam es

in der klassischen Zeit der chinesischen buddhistischen Skulptur und
zumal an einem von Seiten des Kaiserhauses geförderten Projekt doch
niemals zu derartig unbegreiflichen Formulierungen. Die hier dargelegten

Zweifel des Verfassers an der Authentizität der Maitreya/
Siddhârta-Figur aus der Sammlung Mantel mögen dazu dienen, eine
Diskussion in Gang zu bringen, die vielleicht endgültig die peinigende
Frage nach der Echtheit dieses Stücks beantworten könnte.

Schließlich muß hier noch eine in ihrer künstlerischen Qualität un-

4$. Siehe Michael Sullivan: The Cave Temples of Maichishan, London 1969, pl. 14 und

pp. 14 f.



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA 23

befriedigende Eisenplastik erwähnt werden. Sie stellt einen Beamten

mit hoher Kappe dar, der vor der Brust ein bei Audienzen übliches hu,

eine Art Schreibtäfeichen, in Händen hält. Die Figur war ursprünglich
farbig gefaßt. Unterhalb der Schultern und auf Höhe der Hüften
erkennt man zwei horizontal umlaufende Gußnähte. Zwar ist die chinesische

Eisenplastik, die nur wenige guteWerke hervorgebracht hat, einbis-
her kaum erforschtes Gebiet, doch wirddasMantel-Stück-nachdemheu-

tigen Standunserer Kenntnis-wohl kaumvorderMing-Zeit 13 6 8-1644)
entstanden sein.

4.MALEREI
Schriftkunst und Malerei zählen in China seit mehr als einem Jahrtausend

zu den klassischen artes liberales, und eine beinahe ebenso lange
Tradition besitzen das Sammeln und die Kennerschaft dieser
hochgeschätzten Kunstzweige. Doch gerade darin liegen auch ihre Probleme :

im Zuge des großen Interesses für Schriftkunst und Malerei entwickelte
sich sehr früh, eigentlich schon während der T'ang-Zeit (618-906), ein
aktiver Kunsthandel und ein nicht minder aktives Fälscherunwesen,
dem selbst die mit der Materie äußerst vertrauten chinesischen Experten

und Sammler bisweilen zum Opfer fielen, wie wir aus zahlreichen
alten Berichten erfahren. Wen wundert es also, daß man sich in der
westlichen Welt im Grunde erst seit den zwanziger Jahren unseres

Jahrhunderts ernsthaft mit chinesischer Malerei zu beschäftigen begann
und daß die Kunstwissenschaft erst in allerjüngster Zeit auch der
Schriftkunst Ostasiens vereinzelt ihre Aufmerksamkeit widmete. Hinzu
kommt die Uneinigkeit der Fachleute bei der Beurteilung chinesischer

Malerei, und zwar nicht nur in der Bewertung, sondern auch in Fragen
der Authentizität. Angesichts dieser beklemmenden Tatsachen
erscheint die Zurückhaltung und Vorsicht europäischer Sammler
verständlich. Mit um so größerer Bewunderung und Hochachtung sollte

man daher den Mut all derer einschätzen, die sich dennoch auf das tückische

Glatteis der chinesischen Malerei begeben haben, wo selbst

langjährige Spezialisten vor Stürzen keineswegs sicher sind.



24 HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA

Die Mantel-Sammlung chinesischer Malereien umfaßt zwei Hängerollen

und sechs Fächer, von denen einer ein Schriftkunstwerk von
der Hand des bedeutenden Ming-Malers Ch'ên Shun (1483-1^44)
enthält, eines Wen Cheng-ming-Schülers und Angehörigen der in der
Gegend um Su-chou ansässigen sogenannten Wu-Schule (Abb. 14). Der
Goldgrund des Fächers verleiht dem mit saftiger tiefschwarzer Tusche

geschriebenen Werk einen perlenden Glanz. Ch'ên Shun, der sich mit
Erfolg auch als Dichter und Schriftsteller betätigte, ist es hier gelungen,

das wohl schwierigste aller ostasiatischen Bildformate einerseits
durch den alternierenden Rhythmus der sechs langen und kurzen Zeilen

und andererseits durch den raschen, abkürzenden und dem vollkursiven

ts'ao-shu (der sogenannten «Grasschrift») angenäherten Schreibduktus

mit spannungsreichen Beziehungen zu füllen. Neben der Signatur

«Tao-fu»,dem rzu des Ch'ên Shun, trägt der Fächer einige Sammlersiegel

und links oben das vom Meister unter anderen auch auf der
zauberhaften Landschaft im Stile Mi Fu's und Mi Yu-jen's benutzte Fu-fu

s/iiA-Siegel. Die heute in der Freer Gallery of Art aufbewahrte Handrolle

stammt aus dem Jahr i£3$4°, und in jener Spätphase dürfte auch

das kleine Schriftkunstwerk der Sammlung Mantel entstanden sein, das

die sichere Hand einer ausgereiften Künstlerpersönlichkeit verrät.
Bei einem Landschaftsbild, das mit einer Aufschrift, der Signatur und

dem Siegel des Wên Chêng-ming (1470-1^^9), «Wên Chêng-mingyin»,
versehen ist, bleibt es dem Verfasser nicht erspart, einige kritische
Bemerkungen zu machen (Abb. 1 r-16). Anlaß dazu gibt nicht allein die

künstlerische Gestaltung, sondern insbesondere auch die Bildaufschrift,
deren Duktus so eindeutig von zweifellos authentischen Schriftzügen
aus dem Pinsel des Wên Chêng-ming abweicht, daß wir es hier
vielleicht eher mit der Arbeit eines Schülers oder Nachfolgers des neben

Shên Chou (1427-1C09) herausragenden Ming-Meisters der Wu-
Schule zu tun haben mögen. Unter der Führung dieser beiden einfluß-

46. Siehe Osvald Sirén: Chinese Painting, Leading Masters and Principles, London I9$6-
I9$8, vol. VI, pl. 246; James Cahill: Chinesische Malerei, Genf i960, Farbtafel p. 134.



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA 2£

reichen Künstler entwickelte sich in dem alten Kunstzentrum Su-chou

ein Zweig der Literatenmalerei, der für die Entwicklung der chinesischen

Malerei zentrale Bedeutung erlangte.
Die mit Tusche und leichten Farben auf Papier gemalte Landschaft

der Sammlung Mantel ist in das extrem schmale Format einer Hängerolle

hineinkomponiert. Am Fuße eines aufgetürmten schroffen
Felsmassivs sitzt ein einsamer Gelehrter in seinem offenen Sommerhaus

nahe einem dahinplätschernden Gebirgsbach, versunken in die stille
Beobachtung der Natur. Der Maler scheint hier gleichsam sein eigenes
Ideal und das seiner Gesinnungsfreunde bildhaft vor Augen zu führen

(Abb. 16). Dichte Bäume neigen sich schützend über den auf Pfosten

gebauten Pavillon. Im Vordergrund kreuzt ein Wanderer den schmalen
Pfad am Flußufer. Namentlich in der feinen Zeichnung der Figuren,
aber auch in gewissen anderen Details, wie etwa der Behandlung des

unter dem Pavillon hindurchströmenden Wassers, besitzt das Bild
gewisse Qualitäten. Doch was dem Ganzen unseres Erachtens fehlt, ist
das in den Werken des Wên Chêng-ming selbst bei kühlster Zurückhaltung

doch stets zu spürende künstlerische Engagement. Eine nicht zu

leugnende mechanische Härte und eine nicht eben einfallsreiche

Verwendung der im allgemeinen zur Rhythmisierung einer Landschaftsdarstellung

beitragenden Tupfen (tien) und Texturstriche (ts'un) charakterisieren

dieses Bild nach Ansicht des Verfassers als ein epigonales, nicht
aber ein originales Werk von der Hand eines so eminent schöpferischen
Geistes, wie Wên Chêng-ming es zweifellos war.

Zu seinen Schülern und damit in den Kreis der in Su-chou versammelten

Literatenmaler gehört Lu Chih (i496-1 £j6). Er widmete sich

unter gleichgesinnten Freunden in aller Weltabgeschiedenheit und
Stille dem Studium der konfuzianischen Klassiker und pflegte in Muße
der Dicht- und Schriftkunst sowie der Malerei. Damit verkörpert Lu
Chih den vielseitigen Amateurgelehrten par excellence. Die anmutige
Berglandschaft mit dem Thema «Lichte Wolkenfarben beim Sonnenuntergang

an einem Strom» (Abb. 17) hat er in lockerer, zurückhaltender



26 HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA

Malweise mit Tusche und zarten, dezent aufeinander abgestimmten
Farben (Blaugrün, Braun, Orangebraun, Blutrot) auf den Goldgrund
des kleinen Papierfächers gemalt, der in der linken unteren Ecke eine

auf das Bildthema Bezug nehmende Aufschrift des Malers enthält. Ihr
folgen die Signatur «Lu Chih» und die beiden Siegel mit des Malers

Beinamen Shu-p'ing. Mit dem zarten poetischen Stil und mit einigen Motiven,

etwa dem auffallenden flachen offenen Pavillon, hat sich Lu Chih
hier gewisse Charakteristika des Ni Tsan (i 301—1374) zu eigen
gemacht, die er jedoch in eine geradezu lyrische Art des Vortrags übersetzt.

Zum Vergleich mit diesem kleinen Meisterwerk aus der Sammlung

Mantel bietet sich einerseits (hinsichtlich der lockeren Malweise

und Komposition) die «Flußlandschaft im Frühling», National Palace

Museum, Taipei47, von Lu Chih an und andererseits (hinsichtlich der

typischen Farbskala) sein «Besuch in einer Hütte am Ufer» in der

Sammlung Dr. Franco Vannottis, Lugano*8.
Das alle anderen überragende Werk unter den chinesischen Malereien

der Sammlung Mantel verdanken wir dem Hsü Wei (1 C21—1 C93).

Sein Lotos und Bambus (Abb. 20-22) lebt aus der expressiven Vehemenz

des kühnen, man möchte fast sagen : verwegenen Spiels mit Pinsel

und Tusche, eines konstituierenden Merkmals jenes freien, ungebundenen

i-p'in-Stils, der seine Wurzeln in der unorthodoxen Malweise
exzentrischer Käuze der T'ang-Dynastie hat, vor allem dann aber durch
die «Gentlemen»-Maler und die mit dem Ch'an (Zen) assoziierten

Künstler der Sung-Zeit auf seinen Höhepunkt geführt wurde49.

Hsü Wei kam i£2i in Shan-yin (heute: Shao-hsing), Provinz

Chekiang, als unehelicher Sohn des umherreisenden Beamten Hsü Ts'ung
zur Welt. Er galt als ein Wunderkind, denn schon mit acht Jahren war
er in der Lage, den erforderlichen Essay für eine Laufbahn im öffent-

47. Siehe James Cahill, op. cit., p. 132.

48. Siehe Weltkunst aus Privatbesitz, Ausstellung der Kölner Museen, Köln 1968, Kat. Nr.
C $, Farbtafel VII.

49. Vgl. Shimada Shûjirô: Concerning the i-p'in Style of Painting, transi, by James

Cahill, Oriental Art, VII/2 (Summer 1961), VIII/3 (Autumn 1962), X/i (Spring 1964).



HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA 27

liehen Dienst zu schreiben. Als Zwanzigjähriger bestand er i C40 zwar
den Zulassungstest für die Staatsprüfung; diese selbst schaffte er jedoch
in wiederholten Anläufen zeit seines Lebens nicht. Hinzu kamen

bereits sehr früh finanzielle Schwierigkeiten, so daß ihm zunächst nur die

Zuflucht in einen Tempel blieb. 1 ££ 1 empfing er ein Stipendium, doch

reichte dies kaum zum Lebensunterhalt. Er begann für Geld zu schreiben,

Dramen, kleinere Bühnenstücke und Studien zur Oper Südlichen

Stils. Schließlich wurde der Provinzgouverneur Hu Tsung-hsien auf ihn
aufmerksam, dem Hsü Wei als Sekretär und mit großem Erfolg als

«ghost writer» diente. Wahrscheinlich während dieser Jahre, also erst
in fortgeschrittenem Alter, fing Hsü Wei an zu malen. 1 c62 wurde sein

Gönner Hu unter dem Verdacht der Amtsvernachlässigung und
Unterschlagung in Haft gesetzt, wo dieser wenig später Selbstmord beging.
Das verschlechterte die Lage Hsü Wei's wiederum erheblich, und nun
kam seine offenbar schon seit frühester Jugend latent vorhandene

Schizophrenie ganz zum Durchbruch. Er spielte mit Selbstmordgedanken,
brachte sich mit einem Nagel erhebliche Verletzungen am Ohr bei,
hieb mit der Axt auf seinen Schädel ein und tötete schließlich in einem
Anfall geistiger Umnachtung seine dritte Frau. Er wurde verhaftet und

zum Tode verurteilt, doch gelang es einflußreichen Freunden, eine

Begnadigung zu erwirken und ihn nach sieben Jahren aus dem Gefängnis

zu befreien. Hsü Wei zeigte sich nur noch selten in der Öffentlichkeit.
Er ergab sich dem Trunk und lebte vom gelegentlichen Verkauf seiner

Habe, seiner Bücher, Manuskripte, Bilderund Schriftkunstwerke. Völlig

verarmt und heruntergekommen starb er 1 C93 im Alter von 72

Jahren50.

Nach seinen datierten Werken zu urteilen, hatte Hsü Wei seine

fruchtbarste Schaffenszeit als Maler während der Jahre im Gefängnis

$0. Die Biographie folgt der ausfuhrlichen Studie von Tseng Yu-ho : A Study on Hsü Wei,
Ars Orientalis, vol. V (1963), pp. 243~2$4. Die Verfasserin weicht in einigen wesentlichen
Punkten von den bei Cahill, op. cit., pp. i$8 f. und Goepper (in Propyläen Kunstgeschichte,
Bd. 17, p. 201) zu findenden biographischen Informationen ab.



28 HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA

und nach seiner Freilassung. Doch schätzte er selbst die Malerei als die

geringste unter seinen Künsten ein ; sie rangiert hinter seiner Schriftkunst,

Poesie und Prosa. Welcher Leistungen er aber auf diesem
Gebiet trotz seines bedenklichen Geisteszustands fähig war, bezeugt das

Lotos- und Bambus-Bild der Sammlung Mantel höchst eindrucksvoll.
Die breiten grauen Pinselschwünge der lappigen Blätter kontrastieren

mit dem saftig schwarzen Lavis der Kelchblätter ebenso wie die mit
wenigen zarten Linien beinahe liebevoll umrissene Blüte mit den

gebogenen Stengeln und dem sie umgebenden kahlen Bambusgewirr
(Abb. 21-22). Die flüchtigen und dennoch insgesamt sicheren Pinselzüge

scheinen hier etwas von dem unsteten, krankheitsbesessenen Geist
und seinem rauhen, ungezügelten Charakter widerzuspiegeln, der nach

Ausdruck drängt, nicht nach Darstellung eines Naturgegenstands. Es

ist, «als hätte der erregte Maler in seiner Ungeduld, der drängenden
Kraft zu folgen, keine Zeit zur Besinnung gehabt», schreibt James

Cahill über eine unserem Bild unmittelbar vergleichbare Bambus-

«Expression», die Teil einer Hsü Wei-Handrolle im Besitz der Freer

Gallery of Art bildet51.

Die Hängerolle der Sammlung Mantel trägt am linken oberen Bildrand

in fünf großen Schriftzeichen die Signatur des Hsü Wei : «O-pi-

shan-nung Wei». Ihr folgen von oben nach unten vier Siegel des Malers :

1. Hsü Wei, 2. Ch'ing-t'êng-tao-shih, 3. Hai-li und 4. Fo-shou

(Abb. 20).
Eine Flußlandschaft mit verschneiten Bergen, einem Gehöft und

einer Brücke im Vordergrund sowie fernen Tempelgebäuden entstand

im Herbst des Jahres 1C87 (Abb. 18). Sie wurde von Sung Hsü

(1^23—1606—), einem Künstler aus Chia-hsing in der Provinz
Chekiang, auf den Goldgrund eines Papierfachers gemalt.

Im gleichen Format präsentiert Ch'êng Chia-sui (ir6r-i643) mit
dem in seiner Signatur und seinem Siegel gebrauchten Beinamen

$1. Siehe Cahill, op. cit., p. i$8 und die Farbtafel p. i$4; vgl. auch die teils auf
Falttafeln reproduzierten Werke des Hsü Wei bei Tseng Yu-ho, op. cit., Tafel 1-8.



HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA 29

Mêng-yang eine weite Flußlandschaft (Abb. 19). Nur wenige Tuschestriche

haben genügt, um ein einsames Segelboot anzudeuten, das vor
einer langgestreckten Bergkette auf eine bewohnte Landzunge zugleitet.

Ch'êng stammte zwar aus Hsiu-ning in Anhui, ließ sich jedoch später

nicht weit von Shanghai in Chia-ting, Provinz Kiangsu, nieder, wo
er als einer der «Vier Meister von Chia-ting» bekannt wurde52.

Zu diesen gehörte auch sein zehn Jahre jüngerer Zeitgenosse Li Liu-
fang (1 £j£—1629), der es ebenfalls vorzog, seine Heimatprovinz Anhui
zu verlassen, seine Beamtenkarriere aufzugeben und in Chia-ting das

Leben eines freien, sorglosen Malers und Dichters zu führen53. Sein

1622 datiertes Fächerbild in Tusche auf Goldgrund zeigt einen ungestört

die Natur genießenden Mann, der mit seinem Boot an einer
baumbestandenen Landzunge haltgemacht hat (Abb. 23).

21 Jahre später malte Liu Tu (—16 2 8— 1643—) eine ansprechende
Berglandschaft im Stile des großen Sung-Meisters Mi Fu (ioci—1107) oder

Yüan-chang, wie ihn Liu Tu in seiner kurzen Aufschrift nennt
(Abb. 24). Durch den Goldgrund des Papierfächers vermag der Maler
den Glanz seiner saftigen tiefschwarzen Tusche zu steigern, so daß die
feuchten Nebelschwaden im Mittelgrund mit den triefenden Bäumen

im Vordergrund wirkungsvoll kontrastieren. Neben der Signatur trägt
das Fächerbild die beiden folgenden Siegel des Malers: Liu Tu chih yin
und Tzu Shu-hsien.

JAPAN

Die Kunst Japans ist in der Sammlung Mantel nur durch zwei Malereien

vertreten. Ein Porträt von beachtlicher Qualität stellt uns einen
unbekannten Zen-Priester vor Augen (Abb. 2 c). Bildnisse dieses Typs nennt
man in Japan seit alters chinsô. Der kahlköpfige Meister sitzt mit
untergeschlagenen Beinen auf einem Abtssessel (kyokuroku). In seiner Rech-

$2. Zu Einzelheiten siehe Sirén, op. cit., V, pp. 4$ f.

$3. ibid., pp. 46 f.



30 HELMUT BRINKER: ORIENTALIA HELVETICA

ten hält er einen Ermahnungsstock (kyôsaku oder shippei) ; die Linke
ruht zur Faust geballt in seinem Schoß. Vor dem Stuhl sehen wir ein
kleines Bänkchen mit den Schuhen des Priesters. Dieser trägt eine

lange braune Robe (hoe) und darüber ein stolaartiges Obergewand
(kesa) aus Goldbrokat. Aus dem in die Ferne gerichteten Blick des

unbekannten Zen-Meisters sprechen Entschlossenheit und ruhige Würde.
Der Abt präsentiert sich hier im Dreiviertelprofil nach rechts. Diese

Position war nach traditionellen orthodoxen Regeln Bildnissen
vorbehalten, die zu Lebzeiten des Porträtierten geschaffen wurden;
posthume Bildnisse zeigen den Dargestellten gewöhnlich in leichter Wendung

nach links54.

Die Hängerolle ist im oberen Teil wahrscheinlich stark beschnitten.
Im allgemeinen tragen die chinsò, die vom dargestellten Meister einem

zur Erleuchtung gelangten Zen-Schüler als sichtbares Zeugnis seiner

geistlichen Bande und als Anerkennungsurkunde für die rechtmäßige
Nachfolge in der Lehrtradition überreicht wurden, eine Widmungsaufschrift

des Porträtierten. Da diese fehlt, läßt sich heute weder der

Dargestellte noch der Empfänger des Porträts identifizieren. In der Betonung

des reichen ornamentalen farbigen iesa-Schmucks sowie der harten

Linienführung in Kontur und Binnenzeichnung schließt sich das

Bildnis an die im 16. Jahrhundert vorherrschende Richtung der japanischen

zen-buddhistischen Porträtmalerei an.
«Neue Variante über ein altes Thema» könnte man das Kaki-Bild des

in Kyoto tätigen Priesters Jôen (1628-1673) nennen (Abb. 26). Der
Japaner wandelte auf seine Weise die berühmten «Sechs Kaki-Früchte»
ab, die auf Grund einer alten Überlieferung im Daitokuji zu Kyoto
traditionsgemäß dem chinesischen Ch'an-Meister Fa-ch'ang Mu-ch'i
(starb zwischen 1269 und 1274) zugeschrieben werden55. Jôen hat die
sechs verschieden großen Früchte, ohne Umrißlinien zu verwenden,

$4. Vgl. dazu die Arbeit des Verf. in Asiatische Studien, 23/1-2 (1969), pp. 12-14.
$$. Vgl. dazu die eingehende Interpretation von Dietrich Seckel: Einführung in die Kunst

Ostasiens, München i960, pp. 34$-36$.



HELMUT BRINKER : ORIENTALI A HELVETICA 3I

mit abgestuften Tuschetönen und feuchtem Pinsel auf den leeren

Papiergrund gesetzt, so daß dadurch ein räumliches Spannungsfeld von
Vor-, Hinter- und Zueinander suggeriert wird. Fünf Früchte, zu einer
Zweier- und einer Dreierordnung gruppiert, erscheinen auf einer
kaum merklich nach rechts abfallenden Linie. Die sechste ist aus dieser

Reihe nach unten herausgerückt, wie überhaupt die eigentliche
Darstellung auf das untere Drittel der Hängerolle beschränkt bleibt, jedoch
durch die kursiv ausgeführte Bildaufschrift im oberen Teil ein
Gegengewicht erhält. Das links unten vom Maler signierte und mit zwei
Siegeln versehene Bild der «Sechs Kaki-Früchte» lebt aus der Polarität,
den spannungsreichen Bezügen seiner einzelnen Elemente. Zwar entfaltet

sich jede Frucht als «Individuum», und doch ordnen sich alle
Bestandteile einem formalen Ganzen unter. Darin scheint uns ein
Wesensmerkmal der ostasiatischen Kunst überhaupt zu liegen. «Und so

verschiedenartige Phänomene diese Kunst hervorbringt: deren
Gemeinsames besteht in der stets realisierbaren und nicht durch einseitige
Festlegungen verhinderten gemeinsamen Teilhabe an eben dieser

Verschiedenartigkeit, das heißt an der dialektischen Polarität und deren

Aufgehobensein in einer Nicht-Zweiheit, in einem umgreifenden
Grunde'»56.

$6. Seckel, op. cit., p. 370.


	Orientalia helvetica : Werke chinesischer und japanischer Kunst aus der Sammlung Mantel im Museum Rietberg, Zürich

