
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 3-4

Rubrik: Notizen = Notices

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTIZEN-NOTICES

ZUM HUNDERTSTEN GEBURTSTAG VON MAHATMA GANDHI*

Versetzen wir uns einen Augenblick in die zwanziger Jahre. Der Krieg ist noch nicht
richtig zu Ende, der Frieden nicht gefestigt. Die alten Großmächte streiten sich
weiter um Kolonialbesitz. Wohl hat es ein Staatsmann gewagt, den Traum der
Philosophen, den Völkerbund als Garant des ewigen Friedens, in die Tat umzusetzen
— den Völkerbund, der alles zeitliche Machwerk der Politiker allmählich zurechtrücken

und die vielen Vorstellungen von Selbstbestimmungsrecht auf einen Nenner
bringen soll. Aber die großartige Vision wird zur Illusion, nachdem Amerika seinen
Präsidenten desavouiert und sich in die Isolation zurückgezogen hat. Die Welt ist
bereits unteilbar geworden, aber die Staatsmänner und ihre Wähler haben es noch
nicht gemerkt.

In Villeneuve am Genfersee lebt und schreibt der Mann, der sich schon während
des Krieges «au-dessus de la mêlée» zu erheben versucht hat, und er zeichnet das Bild
des Helden der Menschlichkeit, der einer neuen Generation an Stelle der
abgewirtschafteten Kriegsheroen vorleuchten soll. Und so läßt Romain Rolland seinen
Biographien von Michelangelo, Beethoven und Tolstoi die Darstellung des exemplarischen

Lebenslaufs eines Zeitgenossen folgen, die des Inders Mohandas Karamchand
Gandhi, den sein Volk Mahatma, das heißt Große Seele, nennt. Der Schweizer
Dichter Emil Roniger sorgt für die deutsche Übersetzung in dem von ihm begründeten

Rotapfel Verlag und gibt anschließend eine Auswahl von Gandhis eigenen
Schriften heraus.

Dies war mein geistiges Gepäck, als ich 19 2 6, mit Briefen von Rolland und Roniger
bewaffnet, auszog, um die Denkmäler eines der ältesten Kulturvölker zu studieren,
gleichzeitig aber auch den Aufstieg einer Nation zu erleben.

In Gauhati am Brahmaputra, anläßlich der Jahrestagung des Indischen
Nationalkongresses, sehe ich den Mahatma zum ersten Mal. Inmitten des großen
Versammlungszeltes ist die ganze illustre Führerschaft der indischen Unabhängigkeitsbewegung

vereinigt, Männer und Frauen gekleidet in Kaddhar, dem in den Hütten des

Landes handgesponnenen und handgewobenen Tuch, das wie eine Toga um den

Körper geschlungen wird. Und wie ein Areopag antiker Senatoren schaut sie auch aus,
diese Reihe markanter Profile: der amtierende Kongreßpräsident Patel, Pandit

Malaviya, Pandit Motilal Nehru, die Brüder Ali, die Dichterin Sorojini Naidu und
wie sie alle heißen. Nur Motilals Sohn Jawaharlal, die große Hoffnung der Jüngern
Generation, fehlt, da er - wie er mir später selbst erzählen wird - gerade in der
Schweiz weilt.

* Ansprache anläßlich der Gandhi-Gedenkfeier vom 7. September 1969 im «Theater am
Neumarkt» in Zürich.



NOTIZEN 127

Mitten zwischen den imposanten Erscheinungen sitzt Gandhi mit seiner
Schulmeisterbrille. Sein Antlitz hat nicht das Pathos der großen Rhetoren um ihn, es ist
von einem sehr sachlichen, gesammelten Ernst, doch erhellt es sich gern zum
entwaffnenden Lachen, wobei die Zahnlücke sichtbar wird.

In der Kommissionssitzung soll eine scharf antibritische Resolution angenommen
werden. Gandhi interveniert mit großer Bestimmtheit : Selbstverständlich soll die
Beendigung der britischen Herrschaft gefordert werden, und zwar mit aller denkbaren

Dringlichkeit. Aber der im Resolutionsentwurf enthaltene Appell an
antibritische Gefühle ist schärfstens abzulehnen. Haß ist eine verächtliche Waffe. Die
Engländer sollen unsre besten Freunde bleiben, oder vielmehr, sie sollen es erst
richtig werden.

Einige Monate später, in Satyägraha Äshram in Sabharmati bei Ahmedabad, sitze
ich dem Mahatma allein gegenüber. Es ist nicht das Interview eines unbekannten

Europäers mit dem berühmtesten Mann Indiens, wie ich es dreißig Jahre später im
Arbeitszimmer des Primeministers in Delhi haben werde. Es ist ein wirkliches
Gespräch, und der Mahätmä fragt lieber, als daß er antwortet. Statt des dunkeln
Märchenblicks aus Indiens mythischen Tiefen, wie zuvor bei Tagore in Shantiniketan,
umfassen hier zwei unbestechlich klare, durchdringende und dabei sehr gütige
Augen den Besucher wie mit Freundesarmen.

Klug wie die Schlangen und sanft wie die Tauben.
Eins unserer Gesprächsthemen betrifft die Neigung mancher Inder, allzu freigebig

mit schönen Worten und Versprechungen zu sein. Gandhi will seine Kinder nicht
gelobt, er will sieverbessertwissen. Auch die stereotype Redensartvom idealistischen
Osten im Gegensatz zum materialistischen Westen kommt zur Sprache. Ich habe für
Gandhi eine kleine Auswahl von Pestalozzi-Worten ins Englische übersetzt, die auf
verblüffende Weise mit seiner eigenen Lehre von der Gewaltlosigkeit übereinstimmen,

und er hat dann diese Aussprüche in seiner Zeitschrift veröffentlicht.
Gandhi war, vergessen wir es nicht, ursprünglich ein erfolgreicher Rechtsanwalt,

der um irdische Händel gut Bescheid wußte. Seine späteren Feldzüge der Menschlichkeit

zeigen neben seinem Sinn für große symbolische Handlungen ein Genie
für Propaganda, wie es in unserm Erdteil meist nur für sehr viel weniger edle
Zwecke eingesetzt zu werden pflegt.

1899 organisiert er im Burenkrieg eine Rotkreuz-Aktion der Inder Südafrikas.

1904 gründet er bei Durban die Tolstoi-Farm. 1908 veröffentlicht er — immer noch
in Südafrika — sein politisches Glaubensbekenntnis unter dem Titel Hind Swaräj,
Indische Selbstherrschaft. 1914 geht er nach England und stellt ein indisches

Ambulanzkorps zusammen. 1919 löst er in Indien die Satyägraha-Bewegung aus —

Satyägraha bedeutet «Ergreifen der Wahrheit» — und im gleichen Jahr ordnet er
zum erstenmal Hartal an, das heißt einen Tag der Arbeitsniederlegung, des Fastens

und Gebets. Er präsidiert in Delhi die Khilafat-Konferenz in Solidarität mit den gegen



128 NOTIZEN

das Vorgehen der Alliierten in der Türkei protestierenden Mohammedanern. Am

i.August 1920 kündigt er dem Vizekönig in einem offenen Brief den Beginn der

Non-Cooperation an. Er zieht im Land herum und predigt die Lehre vom Charkha,
dem Spinnrad, das auch dem ärmsten Dorfbewohner zu einem menschenwürdigen
Dasein verhelfen soll, und von Ahimsä, der Heilighaltung allen Lebens und
insbesondere auch der Kuh. Im August 1921 führt er in Bombay die Verbrennung
unerwünschter Importgüter durch. Später wird er in England den Textilarbeitern von
Lancashire persönlich erklären, warum er ihre Produkte boykottieren muß. Im
Frühjahr 1930 unternimmt er mit 78 Getreuen den über 400 km führenden Dandi-
Marsch zur Brechung des Salzgesetzes.

Seine Kampagnen der Freiheit wenden sich nicht nur gegen die fremden
Okkupanten, sondern nicht minder gegen die Schwächen des eigenen Volkes : gegen die
Schmach der Unberührbarkeit, gegen Trunksucht, Kinderheirat und die
Benachteiligung der Frau im öffentlichen Leben. Der Prozeß vom März 1922, der zu seiner
ersten Gefängnisstrafe führt, ist beispielhaft nicht zuletzt durch die Ritterlichkeit,
mit der Richter und Angeklagter sich gegenseitig bescheinigen, nur der Stimme ihrer
Pflicht zu gehorchen.

Gandhis Ziele und Methoden zeigten manche Berührungspunkte mit derwestlichen

Arbeiterbewegung, aber der humane Sozialismus eines John Ruskin stand ihm näher
als der doktrinäre Materialismus eines Karl Marx. Die Politik der Gewaltlosigkeit,
seinen eigensten Beitrag zu den Impulsen der Weltgeschichte, übte er hochgemut
und kämpferisch, aber er verabscheute nicht nur physische Gewalttätigkeit, sondern
auch die psychische Gewalttätigkeit des Hasses. Er hat die Massen Indiens aus der

Lethargie geweckt und sie angezogen wie keiner vor ihm und nach ihm, aber keiner
hat auch mit solcher Klarheit erkannt, wie anfällig ein entfesselter Mob für das Böse

ist und wo die Grenze zwischen Demokratie und «Mobokratie» gezogen werden muß.
DerMahatma warein gewaltigerAgitator, ein Agitator von der Art des Apostels Paulus.

Gandhi strebte nicht nach dem Ruhm des Staatsmanns. Der Indische Nationalkongreß,

den einst ein wohlmeinender Engländer gegründet hatte, war ihm ein
Instrument des Wirkens wie andere auch. Die eigentliche Politik und ihr Umgang
mit der Wahrheit blieben ihm suspekt, und er hat sie gern andern überlassen, wie
dem ersten großen Nationalführer Tilak, dem meteorhaft aufsteigenden Deshbandu

Das, dem Schöpfer der Swaräj-Partei Motilal Nehru, den sich ablösenden andern

Kongreßpräsidenten, schließlich Motilals brillantem Sohn Jawaharlal. Er hat sie

alle unterstützt, soweit er es verantworten konnte, und sie haben ihn verehrt als den

Mahatma Indiens. Aber sie blieben Politiker, deren Vision und Wirkungsmöglichkeit
sich in nationalen Denkgewohnheiten bewegt. Gandhis Großmut aber, etwa gegenüber

den Unberührbaren, gegenüber den Mohammedanern, auch gegenüber den

Kolonialherren, seine Großmut gegenüber den immer wieder sich auftürmenden
Ismen und Vorurteilen - denken wir nur an Kaschmir -, diese Großmut wußte die



NOTIZEN 129

Tabus der Politik zu durchbrechen. Er war ein Agitator der Menschlichkeit, der
heute wie je an die verschlossenen Herzen pocht — nicht nur in Indien.

Der Mahätmä hat seinen Kampf bis zu seinem Lebensende fortgeführt, auch nachdem

sein wichtigstes greifbares Ziel, das Ende der britischen Herrschaft, erreicht
war. Der Triumph war für ihn mit der schmerzlichen Erkenntnis verbunden, daß all
sein Bemühen die Teilung Indiens und den gewaltigen Blutzoll dieser Teilung nicht
zu verhindern vermochte. Zum Fest der Befreiung fastete er bis an den Rand des

Todes, um die feindlichen Brüder zur Besinnung zu rufen. Als letzte grauenhafte
Mahnung an das ewige Irren der Menschheit erfolgte seine Ermordung von der Hand
eines Hindu-Glaubensgenossen.

Man ehrt Gandhi als den Vater seiner Nation. Aber seine Nation ist wie jede
andere Nation, die ihre Schutzpatrone verehrt, zur Tagesordnung der Politik
übergegangen.

Aufder Flagge weht das Spinnrad, Gandhis Sinnbild der Selbsthilfe unter Berufung
auf uralte indische Tradition, das Charkha, in dem sich auch das Sonnenrad Vishnus
und das Rad der Rechten Lehre des Buddha dreht, und die Flagge weht über
modernen Rüstungsbetrieben so gut wie über den Schulen. Es war und es ist das Schicksal

großer Ideen und ihrer Träger, gepriesen, verleugnet und stets aufs neue
entdeckt zu werden. Und so muß und wird Mahatma Gandhi weiterleben als guter Geist
der großen und edlen indischen Nation. Aber auch wir im Lande Pestalozzis haben

allen Grund, ihn zu ehren als einen der großen Bannerträger der Menschlichkeit.
Martin Hürlimann

ZUR SYMBOLIK ORIENTALISCHER RELIGIONEN*

Weitgehend angeregt von der Romantik, durch die das Studium der orientalischen
und vornehmlich indischen Geisteswelt den größten Impuls empfing, hat die
Symbolforschung in unserer Epoche einen Höhepunkt erreicht1. Die Ursache für das stetig

»Willibald Kirfel, Symbolik des Hinduismus und des Jinismus. Symbolik der Religionen.
IV. Hrsg. von Ferdinand Herrmann. 166 S., 8°. Stuttgart, Anton Hiersemann, 1939.

Willibald Kirfel, Symbolik des Buddhismus. Symbolik der Religionen V. Hrsg. von
Ferdinand Herrmann. 128 S., 8°. Stuttgart, Anton Hiersemann, 1939.

Helmut Hoffmann, Symbolik der tibetischen Religionen und des Schamanismus. Symbolik
der Religionen XII. Hrsg. von Ferdinand Herrmann. 173 S., 8°. Stuttgart, Anton Hiersemann,

1967.
1. Symbolon. Jahrbuch für Symbolforschung, Schwabe 8c Co., Basel/Stuttgart, i960 ff., ist

dementsprechend wohl eine der ersten Zeitschriften, die sich ausschließlich mit diesem

Gegenstand befaßt. Vgl. ferner : M. Lurker, Bibliographie zur Symbolkunde. Unter Mitarbeit von
F.Herrmann, E. Unger u.a. 3 Bde. Baden-Baden 1964-1968. M. Lurker (Hrsg.),
Bibliographie zur Symbolik, Ikonographie und Mythologie. Internat. Referateorgan. I—II, 1968-1969.
J. E. Cirlot, A Dictionary ofSymbols. London 19672.



130 NOTIZEN

steigende Interesse dürfte zum Teil in der Überwindung des wissenschaftlichen
Rationalismus des späten 19. Jahrhunderts durch die Tiefenpsychologie liegen. In
der Tat führten die Anfänge der Symbolik in den vorwissenschaftlichen Bereich

religiös-mythologischen und magischen Denkens zurück, in dem Phantasie und
Gefühl das Abstrakte, Logische verdrängen. Deshalb gehört zum Wesen des
konkreten Symbols das Hintergründige, Vieldeutige, Ambivalente, das Proteushafte
der lebendigen, stetig sich wandelnden Form. Streng davon zu scheiden ist demnach
das tote, erstarrte, konventionelle Zeichen, ein grundlegender Unterschied, der
zum Beispiel im Gegensatz Jungscher und Freudscher Psychologie zum Ausdruck
kommt2. Doch schon Goethe war sich der Eigentümlichkeit bewußt, wenn er in
«Maximen und Reflexionen» 1113, 314 spricht: «Das ist die wahre Symbolik, wo
das Besondere das Allgemeine repräsentiert, nicht als Traum und Schatten, sondern
als lebendigaugenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen.» Denken wir auch

an den Basler Gelehrten J. J. Bachofen, dem sich die ureigentliche Natur des Symbols
besonders in den Mysterien und Mythen der Griechen erschloß3.

Aus diesem Grunde mag es befremden, wenn Kirfel unter Symbol ein «verabredetes

Zeichen» und damit ein «Kennzeichen» oder «Merkmal» versteht. Damit
wird die Vieldeutlichkeit semantisch aufgehoben, das Irrationale rationalisiert:
kurz das lebendige Symbol erstarrt zum abstrakt-begrifflichen Zeichen. Allerdings
muß zugestanden werden, daß dies gerade im Bereich der indischen Kunst sehr

häufig passiert. Die riesige Götterwelt mußte durch eindeutige Embleme, eben

charakterische Kennzeichen bestimmt werden. Als Beispiel diene eines der ältesten
und zugleich dauerhaftesten Symbole : vajra, der Donnerkeil, mit dem lndra seine

mythischen Taten vollbringt, die Drachenschlange erschlägt, den Fels zerspaltet und

2. Vgl.Jolande Jocobi, Komplex/Archetypus/Symbol in der Psychologie C.G.Jungs, Zürich
und Stuttgart, Rascher Verlag, 1937; C.G.Jung, Zur Psychologie westlicher und östlicher

Religion, Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963 (östliche Religion S. 311-693);
Symbole der Wandlung, Zürich, Rascher Verlag, 1932. Von der Tiefenpsychologie beeinflußt
ist H.Zimmers Mythen- und Symboldeutung im indischen Bereich (vgl. Mythen und Symbole

in indischer Kunst und Kultur, Zürich, Rascher Verlag, 1931). Ganz auf der Analytischen
Psychologie gründet H. von Beit, Symbolik des Märchens, Bern, Francke Verlag, i9602. Diese

psychologischen Interpretationen, die mit Vorliebe von modernen Traumsymbolen
ausgehen, bieten oft interessante neue Einblicke und Vergleichsmöglichkeiten, sind jedoch
ebenso häufig irreführend, weil diesen Gelehrten die Kenntnis des geistesgeschichtlichen
Hintergrundes der betreffenden orientalischen Kultur doch häufig fehlt.

3. Vgl. besonders: Gräbersymbolik der Alten (1839), Die Unsterblichkeitslehre der or-
phischen Theologie auf den Grabdenkmälern des Altertums (1867), Die Sage von Tanaquil

(1870), worin er, zum Teil aufgrund der Symbolik, den Gegensatz von Morgenland -
«stoffgebundene Sinnlichkeit» - und Abendland - «geistige Lichtreligion» - herauszuarbeiten

sucht. Letztlich geht die mythisch-religiöse Symbolforschung auf die Romantik
zurück, s.Fr. Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Welt, 4 Bände, 18202.



NOTIZEN 131

die in dessen Dunkelheit versteckten Kühe — den befruchteten Regen, die Morgenröten,

das Licht, also den Inbegriff der lebenspendenden Kraft - befreit. Manchmal
wird diese Waffe als « Stein» bezeichnet, und dank dessen Wunderkraft assoziiert man
das edelste und härteste Metall, den Diamanten, was im Bereich der Alchemie an
den Stein der Weisen erinnert, im Buddhismus jedoch mit dem Unwandelbaren, dem
Absoluten, der Buddhanatur usf. gleichgesetzt wurde. In der Ikonographie reduziert
sich dieser äußerst komplexe Sinnzusammenhang zu einem einfachen bildlichen
Merkmal gewisser Gottheiten. Die Symbole werden hier weitgehend zu Wegweisern

im Dschungel des indischen Pantheons.

Durch sein reichhaltiges Lebenswerk, insbesondere «Die Kosmographie der
Inder» (Bonn und Leipzig 1920), hat sich W. Kirfel für diesen Überblick hervorragend

qualifiziert. Bei der Behandlung des Hinduismus werden nach der Muttergottheit
und drei Hochgöttern - £iva, Visnu, Brahma - lokale Gottheiten sowie niedere

Götterformen und Geister beschrieben. Es folgen neben Tieren und Pflanzen
leblose Kultgegenstände und rituelle Symbole : Zahlen, Farben, Gebärden usf.

Beim Jinismus, einer im 6. Jahrhundert v.Chr. begründeten Religionsform, die
eine gewaltige Literatur entwickelt hat, obwohl sie heute fast erloschen ist, steht
im Vordergrund die Lebensgeschichte des Stifters Mahâvïra, worauf das Weltbild
und die Welthistorie scharf umrissen werden. Im übrigen hat die nüchtern-asketische

Grundhaltung des Jinismus die Entfaltung der Symbolik gehemmt, wofür die
schlichte Kunst mit ihrem strengen Formwillen ein eindrückliches Zeugnis ablegt.

Einer analogen Gliederung begegnen wir erst in der «Symbolik des Buddhismus»,
wobei Lebensgang des Gründers, Weltbild und Weltgeschichte auffallende Affinitäten

zum Jinismus aufweisen : der Legendenkomplex und die mythischen Kosmologie
gründen aufverwandten Quellenund Volksschichten, ganz abgesehenvon direkter
Beeinflussung, sind doch beide Religionen zur gleichen Zeit im selben Gebiet entstanden.

Während die Symbolik des altern Buddhismus, entsprechend dessen nüchtern
rationalistischen, weitgehend anikonischen und dem Kult abholden Charakters4
sich auf engsten Raum beschränkt (S. 34—41), nimmt das Mahâyâna einen
bedeutenden Platz ein (S. 42-113). Es ist in der Tat gekennzeichnet durch eine große Zahl
von Gottheiten und Geistern, die alle ikonographisch, das heißt durch feste Embleme

4. Der volkstümliche Theraväda hat allerdings im Laufe der Zeit eine ziemlich üppige
Kultsymbolik entwickelt, doch handelt es sich dabei meist um autochthone, besonders
animistische Einflüsse, wie zum Beispiel in Burma (s.Maung Htin Aung, Folk Elements in
Burmese Buddhism, London, Oxford University Press, 1962), oder noch ausgeprägter im Falle
der komplizierten Zeremonien im Tempel des heiligen Zahnes von Kandy. Hier ist hindu-
istischer Ursprung offensichtlich (s.H. von Glasenapp, Der Buddhismus, Berlin/Zürich,
Atlantis Verlag, 1936, S. 137 (f.). Auch in der spätem Entwicklung des «nördlichen»
Buddhismus war für die reiche Symbolik der Hinduismus maßgebend. Oft traten gerade
diese vieldeutigen Symbole als Mittler im Assimilierungsprozeß auf.



132 NOTIZEN

undAttribute, bestimmt sind. Dieser Entwicklungsprozeß, in dem viele hinduistische

Vorstellungen und Bräuche assimiliert wurden, fand seinen Höhepunkt in der als

mantra- bzw. vajra-yâna bekannten Spätform des tantrischen Buddhismus, in dem
weibliche Gottheiten und komplizierte esoterische Riten das Denken immer stärker
in ihren Bannkreis ziehen.

Das Buch von Helmut Hoffmann setzt die zwei angeführten weitgehend voraus,
gründet der tibetische Lamaismus doch vornehmlich auf dem buddhistischen
Tantrismus, den er mit der einheimischen Götter- und Dämonenwelt zu einem
eigenartigen Kultsystem verschmolzen hat. Unter den Symbolen kommt dem mystischen
«Kreis», dem mandala, eine besondere Bedeutung zu. Als Kosmo- und Psychogramm
spiegelt es die harmonischeEinheit—charakterisiertdurchKreis, Quadrat und heiliges
Zentrum - des Universums und zugleich die vollkommene Harmonie der integrierten

Seele wider. Die Gottheiten, ja die ganze Welt sind in diesem idealistischen

System letztlich nur Projektionen psychologischer Kräfte5. Dies erklärt das hohe
Interesse der modernen Psychologie, insbesondere der Traumforschung, am noch
relativ wenig ergründeten Tantrismus', mit dem sich der Verfasser in verschiedenen

Veröffentlichungen auseinandergesetzt hat7.

3. Die wohl beste Darstellung: G. Tucci, The Theory and Practice of the Mandala, London,
Rider, 1961. In der Bibliographie vermissen wir: Ariane Macdonald, Le Mandala du

Manjusrîmûlakalpa, Paris, Adrien Maisonneuve, 1962 (s. Asiatische Studien XVII, 1964, 1-2,
S. 64-63). Wertvolle Literaturhinweise enthält Joh. Schubert, Das Reis-Mandala, Asiatica,
Festschrift Fr. Weller, Leipzig 1934, S. 384-609.

6. Anzuführen wären hier die umfangreichen Veröffentlichungen von A. Avalon (Sir
John Woodroffe) : Principles of Tantra, Part I—II. London, Luzac, 1914—16; The Serpent Power,

Madras, Ganesh, 19335 (über die Symbolik des Kundalini-Yoga) ; The Great Liberation

(Mahänirväna Tantra), Madras, Ganesh, 19333. Besonders wichtig: D.L.Snellgrove, The

Hevajra Tantra. A Critical Study. Part I—II. London, Oxford University Press, 1939 (mit
ausführlicher Bibliographie über Tantras: I, S.XIII-XV). Zur Symbolik des Wortes im
Buddhismus wäre bei Kirfel unbedingt zu ergänzen : André Padoux, Recherches sur la symbolique

et l'énergie de la parole dans certains textes tantriques. Paris, Editions de Boccard, 1963. Zuletzt
D.S.Ruegg, La théorie du Tathâgatagarbha et du Gotra. Paris, Ecole Française d'Extrême-
Orient, 1969 (Berücksichtigung der tantrischen Tradition und der tibetischen Quellen,
s. Bibliographie S. 22-27). mKhas-grub-rje, Fundamentals of the Buddhist Tantras. Ed. and

transi, from the Tibetan with Annotation by F. D. Lessing and A.Wayman. The Hague 1968.
Zur Symbolik: A.Wayman, Thefivefold ritual symbolism ofpassion, Studies of Esoteric Buddhism
and Tantrism, Koyasan (Japan) 1963, S. 117-144. Vgl. auch die Beiträge zum Tantrismus im
Silberjubiläumsband 1971 der Asiatischen Studien.

7. Vgl. H. Hoffmann, Das Kälacakra, die letzte Phase des Buddhismus in Indien, Saeculum XV,
1964, S. 123fr'. (s. auch Raghu Vira and Lokesh Chandra [Eds.], Kälacakra-tantra and other

Texts, Vol. 1-2, New Delhi 1966); Kälacakra Studies I. Manicheism, Christianity, and Islam

in the Kälacakra Tantra. Central Asiatic Journal XIII, 1, 1969, S. 32-73; Die Polaritätslehre

des späten Buddhismus. Eranos-Jahrbuch XXXVI, 1967, S. 361-378.



NOTIZEN 133

In der Entwicklung und Ausprägung des spezifisch tibetischen Buddhismus spielte
die autochthone Bon-Religion eine grundlegende Rolle. Auch auf diesem Gebiete
hat sich H. Hoffmann vor allem durch die «Quellen zur Geschichte der tibetischen

Bon-Religion» (Wiesbaden 19co) beachtliches Verdienst erworben8. In den
letzten Jahren wurden neue Texte und Manuskripte entdeckt und herausgegeben',
die nun dank des wachsenden Interesses der Gelehrten übersetzt und einer kritischen
Exegese unterzogen werden10. Dadurch sind schon manche Vorstellungen und
Bräuche dieser urtümlichen Religion, die während Jahrhunderten unter dem
konsolidierten lamaistischen Gebäude verschüttet lagen, wieder ans Licht gebracht
worden. Besondere Beachtung verdient das Lebenswerk von J.F.Rock, dessen

Studien über den mit den Tibetern verwandten Na-Khi-Stamm im südwestlichen
China, der älteste Traditionen bewahrt hat, in den letzten zwei Jahrzehnten
veröffentlicht wurden ' '.

8. Vgl.ferner: Die Religionen Tibets, Bon und Lamaismus in ihrer geschichtlichen Entwicklung,

Freiburg/München, Karl Alber, 19 36 (Bon: S. iff.); Zur Literatur der Bon-po, ZDMG 94, 1940,
S. 169 ff. ; Probleme und Aufgaben der tibetischen Philologie, ZDMG 92, 1938, S. 343 ff. Auch in
Märchen aus Tibet, Düsseldorf/Köln 1963, gelangt die Vorstellungswelt des Bon immer wieder
zum Durchbruch. Zuletzt H. Hoffmann, An Account of the Bon Religion in Gilgit. Central
Asiatic Journal XIII, 2, 1969, S. 137-143. Vgl. G. Tucci, Die Religionen Tibets in: Die

Religionen der Menschheit, Band 20. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1970, S. 233-273: «Die Bon-

Religion», S. 282—291 : «Literaturverzeichnis».

9. Vgl. Lokesh Chandra and Tenzin Namdak, History and Doctrine of Bon-po Nispanna-Yoga

(Original Tibetan Texts on the Transmission, Teaching, Rites and Deities of the Rdzogs
chen zhan zhun School of the Bon-po's). New Delhi, International Academy of Indian
Culture, 1968. Bon wurde durch Missionierung aus Zhan-zhun (West-, Nord- und Nordost-
Tibet nach Tucci) übernommen, dann aber lamaistisch beeinflußt. Zur gzer-mying-Hind-
schrift, der offiziellen, legendären Biographie des Begründers der Bon-Religion gShen-rab
s. H. Hoffmann, S. 8 ç(. ; Die Religionen Tibets, S. 77 ff. ; A.H. Francke, gZer-myig. A Book of the

Tibetan Bon-pos, Asia Major 1924, 1926-27, 1930, 1939 (Übersetzung eines Drittels). Zur
Sprache s. F. W. Thomas, The Zan-Zun Language, IRAS 1933.

10. Vgl. David L. Snellgrove, The Nine Ways of Bon. Excerpts from gZi-brjid, ed. and

transi, by D.L.S.London, Oxford University Press, 1967 (s.S.Hummel, Asiatische Studien

XXIII, 3-4, S. 167—169); Himalayan Pilgrimage, Oxford i96i,S.4i-34und 119-126. Zur Bon-

Symbolik s. besonders Joh. Schubert, Das Ritual für Rta Thugs-dkar-po, Mitteilungen des

Instituts für Orientforschung VIII, 1, Berlin 1961 ; S.Hummel, Bon-lkonographisches im

Linden-Museum, Stuttgart, Anthropos 63/64, 1968/69, S. 838-868; Ekajäta in Tibet, Asiatische
Studien XXII, 1968, S. 110-114; The sMe-ba-dgu, the Magic Square of the Tibetans, East

and West 19, 1-2, 1969, S. 139—146. — In Delhi hat sich eine «Bon-po Foundation»
gebildet, worüber S.Hummel in Kairos X, 4, 1968, S. 288ff. berichtet hat.

11. J.F.Rock, The Na-khi Nâga cult and related ceremonies, Part I—II, Rom 1932. Zur
Gründerlegende: The Birth and Origin ofDtom-ba Shi-lo, the Founder of the Mo-so Shamanism,

according to Mo-so Manuscripts, Artibus Asiae 7, 1937, r. Na-khi Manuscripts, Pt. 1—2, ed. by



134 NOTIZEN

Der dreigeteilte Kosmos (Himmel-Luftraum-Erde bzw. Himmel-Erde-Unterwelt)

der alttibetischen Religion wimmelt von Geistern und Dämonen, wobei dem
Himmel, ähnlich wie in China, sowie dem Himmelsgott und der Himmelskönigin
eine eminente Stellung zugewiesen wird. So ist der Stammvater der Menschen auf
der neunstufigen Leiter12 auf die Erde herabgestiegen, wie später der erste König
vermittels des Geisterseiles (dmu-thag), was die Bon-Priester symbolisch durch
Riten nachahmten13. Den indischen Vetälas entsprechen weitgehend die sich
erhebenden Leichname (ro-lans), eine Art «Revenants», auf die sich makabre nekro-
mantische Praktiken beziehen. Eine besondere Rolle spielen auch theriomorphe
Gottheiten, so die Vorstellung, das tibetische Volk stamme von einem Affen ab,
oder eine Königin sei vom Berggott, in Gestalt eines «weißen Mannes», der sich
dann als «weißer Yak» entfernt, geschwängert worden, worauf ein Heldensohn
geboren wurde. Der weiße Yak erinnert an die Buddhalegende : seine Mutter empfing
ihn durch einen vom Himmel herabsteigenden weißen Elefanten. Es muß sich nicht
um Übernahme handeln, da gerade das Symbol der weißen Farbe fast universalen
Charakter besitztM und die Verbindung von Menschen und Tieren in der Mythologie
größte Verbreitung kennt.

Die außerordentlich stark differenzierte und ausgebildete Priesterschaft besaß

einen entsprechend komplizierten Kult, wobei die Totenzeremonien hervorzuheben
sind15. Blutige Tieropfer waren häufig, auch das Menschenopfer ist für die alte Zeit
bezeugt, wurde jedoch später durch symbolische Riten, das heißt Verwendung von
Substituten ersetzt. Am interessantesten ist wohl das sogenannte linga in seiner

ursprünglichen Bedeutung «Kennzeichen» (nicht «Phallos»): es handelt sich um
ein aus Teig geknetetes Abbild eines Menschen, das während eines Mysterienspieles

K.L. Janert, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1963. The Life and Culture of the Na-khi
Tribe of the China-Tibet Borderland, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1963. Rocks
Manuskripte befinden sich in der Westdeutschen Bibliothek. Weiteres über sein Werk: J.W.de
Jong, Indo-Iranian Journal XI, 4, 1969. Zu beachten in dieser Hinsicht ist die jüngste Sherpa-

Forschung, bes. F.W. Funke, Religiöses Leben der Sherpa. Beiträge zur Sherpa-Forschung, Teil II,
1969, S. 34-70 (überMinung Schamane und Symbole).

12. Auch der Weltbaum der Schamanen hat oft neun Äste. Zu diesem Zahlsymbol
s. Hoffmann, S. 86 und M.Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, S. 263 ff.

13. Vgl. Hoffmann, S. 69 mit weiteren Verweisen ; Eliade, bid. S. 4o4f. ; Ewige Bilder und

Sinnbilder, s.Index; S.Hummel, Das Motiv der Nabelschnur in Tibet, Antaios 4, S. 372-380.
14. Während im Falle Buddhas das «Weiß» vor allem Geist und Reinheit versinnbildlicht,

dürfte in Tibet die Assoziation mit Schnee und Gletschereis im Vordergrund stehen.

Vgl. Auch S. Hummel, Der Weiße Alte, Sinologica 6, S. 193-206.
13. Vgl. Hoffmann, S. 81, mit Bibliographie. Texte aus Tun-huang und archäologische

Forschungen (G. Tucci) erwiesen den vorbuddhistischen Charakter dieser äußerst symbolreichen

Rituale.



NOTIZEN 13c

('cham) geopfert wird". Ebenfalls in rein symbolischer Form wird eine Initiation
durch den gCod-Ritus vollzogen, «bei dem eine vom Initianden imaginierte Göttin
ihm selbst den Kopf abschlägt und den Leib zerstückelt». Es handelt sich um «eine
Kombination von der im Sinne des tantrischen Menschenopfers gesteigerten bud-
distischen Zerstörung des Ichs mit einer schamanistischen Darstellungsform der
Zerstückelung»'7.

Das Beispiel veranschaulicht die Vermischung des urtümlichen Bon (rdol-bon)
animistisch-schamanistischen Gepräges mit buddhistischem Geistesgut, was den
ethisch und philosophisch gewandelten Bon (bsgyur-bon) kennzeichnetl8. So widmet
der Verfasser ein ganzes Kapitel (S. 84-97) dem «Systematisierten Bon», der uns
naturgemäß — früher fehlte die Schrift — viel besser überliefert ist als der ursprüngliche,

wenn auch die Entdeckung neuer Manuskripte und vor allem die Untersuchungen

von J.F. Rock über die Na-khi immer mehr Licht auf letzteren werfen.
Charakteristisch für die ältere tibetische Religion ist die Zahlensymbolik, so
insbesondere die Zahl «neun» (neun Fahrzeuge, neun Himmelsschichten usf.), die ganz
allgemein zum Schamanentum gehört, und die «Dreizehn». Buddhistischer Einfluß
dagegen macht sich geltend im System der fünf Bon-Lehrer (g'sen) des gegenwärtigen
Zeitalters, die, den buddhistischen Tathägatas entsprechend, nach Körperfarbe,
Emblemen, Himmelsrichtungen, Funktion usf. bestimmt sind ". Auch das spekulative
System von den drei Körpern eines Buddha — der irdische Verwandlungsleib, der
Leib übersinnlichen Genusses und des Gesetzes — wurde übernommen. Höchst
charakteristisch für den Verschmelzungsprozeß ist die Unterwerfung all der
einheimischen Gottheiten, Geister und Dämonen durch den Tantriker Padmasambhava,
der sie alle zu frommen Beschützern des Buddhismus wandelte. Dieser mächtige
Zauberer des 8. Jahrhunderts stammte aus dem westlich von Tibet gelegenen Lande

Udyäna (Swat), was zugleich frühe westliche Einflüsse besonders manichäischen und
zervanistischen Ursprungs vermuten läßt. Daraufist denn auch mehrfach hingewiesen
worden, obwohl gerade der universale Charakter mancher Symbole, ihre Migration

16. Vgl. Hoffmann, S. 31 ; 83 ; R. A. Stein, Le linga des dances masquées lamaïques, Sino-
Indian Studies, Vol. V, S. 200 ff.

17. Hoffmann, S. 116 und F. Sierksma, Tibet's Teerifying Deities, The Hague 1966, S. 141 ff.
18. Durch den Tantrismus fanden auch hinduistische Gottheiten Eingang, doch handelt

es sich bei den als weiblichen Dämonen gefürchteten Ma-mo's um Eigengut, auch wenn sie

später mit den indischen «Müttern» (mätarah) identifiziert wurden (Hoffmann, S. 73).

19. Anderseits weist Hoffmann eine Fünfer-Symbolik bereits für den vorbuddhistischen
Bon nach (S.87; vgl.S. 29). Zugleich hebt er die Bedeutung dieser Zahl im Buddhismus

hervor, während er früher hierin mit Tucci ein Indiz für den manichäischen Einfluß der fünf
Lichtäonen sah (Die Religionen Tibets, S.41). In Wirklichkeit ist die Pentade bereits im Veda

(die «fünf Völker» usf.) eine heilige Zahl. Vgl. P. Thieme, krsti und carsani, Zeitschrift für
vergi. Sprachforschung 81, 3/4, 1967, S. 236—237 ; B. Schlerath, Königtum im Rigveda, S. 33 ff.



136 NOTIZEN

in Frage stellt. Dies zeigte sich deutlich im Falle der Zahl «fünf», die in Iran eine
bedeutende Rolle spielt, aber ebenso schon im vedischen Indien und sogar in der
alttibetischen Religion Symbolcharakter aufweist. Wahrscheinlicher ist Entlehnung im
Falle des von G. Tucci mitgeteilten kosmogonischen Mythos : aus dem Urchaos
entsteht ein Weltherr, dann ein schwarzes und weißes Licht, aus denen ein schwarzer
und weißerMann, als Repräsentanten des bösen bzw. guten Prinzips, hervorkommen.
Tucci führt dies auf iranische Quellen zervanistischer Prägung zurück, wo das böse

Prinzip ebenfalls vor dem guten erscheint (S. 93-) 20.

Unter den universalen Sinnbildern findet sich im Bon auch das Hakenkreuz

(svastika tib. gyuh-druh), wohl als ursprüngliches Sonnensymbol — in diesem Sinne
dem Rad verwandt" -, jedoch, im Unterschied zum buddhistischen Glückszeichen,
in linksdrehender Form. Der antibuddhistischen Tendenz der Bon-po entspricht
auch die rituelle Linksumwandlung anstelle der orthodox-lamaistischen pradaksinä.
Manche andere Kultsymbole des Lamaismus sind wohl prähistorischen Ursprungs,
was ihnen einen archetypalen Charakter verleiht, wie dies zum Beispiel in den
Affinitäten zur katholischen Liturgie (Verwendung von Weihwasser, Kerzen, Glocken,
Weihrauch, Litaneien usw.) zum Ausdruck kommt, weshalb die altern Jesuiten
den tibetischen Kult als Erfindung des Teufels brandmarkten.

Schließlich finden wir in den tibetischen Mysterienspielen zahlreiche symbolische
Riten, die nicht buddhistischen Ursprungs sind oder wenigstens erst unter
buddhistischem Einfluß umgedeutet wurden wie die bereits erwähnte 7iri^ja-Zeremonie.
Eine besondere Rolle spielt die architekturale Symbolik, wie sie zum Beispiel schon

in den alttibetischen Königsgräbern zum Ausdruck kommt22. Natürlich war es dem

20. Zum iranischen Einfluß s. S.Hummel, Eurasiatische Traditionen in der tibetischen Bon-

Religion, Opusc. Ethnol. Mem. Lud. Biro Sacra, Budapest 1939. Über den Zervanismus:

vgl. Die Jakobinermütze im Parivära des Yama, Asiatische Studien XXIII, 1—2, S.41—44. S. Hum-
mel's Aufsatz, Zervanistische Traditionen in der Ikonographie des Lamaismus, wird in der Ge-

denkschrift für Marcelle Lalou erscheinen (briefliche Mitteilung des Verf.). Über

mögliche Übernahme griechisch-römischer Vorstellungen bereits im indischen Tantrismus
s. A.Wayman, Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, 48/49, 1968, S. io7f.
Die Bon-Kosmogonie kennt ebenfalls die Entstehung der Welt aus einem Ei, das einen weißen
und schwarzen Vogel hervorbringt, ein nach Iran weisender Dualismus. Indes spielt das Ei
schon in der ägyptischen Mythologie und in der Orphik eine analoge Rolle, ganz abgesehen

von den frühvedischen Zeugnissen. Hier, wie im Falle des getöteten und geopferten Ur-
wesens (klu-mo), das dem indischen Purusa, dem germanischen Ymir und dem chinesischen
P'anku entspricht, wäre nach einem Archetypus zu forschen.

21. Vgl. Horsch, The Wheel: An Indian Pattern of World-Interpretation, Sino-Indian Studies

V, 3—4, S. 62-79. Das Svastika-Symbol war schon der Industalkultur bekannt: E.Mackay,
Die Induskultur, Leipzig 1938, S.72.

22. Vgl. G.Tucci, The Tombs of the Tibetan Kings, Rom 1930: Symbolik der Steinsäule als

Weltpfeiler und Prinzip der Ordnung : «The pillar as soon as it is placed in a spot, testifies



NOTIZEN 137

Verfasser nicht möglich, in diesem engen Rahmen auf all diese Probleme näher
einzugehen. Die Arbeit muß deshalb im wesentlichen als eine Einführung bewertet
werden, bei der den allgemeinen religiösen Grundlagen oft mehrAufmerksamkeit
gewidmet wurde als der eigentlichen Symbolik.

Der dritte Teil befaßt sich mit einer der einst verbreitetsten Religionsformen, dem
Schamanismus, der intimste Beziehungen zum Bon aufweist. Der Verfasser sieht
darin eine psychische Technik der Ekstase, erwachsen aufdem Boden der archaischen

Jägerkulturen (mit späteren Einflüssen von Hochreligionen). Der Schamane wirkt
mit Hilfe meist tierartiger Geister in Über- und Unterwelten stets zum Heile seiner

Gruppe. Nach Ad. E. Jensen soll diese religiöse Einstellung aus einem herabgestimmten,

bedrängten oder in anderer Weise nicht ausbalancierten Lebensgefühl
entstanden sein. Da bis zur Gegenwart das nördliche Asien als Kerngebiet des Schamanismus

betrachtet werden kann, erstaunt seine Ausbreitung auf das prähistorische
Tibet, wo er sich in mannigfaltigen Ausdrucksformen — vom fliegenden Pferd bis
zum Staatsorakel - erhalten hat, keineswegs, besaß er ursprünglich doch eine gewaltige

Einflußsphäre, um aus den vorgeschichtlichen Felsbildern Spaniens und
Südfrankreichs zu schließen. Dies dürfte unter anderm die Spuren, die er im
indogermanischen Bereich, besonders unter den nomandischen Steppenvölkern (Skythen
usw.) hinterlassen hat, erklären23.

Indes scheidet Hoffmann - im Gegensatz zu Eliade - die indische Kultursphäre
vollständig aus, da für ihn das Pflanzertum eine Art «Gegenindikation» zum Schamanismus

darstellt. Wie begrüßenswert an sich eine kritische Einengung der oft etwas

vagen schamanistischen Phänomene auch sein mag, konnten wir in diesem speziellen
Punkt nicht ganz überzeugt werden, waren die Indoarier doch ursprünglich keine
Pflanzer. Auch spielte neben der Viehzucht die Jagd eine gewisse Rolle, ganz abge-

to a definite possession of the soil upon which it is erected : the king identifies himself with
the Law and then with a visible symbol of it, viz. the pillar: a new cosmos is built, the cosmos
of the Law, the magic centre of which is that very pillar symbolizing the king himself. In
that way the chaotic forces moving underneath the soil, the world of the sa bdag and kiu, the

waters expressing the primeval chaos and the devil are subdued : a new order is so established
and the way to heaven is opened; the pillar is in fact at the same time the way leading to
heaven, it is the axis mundi perforating the planes of existence» (S. 34). Der Pfeiler bildet das

Zentrum eines heiligen Kreises oder Vierecks, also eines Mandala. H.Hoffmann, Die Gräber

der tibetischen Könige im Distrikt 'P' yons-rgyas, Nachrichten der Akademie der Wissenschaften

in Göttingen, Phil.hist.Klasse, 1930, S. iff. Zur Tempelarchitektur s.Tucci, The Symbolism

of the Temples of bSamyas, East and West VI, 1936, S. 2796°.

23. Vgl.M.Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, S. 338-383. Zuletzt A.Closs,
Der Schamanismus bei den Indoeuropäern. Studien zur Sprachwissenschaft und Kulturkunde. Ge-
denkschrift für Wilhelm Brandenstein. Hrsg. von M.Mayrhofer u.a. Innsbruck 1968,
S. 289-302.



138 NOTIZEN

sehen von den zahlreichen autochthonen indischen Jägerstämmen. Deshalb sehen wir
im Asketen (muni) von Rgveda 10, 136, dem «Langhaarigen mit dem Gifttrank»,
dem «windgegürteten Verzückten in braunen Schmutzgewändern», in den «die
Götter gefahren sind», der die «Winde (wie Pferde) bestiegen hat» und der, wie die

Jäger, auf der Fährte «der wilden Tiere wandelt», immer noch das Urbild des

Schamanen. In der Tat handelt es sich hier um wesentliche Merkmale : die besondere
Tracht mit langen Haaren, das Fliegen durch die Luft, die Beziehung zum Wind-
Pferd, die Besessenheit durch Geister, die Verwendung berauschender Drogen -
alles übrigens Charakteristika des tibetischen Bon-Zauberers. Mit diesem typischen
Ekstatiker möchten wir allerdings nicht, wie dies oft geschehen, den indischen

Yogin vergleichen, nicht einmal dessen vedischen Vorläufer, der durch die Opferweihe

(dlksä) kraft der innern selbsterzeugten Hitze eine geistige Wiedergeburt
erwirkt, denn derYoga ist, wieEliade dies andernorts hervorgehoben hat, primär eine
Technik der Enstase, der absolut verinnerlichten geistigen Sammlung und damit das

Gegenstück zur Ekstase, dem Aus-sich-Heraustreten, wenn auch sekundär in späten
tantrischen Yoga-Praktiken, vielleicht durch den Einfluß vorarischer Schichten,
schamanistische Elemente Verwendung gefunden haben23a. Dies würde erklären,
weshalb gerade diese mystischen Magier Indiens die Tibeter in ihrem Innersten
angesprochen haben. Zugleich muß man sich fragen, ob die Indoarier nicht aus ihrer
nördlichen, nomadischen Vergangenheit schamanistische Züge in der Mythologie
bewahrt haben. Wir denken hier vor allem an die eigenartigen Motive und Symbole
der Dadhyanc-Erzählung, des Sehers mit dem Pferdekopf, dem die «mit Rossen
versehenen» Asvins, die göttlichen Ärzte, ein höheres Wissen offenbaren. So ist
auch der Schamane vorerst ein «Medizinmann», der mit höheren Wesen in Verbindung

steht, der zerstückelt wird im ekstatischen Erlebnis und den das Pferd durch die
Luft trägt24. Gerade die vergleichende Symbolforschung kann uns aufdiesem schwierigen

Wege weiterhelfen.

23 a. M. Eliade, Yoga, Zürich/Stuttgart, Rascher Verlag, 1960,8.111. Über den Einfluß
schamanisierender Urstämme auf den tantrischen Yoga: S. 3 19ff. Auch bei Siva, dessen

vorarischer - wohl dravidischer — Ursprung (eigentlich der «rote» Gott, Sivan, weil vom
Blut der geopferten Tiere beschmiert?) heute weitgehend anerkannt wird, hat schamanistische

Attribute : Trommel, Keule mit Menschenschädel, Tiersymbole usw. Zum Problem
der Substrateinflüsse siehe Ruben, Über die Literatur der vorarischen Stämme Indiens, Berlin

1932; Schamanismus im alten Indien. Acta Orientalia 18, S. 164—203, und unsern Aufsatz:
Der Hinduismus und die Religionen der Primitivstämme Indiens, Asiatische Studien XXII, 1968,
S. 113-136.

24. Über Dadhyanc, den Freund der AsVins, den wundertätigen, den Menschen
verbundenen göttlichen Arzt vgl. F.D.K.Bosch, The God with the Horse's Head, in: Selected
Studies in Indonesian Archaeology, The Hague 1961, S. 133-132. Äußerst eigenartig muten
die zauberkräftigen Knochen des Dadhyanc, mit denen lndra die Feinde erschlägt (Rgveda

1, 84, 13), an: dies erinnert sowohl an das Motiv der heilwirkenden Knochen und des



NOTIZEN 139

Den Band beschließen drei Register (ein allgemeines, Sanskrit und tibetische
Termini) mit einer Bibliographie. Wie der Verfasser uns mitteilt, wird der noch zu
erwartende Bildband nebst etwa hundert Tafeln und deren Beschreibung noch eine
Einleitung und einige Addenda enthalten — unter letzteren wäre ein möglichst
vollständiger bibliographischer Nachtrag besonders zu begrüßen. Für die beiden Bücher
von Kirfel dürfen die Illustrationen wohl in Kürze erwartet werden.

Ganz allgemein gilt, daß die Darstellungen in den besprochenen Gebieten auf
einen viel zu engen Rahmen beschränkt werden mußten. Da die Untersuchungen für
ein weiteres Publikum bestimmt sind, mußte den religiösen Grundlagen besonders

Rechnung getragen werden. Naturgemäß wurde denn auch die Ikonographie viel
stärker berücksichtigt als die Symbolik im eigentlichen Sinne, denn im erstem
Falle handelt es sich um eindeutige Zeichen, also verblaßte Symbole. Erst durch
zahlreiche Einzelstudien mythologischer und kunstgeschichtlicher Natur wird der
Dschungel symbolischer Formen gelichtet werden können25. Wohl nirgendwo in
der Welt begegnen wir einem solchen Reichtum an Sinnbildern wie im indischen und
buddhistischen Kulturbereich. Vor allem tut deshalb ein möglichst umfassendes

Handwörterbuch der Symbolik und Ikonographie not — letztlich sind beide nie
vollständig zu trennen —, wobei auch die tibetischen, japanischen und überhaupt
außerindischen Quellen auszuschöpfen wären, denn bis heute liegen die Arbeiten auf
diesem Gebiet in einer beachtlichen Zahl von Veröffentlichungen, zum Teil in schwer
zugänglichen Zeitschriften, zerstreut. Gerade die teils monumentalen Werke der
letzten Jahre würden eine sichere Grundlage für eine enzyklopädische Zusammenfassung

bilden26. Diese Vorarbeiten würden zweifellos auch die vergleichende
Symbolforschung befruchten. Schließlich wäre damit ein gesunder Ausgangspunkt für
tiefenpsychologische Betrachtungen geschaffen, geht es doch darum, nicht bloß

Skeletts bei den Schamanen wie an die tibetische (und iranische) Leichenaussetzung. Vgl.
Eliade, ibid. S. 161 ff. Zur Symbolik von Skelett und Knochen auf Schamanentrachten s.

H.Findeisen, Schamanentum, Stuttgart 1937, S.86ff. Auch in der arischen Kultgemeinschaft
der Vrätyas mit ihren merkwürdigen Symbolen entdeckte man schamanistische Elemente

(vgl.Horsch, Die vedische Gäthä- und Sloka-Literatur, S. 34-33; 401 ff.).
23. Vorbildlich in diesem Sinne ist F. D.K.Bosch, The Golden Germ, The Hague i960.

Eine aufschlußreiche, symbolvergleichende Studie bieten: S.Morenz und Joh. Schubert,
Der Gott auf der Blume, Ascona 1934.

26. Hervorzuheben ist vor allem G. Tucci, Tibetan Painted Scrolls, 3 Bände, Rom 1949.
Vgl. ferner Lokesh Chandra, A New Tibeto-Mongol Pantheon, Parts 1-17, New Delhi 1961-
1967. Auch Lokesh Chandra, Tibetan-Sanskrit Dictionary, Part 1-12, New Delhi 1938-1961,
enthält viele ikonographisch bedeutsame Illustrationen. Für den ostasiatischen Bereich bietet
reichhaltiges Material an Bildern und Literaturhinweisen der endlich weitergeführte
Hôbôgirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d'après les sources chinoises et japonaises
(letzte Lieferung: quatrième fascicule: chi-chöotsushö, hrsg. von Paul Demiéville und

Jacques May, Tokyo/Paris 1967).



140 NOTICES

das Gemeinsame und Dauerhafte, was sich zum Beispiel noch heute in Träumen
offenbart, hervorzuheben, sondern gerade auch spezifische Wesenszüge einer
bestimmten Kultur zuberücksichtigen. So hat u. a. das Drachensymbol bei verschiedenen

Völkern, zum Beispiel in Indien und China, trotz mancher Übereinstimmungen,
doch gegensätzliche Funktionen — Fruchtbarkeit hindernd oder fördernd —

ausgedrückt. Letztlich geht es um eine Art Psychoanalyse dieser urtümlichen,
mythischsymbolischen Denkformen, denn im Mittelpunkt steht das Phänomen Mensch in
seiner geistigen Entwicklung. Gerade die religiöse Symbolik verschafft uns einen
konkret-anschaulichen Zugang zu diesen komplexen archaischen Bewußtseinsstufen.

Die hier angezeigte Schriftenreihe bietet einen gewichtigen Beitrag zu
diesem Ziel.

Zum Schluß sei noch auf die übrigen, in derselben Reihe erschienenden Bände

hingewiesen, insofern sie die Orientalistik betreffen: I.Hermann Köster, Symbolik
des chinesischen Universismus. 104 S., 1961. IL Rudi Paret, Symbolik des Islam. 96 S.,

1938. III. Kultsymbolik im Alten Testament und im nachbiblischen Judentum. 143 S., 19J9.
VIII.Jacques Duchesne-Guillemin, Symbolik des Parsismus. m S., 1961. X.Hans-
Joachim Schulz u.a., Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums. 280 S.,

1962. XIV. Ernst Hammerschmidt, Symbolik des orientalischen Christentums. Tafelband

zu X. 144 S., 1966. XVI.K.-C.Felmy u.a., Symbolik des orthodoxen Christentums und

der kleineren christlichen Kirchen in Ost und West. Tafelband zu X und XI.
Alle Bände in Großoktav und Leinen. Paul Horsch

EXPOSITIONS JAPONAISES

I

En 1958/193-9, le gouvernement nippon envoya en Europe un ensemble d'art, qui
fut présenté à Paris, à Londres, à la Haye et à Rome. Pour la deuxième fois depuis la

guerre, c'est en 1969 au tour de Zurich (puis de Cologne) de pouvoir révéler plus
de cent chefs-d'œuvre japonais', de tout premier ordre, exposés au Kunsthaus,
dans la salle Emil Bührle : huit seulement furent montrés à l'exposition de Berlin en

1939 (Altjapanische Kunst), une dizaine, à l'exposition précitée de 1938/1939,
trois ou quatre enfin, à d'autres occasions2.

1. Catalogue Kunstschätze aus Japan, dû à M.Roger Goepper, Conservateur du Musée

Est-Asiatique de Cologne, ainsi qu'à ses collaboratrices, M"" E. Dittrich pour les arts appliqués

et M"" G. Gabbert pour les masques. 330 pp., 116 photographies en noir, 12 pl. en
couleurs. Notons ici que les notices du catalogue n'ont pas été rédigées «en présence» des

objets, mais sur la base de la documentation fournie par les prêteurs japonais.
2. Trésors de la peinture japonaise, Paris 1966—1967. 150 ans de Peinture japonaise, Paris

1962; L'au-delà dans la peinture japonaise, Paris 1963, etc.



NOTICES 141

C'est dire que la grande majorité des pièces confiées à Zurich étaient vues pour
la première fois en Occident. Comme les plus anciennes des œuvres datent du Yomon
(1000—230 avant J.-C), les organisateurs auraient pu reprendre la formule — un peu
usée — de «3000 ans d'Art japonais». Ils ont préféré le titre, presque trop modeste,
de Kunstschätze aus Japan, peut-être parce qu'une forme d'art manque : ils ont en
effet délibérément écarté l'ukiyo-e et cela parce que le public européen est très
familiarisé avec la gravure3. M.Wehrli, directeur du Kunsthaus, s'en explique dans

l'introduction du catalogue (p. 10).
Pourtant, bien qu'il n'y ait pas de différence en Extrême-Orient entre arts majeurs

et les autres4, il n'est pas certain qu'en face de l'importance, de la présence souveraine

des pièces choisies par les conservateurs japonais et par les responsables de

Zurich et de Cologne, il n'est pas certain que des gravures aient pu ne pas paraître
de classe mineure, même en les exposant dans un cabinet séparé de la grande salle 5 :

non seulement Hiroshighe et Hokusai, que cite M.Wehrli, mais des artistes plus
recherchés peut-être, comme Harunobu et Sharaku, ou encore les surimonos les plus
précieux et les plus raffinés.

Même certaines céramiques, qui sait, auraient en quelque sorte «déclassé»

l'estampe, non que celle-ci n'ait pas donné naissance à de véritables chefs-d'œuvre

(la démonstration n'est plus à faire), mais parce qu'à notre connaissance, les Japonais
eux-mêmes — ce n'est qu'un signe, un indice — n'ont jamais placé une estampe dans

le tokonoma, à l'occasion de la cérémonie du thé, probablement parce que la plus
belle des gravures n'est guère messagère du contenu en quelque sorte métaphysique
ou profond, que le maître de Thé veut voir rayonner dans la petite salle où il officie6.

3. Rappelons que dans la seule année 1963, par exemple, il y a eu quatre expositions de

gravures japonaises en Suisse : Au Cabinet des Estampes du Musée de Genève ; à la Fondation

Baur, en cette même ville ; au Helmhaus de Zurich, collection Julius Müller, et au Musée
Cantonal des Beaux-Arts de Lausanne, collection Otto Riese. Voir notre compte-rendu dans

«Etudes Asiatiques», 1966, pp. 138—141.

4. Les empereurs T'ang confiaient la construction de leurs carrosses aux grands peintres
YenLi-pen etYenLi-tö : Sirén, Histoire de la Peinture chinoise, Paris, éditions d'art et d'histoire,
r934> I> P-44- Du même auteur, Chinese Painting, Londres 1936—1938, I, p.96. «En

Extrême-Orient, l'art appliqué est empreint - tout autant que le grand art de ces régions -
de quelque idée cosmique, de quelque sentiment supérieur»: Eugène Pittard, catalogue
«Arts appliqués de la Chine et du Japon», Musées Ethnographiques de Genève et Neuchâtel,

1942, p. 4. «Il y a des tasses à thé, qui nous font une impression semblable à celle qu'on peut
avoir en regardant un tableau ou en écoutant une sonate»: Kümmel et Grosse, Ostasiatisches

Gerät, Cassirer, Berlin 1923, p. 33.
3. Le Musée de Zurich l'a fait notamment lors de l'exposition iranienne, pour isoler les

objets les plus précieux d'or et d'argent, Kunstschätze aus Iran, 1962.
6. L'importance profonde de la céramique dans la vie de tous les jours, on en voit la

preuve dans l'un des seuls romans de Kawabata traduits en français, Nuée d'oiseaux blancs



I42 NOTICES

Trésors d'art du Japon: ces mots évoquent un tri sévère et aussi le nombre relativement

restreint des œuvres exposées: il y en a 116. Cette sélection correspond au
fait que les Japonais ne voient et ne montrent que peu de choses à la fois ; le maître
de Thé «n'expose» un tableau que pour quelques heures seulement. C'est là une
constante de la civilisation extrême-orientale et on lit déjà dans les Notes de chevet de
Sei Shoganon, écrites vers l'an iooo : «Une peinture, si on l'a vue souvent, on n'y
fait plus attention.» Même remarque chez l'un des plus grands collectionneurs
chinois, Mi Fou : «Il est dans l'humaine nature que des objets qui satisfont nos yeux,
pour être trop longtemps regardés, en viennent à lasser'.»

Dans cet esprit, les conservateurs japonais délégués à Zurich, en collaboration
avec M.Wehrli et son équipe de muséographes, ont disposé chaque pièce de telle
façon qu'on la voie seule, isolée des autres, comme si elle n'était là que pour quelques
instants dans une niche - la niche étant remplacée ici par l'espace laissé libre autour
du «moindre» petit bronze, du «moindre» pot à eau — et bien sûr de part et d'autre
de chaque peinture, de chaque paravent. Si nous insistons sur la présentation, c'est

que celle-ci faisait partie de la beauté de l'exposition et qu'elle était vraiment
congeniale à la qualité, à la haute signification des œuvres.

La partie de l'exposition qui aura peut-être davantage surpris le public est celle

qui réunissait les piècespréhistoriques, moins connues que les autres et correspondant
au goût actuel pour l'archaïque: civilisations du Jômon, de Yayoi et des Tumulus.

L'importance des objets prêtés par le gouvernement japonais ressort du fait qu'on en
trouve plusieurs, reproduits dans un ouvrage récent, destiné au grand public : Japon,
naissance d'un Art par J. Edw. Kidder8, pour ne pas parler des grands ouvrages japonais
plus complets ou plus spécialisés, qui sont cités dans les commentaires de M. Goepper.

C'est le cas du N° i du catalogue, une idole du Jômon tardif (Kidder, fig. 3 i),
ainsi que du fameux Singe, qui accueillait le visiteur par son étrange regard (les yeux
marqués par de simples orifices) et dont M. Kidder a orné la couverture de son livre,
tout en y consacrant une planche en couleurs (N° IX). Ce sont des œuvres, il est

vrai, dont nous ne voyons guère - quant à nous — le rapport avec celles que le Japon
créera, lorsqu'il sera sorti de la préhistoire, un peu comme les vases du néolithique
chinois n'annoncent nullement les grands monuments que sont les bronzes
vénérables de l'époque Chang.

publié par Pion en i960, réimprimé en 1969. — On sait que Kawabata est lui-même
collectionneur et l'on trouve une porcelaine chinoise rarissime lui appartenant dans les Transactions

of the Oriental Ceramic Society, Londres 1960-1962, pl. 18, c.

7. Sei Shônagon, Notes de Chevet, trad. André Beaujard, Paris, Maisonneuve, 1934,
Réédité par Gallimard, collection «Connaissance de l'Orient», 1966, réimprimé 1969.

p. 230. — Le Houa Che de Mi Fou, traduit et commenté par N. Vandier Nicolas, Paris, P.U.F.
1964. P-93-

8. Fribourg, Office du Livre, 1963.



NOTICES 143

Or, c'est précisément dans l'histoire du bronze que se marquent les premiers
contacts du Japon avec le continent: mais, dans la cloche de la fin du Yayoi (IIe à

IIIe siècle après J.-C), se dégage déjà le génie japonais (catalogue N° 6), dans la
forme évasée et aussi dans une rondeur d'objet utile — comparable à ce qu'on voit
dans le sarcophage d'enfant reproduit par M. Kidder à la figure 70 — mais surtout
dans le décor, qui est linéaire et graphique, alors que celui des bronzes chinois était
plutôt plastique et sculptural.

Peu après l'époque dont date la cloche de bronze, au début du Ve siècle, les

rapports du Japon avec la Chine se font plus étroits, par l'adoption de la langue chinoise,
tandis qu'au milieu du VIe siècle le bouddhisme s'introduit dans l'Empire du Soleil
Levant. La phase suivante de l'exposition était donc constituée par la statuaire
religieuse. Les plus intérieures des œuvres révélées à Zurich sont peut-être les plus
petites: un Bouddha (N° 14), un Boddhisattva (N° 13-), deux bronzes dorés de 30
à 40 cm de hauteur (VIIe siècle après J.-C). Mais il faut signaler, entre autres
œuvres majeures et en survolant quelques siècles, l'extraordinaire statue presque
grandeur nature de Basû-sen, disciple de Bouddha (planche 41), qui est d'un grand
réalisme et d'une très profonde spiritualité, dont on pourrait voir le symbole dans

la manière dont l'œuvre a été travaillée: le bois de cyprès, où a été taillée cette
figure, de massif qu'il était, a été pour ainsi dire dématérialisé, allégé de l'intérieur,
au point que la statue est constituée par une mince pellicule de bois'.

Nous citons en note des ouvrages de vulgarisation; ils nous donnent seuls de

mesurer la notoriété des pièces prêtées, car si l'exposition fut un événement, c'est
aussi parce qu'elle permettait de voir enfin des œuvres célèbres, connues par des

ouvrages de portée limitée et qui donc ne reproduisent que les objets de tout premier
plan. Tel le paysage de Keishoki (catalogue N° 72 ; Ernst Grosse, Chinesische

Tuschmalerei, Berlin 1922, pl. 88) et les représentations de l'enfer (catalogue N° 131, voir
Kümmel, Kunst Ostasiens, Berlin 19 34, pl. 44). Et aussi le faucon de Sesson (catalogue
N° 20 ; Chinesische Tuschmalerei, pl. 1 24). Sans compter les œuvres exposées à Zurich
et dont nous pourrions citer des « équivalents », reproduits dans les recueils dont nous
parlonsI0.

9. Reproduit notamment par Otto Kümmel, Die Kunst Ostasiens, Berlin, Cassirer, 1934,
pl. 107, et par Curt Glaser, Ostasiatische Plastik, même éditeur, 1923, pl. 163.

10. Parmi les peintures, signalons surtout les Gibbons de Tônaku (Catal. N° 78); les

Bambous d'Okyô (N° 101); le paysage de Shûgetsu (N° 71), dans la manière «tachiste» de

Ying Yu-kien, dont un des paysages les plus importants se trouve au Japon : Grosse, Chinesische

Tuschmalerei, pl. 18. Enfin l'extraordinaire composition en vert et or de Sôtatsu (N° 81),
un double paravent de 6 feuilles chacun, représentant ou plutôt suggérant une scène de
Vise Monogatari, Le Sentier du lierre, où seule la plante est représentée, or sur or, l'action
n'étant qu'indiquée par les poèmes écrits en cursive dans le haut des feuilles.

Les Gibbons cités ici ne sont pas les mêmes que ceux dont parle M.D. Seckel dans son
article sur L'Or dans l'art japonais (p. 117, note 74). On se demande, devant le paravent de



144 NOTICES

Il en allait de même des céramiques et des laques. Dans ce dernier domaine le

superbe écritoire, Suzuribako, de l'époque Muromachi (catalogue N° 76) nous était
connu notamment par un article de M. Dietrich Seckel paru ici même en 193-9: Das

Gold in der japanischen Kunst. Signalons enfin, signe des temps et des progrès que nous
faisons dans la connaissance de l'Extrême-Orient, la présence de huit grandes
calligraphies, sans compter les forts belles écritures alternant avec des scènes peintes sur
plus d'un makemono11.

Le visiteur pouvait suivre l'évolution - ou les différents styles — à partir de la

calligraphie «détaillée» (où chaque trait d'un caractère est reconnaissable, catalogue
Nos 21 et 163 dans le haut), jusqu'à l'écriture la plus cursive, la plus rapide de Ryokan
(N° 107), en passant par les signes presque caricaturaux et comme bâclés de Sengai

(pl. 106), où l'amateur à l'œil exercé pouvait reconnaître le style de cet artiste
original, dont Zurich avait eu le privilège, voici quelques années, de présenter une
vaste exposition «personnelle»12.

Zurich, si l'or a été utilisé en poudre, ou si l'œuvre entière n'aurait pas été peinte sur papier
doré. Dans ce cas nous aurions l'utilisation de l'or en quelque sorte par transparence, au

travers du lavis ; elle est en tout cas beaucoup plus discrète que lorsque la précieuse matière
est appliquée en feuilles, comme sur les portes glissantes : cette utilisation fait penser au

mélange extrêmement subtil du jaune et du vert, au début de l'automne, dans le feuillage
d'un arbre bien japonais, le ginkgo-biloba.

11. Alors qu'il n'y avait pas de calligraphies à la grande exposition d'art chinois de Berlin,
en 1929, il y en avait plusieurs, à Venise, lors de l'exposition de 1934 et l'on en voyait dix
«seulement», à l'exposition des Musées de Formose, en Amérique, 1961-1962, contre 11 2

peintures. «Seulement» est la façon bien caractéristique de s'exprimer qu'a M.Dietrich
Seckel - qui en aurait voulu davantage, et on le comprend - dans son compte-rendu des

Etudes Asiatiques, 1962, page 63.
Une des plus belles calligraphies était la «lettre de confirmation» donnée à un disciple

par le moine Shuhô Myôchô (Catal. pl. 39) et qui signifie : «le cassier solitaire». M. Goepper
ne nous donne pas la signification symbolique de ces deux mots et nous la trouvons, peut-
être, dans la revue Poésie Vivante (Genève, 11, rue Hoffmann, 1969, N° 28, p. 39). Mme

Michèle Loi explique là un poème de Tu Fu, où il est question de cet arbre : «La vertu médicale

de la plante favoriserait, dit-elle, l'acuité du regard.» Il est des plus probables que cette
elucidation vaut pour le Japon, comme pour la Chine.

1 2. Voir notre compte-rendu de l'Exposition de Sengai, «Etudes Asiatiques», 1963, pp.
133 a 141. De même que tous les peintres extrême-orientaux peuvent représenter les choses

«en détail», ou de façon résumée, ils écrivent soit des caractères aux traits tous reconnais-
sablés et tracés séparément, soit aussi des signes très cursifs ; ainsi Sengai peut exécuter des

calligraphies «à l'ancienne» ou classiques (voir le catalogue de son exposition, pl. 12), et
d'autre part des calligraphies qui paraissent «caricaturales» (id. pl. 33).



NOTICES 14c

II

L'exposition de Zurich comportait des masques très anciens de Gigaku (pl. 20), de

Bugaku (Nos 29 et 30), ainsi que des costumes pour le Nô (Nos 92, 93, 11 c et 116):
courts «chapitres», dans la longue histoire du théâtre japonais, lequel a fait l'objet
d'une présentation complète au Musée ethnographique de Neuchâtel, du 1 c juin au

31 décembre 1969IJ.
Il s'agissait là d'un ensemble de près de 800 pièces et photographies, réunies par

M.Jean Gabus, directeur du Musée, aidé au Japon par le R.P. Immoos, professeur
à l'Université Sophia de Tokyo et par les conservateurs du Musée du Théâtre de
l'Université de Waséda, dont provenaient la majorité des objets prêtés par le Japon.

Toutes les formes théâtrales japonaises étaient illustrées, depuis les danses ou
cérémonies magiques des périodes préhistoriques: masques de terre et haniwa,
représentant musiciens ou danseurs, jusqu'au Nô, qui prit forme aux XIVe et XVe
siècles mais qui assimila ou ennoblit les danses anciennes, telles que le Kigaku, le
Bugaku, le Dengaku et le Sangaku. Des masques très expressifs de ces quatre formes de

«cérémonies» se voyaient ou en reproductions ou sous forme de très belles
photographies, soit encore en originaux, tels les masques décrits dans le catalogue sous les
N°s 71 à 74 et datant du XVe siècle.

Au-delà du Nô, dont le public de Neuchâtel put avoir une très bonne idée grâce
à la représentation donnée par une troupe japonaise, qui s'est produite ultérieurement

à Zurich à plusieurs reprises, l'exposition organisée par M. Jean Gabus présentait

également des éléments faisant connaître le kyogen, farces qui alternent avec les
austères pièces du Nô, puis le théâtre de poupées (Ningyô-Jôruri), le théâtre de

marionnettes (Kugutsu-Mawashi), le théâtre populaire du Kabuki et différentes formes
de l'art scénique moderne, grâce notamment à des photographies de Nicolas Bouvier.

Les pièces les plus remarquables : une maquette en bois de scène Nô remontant
au XVIe siècle (catalogue N° 7c), un très beau meuble de laque rouge où l'acteur met
ses cosmétiques (cat. N° 320), tel qu'on en voit sur les estampes14, un costume

ayant appartenu à un membre de la fameuse dynastie des Danjûrô, avec le blason ou
mon de cette famille, formé de plusieurs carrés concentriques15; de très nombreux

masques, marionnettes et poupées.

13. Catalogue -.Japon. Théâtre millénaire vivant, 144 pages, 3pl. en couleurs, 12 pl. en noir.
46 fig. dans le texte. Près de 800 objets, photographies ou documents. Notons qu'à l'index,
p. 137-140, plusieurs dates données comme «avant J.-C.» doivent être lues après J.-C. Cela

ressort d'ailleurs du diagramme publié dans le même catalogue, p. 82-83.
14. On voit un meuble de maquillage - beaucoup plus simple que celui qui était exposé

à Neuchâtel — sur l'Autographe, gravure de Toyohiro : catalogue de la collection Otto Riese,

pl. 89 (cf. note 13).

13. Les «armoiries» des Danjûrô se retrouvent dans toutes les collections de gravures:
à l'exposition de Neuchâtel, N°' 421-424; collection Otto Riese, Catalogue, Lausanne,



146 NOTICES

Relevons encore de très remarquables inro, appartenant à M.Maurice Champoud
et comportant des sujets concernant le théâtre : à côté des laques eux-mêmes,
M. Gabus avait eu l'excellente idée de montrer des photographies en couleurs et
agrandies des mêmes objets, où le visiteur pouvait voir, mieux que sur l'original, le
sujet traité par le maître laqueur16. Si nous relevons encore la présence de nombreux
Netsukés prêtés par les collections Baur de Genève, les accessoires de théâtre (armes,
houes, faucilles), les peintures se rapportant au théâtre (en original ou en photographie),

les tambours et autres percussions, les estampes (portraits d'acteurs, etc.),
les perruques et modèles de grimages, les livres consacrés au théâtre, on aura une
idée de la richesse des documents réunis, qui s'étendent jusqu'au théâtre contemporain

et aux pièces occidentales jouées au Japon, dont celles de Frisch et de Dürrenmatt.

Ce bref aperçu permet de voir que le titre de l'exposition n'est pas trompeur:
Théâtre millénaire vivant. En effet le théâtre japonais non seulement s'est ouvert aux
influences les plus récentes, mais surtout il a su rester lui-même, puisque tous les

voyageurs se rendant dans l'Empire du Soleil Levant vont voir une fois ou l'autre une
représentation de Nô. Nous leur conseillons à leur retour de lire les pages très
pénétrantes de Claudel et celles que vient de faire paraître Etiemble sur cette forme,
difficile d'accès, du théâtre traditionnel et symboliqueI7.

Pierre Jaquillard
Bron, 1963, N°* 17, 19. Collection Julius Muller, Catalogue de 1963, Musée Rietberg,
Zurich, N°* 13, 21, 32. James A.Michener, Estampes Japonaises, Office du Livre Fribourg,
1961, pl. 22, etc.

16. Rappelons que M. Champoud a publié Quelques notes sur les Inros, dans le Bulletin de la
Société suisse des Amis de l'Extrême-Orient, 1941, 13 pp., 4 pl. en noir, 1 pl. en couleurs.

17. Le texte de Claudel sur le Nô a été publié dans le recueil L'Oiseau noir dans le Soleil

Levant, Paris, Editions Excelsior, 1927. Reproduit par l'édition de la Pléiade, Œuvres en

prose, p. 1167.
Le texte d'Etiemble, Une journée de Nô, dans Retours du Monde, Gallimard, Paris 1969, p.

268.


	Notizen = Notices

