Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 24 (1970)

Heft: 3-4

Rubrik: Notizen = Notices

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTIZEN-NOTICES

ZUM HUNDERTSTEN GEBURTSTAG VON MAHATMA GANDHI*

Versetzen wir uns einen Augenblick in die zwanziger Jahre. Der Krieg ist noch nicht
richtig zu Ende, der Frieden nicht gefestigt. Die alten GroBmaichte streiten sich
weiter um Kolonialbesitz. Wohl hat es ein Staatsmann gewagt, den Traum der
Philosophen, den Vilkerbund als Garant des ewigen Friedens, in die Tat umzusetzen
— den Voélkerbund, der alles zeitliche Machwerk der Politiker allmihlich zurecht-
riicken und die vielen Vorstellungen von Selbstbestimmungsrecht auf einen Nenner
bringen soll. Aber die groBartige Vision wird zur Illusion, nachdem Amerika seinen
Prisidenten desavouiert und sich in die Isolation zuriickgezogen hat. Die Welt ist
bereits unteilbar geworden, aber die Staatsméinner und ihre Wihler haben es noch
nicht gemerkt.

In Villeneuve am Genfersee lebt und schreibt der Mann, der sich schon wihrend
des Krieges «au-dessus de la mélée» zu erheben versucht hat, und er zeichnet das Bild
des Helden der Menschlichkeit, der einer neuen Generation an Stelle der abgewirt-
schafteten Kriegsheroen vorleuchten soll. Und so liBt Romain Rolland seinen Bio-
graphien von Michelangelo, Beethoven und Tolstoi die Darstellung des exempla-
rischen Lebenslaufs eines Zeitgenossen folgen, die des Inders Mohandas Karamchand
Gandhi, den sein Volk Mahatmi, das heilt GroBBe Seele, nennt. Der Schweizer
Dichter Emil Roniger sorgt fiir die deutsche ﬁbersetzung in dem von ihm begriin-
deten Rotapfel Verlag und gibt anschlieBend eine Auswahl von Gandhis eigenen
Schriften heraus.

Dies war mein geistiges Gepick, als ich 1926, mit Briefen von Rolland und Roniger
bewaffnet, auszog, um die Denkmiler eines der iltesten Kulturvélker zu studieren,
gleichzeitig aber auch den Aufstieg einer Nation zu erleben.

In Gauhati am Brahmaputra, anliBllich der Jahrestagung des Indischen National-
kongresses, sehe ich den Mahitma zum ersten Mal. Inmitten des groBen Versamm-
lungszeltes ist die ganze illustre Fiihrerschaft der indischen Unabhingigkeitsbewe-
gung vereinigt, Mianner und Frauen gekleidet in Kaddhar, dem in den Hiitten des
Landes handgesponnenen und handgewobenen Tuch, das wie eine Toga um den
Korper geschlungen wird. Und wie ein Areopag antiker Senatoren schaut sie auch aus,
diese Reihe markanter Profile: der amtierende KongreBprisident Patel, Pandit
Malaviya, Pandit Motilal Nehru, die Briider Ali; die Dichterin Sorojini Naidu und
wie sie alle heilen. Nur Motilals Sohn Jawaharlal, die groBe Hoffnung der jiingern
Generation, fehlt, da er — wie er mir spiter selbst erzihlen wird — gerade in der
Schweiz weilt.

* Ansprache anliBlich der Gandhi-Gedenkfeier vom 7.September 1969 im «Theater am
Neumarkt» in Ziirich.



NOTIZEN 127

Mitten zwischen den imposanten Erscheinungen sitzt Gandhi mit seiner Schul-
meisterbrille. Sein Antlitz hat nicht das Pathos der groBlen Rhetoren um ihn, es ist
von einem sehr sachlichen, gesammelten Ernst, doch erhellt es sich gern zum ent-
waffnenden Lachen, wobei die Zahnliicke sichtbar wird.

In der Kommissionssitzung soll eine scharf antibritische Resolution angenommen
werden. Gandhi interveniert mit groBer Bestimmtheit: Selbstverstindlich soll die
Beendigung der britischen Herrschaft gefordert werden, und zwar mit aller denk-
baren Dringlichkeit. Aber der im Resolutionsentwurf enthaltene Appell an anti-
britische Gefiihle ist schirfstens abzulehnen. HaB ist eine verichtliche Waffe. Die
Englander sollen unsre besten Freunde bleiben, oder vielmehr, sie sollen es erst
richtig werden.

Einige Monate spiter, in Satyigraha Ashram in Sabharmati bei Ahmedabad, sitze
ich dem Mahatma allein gegeniiber. Es ist nicht das Interview eines unbekannten
Europiers mit dem beriihmtesten Mann Indiens, wie ich es dreiBig Jahre spiter im
Arbeitszimmer des Primeministers in Delhi haben werde. Es ist ein wirkliches Ge-
sprich, und der Mahatma fragt lieber, als daB er antwortet. Statt des dunkeln Mir-
chenblicks aus Indiens mythischen Tiefen, wie zuvor bei Tagore in Shantiniketan,
umfassen hier zwei unbestechlich klare, durchdringende und dabei sehr giitige
Augen den Besucher wie mit Freundesarmen.

Klug wie die Schlangen und sanft wie die Tauben.

Eins unserer Gesprichsthemen betrifft die Neigung mancher Inder, allzu freigebig
mit schonen Worten und Versprechungen zu sein. Gandhi will seine Kinder nicht
gelobt, er will sieverbessertwissen. Auch die stereotype Redensart vom idealistischen
Osten im Gegensatz zum materialistischen Westen kommt zur Sprache. Ich habe fiir
Gandhi eine kleine Auswahl von Pestalozzi-Worten ins Englische iibersetzt, die auf
verbliiffende Weise mit seiner eigenen Lehre von der Gewaltlosigkeit iibereinstim-
men, und er hat dann diese Ausspriiche in seiner Zeitschrift versffentlicht.

Gandhi war, vergessen wir es nicht, urspriinglich ein erfolgreicher Rechtsanwalt,
der um irdische Hindel gut Bescheid wullte. Seine spiteren Feldziige der Mensch-
lichkeit zeigen neben seinem Sinn fiir groie symbolische Handlungen ein Genie
fir Propaganda, wie es in unserm Erdteil meist nur fiir sehr viel weniger edle
Zwecke eingesetzt zu werden pflegt.

1899 organisiert er im Burenkrieg eine Rotkreuz-Aktion der Inder Siidafrikas.
1904 griindet er bei Durban die Tolstoi-Farm. 1908 veréffentlicht er — immer noch
in Siidafrika — sein politisches Glaubensbekenntnis unter dem Titel Hind Swaraj,
Indische Selbstherrschaft. 1914 geht er nach England und stellt ein indisches Am-
bulanzkorps zusammen. 1919 16st er in Indien die Satyagraha-Bewegung aus —
Satyagraha bedeutet «Ergreifen der Wahrheit» — und im gleichen Jahr ordnet er
zum erstenmal Hartal an, das heiBt einen Tag der Arbeitsniederlegung, des Fastens
und Gebets. Er prisidiert in Delhi die Khilafat-Konferenz in Solidaritit mit den gegen



128 NOTIZEN

das Vorgehen der Alliierten in der Tiirkei protestierenden Mohammedanern. Am
1. August 1920 kiindigt er dem Vizekonig in einem offenen Brief den Beginn der
Non-Cooperation an. Er zieht im Land herum und predigt die Lehre vom Charkha,
dem Spinnrad, das auch dem drmsten Dorfbewohner zu einem menschenwiirdigen
Dasein verhelfen soll, und von Ahimsa, der Heilighaltung allen Lebens und insbe-
sondere auch der Kuh. Im August 1921 fithrt er in Bombay die Verbrennung uner-
wiinschter Importgiiter durch. Spater wird er in England den Textilarbeitern von
Lancashire personlich erkliren, warum er ihre Produkte boykottieren muBl. Im
Friihjahr 1930 unternimmt er mit 78 Getreuen den iiber 400 km fithrenden Dandi-
Marsch zur Brechung des Salzgesetzes.

Seine Kampagnen der Freiheit wenden sich nicht nur gegen die fremden Okku-
panten, sondern nicht minder gegen die Schwichen des eigenen Volkes: gegen die
Schmach der Unberiihrbarkeit, gegen Trunksucht, Kinderheirat und die Benach-
teiligung der Frau im 6ffentlichen Leben. Der ProzeBl vom Mirz 1922, der zu seiner
ersten Gefingnisstrafe fiihrt, ist beispielhaft nicht zuletzt durch die Ritterlichkeit,
mit der Richter und Angeklagter sich gegenseitig bescheinigen, nur der Stimme ihrer
Pflicht zu gehorchen.

Gandhis Ziele und Methoden zeigten manche Beriihrungspunkte mit der westlichen
Arbeiterbewegung, aber der humane Sozialismus eines John Ruskin stand ihm naher
als der doktrinire Materialismus eines Karl Marx. Die Politik der Gewaltlosigkeit,
seinen eigensten Beitrag zu den Impulsen der Weltgeschichte, iibte er hochgemut
und kimpferisch, aber er verabscheute nicht nur physische Gewalttitigkeit, sondern
auch die psychische Gewalttitigkeit des Hasses. Er hat die Massen Indiens aus der
Lethargie geweckt und sie angezogen wie keiner vor ihm und nach ihm, aber keiner
hat auch mit solcher Klarheit erkannt, wie anfillig ein entfesselter Mob fiir das Base
ist und wo die Grenze zwischen Demokratie und «Mobokratie » gezogen werden muB.
DerMahatma war eingewaltiger Agitator, ein Agitator von der Art desApostels Paulus.

Gandhi strebte nicht nach dem Ruhm des Staatsmanns, Der Indische National-
kongreB3, den einst ein wohlmeinender Englinder gegriindet hatte, war ihm ein
Instrument des Wirkens wie andere auch. Die eigentliche Politik und ihr Umgang
mit der Wahrheit blieben ihm suspekt, und er hat sie gern andern iiberlassen, wie
dem ersten groBen Nationalfiihrer Tilak, dem meteorhaft aufsteigenden Deshbandu
Das, dem Schépfer der Swarij-Partei Motilal Nehru, den sich ablésenden andern
KongreBprisidenten, schlieBlich Motilals brillantem Sohn Jawaharlal. Er hat sie
alle unterstiitzt, soweit er es verantworten konnte, und sie haben ihn verehrt als den
Mahiatma Indiens. Aber sie blieben Politiker, deren Vision und Wirkungsméglichkeit
sich in nationalen Denkgewohnheiten bewegt. Gandhis GroBmut aber, etwa gegen-
iiber den Unberiihrbaren, gegeniiber den Mohammedanern, auch gegeniiber den
Kolonialherren, seine GroBmut gegeniiber den immer wieder sich auftiirmenden
Ismen und Vorurteilen — denken wir nur an Kaschmir! —, diese GroBmut wuBlte die



NOTIZEN 129

Tabus der Politik zu durchbrechen. Er war ein Agitator der Menschlichkeit, der
heute wie je an die verschlossenen Herzen pocht — nicht nur in Indien.

Der Mahiatma hat seinen Kampf bis zu seinem Lebensende fortgefiihrt, auch nach-
dem sein wichtigstes greifbares Ziel, das Ende der britischen Herrschaft, erreicht
war. Der Triumph war fiir ihn mit der schmerzlichen Erkenntnis verbunden, daB all
sein Bemiihen die Teilung Indiens und den gewaltigen Blutzoll dieser Teilung nicht
zu verhindern vermochte. Zum Fest der Befreiung fastete er bis an den Rand des
Todes, um die feindlichen Briider zur Besinnung zu rufen. Als letzte grauenhafte
Mahnung an das ewige Irren der Menschheit erfolgte seine Ermordung von der Hand
eines Hindu-Glaubensgenossen.

Man ehrt Gandhi als den Vater seiner Nation. Aber seine Nation ist wie jede
andere Nation, die ihre Schutzpatrone verehrt, zur Tagesordnung der Politik iiber-
gegangen,

Auf der Flagge weht das Spinnrad, Gandhis Sinnbild der Selbsthilfe unter Berufung
auf uralte indische Tradition, das Charkha, in dem sich auch das Sonnenrad Vishnus
und das Rad der Rechten Lehre des Buddha dreht, und die Flagge weht iiber mo-
dernen Riistungsbetrieben so gut wie iiber den Schulen. Es war und es ist das Schick-
sal groBer Ideen und ihrer Triger, gepriesen, verleugnet und stets aufs neue ent-
deckt zu werden. Und so muB und wird Mahiatma Gandhi weiterleben als guter Geist
der groBen und edlen indischen Nation. Aber auch wir im Lande Pestalozzis haben
allen Grund, ihn zu ehren als einen der gro3en Bannertriger der Menschlichkeit.

MARTIN HGRLIMANN

ZUR SYMBOLIK ORIENTALISCHER RELIGIONEN#*

Weitgehend angeregt von der Romantik, durch die das Studium der orientalischen
und vornehmlich indischen Geisteswelt den gréBten Impuls empfing, hat die Symbol-
forschung in unserer Epoche einen Hohepunkt erreicht’. Die Ursache fiir das stetig

*WiLLiBALD KIRFEL, Symbolik des Hinduismus und des Jinismus. Symbolik der Religionen.
IV. Hrsg. von FERDINAND HERRMANN. 166 S., 8°. Stuttgart, Anton Hiersemann, 1959.

WiLLiBALD KIRFEL, Symbolik des Buddhismus. Symbolik der Religionen V. Hrsg. von
FERDINAND HERRMANN. 128 S., 8°. Stuttgart, Anton Hiersemann, 1959.

HeLmur HOFFMANN, Symbolik der tibetischen Religionen und des Schamanismus. Symbolik
der Religionen XII. Hrsg. von FERDINAND HERRMANN. 173 S., 8°, Stuttgart, Anton Hierse-
mann, 1967.

1. Symbolon. Jahrbuch fiir Symbolforschung, Schwabe & Co., Basel /Stuttgart, 1960ff., ist
dementsprechend wohl eine der ersten Zeitschriften, die sich ausschlieBlich mit diesem
Gegenstand befaBt. Vgl. ferner: M. Lurker, Bibliographie zur Symbolkunde. Unter Mitarbeit von
F.Herrmann, E.Unger u.a. 3 Bde. Baden-Baden 1964—1968. M. Lurker (Hrsg.), Biblio-
graphie zur Symbolik, lkonographie und Mythologie. Internat. Referateorgan. I-II, 1968—1969.
]. E. Cirlot, A Dictionary of Symbols. London 19672,



I30 NOTIZEN

steigende Interesse diirfte zum Teil in der Uberwindung des wissenschaftlichen
Rationalismus des spiten 19. Jahrhunderts durch die Tiefenpsychologie liegen. In
der Tat fiihrten die Anfinge der Symbolik in den vorwissenschaftlichen Bereich
religios-mythologischen und magischen Denkens zuriick, in dem Phantasie und
Gefiihl das Abstrakte, Logische verdrangen. Deshalb gehért zum Wesen des kon-
kreten Symbols das Hintergriindige, Vieldeutige, Ambivalente, das Proteushafte
der lebendigen, stetig sich wandelnden Form. Streng davon zu scheiden ist demnach
das tote, erstarrte, konventionelle Zeichen, ein grundlegender Unterschied, der
zum Beispiel im Gegensatz Jungscher und Freudscher Psychologie zum Ausdruck
kommt?. Doch schon Goethe war sich der Eigentiimlichkeit bewult, wenn er in
«Maximen und Reflexionen» 1113, 314 spricht: «Das ist die wahre Symbolik, wo
das Besondere das Allgemeine reprisentiert, nicht als Traum und Schatten, sondern
als lebendigaugenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen.» Denken wir auch
an den Basler Gelehrten J. ]. Bachofen, dem sich die ureigentliche Natur des Symbols
besonders in den Mysterien und Mythen der Griechen erschlof3?.

Aus diesem Grunde mag es befremden, wenn Kirfel unter Symbol ein «verab-
redetes Zeichen» und damit ein «Kennzeichen» oder «Merkmal» versteht. Damit
wird die Vieldeutlichkeit semantisch aufgehoben, das Irrationale rationalisiert:
kurz das lebendige Symbol erstarrt zum abstrakt-begrifflichen Zeichen. Allerdings
muB} zugestanden werden, da} dies gerade im Bereich der indischen Kunst sehr
hiufig passiert. Die riesige Gotterwelt muBite durch eindeutige Embleme, eben
charakterische Kennzeichen bestimmt werden. Als Beispiel diene eines der iltesten
und zugleich dauerhaftesten Symbole: vajra, der Donnerkeil, mit dem Indra seine
mythischen Taten vollbringt, die Drachenschlange erschligt, den Fels zerspaltet und

2. Vgl. Jolande Jocobi, Komplex/Archetypus/Symbol in der Psychologic C.G. Jungs, Zirich
und Stuttgart, Rascher Verlag, 1957; C.G.Jung, Zur Psychologie westlicher und &stlicher
Religion, Ziirich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963 (6stliche Religion S.g11-693);
Symbole der Wandlung, Ziirich, Rascher Verlag, 1952. Von der Tiefenpsychologie beeinfluBit
ist H. Zimmers Mythen- und Symboldeutung im indischen Bereich (vgl. Mythen und Symbole
in indischer Kunst und Kultur, Ziirich, Rascher Verlag, 1951). Ganz auf der Analytischen
Psychologie griindet H.von Beit, Symbolik des Mdrchens, Bern, Francke Verlag, 19602. Diese
psychologischen Interpretationen, die mit Vorliebe von modernen Traumsymbolen aus-
gehen, bieten oft interessante neue Einblicke und Vergleichsméglichkeiten, sind jedoch
ebenso hiufig irrefilhrend, weil diesen Gelehrten die Kenntnis des geistesgeschichtlichen
Hintergrundes der betreffenden orientalischen Kultur doch hiufig fehlt.

3. Vgl. besonders: Grdbersymbolik der Alten (1859), Die Unsterblichkeitslehre der or-
phischen Theologie auf den Grabdenkmdlern des Altertums (1867), Die Sage von Tanaquil
(1870), worin er, zum Teil aufgrund der Symbolik, den Gegensatz von Morgenland —
«stoffgebundene Sinnlichkeit» — und Abendland - «geistige Lichtreligion» — herauszuar-
beiten sucht. Letztlich geht die mythisch-religiose Symbolforschung auf die Romantik
zuriick, s.Fr. Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Welt, 4 Binde, 182032,



NOTIZEN 131

die in dessen Dunkelheit versteckten Kiihe — den befruchteten Regen, die Morgen-
roten, das Licht, also den Inbegriff der lebenspendenden Kraft — befreit. Manchmal
wird diese Waffe als «Stein» bezeichnet, und dank dessen Wunderkraft assoziiert man
das edelste und hirteste Metall, den Diamanten, was im Bereich der Alchemie an
den Stein der Weisen erinnert, im Buddhismus jedoch mit dem Unwandelbaren, dem
Absoluten, der Buddhanatur usf. gleichgesetzt wurde. In der Ikonographie reduziert
sich dieser duBerst komplexe Sinnzusammenhang zu einem einfachen bildlichen
Merkmal gewisser Gottheiten. Die Symbole werden hler weitgehend zu Wegwei-
sern im Dschungel des indischen Pantheons.

Durch sein reichhaltiges Lebenswerk, insbesondere «Die Kosmographie der
Inder» (Bonn und Leipzig 1920), hat sich W.Kirfel fiir diesen Uberblick hervor-
ragend qualifiziert. Bei der Behandlung des Hinduismus werden nach der Muttergott-
heit und drei Hochgsttern — Siva, Visnu, Brahmi — lokale Gottheiten sowie niedere
Gotterformen und Geister beschrieben. Es folgen neben Tieren und Pflanzen
leblose Kultgegenstinde und rituelle Symbole : Zahlen, Farben, Gebirden usf.

Beim Jinismus, einer im 6. Jahrhundert v. Chr. begriindeten Religionsform, die
eine gewaltige Literatur entwickelt hat, obwohl sie heute fast erloschen ist, steht
im Vordergrund die Lebensgeschichte des Stifters Mahavira, worauf das Weltbild
und die Welthistorie scharf umrissen werden. Im iibrigen hat die niichtern-asketi-
sche Grundhaltung des Jinismus die Entfaltung der Symbolik gehemmt, wofiir die
schlichte Kunst mit ihrem strengen Formwillen ein eindriickliches Zeugnis ablegt.

Einer analogen Gliederung begegnen wir erst in der «Symbolik des Buddhismus»,
wobei Lebensgang des Griinders, Weltbild und Weltgeschichte auffallende Affinita-
ten zum Jinismus aufweisen : der Legendenkomplex und die mythischen Kosmologie
griinden auf verwandten Quellenund Volksschichten, ganzabgesehen von direkter Be-
einflussung, sind doch beide Religionen zur gleichen Zeit imselben Gebiet entstanden.

Waihrend die Symbolik des dltern Buddhismus, entsprechend dessen niichtern
rationalistischen, weitgehend anikonischen und dem Kult abholden Charakters*
sich auf engsten Raum beschrinkt (S. 34—41), nimmt das Mahayana einen bedeu-
tenden Platz ein (S. 42—113). Es ist in der Tat gekennzeichnet durch eine groBe Zahl
von Gottheiten und Geistern, die alle ikonographisch, das heift durch feste Embleme

4. Der volkstiimliche Theravida hat allerdings im Laufe der Zeit eine ziemlich iippige
Kultsymbolik entwickelt, doch handelt es sich dabei meist um autochthone, besonders
animistische Einfliisse, wie zum Beispiel in Burma (s.Maung Htin Aung, Folk Elements in
Burmese Buddhism, London, Oxford University Press, 1962), oder noch ausgeprigter im Falle
der komplizierten Zeremonien im Tempel des heiligen Zahnes von Kandy. Hier ist hindu-
istischer Ursprung offensichtlich (s.H. von Glasenapp, Der Buddhismus, Berlin/Ziirich,
Atlantis Verlag, 1936, S.137ff.). Auch in der spitern Entwicklung des «nérdlichen»
Buddhismus war fiir die reiche Symbolik der Hinduismus maBgebend. Oft traten gerade
diese vieldeutigen Symbole als Mittler im AssimilierungsprozeB auf.



132 NOTIZEN

und Attribute, bestimmt sind. Dieser EntwicklungsprozeB, in dem viele hinduistische
Vorstellungen und Briuche assimiliert wurden, fand seinen Hohepunkt in der als
mantra- bzw. vajra-ydna bekannten Spitform des tantrischen Buddhismus, in dem
weibliche Gottheiten und komplizierte esoterische Riten das Denken immer stirker
in ihren Bannkreis ziehen,

Das Buch von Helmut Hoffmann setzt die zwei angefiihrten weitgehend voraus,
griindet der tibetische Lamaismus doch vornehmlich auf dem buddhistischen Tan-
trismus, den er mit der einheimischen Gétter- und Dimonenwelt zu einem eigen-
artigen Kultsystem verschmolzen hat. Unter den Symbolen kommt dem mystischen
«Kreis», dem mandala, eine besondere Bedeutung zu. Als Kosmo- und Psychogramm
spiegelt es die harmonischeEinheit— charakterisiertdurchKreis, Quadrat und heiliges
Zentrum — des Universums und zugleich die vollkommene Harmonie der integrier-
ten Seele wider. Die Gottheiten, ja die ganze Welt sind in diesem idealistischen
System letztlich nur Projektionen psychologischer Krifte®. Dies erklirt das hohe
Interesse der modernen Psychologie, insbesondere der Traumforschung, am noch
relativ wenig ergriindeten Tantrismus®, mit dem sich der Verfasser in verschiedenen
Veroffentlichungen auseinandergesetzt hat?.

5. Die wohl beste Darstellung: G.Tucci, The Theory and Practice of the Mandala, London,
Rider, 1961. In der Bibliographie vermissen wir: Ariane Macdonald, Le Mandala du Maii-
justimilakalpa, Paris, Adrien Maisonneuve, 1962 (s. Asiatische Studien XVII, 1964, 1-2,
S.64—65). Wertvolle Literaturhinweise enthilt Joh.Schubert, Das Reis-Mandala, Asiatica,
Festschrift Fr. Weller, Leipzig 1954, S. §84—609.

6. Anzufithren wiren hier die umfangreichen Veroffentlichungen von A.Avalon (Sir
John Woodroffe) : Principles of Tantra, Part I-Il. London, Luzac, 1914—16; The Serpent Power,
Madras, Ganesh, 19535 (iiber die Symbolik des Kundalini-Yoga); The Great Liberation
(Mahanirvana Tantra), Madras, Ganesh, 19533. Besonders wichtig: D.L.Snellgrove, The
Hevajra Tantra. A Critical Study. Part I-1l. London, Oxford University Press, 1959 (mit
ausfithrlicher Bibliographie iiber Tantras: I, S.XII-XV). Zur Symbolik des Wortes im
Buddhismus wire bei Kirfel unbedingt zu erginzen : André Padoux, Recherches sur la symbolique
et I'énergie de la parole dans certains textes tantriques. Paris, Editions de Boccard, 1963. Zuletzt
D.S.Ruegg, La théorie du Tathdgatagarbha et du Gotra. Paris, Ecole Francaise d’Extréme-
Orient, 1969 (Beriicksichtigung der tantrischen Tradition und der tibetischen Quellen,
s. Bibliographie S.22-27). mKhas-grub-rje, Fundamentals of the Buddhist Tantras. Ed.and
transl. from the Tibetan with Annotation by F.D. Lessing and A.Wayman. The Hague 1968.
Zur Symbolik : A.Wayman, The fivefold ritual symbolism of passion, Studies of Esoteric Buddhism
and Tantrism, Koyasan (Japan) 1965, S. 117—-144. Vgl. auch die Beitrige zum Tantrismus im
Silberjubiliumsband 1971 der Asiatischen Studien.

7. Vgl. H. Hoffmann, Das Kalacakra, die letzte Phase des Buddhismus in Indien, Saeculum XV,
1964, S.125ff. (s. auch Raghu Vira and Lokesh Chandra [Eds.], Kalacakra-tantra and other
Texts, Vol. 1—2, New Delhi 1966); Kalacakra Studies I. Manicheism, Christianity, and Islam
in the Kdlacakra Tantra. Central Asiatic Journal XIII, 1, 1969, S. §2—73; Die Polaritdtslehre
des spiten Buddhismus. Eranos-Jahrbuch XXXVI, 1967, S. 361-378.



NOTIZEN 133

In der Entwicklung und Ausprigung des spezifisch tibetischen Buddhismus spielte
die autochthone Bon-Religion eine grundlegende Rolle. Auch auf diesem Gebiete
hat sich H. Hoffmann vor allem durch die «Quellen zur Geschichte der tibetischen
Bon-Religion» (Wiesbaden 1950) beachtliches Verdienst erworben®. In den
letzten Jahren wurden neue Texte und Manuskripte entdeckt und herausgegeben?,
die nun dank des wachsenden Interesses der Gelehrten iibersetzt und einer kritischen
Exegese unterzogen werden'®. Dadurch sind schon manche Vorstellungen und
Briuche dieser urtiimlichen Religion, die wihrend Jahrhunderten unter dem
konsolidierten lamaistischen Gebaude verschiittet lagen, wieder ans Licht gebracht
worden. Besondere Beachtung verdient das Lebenswerk von J.F.Rock, dessen
Studien iiber den mit den Tibetern verwandten Na-Khi-Stamm im siidwestlichen
China, der ilteste Traditionen bewahrt hat, in den letzten zwei Jahrzehnten ver-
offentlicht wurden .

8. Vgl.ferner: Die Religionen Tibets, Bon und Lamaismus in ihrer geschichtlichen Entwicklung,
Freiburg/Miinchen, Karl Alber, 1956 (Bon: S. 1ff.); Zur Literatur der Bon-po, ZDMG 94, 1940,
S. 169 ff.; Probleme und Aufgaben der tibetischen Philologie, ZDMG 92, 1938, S. 345 ff. Auchin
Mrchen aus Tibet, Diisseldorf/KoIn 196 5, gelangt die Vorstellungswelt des Bon immer wieder
zum Durchbruch. Zuletzt H. Hoffmann, An Account of the Bon Religion in Gilgit. Central
Asiatic Journal XIII, 2, 1969, S. 137-145. Vgl. G. Tucci, Die Religionen Tibets in: Die Reli-
gionen der Menschheit, Band 20, Stuttgart, W. Kohlhammer, 1970, S. 235-275: «Die Bon-
Religion», S. 282—291: «Literaturverzeichnis».

9. Vgl. Lokesh Chandra and Tenzin Namdak, History and Doctrine of Bon-po Nispanna-Yoga
(Original Tibetan Texts on the Transmission, Teaching, Rites and Deities of the Rdzogs
chen zhan zhun School of the Bon-po’s). New Delhi, International Academy of Indian Cul-
ture, 1968. Bon wurde durch Missionierung aus Zhan-zhun (West-, Nord- und Nordost-
Tibet nach Tucci) iibernommen, dann aber lamaistisch beeinfluit. Zur gzer-mying-Hand-
schrift, der offiziellen, legendiren Biographie des Begriinders der Bon-Religion gShen-rab
s. H. Hoffmann, S. 85f.; Die Religionen Tibets, S.77ff.; A.H.Francke, gZer-myig. A Book of the
Tibetan Bon-pos, Asia Major 1924, 1926-27, 1930, 1939 (flbersetzung eines Drittels). Zur
Sprache s. F. W. Thomas, The Zan-Zun Language, IRAS 1933.

10. Vgl. David L.Snellgrove, The Nine Ways of Bon. Excerpts from gZi-brjid, ed. and
transl. by D.L.S. London, Oxford University Press, 1967 (s.S.Hummel, Asiatische Studien
XXIIl, 3-4, S. 167—169) ; Himdlayan Pilgrimage, Oxford 1961, 8. 41—54 und 119-126. Zur Bon-
Symbolik s. besonders Joh.Schubert, Das Ritual fiir Rta Thugs-dkar-po, Mitteilungen des
Instituts fiir Orientforschung VIII, 1, Berlin 1961 ; S. Hummel, Bon-lkonographisches im Lin-
den-Museum, Stuttgart, Anthropos 63/64, 1968/69, S.858-868; Ekajata in Tibet, Asiatische
Studien XXII, 1968, S. 110-114; The sMe-ba-dgu, the Magic Square of the Tibetans, East
and West 19, 1-2, 1969, S.139-146. — In Delhi hat sich eine «Bon-po Foundation» ge-
bildet, woriiber S. Hummel in Kairos X, 4, 1968, S. 288 ff. berichtet hat.

11. J.F.Rock, The Na-khi Naga cult and related ceremonies, Part 1-II, Rom 1952. Zur
Griinderlegende: The Birth and Origin of Dtom-ba Shi-lo, the Founder of the Mo-so Shamanism,
according to Mo-so Manuscripts, Artibus Asiae 7, 1937, 5. Na-khi Manuscripts, Pt. 1-2, ed. by



134 NOTIZEN

Der dreigeteilte Kosmos (Himmel-Luftraum-Erde bzw. Himmel-Erde-Unter-
welt) der alttibetischen Religion wimmelt von Geistern und Dimonen, wobei dem
Himmel, dhnlich wie in China, sowie dem Himmelsgott und der Himmelsk&nigin
eine eminente Stellung zugewiesen wird. So ist der Stammvater der Menschen auf
der neunstufigen Leiter*? auf die Erde herabgestiegen, wie spiter der erste Kénig
vermittels des Geisterseiles (dmu-thag), was die Bon-Priester symbolisch durch
Riten nachahmten®. Den indischen Vetalas entsprechen weitgehend die sich er-
hebenden Leichname ('ro-lasis ), eine Art «Revenants», auf die sich makabre nekro-
mantische Praktiken beziehen. Eine besondere Rolle spielen auch theriomorphe
Gottheiten, so die Vorstellung, das tibetische Volk stamme von einem Affen ab,
oder eine Konigin sei vom Berggott, in Gestalt eines «weillen Mannes», der sich
dann als «weiller Yak» entfernt, geschwéngert worden, worauf ein Heldensohn ge-
boren wurde. Der weille Yak erinnert an die Buddhalegende: seine Mutter empfing
ihn durch einen vom Himmel herabsteigenden weiBen Elefanten. Es muB sich nicht
um Ubernahme handeln, da gerade das Symbol der weilen Farbe fast universalen
Charakter besitzt ** und die Verbindung von Menschen und Tieren in der Mythologie
groBte Verbreitung kennt.

Die auBlerordentlich stark differenzierte und ausgebildete Priesterschaft besal
einen entsprechend komplizierten Kult, wobei die Totenzeremonien hervorzuheben
sind 'S, Blutige Tieropfer waren hiufig, auch das Menschenopfer ist fiir die alte Zeit
bezeugt, wurde jedoch spiter durch symbolische Riten, das heiit Verwendung von
Substituten ersetzt. Am interessantesten ist wohl das sogenannte liniga in seiner
urspriinglichen Bedeutung «Kennzeichen» (nicht «Phallos»): es handelt sich um
ein aus Teig geknetetes Abbild eines Menschen, das wihrend eines Mysterienspieles

K.L. Janert, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1965. The Life and Culture of the Na-khi
Tribe of the China-Tibet Borderland, Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1963. Rocks Manu-
skripte befinden sich in der Westdeutschen Bibliothek. Weiteres iiber sein Werk: ].W.de
Jong, Indo-Iranian Journal XI, 4, 1969. Zu beachten in dieser Hinsicht ist die jiingste Sherpa-
Forschung, bes. F.W. Funke, Religidses Leben der Sherpa. Beitrige zur Sherpa-Forschung, Teil II,
1969, S. 54—70 (liber Minung = Schamane und Symbole).

12. Auch der Weltbaum der Schamanen hat oft neun Aste. Zu diesem Zahlsymbol
s. Hoffmann, S. 86 und M. Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, S. 263 ff.

13. Vgl. Hoffmann, S. 69 mit weiteren Verweisen; Eliade, bid. S. 404f.; Ewige Bilder und
Sinnbilder, s.Index; S. Hummel, Das Motiv der Nabelschnur in Tibet, Antaios 4, S. §72—580.

14. Wihrend im Falle Buddhas das «WeiBl» vor allem Geist und Reinheit versinnbild-
licht, diirfte in Tibet die Assoziation mit Schnee und Gletschereis im Vordergrund stehen.
Vgl. Auch S. Hummel, Der Weifle Alte, Sinologica 6, S. 193-206.

15. Vgl. Hoffmann, S. 81, mit Bibliographie. Texte aus Tun-huang und archiologische
Forschungen (G. Tucci) erwiesen den vorbuddhistischen Charakter dieser duBerst symbol-
reichen Rituale,



NOTIZEN 13§

(’cham) geopfert wird'¢. Ebenfalls in rein symbolischer Form wird eine Initiation
durch den gCod-Ritus vollzogen, «bei dem eine vom Initianden imaginierte Géttin
ihm selbst den Kopf abschligt und den Leib zerstiickelt». Es handelt sich um «eine
Kombination von der im Sinne des tantrischen Menschenopfers gesteigerten bud-
distischen Zerstérung des Ichs mit einer schamanistischen Darstellungsform der
Zerstiickelung»'?,

Das Beispiel veranschaulicht die Vermischung des urtiimlichen Bon (rdol-bon)
animistisch-schamanistischen Geprages mit buddhistischem Geistesgut, was den
ethisch und philosophisch gewandelten Bon (‘bsgyur-bon) kennzeichnet *®. So widmet
der Verfasser ein ganzes Kapitel (S.84—97) dem «Systematisierten Bon», der uns
naturgemil — frither fehlte die Schrift — viel besser tiberliefert ist als der urspriing-
liche, wenn auch die Entdeckung neuer Manuskripte und vor allem die Untersu-
chungen von ].F.Rock iiber die Na-khi immer mehr Licht auf letzteren werfen.
Charakteristisch fiir die ltere tibetische Religion ist die Zahlensymbolik, so insbe-
sondere die Zahl «neun» (neun Fahrzeuge, neun Himmelsschichten usf.), die ganz
allgemein zum Schamanentum gehért, und die «Dreizehn». Buddhistischer Einfluf3
dagegen macht sich geltend im System der fiinf Bon-Lehrer (géen ) des gegenwirtigen
Zeitalters, die, den buddhistischen Tathagatas entsprechend, nach Kérperfarbe,
Emblemen, Himmelsrichtungen, Funktion usf. bestimmtsind **. Auchdas spekulative
System von den drei Kérpern eines Buddha — der irdische Verwandlungsleib, der
Leib iibersinnlichen Genusses und des Gesetzes — wurde iibernommen. Héchst
charakteristisch fiir den VerschmelzungsprozeB ist die Unterwerfung all der ein-
heimischen Gottheiten, Geister und Dimonen durch den Tantriker Padmasambhava,
der sie alle zu frommen Beschiitzern des Buddhismus wandelte. Dieser michtige
Zauberer des 8. Jahrhunderts stammte aus dem westlich von Tibet gelegenen Lande
Udyana (Swat), was zugleich frithe westliche Einfliisse besonders manichiischen und
zervanistischen Ursprungs vermuten liBt. Darauf ist denn auch mehrfach hingewiesen
worden, obwohl gerade der universale Charakter mancher Symbole, ihre Migration

16. Vgl. Hoffmann, S. s1; 83; R. A. Stein, Le lidga des dances masquées lamaiques, Sino-
Indian Studies, Vol. V, S. 200ff.

17. Hoffmann, S. 116 und F. Sierksma, Tibet’s Teerifying Deities, The Hague 1966, S. 141 ff.

18. Durch den Tantrismus fanden auch hinduistische Gottheiten Eingang, doch handelt
es sich bei den als weiblichen Dimonen gefiirchteten Ma-mo’s um Eigengut, auch wenn sie
spiter mit den indischen «Miittern» (‘mdtarah) identifiziert wurden (Hoffmann, S. 7).

19. Anderseits weist Hoffmann eine Fiinfer-Symbolik bereits fiir den vorbuddhistischen
Bon nach (S.87; vgl.S.29). Zugleich hebt er die Bedeutung dieser Zahl im Buddhismus
hervor, wihrend er friiher hierin mit Tucci ein Indiz fiir den manichiischen Einflu} der fiinf
Lichtionen sah (Die Religionen Tibets, S. 41). In Wirklichkeit ist die Pentade bereits im Veda
(die «finf Vélker» usf.) eine heilige Zahl. Vgl. P. Thieme, krsti und carsani, Zeitschrift fiir
vergl. Sprachforschung 81, 3/4, 1967, S. 236-237; B.Schlerath, Kénigtum im Rigveda,S. 53 ff.



136 NOTIZEN

in Frage stellt. Dies zeigte sich deutlich im Falle der Zahl «fiinf», die in Iran eine be-
deutende Rolle spielt, aber ebenso schon im vedischen Indien und sogar in der alt-
tibetischen Religion Symbolcharakter aufweist. Wahrscheinlicher ist Entlehnung im
Falle des von G. Tucci mitgeteilten kosmogonischen Mythos: aus dem Urchaos ent-
steht ein Weltherr, dann ein schwarzes und weilles Licht, aus denen ein schwarzer
und weifler Mann, als Reprisentanten des bosen bzw. guten Prinzips, hervorkommen.
Tucci fiihrt dies auf iranische Quellen zervanistischer Prigung zuriick, wo das bose
Prinzip ebenfalls vor dem guten erscheint (S. 95) *°.

Unter den universalen Sinnbildern findet sich im Bon auch das Hakenkreuz
(svastika tib. gyuh-drun ), wohl als urspriingliches Sonnensymbol — in diesem Sinne
dem Rad verwandt?' —, jedoch, im Unterschied zum buddhistischen Gliickszeichen,
in linksdrehender Form. Der antibuddhistischen Tendenz der Bon-po entspricht
auch die rituelle Linksumwandlung anstelle der orthodox-lamaistischen pradaksina.
Manche andere Kultsymbole des Lamaismus sind wohl prahistorischen Ursprungs,
was ihnen einen archetypalen Charakter verleiht, wie dies zum Beispiel in den Affi-
nititen zur katholischen Liturgie (Verwendung von Weihwasser, Kerzen, Glocken,
Weihrauch, Litaneien usw.) zum Ausdruck kommt, weshalb die iltern Jesuiten
den tibetischen Kult als Erfindung des Teufels brandmarkten.

~ SchlieBlich finden wir in den tibetischen Mysterienspielen zahlreiche symbolische
Riten, die nicht buddhistischen Ursprungs sind oder wenigstens erst unter bud-
dhistischem Einflu umgedeutet wurden wie die bereits erwihnte lifiga-Zeremonie.
Eine besondere Rolle spielt die architekturale Symbolik, wie sie zum Beispiel schon
in den alttibetischen K6nigsgrabern zum Ausdruck kommt?*?. Natiirlich war es dem

20. Zum iranischen EinfluB s. S. Hummel, Eurasiatische Traditionen in der tibetischen Bon-
Religion, Opusc. Ethnol. Mem. Lud. Biro Sacra, Budapest 1959. Uber den Zervanismus:
vgl. Die Jakobinermiitze im Parivdra des Yama, Asiatische Studien XXIII, 1-2, S. 41—44. S. Hum-
mel’s Aufsatz, Zervanistische Traditionen in der Ikonographie des Lamaismus, wird in der Ge-
denkschrift fiir Marcelle Lalou erscheinen (briefliche Mitteilung des Verf.). Uber
mogliche Ubernahme griechisch-romischer Vorstellungen bereits im indischen Tantrismus
s. A.Wayman, Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute, 48/49, 1968, S. 107f.
Die Bon-Kosmogonie kennt ebenfalls die Entstehung der Welt aus einem Ei, das einen weilen
und schwarzen Vogel hervorbringt, ein nach Iran weisender Dualismus. Indes spielt das Ei
schon in der agyptischen Mythologie und in der Orphik eine analoge Rolle, ganz abgesehen
von den frithvedischen Zeugnissen. Hier, wie im Falle des getiteten und geopferten Ur-
wesens (klu-mo), das dem indischen Purusa, dem germanischen Ymir und dem chinesischen
P’anku entspricht, wire nach einem Archetypus zu forschen.

21. Vgl. Horsch, The Wheel: An Indian Pattern of World-Interpretation, Sino-Indian Studies
V, 3—4, S.62-79. Das Svastika-Symbol war schon der Industalkultur bekannt: E.Mackay,
Die Induskultur, Leipzig 1938, S. 72.

22. Vgl. G.Tucci, The Tombs of the Tibetan Kings, Rom 1950: Symbolik der Steinsiule als
Weltpfeiler und Prinzip der Ordnung: «The pillar as soon as it is placed in a spot, testifies



NOTIZEN 137

Verfasser nicht méglich, in diesem engen Rahmen auf all diese Probleme niher ein-
zugehen. Die Arbeit muB deshalb im wesentlichen als eine Einfiilhrung bewertet
werden, bei der den allgemeinen religiosen Grundlagen oft mehr Aufmerksamkeit ge-
widmet wurde als der eigentlichen Symbolik.

Der dritte Teil befaBt sich mit einer der einst verbreitetsten Religionsformen, dem
Schamanismus, der intimste Beziehungen zum Bon aufweist. Der Verfasser sieht
darin eine psychische Technik der Ekstase, erwachsen auf dem Boden der archaischen
Jagerkulturen (mit spiteren Einfliissen von Hochreligionen). Der Schamane wirkt
mit Hilfe meist tierartiger Geister in Uber- und Unterwelten stets zum Heile seiner
Gruppe. Nach Ad. E. Jensen soll diese religiose Einstellung aus einem herabgestimm-
ten, bedringten oder in anderer Weise nicht ausbalancierten Lebensgefiihl ent-
standen sein. Da bis zur Gegenwart das nérdliche Asien als Kerngebiet des Schama-
nismus betrachtet werden kann, erstaunt seine Ausbreitung auf das prihistorische
Tibet, wo er sich in mannigfaltigen Ausdrucksformen — vom fliegenden Pferd bis
zum Staatsorakel — erhalten hat, keineswegs, besal er urspriinglich doch eine gewal-
tige Einflusphire, um aus den vorgeschichtlichen Felsbildern Spaniens und Siid-
frankreichs zu schlieBen. Dies diirfte unter anderm die Spuren, die er im indoger-
manischen Bereich, besonders unter den nomandischen Steppenvilkern (Skythen
usw.) hinterlassen hat, erkliren?3,

Indes scheidet Hoffmann — im Gegensatz zu Eliade — die indische Kultursphire voll-
stindig aus, da fiir ihn das Pflanzertum eine Art « Gegenindikation» zum Schamanis-
mus darstellt. Wie begriienswert an sich eine kritische Einengung der oft etwas
vagen schamanistischen Phinomene auch sein mag, konnten wir in diesem speziellen
Punkt nicht ganz {iberzeugt werden, waren die Indoarier doch urspriinglich keine
Pflanzer. Auch spielte neben der Viehzucht die Jagd eine gewisse Rolle, ganz abge-

to a definite possession of the soil upon which it is erected: the king identifies himself with
the Law and then with a visible symbol of it, viz. the pillar: a new cosmos is built, the cosmos
of the Law, the magic centre of which is that very pillar symbolizing the king himself. In
that way the chaotic forces moving underneath the soil, the world of the sa bdag and klu, the
waters expressing the primeval chaos and the devil are subdued: a new order is so established
and the way to heaven is opened; the pillar is in fact at the same time the way leading to
heaven, it is the axis mundi perforating the planes of existence» (S. 34). Der Pfeiler bildet das
Zentrum eines heiligen Kreises oder Vierecks, also eines Mandala. H.Hoffmann, Die Graber
der tibetischen Kénige im Distrikt ’P’ yons-rgyas, Nachrichten der Akademie der Wissenschaften
in Gottingen, Phil. hist. Klasse, 1950, S. 1ff. Zur Tempelarchitektur s. Tucci, The Symbolism
of the Temples of bSam yas, East and West VI, 1956, S.279ff.

23. Vgl.M. Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, S. 3 §8—383. Zuletzt A.Closs,
Der Schamanismus bei den Indoeuropdern. Studien zur Sprachwissenschaft und Kulturkunde. Ge-
denkschrift fir Wilhelm Brandenstein. Hrsg. von M.Mayrhofer u.a. Innsbruck 1968,
S.289—302.



138 NOTIZEN

sehen von den zahlreichen autochthonen indischen Jigerstimmen. Deshalb sehen wir
im Asketen (muni) von Rgveda 1o, 136, dem «Langhaarigen mit dem Gifttrank»,
dem «windgegiirteten Verziickten in braunen Schmutzgewindern», in den «die
Gotter gefahren sind», der die «Winde (wie Pferde) bestiegen hat» und der, wie die
Jager, auf der Fihrte «der wilden Tiere wandelt», immer noch das Urbild des Scha-
manen. In der Tat handelt es sich hier um wesentliche Merkmale: die besondere
Tracht mit langen Haaren, das Fliegen durch die Luft, die Beziehung zum Wind-
Pferd, die Besessenheit durch Geister, die Verwendung berauschender Drogen (?) —
alles iibrigens Charakteristika des tibetischen Bon-Zauberers. Mit diesem typischen
Ekstatiker mochten wir allerdings nicht, wie dies oft geschehen, den indischen
Yogin vergleichen, nicht einmal dessen vedischen Vorlaufer, der durch die Opfer-
weihe (diksd) kraft der innern selbsterzeugten Hitze eine geistige Wiedergeburt
erwirkt,denn der Yoga ist, wieEliade dies andernorts hervorgehoben hat, primir eine
Technik der Enstase, der absolut verinnerlichten geistigen Sammlung und damit das
Gegenstiick zur Ekstase, dem Aus-sich-Heraustreten, wenn auch sekundir in spiten
tantrischen Yoga-Praktiken, vielleicht durch den EinfluB vorarischer Schichten,
schamanistische Elemente Verwendung gefunden haben?32. Dies wiirde erklaren,
weshalb gerade diese mystischen Magier Indiens die Tibeter in ihrem Innersten ange-
sprochen haben. Zugleich mu8 man sich fragen, ob die Indoarier nicht aus ihrer
nordlichen, nomadischen Vergangenheit schamanistische Ziige in der Mythologie
bewahrt haben. Wir denken hier vor allem an die eigenartigen Motive und Symbole
der Dadhyaiic-Erzihlung, des Sehers mit dem Pferdekopf, dem die «mit Rossen
versehenen» Agvins, die gottlichen Arzte, ein hoheres Wissen offenbaren. So ist
auch der Schamane vorerst ein «Medizinmann», der mit héheren Wesen in Verbin-
dung steht, der zerstiickelt wird im ekstatischen Erlebnis und den das Pferd durch die
Luft tragt*4. Gerade die vergleichende Symbolforschung kann uns auf diesem schwie-
rigen Wege weiterhelfen.

23a. M. Eliade, Yoga, Ziirich/Stuttgart, Rascher Verlag, 1960, S.111. Uber den EinfluB
schamanisierender Urstimme auf den tantrischen Yoga: S.319ff. Auch bei Siva, dessen
vorarischer — wohl dravidischer — Ursprung (eigentlich der «rote» Gott, Sivan, weil vom
Blut der geopferten Tiere beschmiert?) heute weitgehend anerkannt wird, hat schamani-
stische Attribute: Trommel, Keule mit Menschenschidel, Tiersymbole usw. Zum Problem
der Substrateinfliisse siche Ruben, Uber die Literatur der vorarischen Stimme Indiens, Berlin
1952; Schamanismus im alten Indien. Acta Orientalia 18, S.164—205, und unsern Aufsatz:
Der Hinduismus und die Religionen der Primitivstamme Indiens, Asiatische Studien XXII, 1968,
S.115-136.

24. Uber Dadhyaiic, den Freund der Aévins, den wundertitigen, den Menschen ver-
bundenen géttlichen Arzt vgl. F.D.K.Bosch, The God with the Horse’s Head, in: Selected
Studies in Indonesian Archaeology, The Hague 1961, S.135-152. AuBerst eigenartig muten
die zauberkriftigen Knochen des Dadhyafic, mit denen Indra die Feinde erschligt (Rgveda
1, 84, 13), an: dies erinnert sowohl an das Motiv der heilwirkenden Knochen und des



NOTIZEN 139

Den Band beschlielen drei Register (ein allgemeines, Sanskrit und tibetische
Termini) mit einer Bibliographie. Wie der Verfasser uns mitteilt, wird der noch zu
erwartende Bildband nebst etwa hundert Tafeln und deren Beschreibung noch eine
Einleitung und einige Addenda enthalten — unter letzteren wire ein moglichst voll-
standiger bibliographischer Nachtrag besonders zu begriiBlen. Fiir die beiden Biicher
von Kirfel diirfen die Illustrationen wohl in Kiirze erwartet werden.

Ganz allgemein gilt, daB die Darstellungen in den besprochenen Gebieten auf
einen viel zu engen Rahmen beschrinkt werden muBten. Da die Untersuchungen fiir
ein weiteres Publikum bestimmt sind, muBte den religiosen Grundlagen besonders
Rechnung getragen werden. Naturgemill wurde denn auch die lkonographie viel
stirker beriicksichtigt als die Symbolik im eigentlichen Sinne, denn im erstern
Falle handelt es sich um eindeutige Zeichen, also verblaBte Symbole. Erst durch
zahlreiche Einzelstudien mythologischer und kunstgeschichtlicher Natur wird der
Dschungel symbolischer Formen gelichtet werden kiénnen?S. Wohl nirgendwo in
der Welt begegnen wir einem solchen Reichtum an Sinnbildern wie im indischen und
buddhistischen Kulturbereich. Vor allem tut deshalb ein méglichst umfassendes
Handwérterbuch der Symbolik und Ikonographie not — letztlich sind beide nie voll-
standig zu trennen —, wobei auch die tibetischen, japanischen und iiberhaupt auBBer-
indischen Quellen auszuschépfen wiren, denn bis heute liegen die Arbeiten auf die-
sem Gebiet in einer beachtlichen Zahl von Versffentlichungen, zum Teil in schwer
zuginglichen Zeitschriften, zerstreut. Gerade die teils monumentalen Werke der
letzten Jahre wiirden eine sichere Grundlage fiir eine enzyklopidische Zusammen-
fassung bilden **. Diese Vorarbeiten wiirden zweifellos auch die vergleichende Sym-
bolforschung befruchten. SchlieBlich wire damit ein gesunder Ausgangspunkt fiir
tiefenpsychologische Betrachtungen geschaffen, geht es doch darum, nicht bloB

Skeletts bei den Schamanen wie an die tibetische (und iranische) Leichenaussetzung. Vgl.
Eliade, ibid. S.161ff. Zur Symbolik von Skelett und Knochen auf Schamanentrachten s.
H. Findeisen, Schamanentum, Stuttgart 1957, S.86ff. Auch in der arischen Kultgemeinschaft
der Vrityas mit ihren merkwiirdigen Symbolen entdeckte man schamanistische Elemente
(vgl. Horsch, Die vedische Gatha- und Sloka-Literatur, S. g4—5 §; 401ff.).

25. Vorbildlich in diesem Sinne ist F.D.K.Bosch, The Golden Germ, The Hague 1960.
Eine aufschlulreiche, symbolvergleichende Studie bieten: S.Morenz und Joh.Schubert,
Der Gott auf der Blume, Ascona 1954.

26. Hervorzuheben ist vor allem G.Tucci, Tibetan Painted Scrolls, 3 Binde, Rom 1949.
Vgl. ferner Lokesh Chandra, A New Tibeto-Mongol Pantheon, Parts 1—17, New Delhi 1961—
1967. Auch Lokesh Chandra, Tibetan-Sanskrit Dictionary, Part 1—12, New Delhi 19581961,
enthilt viele ikonographisch bedeutsame Illustrationen. Fiir den ostasiatischen Bereich bietet
reichhaltiges Material an Bildern und Literaturhinweisen der endlich weitergefithrte
Hébégirin, Dictionnaire encyclopédique du bouddhisme d’aprés les sources chinoises et japonaises
(letzte Lieferung: quatriéme fascicule: chi-chéotsushd, hrsg. von Paul Demiéville und Jac-
ques May, Tokyo/Paris 1967).



140 NOTICES

das Gemeinsame und Dauerhafte, was sich zum Beispiel noch heute in Triumen
offenbart, hervorzuheben, sondern gerade auch spezifische Wesensziige einer be-
stimmtenKultur zuberiicksichtigen. So hat u. a.dasDrachensymbol bei verschiedenen
Vélkern, zum Beispiel in Indien und China, trotz mancher Ubereinstimmungen,
doch gegensitzliche Funktionen — Fruchtbarkeit hindernd oder férdernd — ausge-
driickt. Letztlich geht es um eine Art Psychoanalyse dieser urtiimlichen, mythisch-
symbolischen Denkformen, denn im Mittelpunkt steht das Phinomen Mensch in
seiner geistigen Entwicklung. Gerade die religiose Symbolik verschafft uns einen
konkret-anschaulichen Zugang zu diesen komplexen archaischen BewuBtseins-
stufen. Die hier angezeigte Schriftenreihe bietet einen gewichtigen Beitrag zu die-
sem Ziel.

Zum SchluB sei noch auf die iibrigen, in derselben Reihe erschienenden Binde
hingewiesen, insofern sie die Orientalistik betreffen: I. Hermann Késter, Symbolik
des chinesischen Universismus. 104 S., 1961. II. Rudi Paret, Symbolik des Islam. 96 S.,
1948. Ill. Kultsymbolik im Alten Testament und im nachbiblischen Judentum. 143 S., 1959.
VIIL. Jacques Duchesne-Guillemin, Symbolik des Parsismus. 111 S., 1961. X.Hans-
Joachim Schulz u.a., Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums. 280 S.,
1962. XIV, Ernst Hammerschmidt, Symbolik des orientalischen Christentums. Tafelband
zu X. 144 S., 1966. XVL.K.-C.Felmy u.a., Symbolik des orthodoxen Christentums und
der kleineren christlichen Kirchen in Ost und West. Tafelband zu X und XI.

Alle Binde in GroBoktav und Leinen, PauL HorscH

EXPOSITIONS JAPONAISES
I

En 1958/1959, le gouvernement nippon envoya en Europe un ensemble d’art, qui
fut présenté a Paris, a Londres, a la Haye et 4 Rome. Pour la deuxi¢me fois depuis la
guerre, c’est en 1969 au tour de Zurich (puis de Cologne) de pouvoir révéler plus
de cent chefs-d’oeuvre japonais®, de tout premier ordre, exposés au Kunsthaus,
dans la salle Emil Biihrle : huit seulement furent montrés 4 I’exposition de Berlin en
1939 (Altjapanische Kunst), une dizaine, a I’exposition précitée de 1958/1959,
trois ou quatre enfin, a d’autres occasions?.

1. Catalogue Kunstschitze aus Japan, dii & M, Roger Goepper, Conservateur du Musée
Est-Asiatique de Cologne, ainsi qu’a ses collaboratrices, M=« E. Dittrich pour les arts appli-
qués et Mme G, Gabbert pour les masques. 330 pp., 116 photographies en noir, 12 pl. en
couleurs. Notons ici que les notices du catalogue n’ont pas été rédigées «en présence» des
objets, mais sur la base de la documentation fournie par les préteurs japonais.

2. Trésors de la peinture japonaise, Paris 1966—1967. 150 ans de Peinture japonaise, Paris
1962; L’au-dela dans la peinture japonaise, Paris 1963, etc,



NOTICES 141

C’est dire que la grande majorité des pieces confiées a Zurich étaient vues pour
la premiére fois en Occident. Comme les plus anciennes des ccuvres datent du Yomon
(1000-250 avant J.-C.), les organisateurs auraient pu reprendre la formule — un peu
usée — de « 3000 ans d’Art japonaisy. Ils ont préféré le titre, presque trop modeste,
de Kunstschitze aus Japan, peut-étre parce qu’une forme d’art manque: ils ont en
effet délibérément écarté 1’ukiyo-e et cela parce que le public européen est tres
familiarisé avec la gravure *. M.Wehrli, directeur du Kunsthaus, s’en explique dans
'introduction du catalogue (p. 10).

Pourtant, bien qu’il n’y ait pas de différence en Extréme-Orient entre arts majeurs
et les autres*, il n’est pas certain qu’en face de I'importance, de la présence souve-
raine des pieces choisies par les conservateurs japonais et par les responsables de
Zurich et de Cologne, il n’est pas certain que des gravures aient pu ne pas paraitre
de classe mineure, méme en les exposant dans un cabinet séparé de la grande salle:
non seulement Hiroshighe et Hokusai, que cite M.Wehrli, mais des artistes plus
recherchés peut-&tre, comme Harunobu et Sharaku, ou encore les surimonos les plus
précieux et les plus raffinés.

Méme certaines céramiques, qui sait, auraient en quelque sorte «déclassé»
I’estampe, non que celle-ci n’ait pas donné naissance a de véritables chefs-d’ceuvre
(la démonstration n’est plus a faire), mais parce qu’a notre connaissance, les Japonais
eux-mémes — ce n’est qu’un signe, un indice — n’ont jamais placé une estampe dans
le tokonoma, 4 I’occasion de la cérémonie du thé, probablement parce que la plus
belle des gravures n’est guére messagére du contenu en quelque sorte métaphysique
ou profond, que le maitre de Thé veut voir rayonner dans la petite salle ou il officie®.

3. Rappelons que dans la seule année 1965, par exemple, il y a eu quatre expositions de
gravures japonaises en Suisse: Au Cabinet des Estampes du Musée de Genéve ; 4 la Fondation
Baur, en cette méme ville; au Helmhaus de Zurich, collection Julius Miiller, et au Musée
Cantonal des Beaux-Arts de Lausanne, collection Otto Riese. Voir notre compte-rendu dans
«Etudes Asiatiques», 1966, pp. 138—141.

4. Les empereurs T’ang confiaient la construction de leurs carrosses aux grands peintres
YenLi-pen et YenLi-t& : Sirén, Histoire de la Peinture chinoise, Paris, éditions d’art et d’histoire,
1934, I, p.44. Du méme auteur, Chinese Painting, Londres 1956-1958, I, p.96. «En Ex-
tréme-Orient, I’art appliqué ... est empreint — tout autant que le grand art de ces régions —
de quelque idée cosmique, de quelque sentiment supérieur»: Eugéne Pittard, catalogue
«Arts appliqués de la Chine et du Japon», Musées Ethnographiques de Genéve et Neuchitel,
1942, p. 4. «Il y a des tasses & thé, qui nous font une impression semblable a celle qu’on peut
avoir en regardant un tableau ou en écoutant une sonate»: Kiimmel et Grosse, Ostasiatisches
Gerat, Cassirer, Berlin 1925, p.33.

5. Le Musée de Zurich I’a fait notamment lors de 1’exposition iranienne, pour isoler les
objets les plus précieux d’or et d’argent, Kunstschdtze aus Iran, 1962.

6. L’importance profonde de la céramique dans la vie de tous les jours, on en voit la
preuve dans I’'un des seuls romans de Kawabata traduits en francais, Nuée d’oiseaux blancs



142 NOTICES

Trésors d’art du Japon: ces mots évoquent un tri sévére et aussi le nombre relative-
ment restreint des ccuvres exposées: il y en a 116. Cette sélection correspond au
fait que les Japonais ne voient et ne montrent que peu de choses i la fois; le maitre
de Thé «n’expose» un tableau que pour quelques heures seulement. C’est 12 une
constante de la civilisation extréme-orientale et on lit déji dans les Notes de chevet de
Sei Shoganon, écrites vers I’an 1000: «Une peinture, si on I’a vue souvent, on n’y
fait plus attention.» Méme remarque chez I’un des plus grands collectionneurs
chinois, Mi Fou: «Il est dans ’humaine nature que des objets qui satisfont nos yeux,
pour étre trop longtemps regardés, en viennent a lasser?.»

Dans cet esprit, les conservateurs japonais délégués & Zurich, en collaboration
avec M. Wehrli et son équipe de muséographes, ont disposé chaque piéce de telle
fagon qu’on la voie seule, isolée des autres, comme si elle n’était la que pour quelques
instants dans une niche — la niche étant remplacée ici par I’espace laissé libre autour
du «moindre» petit bronze, du «moindre» pot a eau — et bien siir de part et d’autre
de chaque peinture, de chaque paravent. Si nous insistons sur la présentation, c’est
que celle-ci faisait partie de la beauté¢ de I’exposition et qu’elle était vraiment con-
géniale a la qualité, a la haute signification des ccuvres.

La partie de 1’exposition qui aura peut-€tre davantage surpris le public est celle
qui réunissait les piecespréhistoriques, moins connues que les autres et correspondant
au golit actuel pour ’archaique: civilisations du Jémon, de Yayoi et des Tumulus.
L’importance des objets prétés par le gouvernement japonais ressort du fait qu’on en
trouve plusieurs, reproduits dans un ouvrage récent, destiné au grand public: japon,
naissance d’un Art par J. Edw. Kidder®, pour ne pas parler des grands ouvrages japonais
plus complets ou plus spécialisés, qui sont cités dans les commentaires de M. Goepper.

C’est le cas du N° 1 du catalogue, une idole du J6mon tardif (Kidder, fig. 31),
ainsi que du fameux Singe, qui accueillait le visiteur par son étrange regard (les yeux
marqués par de simples orifices) et dont M. Kidder a orné la couverture de son livre,
tout en y consacrant une planche en couleurs (N° IX). Ce sont des ccuvres, il est
vrai, dont nous ne voyons guére — quant a nous — le rapport avec celles que le Japon
créera, lorsqu’il sera sorti de la préhistoire, un peu comme les vases du néolithique
chinois n’annoncent nullement les grands monuments que sont les bronzes véné-

rables de I’époque Chang.

publié par Plon en 1960, réimprimé en 1969. — On sait que Kawabata est lui-méme collec-
tionneur et I’on trouve une porcelaine chinoise rarissime lui appartenant dans les Transactions
of the Oriental Ceramic Society, Londres 1960-1962, pl. 18, c.

7. Sei Shonagon, Notes de Chevet, trad. André Beaujard, Paris, Maisonneuve, 1934,
Réédité par Gallimard, collection «Connaissance de 1'Orient», 1966, réimprimé 1969.
p- 230. — Le Houa Che de Mi Fou, traduit et commenté par N. Vandier Nicolas, Paris, P. U.F.
1964, P. 95.

8. Fribourg, Office du Livre, 1965.



NOTICES 143

Or, c’est précisément dans I’histoire du bronze que se marquent les premiers
contacts du Japon avec le continent: mais, dans la cloche de la fin du Yayoi (Il a
Ill* siecle apres J.-C.), se dégage déja le génie japonais (catalogue N° 6), dans la
forme évasée et aussi dans une rondeur d’objet utile — comparable a ce qu’on voit
dans le sarcophage d’enfant reproduit par M.Kidder a la figure 70 — mais surtout
dans le décor, qui est linéaire et graphique, alors que celui des bronzes chinois était
plut6t plastique et sculptural.

Peu aprés I’époque dont date la cloche de bronze, au début du Ve siécle, les rap-
ports du Japon avec la Chine se font plus étroits, par ’adoption de la langue chinoise,
tandis qu’au milieu du VI© si¢cle le bouddhisme s’introduit dans I’Empire du Soleil
Levant. La phase suivante de I’exposition était donc constituée par la statuaire
religieuse. Les plus intérieures des ceuvres révélées 3 Zurich sont peut-&tre les plus
petites: un Bouddha (N° 14), un Boddhisattva (N° 1), deux bronzes dorés de 3o
a 40 cm de hauteur (VII® siécle aprés J.-C.). Mais il faut signaler, entre autres
ccuvres majeures et en survolant quelques siécles, 1’extraordinaire statue presque
grandeur nature de Basii-sen, disciple de Bouddha (planche 41), qui est d’un grand
réalisme et d’une trés profonde spiritualité, dont on pourrait voir le symbole dans
la maniére dont I’ceuvre a été travaillée: le bois de cypres, ol a été taillée cette
figure, de massif qu’il était, a été pour ainsi dire dématérialisé, allégé de I'intérieur,
au point que la statue est constituée par une mince pellicule de bois®.

Nous citons en note des ouvrages de vulgarisation; ils nous donnent seuls de
mesurer la notorié¢té des pieces prétées, car si I’exposition fut un événement, c’est
aussi parce qu’elle permettait de voir enfin des ccuvres célébres, connues par des
ouvrages de portée limitée et qui donc ne reproduisent que les objets de tout premier
plan. Tel le paysage de Keishoki (catalogue N° 72; Ernst Grosse, Chinesische Tusch-
malerei, Berlin 1922, pl. 88) et les représentations de I’enfer (catalogue N° 1 51, voir
Kiimmel, Kunst Ostasiens, Berlin 1934, pl. 44). Et aussi le faucon de Sesson (catalogue
Ne 20; Chinesische Tuschmalerei, pl. 124). Sans compter les ccuvres exposées a Zurich
et dont nous pourrions citer des « équivalents», reproduits dans les recueils dont nous
parlons ™.

9. Reproduit notamment par Otto Kiimmel, Die Kunst Ostasiens, Berlin, Cassirer, 1934,
pl. 107, et par Curt Glaser, Ostasiatische Plastik, méme éditeur, 1925, pl. 163.

10. Parmi les peintures, signalons surtout les Gibbons de To6naku (Catal. N° 78); les
Bambous d’Okyd (N° ro1); le paysage de Shiigetsu (N° 71), dans la maniére «tachiste» de
Ying Yu-kien, dont un des paysages les plus importants se trouve au Japon: Grosse, Chine-
sische Tuschmalerei, pl. 18. Enfin I’extraordinaire composition en vert et or de Sétatsu (N° 81),
un double paravent de 6 feuilles chacun, représentant ou plutét suggérant une scéne de
I'lse Monogatari, Le Sentier du lierre, ou seule la plante est représentée, or sur or, I’action
n’étant qu’indiquée par les po¢mes écrits en cursive dans le haut des feuilles.

Les. Gibbons cités ici ne sont pas les mémes que ceux dont parle M.D. Seckel dans son
article sur L’Or dans I’art japonais (p. 117, note 74). On se demande, devant le paravent de



144 NOTICES

Il en allait de mé€me des céramiques et des laques. Dans ce dernier domaine le
superbe écritoire, Suzuribako, de I’époque Muromachi (catalogue N° 76) nous était
connu notamment par un article de M. Dietrich Seckel paru ici m&me en 1959: Das
Gold in der japanischen Kunst. Signalons enfin, signe des temps et des progrés que nous
faisons dans la connaissance de I’Extréme-Orient, la présence de huit grandes calli-
graphies, sans compter les forts belles écritures alternant avec des scénes peintes sur
plus d’un makemono*'.

Le visiteur pouvait suivre I’évolution — ou les différents styles — & partir de la
calligraphie «détaillée» (ot chaque trait d’un caractére est reconnaissable, catalogue
Ne® 21 et 163 dans le haut), jusqu’a I’écriture la plus cursive, la plus rapide de Ryokan
(N° 107), en passant par les signes presque caricaturaux et comme biclés de Sengai
(pl. 106), ou I’amateur a I’ceil exercé pouvait reconnaitre le style de cet artiste
original, dont Zurich avait eu le privilége, voici quelques années, de présenter une
vaste exposition «personnelle» '2,

Zurich, si I’or a été utilisé en poudre, ou si I’ceuvre entiére n’aurait pas été peinte sur papier
doré. Dans ce cas nous aurions I’utilisation de I’or en quelque sorte par transparence, au
travers du lavis; elle est en tout cas beaucoup plus discréte que lorsque la précieuse matiére
est appliquée en feuilles, comme sur les portes glissantes: cette utilisation fait penser au
mélange extrémement subtil du jaune et du vert, au début de ’automne, dans le feuillage
d’un arbre bien japonais, le ginkgo-biloba.

11. Alors qu’il n’y avait pas de calligraphies 4 la grande exposition d’art chinois de Berlin,
en 1929, il y en avait plusieurs, & Venise, lors de I’exposition de 1954 et I’on en voyait dix
«seulement», a I’exposition des Musées de Formose, en Amérique, 1961—1962, contre 112
peintures. «Seulement» est la fagon bien caractéristique de s’exprimer qu’a M. Dietrich
Seckel — qui en aurait voulu davantage, et on le comprend — dans son compte-rendu des
Etudes Asiatiques, 1962, page 65.

Une des plus belles calligraphies était la «lettre de confirmation» donnée & un disciple
par le moine Shith6 My6ch6 (Catal. pl. 59) et qui signifie: «le cassier solitaire». M. Goepper
ne nous donne pas la signification symbolique de ces deux mots et nous la trouvons, peut-
étre, dans la revue Poésie Vivante (Genéve, 11, rue Hoffmann, 1969, N° 28, p. g9). M™¢
Michéle Loi explique i un poéme de Tu Fu, ot il est question de cet arbre: «La vertu médi-
cale de la plante favoriserait, dit-elle, I’acuité du regard.» Il est des plus probables que cette
élucidation vaut pour le Japon, comme pour la Chine.

12. Voir notre compte-rendu de I’Exposition de Sengai, «Etudes Asiatiques», 1963, pp.
1354 141. De méme que tous les peintres extréme-orientaux peuvent représenter les choses
«en détail», ou de facon résumée, ils écrivent soit des caractéres aux traits tous reconnais-
sables et tracés séparément, soit aussi des signes trés cursifs; ainsi Sengai peut exécuter des
calligraphies «a I’ancienne» ou classiques (voir le catalogue de son exposition, pl.12), et
d’autre part des calligraphies qui paraissent «caricaturales» (id. pl. §3).



NOTICES 145

II

L’exposition de Zurich comportait des masques trés anciens de Gigaku (pl. 20), de
Bugaku (N°* 29 et 30), ainsi que des costumes pour le Né (N°® 92, 93, 115 et 116):
courts «chapitres», dans la longue histoire du théitre japonais, lequel a fait I’objet
d’une présentation compléte au Musée ethnographique de Neuchitel, du 1 5 juin au
31 décembre 1969 3.

11 s’agissait 13 d’un ensemble de pres de 8oo piéces et photographies, réunies par
M. Jean Gabus, directeur du Musée, aidé au Japon par le R.P.Immoos, professeur
a I’Université Sophia de Tokyo et par les conservateurs du Musée du Théitre de
I’Université de Waséda, dont provenaient la majorité des objets prétés par le Japon.

Toutes les formes théitrales japonaises étaient illustrées, depuis les danses ou
cérémonies magiques des périodes préhistoriques: masques de terre et haniwa,
représentant musiciens ou danseurs, jusqu’au N&, qui prit forme aux XIVe et XV
si¢cles mais qui assimila ou ennoblit les danses anciennes, telles que le Kigaku, le
Bugaku, le Dengaku et le Sangaku. Des masques trés expressifs de ces quatre formes de
«cérémonies» se voyaient ou en reproductions ou sous forme de trés belles photo-
graphies, soit encore en originaux, tels les masques décrits dans le catalogue sous les
Ne°s 71 A 74 et datant du XV siécle.

Au-dela du N4, dont le public de Neuchitel put avoir une trés bonne idée grice
a la représentation donnée par une troupe japonaise, qui s’est produite ultérieure-
ment & Zurich a plusieurs reprises, I’exposition organisée par M. Jean Gabus présen-
tait également des éléments faisant connaitre le kyogen, farces qui alternent avec les
austéres pi¢ces du N&, puis le théitre de poupées (Ningyé-Joruri), le théitre de
marionnettes (Kugutsu-Mawashi ), le théitre populaire du Kabuki et différentes formes
del’art scénique moderne, grice notamment a des photographies de Nicolas Bouvier.

Les pieces les plus remarquables: une maquette en bois de scéne Né remontant
au XVIesiécle (catalogue N° 75), un trés beau meuble de laque rouge ot ’acteur met
ses cosmétiques (cat. N° 320), tel qu’on en voit sur les estampes', un costume
ayant appartenu a un membre de la fameuse dynastie des Danjirs, avec le blason ou
mén de cette famille, formé de plusieurs carrés concentriques'$; de trés nombreux
masques, marionnettes et poupées.

13. Catalogue: Japon. Thédtre millénaire vivant, 144 pages, § pl. en couleurs, 12 pl. en noir.
46 fig. dans le texte. Prés de 800 objets, photographies ou documents. Notons qu’a I’index,
P- 137—140, plusieurs dates données comme «avant J.-C.» doivent étre lues aprés J.-C. Cela
ressort d’ailleurs du diagramme publié dans le méme catalogue, p.82-83.

14. On voit un meuble de maquillage — beaucoup plus simple que celui qui était exposé
a Neuchdtel — sur I’ Autographe, gravure de Toyohiro: catalogue de la collection Otto Riese,
pl. 89 (cf. note 15).

15. Les «armoiries» des Danjiird se retrouvent dans toutes les collections de gravures:
a 'exposition de Neuchitel, N°* 421-424; collection Otto Riese, Catalogue, Lausanne,



146 NOTICES

Relevons encore de trés remarquables inro, appartenant 3 M. Maurice Champoud
et comportant des sujets concernant le théitre: a c6té des laques eux-mémes,
M. Gabus avait eu I’excellente idée de montrer des photographies en couleurs et
agrandies des mémes objets, ou le visiteur pouvait voir, mieux que sur I’original, le
sujet traité par le maitre laqueur®. Si nous relevons encore la présence de nombreux
Netsukés prétés par les collections Baur de Geneéve, les accessoires de théitre (armes,
houes, faucilles), les peintures se rapportant au théitre (en original ou en photogra-
phie), les tambours et autres percussions, les estampes (portraits d’acteurs, etc.),
les perruques et modeles de grimages, les livres consacrés au théitre, on aura une
idée de la richesse des documents réunis, qui s’étendent jusqu’au théitre contempo-
rain et aux piéces occidentales jouées au Japon, dont celles de Frisch et de Diirren-
matt.

Ce bref apergu permet de voir que le titre de 1’exposition n’est pas trompeur :
Théatre millénaire vivant. En effet le théitre japonais non seulement s’est ouvert aux
influences les plus récentes, mais surtout il a su rester lui-méme, puisque tous les
voyageurs se rendant dans I’Empire du Soleil Levant vont voir une fois ou I’autre une
représentation de N&. Nous leur conseillons 4 leur retour de lire les pages trés péné-
trantes de Claudel et celles que vient de faire paraitre Etiemble sur cette forme,
difficile d’acces, du théitre traditionnel et symbolique ¥, _

PIERRE JAQUILLARD

Bron, 1965, N°* 17, 19. Collection Julius Muller, Catalogue de 1965, Musée Rietberg,
Zurich, N°* 15, 21, §2. James A.Michener, Estampes Japonaises, Office du Livre Fribourg,
1961, pl. 22, etc.

16. Rappelons que M. Champoud a publié Quelques notes sur les Inros, dans le Bulletin de la
Société suisse des Amis de I’Extréme-Orient, 1941, 1§ pp., 4 pl. en noir, 1 pl. en couleurs.

17. Le texte de Claudel sur le N& a été publi¢ dans le recueil L’OQiseau noir dans le Soleil
Levant, Paris, Editions Excelsior, 1927. Reproduit par I’édition de la Pléiade, Euvres en
prose, p.1167.

Le texte d’Etiemble, Une journée de Né, dans Retours du Monde, Gallimard, Paris 1969, p.
268,



	Notizen = Notices

