Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 3-4

Artikel: L'homme intérieur chez Mnikkavgagar : poete et mystique tamoul
Autor: Keller, Carl-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’HOMME INTERIEUR CHEZ MANIKKAVACAGAR,
POETE ET MYSTIQUE TAMOUL

PAR CARL-A.KELLER
UNIVERSITE DE LAUSANNE

I.INTRODUCTION

1.1 Objet de la présente étude

En présentant, en quelques lignes tres denses, la vie et ’ceuvre de
Manikkavagagar, po¢te mystique de 1’Inde du Sud, P.Meile conclut en
disant qu’il «reste encore beaucoup a faire, d’une part pour approfondir
les rapports de cette doctrine (celle du poete) avec le Vedinta et le
brahmanisme en général, et d’autre part pour analyser son influence sur
les mouvements ultérieurs»!. Nous nous proposons d’aborder le
premier de ces deux problémes, celui des rapports entre la pensée de
Manikkavagagar et la littérature dite «brahmanique» en général, par le
biais d’un theéme trés limité: ’emploi que le poéte fait des vocables
désignant «I’homme intérieur». Le choix de ce théme se justifie par
I'importance qu’il a dans la pensée de Manikkavagagar. Nous examine-
rons ces vocables tout d’abord dans le contexte des poémes, ensuite a
la lumiére des traductions et des commentaires, et nous essayerons
enfin de les interpréter dans leur contexte historique.

1.2 Le poéte

En guise d’introduction a la pensée du poete, nous renvoyons le lecteur
a la treés belle étude que lui a consacrée, il y a un quart de siecle, le
regretté W.Corswant2. Originaire de Madurai, capitale culturelle du
pays tamoul (Inde du Sud), fils de parents trés riches, ayant bénéficié
d’une éducation soignée, Manikkavagagar se sent un jour envahi par le

1. L’Inde classique, vol.I (1947), p.452.
2. W. Corswant, Les hymnes de Ménikka-Vdgagar, poéte du salut par la grace. Revue de théolo-
gie et de philosophie NS 32 (1944), p. 175—201.



82 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

dieu Siva, et il se met a chanter, en langue tamoule, la grice ineffable
et la splendeur infinie de son Sauveur, ne se lassant pas «de célébrer en
son dieu le libérateur de tous ceux qui se débattent dans les liens de la
passion ou de I’existence mémex3. La date du poéte est controversée;
I’examen serré de toutes les hypotheses émises jusqu’a ce jour améne
le professeur Doraiswami Pillei (cf. 1.3) a s’arréter finalement au début
du IXe siecle comme étant la date la plus vraisemblable.

La tradition attribue a Manikkavacagar deux grandes ceuvres: le
Tiruvacagam, collection de §1 poémes plus ou moins longs (au total
3327 vers4, et le Tirukovayar, poéme unique de 400 strophes (1600 vers).
Notre étude est basée exclusivement sur le Tiruvagagam, tout d’abord
parce que les problémes relatifs a ’authenticité du Tirukovayar sont
loin d’étre résolus, et ensuite parce que les vocables que nous voulons
analyser y sont rarissimes.

1.3 Editions et commentaires

J’ai utilisé deux éditions indiennes du Tiruvagagam, pourvues I’'une et
’autre d’une paraphrase en tamoul moderne et de notes plus ou moins
abondantes:

a) Tiruvagagam, milayum urayum, par K.Suppiramaniya Pillei,
Madras 1949. Paraphrase serrant le texte, commentaires tres utiles,
mentionnant souvent des interprétations divergentes. Les commen-
taires de deux autres érudits sont placés a la fin du volume.

b) Tiruvagagam, avec urai, par P.Iramanata Pillei, Madras 1963.
Paraphrase assez prolixe tenant lieu d’un commentaire. Des notes
souvent assez importantes sur la portée religieuse du texte.

Les traductions en langues européennes sont les suivantes:

a) The Tiruvagagam, or «Sacred Utterances» of the Tamil Poet,
Saint and Sage Manikka-Vagagar: texte tamoul, traduction anglaise,
introduction générale et introductions spéciales, notes etc., par G.U.

3. W.Corswant, l.c.p.179.
4. Selon G. U. Pope (cf. 1.3), p. VII, mais le compte peut étre contesté,



MANIKKAVAGCAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 83

Pope, Oxford 1900, réimpression Madras 1959. Travail scientifique
autant que témoignage personnel de ’ancien missionnaire. Travail de
pionnier, d’une importance capitale. Malheureusement, le «Lexicon
and Concordance» qu’on trouve a la fin du volume est certes trés utile
en tant que lexique, mais n’a de loin pas le caractére d’une concor-
dance: l’auteur fait un choix extrémement arbitraire des passages ol
les vocables sont utilisés.

b) Die Hymnen des Manikka-Vagagar, aus dem Tamil {ibersetzt von
H.W.Schomerus. Jena 1923. Introduction fort intéressante soulignant
I'importance de la littérature religieuse en langue tamoule ; traduction
poétique d’un genre trés personnel; des notes succinctes.

Je n’ai pas pu me procurer une seconde traduction anglaise, plus
récente: Tiruvachakam of Saint Manickavachakar. Translation into
English Verse, with Introduction, Notes and Comments, par Tiru-
vachakamani K. M. Balasubramaniam, Madras 1958.

Outre les éditions et les traductions, les ouvrages suivants sont indis-
pensables a I’étude du Tiruvagagam :

a) Tiruvagaga-oLineRi, par V.S. Cenkalvaraya Pillei, Madras 1967.
Il s’agit d’une sorte de concordance groupant les déclarations du poéte
sous des rubriques choisies par le compilateur. Tres riche en ce qui
concerne les idées religieuses du poéte, les épithétes de Siva, etc., elle
I’est malheureusement beaucoup moins dans I’énumération des vocables
et des passages. La création d’une concordance compléte est une tiche
urgente.

b) Avvai S.Doraiswami Pillei: Saiva Literature. Annamalainagar
1958. p. 290—368 (en tamoul). Le chapitre sur Manikkavacagar est une
véritable monographie apportant a I’étude du poéte de nombreux points
de vue nouveaux et importantss.

- 5. En outre, on consultera les ouvrages suivants: S. Vayapuri Pillai, History of Tamil Language
and Literature, Madras 1956, p.114—116. — C. Jesudasan and H. Jesudasan: A History of Tamil
Literature. Calcutta 1961, p.85—90. — Louis Renon et Jean Filliozat. L’Inde classique, vol.l.
Paris 1947, p.451—452.— ]. Gonda, Die Religionen Indiens, vol.Il. Stuttgart 1963, p. 230-231.



84 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

2., LES VOCABLES DESIGNANT L’ HOMME INTERIEUR

2.1 Introduction

En évoquant I’événement décisif de sa vie: la révélation de Siva, Manik-
kavagagar emploie volontiers le verbe «pénétrer». Siva a pénétré dans
son corps, il a pénétré «en lui». Siva «entre», il «peénetre»: c’est dire
qu’il y a un «dehors» et un «dedans» et que cette opposition est une
structure fondamentale de la pensée de notre auteur. Nous la rencon-
trons en effet assez souvent dans les textes, en particulier sous la forme
de I’opposition entre le corps et la vie, entre le revétement extérieur et
I’étre intérieur de ’homme. Siva lui-méme est «le corps (ou bien: la
chair) et la vie» (20.9); toutefois, en se révélant 3 I’homme, il rejette
le corps (la chair) de celui-ci et il pénétre dans son «étre intérieur»
(18.4). Le corps (la chair) n’est qu’une misérable hutte (26.7), une
«cabane rongée par les vers» qu’on souhaite quitter le plus vite possible
(5.56).

Or, nombreux sont dans le Tiruvagagam les vocables désignant
I’intériorité de ’homme. Nous les passons ici en revue, dans I’ordre
décroissant de leur fréquence, en évitant dans la mesure du possible de
les traduire tout en résumant en quelques mots la place qu’ils occupent
dans le langage et dans la pensée de Manikkavagagar.

2.2 UL, uLlam, uLLam

Les trois mots s’emploient exactement de la m&me maniére; ils sont
donc synonymes et il est légitime de les traiter ensemble. ULam et uLLam
sont des variantes de uL, substantif et adverbe dravidien existant dans
presque toutes les langues dravidiennes®. Le sens premier est invariable-
ment «ce qui est a 'intérieur», «dedans». L’¢élaboration d’une statisti-
que s’avere difficile parce que les trois mots assument souvent la fonc-
tion d’un adverbe qui correspondrait, dans les langues européennes, a

6. T.Burrow et M. B. Emeneau, A Dravidian Etymological Dictionary. Oxford 1961. n° 6o0.



MANIKKAVAGCAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 85

une preéposition («dans»). Nous retenons 83 passages ou ul, uLam ou
uLLam semblent désigner «ce qui est a I’intérieur de ’homme»,donc
«I’homme intérieur».

L’analyse des passages montre que ul/ulam/uLLam est le lieu de
Pactivité de Siva, et aussi ’homme intérieur touché par la présence de
Siva.

2.2.1 Siva «pénetre» dans ulam — c’est la le verbe qui est le plus
souvent combiné avec ce terme (env. 13 fois); il y «demeure» (31.3;
49.7) il «s’y tient» (1.33), soit sous la forme du symbole OM, soit sous
celle d’'un «breuvage immortel» (4.412); il «est» dans uLLam (6.14;
8.7,11), si bien que le poe¢te ’appelle uLLan, «celui qui est dedans»
(8.7). Le serviteur de Siva est obligé de lui «livrer» uLLam (6.13),
puisque Siva le lui «ravit» (17.7), qu’il «s’en empare» (13.11;36.3) et
qu’il ne le liche plus (34.2). Notons encore que la présence de Siva dans
uLam est ressenti comme une lumiére qui surgit et qui va s’intensifiant
(8.8; 11.6; 15.14; 22.1,7; 31.9; 37.9). Aussi Siva est-il appelé uloli,
«lumiére dedans».

2.2.2 Sous l’effet de la présence de Siva, uL/uLam/ulLam «fond»
(plusieurs verbes, de nombreuses attestations), il «se fane» (17.4), il
«a honte» (5.79; 49.4), et il «se démolit» (11.18; 24.8). Mais Manik-
kavagagar nous ditaussi qu'uLam «s’épanouit» (3.169), qu’il «seréjouit»
(1.9; 3.121) et qu’il regoit une vie nouvelle qui ressemble a la pluie
(8.4). ULam subit donc une véritable transformation. Néanmoins, il
n’est jamais qualifi¢ de «dur» ni de «meéchant»; il est simplement
incapable de procéder de lui-méme a la transformation que Siva opére
en lui. — Ajoutons qu'ulLam comprend, selon 5.21, la totalité de
I’homme intérieur, «du pied a la téte».

2.3 Manam

En ¢liminant quelques cas difficiles ou douteux, nous retenons 46
attestations de ce mot dans le Tiruvagagam. D’origine sanscrite (manas),
il désigne ’homme intérieur dans deux séries d’affirmations:



86 CARL-A. KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

2.3.1 Etroitement associé a 1’activité sensorielle, manam est en
proie a toutes les émotions (6.11, 21, 34s); ilapeur(6.35), il est insensé
ou fou (5.3), et orgueilleux (10.11), mais aussi susceptible d’aimer
(5.88). Manam est |’organe de laréflexion (s.3) et de la volonté (40.4),
mais le poete le qualifie de «dur» (5.37; 50.1) comme la pierre (5.36;
8.5) et le fer (38.1). Aussi manam manque-t-il d’éducation et de culture
(kalvi, 4.73); il est souillé (24.1), confus et égaré (29.9; cf. 32.3), et il
trompe I’homme (1.55). Refusant de s’unir 4 Siva (47.1), il agit de telle
maniére que I’homme oublie Dieu (21.8). Récalcitrant, il refuse de
«fondre» devant Siva (321.10). — Manam est donc1’organe de I’activité
émotionnelle et intellectuelle de ’homme ; en tant que tel, il est verte-
ment critiqué par notre poete.

2.3.2 Manam est aussi un organe que Siva vient transformer. Echap-
pantal’emprise de manam (1.45, 56 ; 34.3), §ivaypénétre (10.19;24.3);
il y fait son apparition (22.6) afin de le guérir par un remede divin (48.7),
Siva étant lui-méme le reméde (47.10). Ainsi, Siva est «l’aide de
manamy» (manattuNai, 6.39); il I’abreuve de son breuvage immortel
(amutam, 10.7) en lui communiquant sa douceur (29.6). Grandissant
«dans manam» (38.9), Siva le fait fondre. En vertu de cela, Siva est appelé
«le Roi qui demeure dans manam» (22.5) ou simplement «celui qui est
dans manam (manattan, 34.4). — C’est donc uniquement par ’action de
Siva que s’opére la guérison de manam.

2.4 Nencu, nencam

Variantes du méme substantif dravidien?, les deux vocables se trouvent
respectivement 25 et 1o fois dans le Tiruvagagam, les 35 emplois se
répartissant sur deux séries d’énoncés.

2.4.1 Bien que nencu (nencam) puisse aimer Siva (3 condition que
Siva ’ait transformé, 11.10), il est par nature dur comme la pierreet le
fer (5.21, 80; 10,11); il ressemble a un cadavre (5.31, 32), il est

7. Cf. Burrow-Emeneau, op.cit. n° 3067. Le sens général est «centre», «coeur», «poi-
trine».



MANIKKAVACAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 87

méchant (5.90), et il a I’aspect d’'undésert (5.19); c’est un lieu de téne-
bres (19.5), loin de Siva (19.5; 5.35). Nencu est insensé ou fou (5.33),
trompeur (1.65), malchanceux (5.91), siege de toute souffrance (51.5),
ne sachant jamais faire le bien (5.80).

2.4.2 D’autre part, Siva y pénétre (15.4), etil ydemeure (1.2 17.6;
34,9; 47.5), le faisant fondre (8.11; 45.6) et revivre (48.3,6). — Nous
constatons que 1’emploi de nencu/ nencam est exactement paralléle a celui
de manam; il est évident que les deux termes, ’un dravidien, ’autre
indo-aryen, expriment plus ou moins la méme idee.

2.5 Cintai, cintanai

D’origine sanscrite ('cintd, cintand) , les deux vocables sont des synonymes
dans le Tiruvagagam (respectivement 27 et 1o attestations). Ils dési-
gnent 1° le lieu de activité de Siva, 20 I’organe par lequel ’homme es-
saie de s’approcher de Dieu.

2.5.1 Inaccessibleacintai/ cintanai (10.1 5 ; cf. les passagessous 2. 5.2),
Siva le rejoint (19.4); il y péneétre (37.4,7), il y fait irruption (22.5), le
faisant fondre (8.3). Lui, le Roi, fait son apparition dans cintai (17.5;
22.8); il s’y tient (1.17), il y demeure (47.7). Il le rend brillant (31.1)8;
en ayant fait son temple (22.10; 47.11) il y prend place (30.5). Alors,
cintai peut se réjouir (1.19) et s’épanouir (49.8) : désormais, il appartient
a Siva (5.26).

2.5.2 Bienque Siva soit inaccessible & cintai/ cintanai — et notre auteur
insiste sur ce fait de diverses mani¢res et a maintes reprises (4.204;
5.47, 76, 78, 85; 10, 15; 20.5), celui-ci devient néanmoins, par la
grice de Siva qui vient y habiter, I’organe par lequel ’homme «fait
confiance 4 Siva et s’en tient a lui» (namputal, 40.6), et par lequel il
«pense» a lui (27,2) en ’adorant. — Nous retenons le fait que cintai/
cintanai n’est jamais qualifié de «mauvais».

8. Puisque cintai est atteine d'une souillure (cintaimalam, 19.4).



88 CARL-A.KELLER: LHOMME INTERIEUR CHEZ

2.6 Cittam

D’origine sanscrite, le mot cittam est sans aucun doute le vocable le plus
intéressant de tous ceux que nous passons ici en revue (17 fois dans le
Tiruvagagam). On peut distinguer deux séries d’emplois.

2.6.1 Inaccessibleacittam (3.21), Sivaypénétre (9.15;11.16;42.6);
il le réjouit (7.15; 9.11) & tel point que cittam «danse avec Siva» (9.10).
Siva «remplit» cittam (42.10), aussi est-il appelé «celui qui est dans
cittam» (17.3).

2.6.2 A c6té de ces affirmations — qui sont assez semblables a celles
que nous avons rassemblées a propos de uLam, manam, nencu, et cintai —
notre pocte offre certaines précisions philosophico-théologiques sur
cittam, précisions sur lesquelles nous reviendrons plus loin (4. 5). Notre
auteur fait ¢tat d’une «confusion provoquée par les modifications de
cittam» (citta-vikdra-kalakkam, 10.6) qui se manifeste dans le cycle
interminable des naissances et des extinctions, dans ce «monde fou»
dont les prétendues valeurs ont nom de trésors matériels, femmes,
enfants, bonne société, culture intellectuelle. Cette confusion, Siva
lui-mé&me vient «1’éclaircir», c’est-a-dire la supprimer en la transfor-
mant en lumiere. — Ailleurs, Manikkavacagar mentionne le cittamalam,
la «souillure» qui a frappé cittam et qui, elle aussi, est supprimée par
Siva qui rend cittam lumineux, $ivam (50.1)9. — Ensuite, Manikkavacagar
raconte que dans sa vie, apres de longues errances, c’était cittam qui
avait congu I’idée de I’existence de Dieu (4.42)™. — Enfin, c’est par
«la puissante corde de cittam» que Manikkavagagar est finalement uni
a Dieu (31.7). — Ce sont la des affirmations que Manikkavacagar ne
saurait faire qu’a propos de cittam.

9. Cf. I’expression cintaimalam, 19.4.
10. Le passage est difficile et ambigu: dans ce verset cittam représente peut-&tre la graphie
tamoule du mot sanscrit siddham, «acquisition spirituelle».



MANIKKAVACAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 89

2.7 Akam

Substantif et adverbe dravidien'r, synonyme de uL/uLam/ulLam, akam
est employé 10 fois dans le Tiruvagagam. Deux expressions seulement
sont associées & akam: Siva «pénetre» dans akam, en sorte que celui-ci
«fond» et «s’amollit». L’emploi est donc, dans la mesure ou I’on peut
’observer, analogue a celui de ul, etc.

2.8 Putti, punti

Formes abitardies du mot sanscrit buddhi («intelligence»), putti se
rencontre 1, punti 2 fois. Siva «pénetre» dans putti (13.19). En se mani-
festant, il s’empare du punti des jeunes filles en sorte que celles-ci en
restent interdites (36.9). Enfin, le poéte exhorte les amis de Dieu a
«placer leur punti» en leur divin Maitre (45.6). Il s’agit donc d’une
faculté intellectuelle qu’il faut mettre a la disposition de Dieu.

2.9 Vocables divers

Nous laissons de c6té un certain nombre de termes, comme avi (souffle,
vie), uyir (vent, vie), karu/karuttu (pensée) uNarvu (connaissance) etc.,
soit a cause de I’ambiguité de leur emploi, soit a cause de leur portee
limitée.

2.10 Conclusion

Nous sommes en présence de deux groupes de vocables, 1'un d’origine
sanscrite (‘manam, cittam, cintai, cintanai, putti), I’autre d’origine dravi-
dienne (‘nencu, nencam, uL,uLam, uLLam, akam) . Il est possible de résumer
nos observations en trois points:

2.10.1 Un certain nombre d’idées religieuses sont exprimées de
maniere identique a ’aide de chacun de ces termes: Siva « pénetre » dans
’homme intérieur, qui peut étre désigné par n’importe lequel des
vocables étudiés. L’homme en soi, qu’il soit manam, nencu, cittam, ou

11. Burrow—Emeneau, op.cit. n°8.



90 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

cintai, est incapable de trouver et de connaitre Siva. Siva fait «fondre»
I’homme intérieur, il habite en lui, il I’attire i lui — toutes ces idées sont
accolées & chacun des vocables mentionnés. '

2.10.2 Malgré ce phénomene important, il y a une différence trés
nette entre uLam, akam, cittam, cintai et cintanai d’une part, et nencu,
nencam, manam de ’autre. Par rapport au premier, le deuxi¢éme groupe
de vocables a un caractére péjoratif: manam, nencu, nencam sont insensés,
fous, réfractaires a I’ceuvre de Dieu. Nous avons remarqué que uLam,
cittam et cintai sont certes incapables de connaitre Dieu par leurs propres
efforts, mais qu’ils ne sont jamais apostrophés comme étant «durs
comme la pierre», «semblables & des cadavres», comme c’est le cas
de manam et de nencu. Manam et nencu/nencam ont une valeur émotion-
nelle beaucoup plus marquée ; en pronongant ces mots, le poéte ne fait
jamais abstraction d’une certaine passion, de dégout aussi.

2.10.3 On peut conclure en disant que nencu/ nencam sont synonymes
de manam, comme uL/uLam/ulLam sont synonymes de cintai/ cintanai/
cittam'?, Une observation vient confirmer cette thése: dans 3.31 — 37
le prophéte s’adresse tantdt a nencu tant6t & manam pour exprimer, dans
des termes analogues, le dégofit que lui inspirent I’inertie et la folie de
I’un et de 1’autre.

3. L INTERPRETATION TRADITIONNELLE DES
VOCABLES ETUDIES

3.1 Introduction

Avant de procéder a des recherches sur I’horizon historique du discours
de Manikkavagagar sur ’homme intérieur, il est indispensable d’exa-
miner la maniére dont les vocables étudiés ont été interprétés dans les
traductions et les paraphrases du Tiruvagagam. Cet examen est nécessaire
parce qu’il nous permettra de formuler quelques conclusions d’une

12. En tenant compte, évidemment, du caractére exceptionnel de certaines déclarations
sur cittam; cf. plus haut 2.6.2.



MANIKKAVACAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 91

portée générale. Précisons que Pope et Schomerus ont travaillé indé-
pendemment I’un de 'autre 3, alors que Iramanata Pillei a manifeste-
ment tenu compte du commentaire de Suppiramaniya Pillei. — A c6té
des vocables tamouls, nous donnons les équivalents anglais, allemands,
tamoul, et entre parenthéses le nombre des attestations.

3.2 Traduction anglaise de G. U. Pope

UL, uLam, uLLam: soul (39), inmost soul (4), soul within (4), the very
soul (1), heart (7), mind (7), «within» (4), breast (1), sans équivalent
(11), tournures diverses (5).

manam : mind (37), soul (9), thought (3), heart (1), sans équivalent (3).

nencu, nencam: heart (18), soul (13), heart and soul (1), mind (2), «in

me» (1).
cintai : thought (18), mind (3), soul (3), heart (2), perception (1).
cintanai : thought (7), heart (1), tournures diverses (2).
cittam: mind (8)4, soul (3), thought (2)1s, will (1), power (1), mental

states (1), «to deem» (1).
akam : soul (5),heart (2), inmostself (1), «within» (1), sans équivalent (1).
putti/ punti : soul (1), mind (1), senses (1).

Pour traduire les termes en discussion, Pope a invariablement re-
couru aux mots anglais soul, heart, mind, souventaussi thought. Il est vrai
que la distribution de ces équivalents est inégale : «soul» est 1’équivalent
préféré deul/ulam/ulLam et de akam, «heart» de nencu/ nencam, «mind »
de manam et cittam, «thought» de cintai et cintanai, mais I’emploi n’est
jamais exclusif. Cela montre que selon Pope il n’y a pas de différences

13. Cf. H. W.Schomerus, op.cit. p.II-1Il: «Meine Ubersetzung ist eine (von derjenigen
durch Pope) vollstindig unabhingige. Um von ihm nicht in die Irre gefiihrt zu werden, habe
ich nirgends seine Ubersetzung zu Rate gezogen.» — On peut se demander si cette attitude a
I’égard d’un collégue est vraiment compatible avec les exigences du travail scientifique. Les
vers de Manikkavigagar ne sont pas toujours limpides, et Pope lui-méme, qui était un remar-
quable connaisseur de la langue et de la littérature tamoules, admet que sa traduction est le
fruit de «much weary toil» (op.cit. p. XI): la collaboration et la discussion s’imposent.

14. Parfois combiné avec un qualificatif: willing mind (1), minds devout (1).

15. Combiné avec un qualificatif: human thought, wondrous thoughts.



92 CARL-A, KELLER, L’HOMME INTERIEUR CHEZ

fondamentales entre les termes désignant ’homme intérieur; en parti-
culier, on est frappé par 1’équivalence presque totale de manam et de
cittam (les m&mes équivalents anglais, dans le méme ordre de fréquence),
ainsi que par la différence relativement forte entre manam et nencu/
nencam d’une part, et cittam et uL/ulLam de I’autre.

3.3 Traduction allemande de H. W. Schomerus

ul/ulam/ulLam: Herz (49), das Innere (11), Sinn (3), Verstand (1),

Seele (1), sans équivalent (9), tournures diverses (9).
manam :Herz (24), dasInnere (4), Sinn (3), Gedanken (2), das manas (1)18,

sans équivalent (9), tournures diverses (3).
nencu/ nencam : Herz (30), sans équivalent (3), tournures diverses (2).
cintai : Herz (16), Sinn (3), Gedanken (2), das Denken (1), das Innere (1),

Vernunft (1), das Sehnen (1), sans équivalent (2).
cintanai : Herz (), Sinn (1), Gedanken (1), sans équivalent (1), tour-

nures diverses (2).
cittam: Herz (7), Sinn (3), das Innere (2), Geist (2)!7, tournures diverses

(3)-
akam: Herz (7), das Innere (1), pronom personnel (2).
putti/ punti: Herz (1), das Denken (1), sans équivalent (1).

On constate que le mot «Herz» ﬁgure partout comme équivalent
principal de tous les termes indiens en discussion, suivi — de trés loin —
de «das Innere», «Sinn». Schomerus semble considérer uL/ulLlam et
manam comme largement synonymes; il trouve dans nencu/nencam les
mémes valeurs sentimentales que dans «Herz», et il évite presque
systématiquement le terme «Seele» (une fois seulement pour ulLam).

Pour Schomerus non plus, il n’y a pas de différences fondamentales
entre les sept ou huit vocables employés par Manikkavacagar. Cette

16. Schomerus ajoute une note (p. 197, n° 1 5) : «Es ist eines der Denkorgane, niher das die
Eindriicke der Sinne zunichst entgegennehmende Denkorgan.» Pourquoi Schomerus n’a-t-il
pas retenu «manas» pour toutes les attestations de manam?

17. Cf. la traduction de cittavikarakalakkam (10.6): «Die Verwirrung durch alles, was
unser Geist in sich aufnimmt.»



MANIKKAVAGAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 93

interprétation égalisante peut certes s’appuyer sur le fait que notre
auteur lui-méme utilise dans une certaine mesure ces vocables de maniére
analogue (cf. 2.10.1); ellenéglige néanmoins les particularités de chaque
vocable que notre analyse a fait ressortir (cf. 2.10.2).

3.4 Paraphrase tamoule de K. Suppiramaniya Pillei

ul/ulam/ulLlam: ulLam (37), manam (13), uLLam + manam (1), nencu
(8), nencam (8), «dedans» (6), «connaissance» (2), «vie» (2), tour-
nures diverses («corps», «désir», etc.: 6).

manam: ulLam (23), manam (16), nencam (2), nencu (2), «considération»
(eNNam: 1)18 sans équivalent (2).

nencu/ nencam: manam (19)*9, uLLam (10), nencu (3), nencam (1), «considé-
ration» (eNNam: 1), sans équivalent (1).

cintai: uLLam (13), manam (11)20, «réflexion» (ninagivu: 1), «réfléchir»
(1), nencam (1).

cintanai : uLLam (6), «considérer, considération» (3), manam (1).

cittam: manam (7), uLLam (5)%1, «réflexion» (§)2.

akam: manam (4), uLLam (3), akam (1), uLLam + akam (1), nencam -+
ulLLam (1).

putti/ punti : «connaissance» (aRivu: 3)23,
On notera que M. Suppiramaniya Pillei interpréte tous les termes

Principalement par uLLam et manam — pour lui aussi, les termes sont

donc largement synonymes —, ajoutant volontiers, soit dans le choix des

18. Une fois, la paraphrase portant «manam». le commentaire explique le mot par eNNutal,
«considérer» (p.74).

19. Une fois, la paraphrase portant manam, le commentaire précise: «nencu signifie aRivu
{connaissance)» (p.118). ‘

20. Une fois, la paraphrase portant «manam», le commentaire explique: «cintai signifie
.aRivu (connaissance)» (p. 423).

21. Deux fois, la paraphrase portant uLLam, le commentaire explique cittam par ninaivu,
«réflexion» (p. 267 et 497); une fois, la paraphrase portant également uLLam, le commentaire
ajoute: «selon certains, cittam désigne la réflexion (ninaivu)» (p.495).

22. A la page 320, le commentaire offre une explication du mot cittam sur laquelle nous
reviendrons (cf. 4.5.1): «cittam est la faculté de réfléchir qui, elle, est une partie de manam».

23. Le commentaire ajoute, p.293: «selon certains, putti signifie uLLam>».



94 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

équivalents, soit dans les commentaires, les nuances de «réflexion»,
«considération» et de «connaissance». L’homme intérieur est donc
surtout l’organe de la réflexion et de la connaissance.

3.5 Parapﬁrase tamoule de P. Iramanata Pillei

ul/ulam/ullam: uLLam (63), uL (7), «compréhension» (uNarvu: 6),
akam (1), uLam (1), manam (1), nencam (1), sans équivalent (3).

manam: manam (25§)%, uLlLam (11)25, nencam (6), akam (1), «réflexion»
(1), «cintai, ce qui est: la considération» (1), sans équivalent (1)26.

nencu/nencam: nencam (14)2%’, nencu (12), ulLLam (5)?8, manam (2)%°,
akam (1), «recherche intellectuelle» (n@aTTam: 1).

cintai : uLLam (14)3° «considération» (eNNam: 4)3!, cintai (3), manam (3),
«réflexion» (ninaivu: 2), «recherche intellectuelle» (naTTam: 1).

cintanai : «recherche intellectuelle» (4)32, « considération» (2)33, uLLam
(3) 3, «réflexion» (1).

cittam: uLLam (7),manam (3), «considération» (3), cittam (2), «réflexion »
(1), «cittam, ce qui signifie recherche — ndTTam — ou considération —
eNNam —, c’est-a-dire la premiére démarche de manam» (1)3s..

akam: uLLam (7), akam (2), nencam (1).

putti/punti: uLLam (1), «uL, c’est-a-dire la base de la perception» (1),
une périphrase (1).

24. Dont une fois «le lotus du manam», et trois fois avec des qualificatifs comme «le mau-
vais manam, le vicieux manam».

25. Dont une fois «réfléchir au moyen de uLLam».

26. Le commentaire, toutefois, semble rendre le mot manam par nencam (p. 412).

27. Dont une fois: «le lotus du nencam».

28. Dont une fois: «ulLam qui aimex».

29. Dont une fois: «le lotus du manam».

30. Dont une fois: «la compréhension qui s’effectue dans uLLam»; une fois: «ulLam
affiné».

31. Dont une fois: «cintai, ce qui est: la considération».

32. Dont une fois: «cintanai, ce qui est: la recherche intellectuelle».

33. Dont une fois: «cintanai, ce qui est: la considération».

34. Dont une fois: «uLLam affiné».

35. P-438. — Nous reviendrons plus loin sur cette périphrase (cf.4.5.1) qui en fait est
tiré du commentaire de K.Suppiramania Pillei.



MANIKKAVAGAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 9§

Deux tendances se dégagent de la paraphrase de M. Iramanita Pillei:
1° Tout en retenant volontiers les termes mémes employés par Manik-
kavagagar il les remplace souvent aussi par uLLam, donc «I’homme
intérieur»; selon lui, les vocables du poéte désignent bel et bien
«]’homme intérieur».
2° Notre commentateur est souvent amené a substituer aux termes em-
ployés par Manikkavagagar des mots comme «recherche intellectuelle»,
«considération», «réflexion», compréhension», mais il ne va pas jus-
qu’a identifier tel terme particulier avec telle activité intellectuelle
précise. L’homme intérieur est, selon lui, un étre intellectuel, mais la
terminologie reste assez vague.

3.6

Afin d’apprécier pleinement la signification des paraphrases tamoules,
il serait indispensable de connaitre la valeur sémantique exacte des mots
employés en tamoul moderne, ainsi que les résonnances émotionnelles
qu’ils représentent pour le tamoul d’aujourd’hui. Toutefois une analyse

de ce genre ne peut pas étre envisagée dans le contexte de la présente
étude.
3.7 Conclusion

Les traducteurs européens et les érudits indigénes se rencontrent sur un
point précis: ni les uns ni les autres n’accordent une importance
fondamentale aux différences que nous avons cru discerner entre les
vocables utilisés par Manikkavagagar. On est aussi surpris par ’absence
de toute explication véritable de ces vocables, exception faite des
quelques rares éclaircissements que nous avons signalés. La terminologie
de ’homme intérieur ne semble pas poser de problémes. Alors, en pré-
sence du témoignage unanime des spécialistes tant européens qu’indiens ;
en présence aussi du fait incontestable que selon notre poete Siva
«pénetre dans» et «fait fondre» ’homme intérieur tout court, quel que
soit le vocable par lequel celui-ci est désigné : avons-nous tort d’insister
sur les conclusions formulées plus haut (cf. 2.10.2) et qui semblent



96 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

exiger qu’on tienne compte, en interprétant et en traduisant les vers de
Manikkavagagar, de la nuance particuli¢re de chaque notion?

Nous répondrons a cette question en essayant de situer le vocabulaire
de Manikkavagagar dans son contexte historique. Nous espérons par
la apporter une modeste contribution au probléme posé au début de
cette étude : quels sont les rapports entre le Tiruvagagam et la littérature
hindoue en général?

4. LA TERMINOLOGIE DE «<L’HOMME INTERIEUR»
DANS SON CONTEXTE HISTORIQUE

4.1 Introduction

Les quelques remarques qui vont suivre ne constituent que I’a morce
d’une recherche de longue haleine. Elles ne serviront qu’a indiquer la
direction dans laquelle il nous parait souhaitable, ou possible, de
poursuivre les investigations. Puisqu’il ne s’agit pas de procéder a une
étude exhaustive, nous nous en tiendrons aux vocables les plus usités:
ul/ulam/ulLam et nencu/nencam; manam, cintai et cittam.

4.2 ul/ulam/ulLam et nencu/nencam

Ces vocables n’ayant pas rayonné au-dela du monde dravidien, I’horizon
historique en est délimité par celui-ci, et en particulier par la littérature
tamoule. Or, une connaissance méme superficielle de la littérature
tamoule permet de constater que Manikkavagagar ne se départ pas de
’usage général.

4.2.1 Quant a la littérature profane, dont 1’étendue est énorme, les
circonstances nous obligent a nous contenter de I’examen d’un seul
texte: PuRananiiRu. C’est une anthologie, composée — primitivement —
de 400 poémes, de longueur inégale (de 4 a 40 lignes), rédiges par 157
poetes différents au cours des premiers si¢cles de 1’¢re chrétienne.

En consultant I’excellente concordance dont nous disposons pour



MANIKKAVAGAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 97

ce texte36, nous nous convainquons facilement que ulam et ullam
désignent I’homme intérieur et intellectuel, ’homme qui pense, qui fait
des projets, qui est décidé, courageux, sincére, str de lui, heureux. En
revanche, nencu et nencam s’emploient de ’homme lorsqu’il est saisi dans
ses émotions, dans ses sentiments profonds: nencu (ou nencam) «aime» ;
il est animé par des désirs ; il éprouve de I’affection ou de I’admiration ;
parfois, il se sent satisfait. Nencu (nencam) est valeureux ou craintif; il
ressent ou il suscite de la pitié ; parfois aussi il est «accablé», «dégoiité»,
voire «désespéré». On interpelle nencu ou nencam pour exprimer son
dépit, tandis que uLam et uLLam ne se trouvent jamais au vocatif. Comme
chez Manikkavagagar, uLam et uLLam relévent du domaine de laréflexion,
mais nencu et nencam trés nettement de celui des émotions.

4.2.2 Quant.a la littérature religieuse, contemporaine de Manikka-
vagagar ou antérieure a lui, force nous est de constater qu’il n’est pas
facile de la consulter, I’étude philologique de cette énorme masse de
textes en etant encore a ses débuts37. Il existe, certes, une concordance
du T&varam Sivaite, mais elle est incompléte comme celle du Tiru-
vagagam38, Toutefois, la lecture des pages de la concordance qui nous
intéressent ici39 fait immédiatement apparaitre un grand nombre de
tournures et de déclarations qui se retrouvent souvent textuellement
dans le Tiruvagagam de Manikkavacagar. Ainsi, nencam (ou nencu) est
souvent appelé «insensé» ou «fou», «dur» ou «hautain», «misérable»,
«ignare», «pécheur». Campantar dit que nencam est «insondable comme
I’océan» (236.2, 5, 10) ; Appar précise qu’il ressemble a une balangoire
ballottée d’un objet & I’autre (26.6)4, et Cuntarar constate qu’il est
attaché a la vie (100.4; cf. Campantar 21 5.2). Il est vrai que Campantar

36. V.1, Subramoniam, Index of Puranaanuuru, Trivandrum 1962,

37. Cf. Arno Lehmann, Die Sivaitische Frommigkeit der tamulischen Erbauungsliteratur. Berlin
1947.

38. S.Cenkalvaraya, Tevara-oLineRi, 6 volumes, Madras 1954 ss.

39. Campantar: vol.Ill., p.103-110; Appar: vol. I, p.233; Cuntarar: p. §54—557.

40. Cf. Appar 45.10 ou Appar se plaint que nencu suive toujours les impulsions des sens,
et Campantar 233.10.



98 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

et Appar s’adressent aussi a nencam en I’appellant «bon» (nan-nencame),
mais il le font avec une certaine ironie — «avec mépris», dit le commen-
tateur — afin de mieux 1’amadouer. En revanche, uLLam apparait chez
les trois comme le lieu de la théophanie et comme le temple de Siva.
C’est dans uLLam qu’il faut méditer Siva, sans &tre touché par Pactivité
des sens (Campantar 186.8), et Appar écrit un trés beau po¢me (n° 211)
dont les 10 strophes se terminent par le refrain presque monotone
«mon uLLam a vu (Siva, mon Pére etc.)». On peut dire que malgre
certains rapprochements entre les deux termes+, nencam/ nencu est
surtout associé a la vie instable des sens et des émotions, alors que
uLLam est surtout considéré comme organe, ou lieu, de la réflexion et
de la rencontre avec Siva.

4.2.3 Pour terminer I’étude — trop rapide — des termes nencam et
uLLam dans la littérature tamoule ancienne, ou contemporaine de
Manikkavacagar, examinons encore un texte religieux plus accessible :
les quatre hymnes de la poétesse Kareikkalammeiyar+z. Nous y trouvons
uLLam 4 fois43, toujours dans le sens de la réflexion et de la décision, une
fois au vocatif avec ’exhortation de proclamer la grandeur de Siva.
Nencu et nencam se rencontrent 16 fois#, Bien que chez Kareikkalam-
meiyar le mot nencam assume parfois les fonctions de uLLam — la
poétesse invite nencam a réfléchir a la grandeur de Siva (2.125) — il
désigne surtout I’homme livré a ses émotions: nencam est susceptible
d’avoir peur (2.1), d’aimer (1.2) et de ressentir la joie d’étre uni a
Siva. Tout comme chez les poétes du Tévaram et chez Manikkavacagar,
nencam est «insensé» ou «foux (1.31, 40, 47)45; il doit «changer» (1.40),
et pour qu’il change, on le presse en I'appellant «bon»: «bon ceeur,
désire avoir pour (Siva) un amour sincére et immuabley (1.93)4.

41. C’est surtout chez Cuntarar que les deux vocables sont presque interchangeables.
42. Kareikkalammeiyar, ceuvres éditées et traduites par Karavélang, Pondicherry 1956.
43 1.3 1,23,34.73.

44.1.2,6,7P5,14,16,31,40,47,93,96; 2.1,4,6,12,13.

45. Karavélane traduit: «6 coeur naif!»

46. La traduction est de Karavélane.



MANIKKAVAGCAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 99

4.2.4 En conclusion, on constate que I’usage que Manikkavagagar
fait des vocables nencu/ nencam et uLam/uLLam est conforme & celui de la
littérature tamoule tant profane que religieuse. Le poéte s’inscrit dans
une tradition qui associe nencu/nencam surtout a la vie sentimentale, et
uLam/ul Lam surtout 3 la vie intellectuelle et a la réflexion.

4.3 Manam

En examinant les termes d’origine sanscrite, nous nous élancons sur
I’océan infini de la philosophie indienne. En ce qui concerne manas,
notre tiche est relativement simple: les penseurs de 1'Inde, hindous et
bouddhistes, et jusqu’aux premiers sages des Upanisad, emploient pres-
que tous le mot manas dans un seul sens47: manas est étroitement lié a
Pactivité sensorielle: c’est l'organe coordinateur des cinq sens.
Distinct de «1’absolu», que celui-ci soit appelé purusa ou atman — comme
dans I’hindouisme — ou nirvdna — comme dans le bouddhisme, — émanant
de la «matiére» ou de la «nature» (‘prakrti), faisant partie de la structure
éphémére et trompeuse nommée «1’univers» ou «le monde», manas est
I’organe du raisonnement, des sentiments, de la volonté+8. Manas a des
désirs, il prend des décisions, il provoque des illusions, il doute, il est
croyant ou incrédule, stable ou instable ; il est susceptible d’avoir honte,
de se livrer 4 la méditation et d’avoir peur#.

Il est évident que cette conception de manas est sous-jacente a toutes
les déclarations de Manikkavagagar sur son manam (cf. plus haut, 2.3.1).
Manikkavagagar n’est d’ailleurs pas le premier poéte tamoul a employer
ce mot, loin de la: on le trouve dé¢ja, par exemple, dans un poéme de
PuRananiiRu (183.4) pour dire que «’amour», «I’affection» (manam),
méme d’une mere, change au gré de la réputation de la personne aimée.

47. Cf. Emil Abegg, Indische Psychologie, Ziirich 1945, index s.v. manas; Sarasvati Chen-
nakesavan, The Concept of Mind in Indian Philosophy, Bombay 1960, passim.

48. E. Abegg, op.cit.p. 8. Cf.S. Chennakesavan, op. cit. p. X: «(Manas) is a name given to
a series of conscious activities such as desire, aversion, pleasure, pain, intelligence, knowledge,
thought, etc.»

49. E. Abegg, op.cit.p. 34.



100 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

Le mot est trés courant aussi dans la littérature religieuse antérieure a
Manikkavacagar.
4.4 Cintai

Le mot cintd est relativement rare dans les Upanisads°, et, partant dans
la littérature philosophique de I’Inde. La Maitrayani-Upanisad déclare
que c’est «par le savoir (vidyd), la mortification (‘tapas) et la méditation
(cintd) que Brahman est appréhendést». Le m&me passage permet de
vérifier le sens de cintd puisqu’il parle de I’homme qui «unifié par le
yoga (‘samyukta) médite (cintayate) inlassablement». Dans un autre pas-
sage upanishadique, ainsi qu’une fois dans la Gitas?, cintd a le sens de
«réflexion soucieuse». — On peut conclure en disant que les acceptions
habituelles de mot cinta: réflexion, pensée, meditation et souci,
conviennent parfaitement au mot cintai tel qu’il est employé par Manik-
kavagagar (cf. plus haut, 2.5.1 et 2)s3.

4.5 Cittam

Il n’est pas possible, dans le cadre de notre étude, de signaler tous les
aspects de la notion de cittam — notion fondamentale — dans les philo-
sophies de ’Inde. Nous nous contentons de relever les probléemes que
pose le langage de Manikkavagagarss.

4.5.1 Nous avons remarqué (cf. plus haut, 2.4 et 2.5) que les inter-
pretes tamouls du Tiruvagagam définissent cittam comme un aspect de
manam. Cela est surprenant; car s’il est vrai que d’apres un texte védique
citta est compris dans manasss, et que dans les Mandiikya-Karika manas
et citta apparaissent une fois comme interchangeablesss, la tradition

5o. G.A. Jacob, A Concordance to the Principal Upanishads and Bhagavadgitd, Bombay 1891,
ne signale que trois attestations.

§1. Maitrayani-Upanisad 4.4.

52. Mandikya-Karika 3.38 et Gita 16.11.

§3. Le mot cintai est trés courant dans la littérature tamoule antérieure 3 Manikkavacagar.

54. Le mot cittam est relativement rare dans les textes tamouls religieux plus anciens.

s5. Cf. E. Abegg, op.cit.p.13.

§6. T.M,P ,Mahadevan, Gaudapdda, A Study in Early Advaita, Madras 1953, p.218. -
Cf. aussi Gitd 12.8—9.



MKNIKKAVKQAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL I01

indienne déclare en général ou bien que cittam est supérieur 3 manass’ ou
bien qu’il lui est coordonné tout en étant distinct de lui. Néanmoins, la
définition que nous venons de rappeler — cittam un aspect de manas — est
courante chez les adeptes modernes du Sivaisme en Inde du Sud.

Précisons: la doctrine officielle du Saiva-Siddhanta, ou $ivaisme
tamoul, admet aussi que les quatre organes intérieurs (antahkarana)
reconnus par les autorités classiques: manas, buddhi, ahamkdra, citta,
constituent ensemble 1’organe intérieur dont I’dme (‘pasu) se sert pour
connaitre son entourages8, Néanmoins, les apologétes du Siddhanta
congoivent volontiers cittam comme seulement un aspect de manam:
«The Manas tattwa comes out of Taijasa Ahankdra ... When it confronts
an object, it simply receives an incohate impression thereof in its aspect
as Chitta. Then the Manas itself will try to dinstinguish the nature of the
objects9». «In the form of citta manas considers the objects presented to
it. Then it lets doubt play upon the presentations ...60»

Est-il possible d’interpréter Manikkavagagar a la lumiére du Saiva-
Siddhanta? En pays tamoul, la question paraitrait grotesque, voire
absurde: Manikkavagagar est considéré comme 1'un des grands classi-
ques du Siddhanta. Cependant, il est difficile d’assigner au cittam de
Manikkavagagar les fonctions trés subalternes que lui réservent les
apologeétes du Siddhanta: loin d’étre seulement un aspect de manam,
cittam est une forme fondamentale de I’homme intérieur. Manikkavaga-
gar ne mentionne-t-il pas la funeste «confusion provoquée par les
modifications de cittam» (10.6), et aussi la «corde puissante de cittam»
par laquelle I’homme est reli¢ a Dieu (31.7; cf. supra 2.6.2)? Ne re-
fuse-t-il pas a cittam tous les attributs péjoratifs avec lesquels il écrase

57. C’est le cas par exemple du systéme yoga ol citta occupe la place — celle de premiére
émanation de milaprakrti, c’est-d-dire de la «Nature» foyer de tout I'univers — réservée a
buddhi dans le systéme Samkhya.

58. Cf., par exemple, K. Vajravelu Mudaliar, Saiva Siddhénta, Annamalainagar 1951, p. 66
«manas considers, doubts and conceives; buddhi determines or judges; ahankdra wills; chitta
thinks or retains».

59. K.M. Balasubramaniam, Special Lectures on Saiva Siddhanta, Annamalainagar 1959, p. 79.

60. V. A.Devasenapathi, Saiva Siddhdnta, Madras 1960, P-158.



102 CARL-A.KELLER: L’HOMME INTERIEUR CHEZ

manam? — Ce n’est pas le Siddhanta moderne qui doit présider 4 notre
interprétation de Manikkavagagar.

4.5.2 Commengons par le citta-vikdra-kalakkam, la «confusion pro-
voquée par les modifications de cittam» que, selon Manikkavagagar,
Siva lui-mé&me vient éclaircir et éliminer (10.6): en lisant ce texte, il
est impossible de ne pas penser a I’enseignement des Yoga-Siitra — en-
seignement qui se retrouve chez certains auteurs bouddhistes comme
aussi chez les jinistes et dans le Samkhyaér — qui affirme que c’est pré-
cisément une «agitation» ou une «fluctuation», un changement dans
les «modalités» de citta qui met en branle toute 1’évolution de I’'univers.
Se libérer de I’existence empirique dans 1’univers, c’est éliminer ou
supprimer les modifications de cittam. «Le yoga se définit comme la
suppression des modalités de citta» (yogas tu citta-vrtti-nirodhah: ) c’est
ainsi que I'auteur des Yoga-siitra commence ’exposition de sa doc-
trine (1.2). Le désir de supprimer 1’existence douloureuse dans I’uni-
vers irraisonnable du samsdra, des renaissances infinies, désir qui sous-
tend I’¢élan religieux et philosophique de I’Inde toute entiere, la Maitray-
ani-Upanisad le résume en un vers lapidaire: «C’est citta qui est le
samsara : qu’on s’efforce donc de purifier citta (6.34)62.» Ce que le yoga
et toutes les philosophies recommandent de faire: nettoyer citta afin
d’étre libére, Manikkavagagar I’a obtenu par la grace de Siva. Siva lui-
méme est venu nettoyer cittam en éliminant les modifications de cittam
qui produisent le désastre des naissances: c’est la la joyeuse nouvelle que
Manikkavagagar ne se lasse pas de chanter.

4.5.3 Si par cette premiere déclaration sur cittam Manikkavagagar
se rattache de mani¢re générale aux grands mouvements de la pensée
indienne déclenchés par les penseurs upanisadiques, il est redevable
pour la deuxiéme, semble-it-il, a un systéme précis : celui des Pasupata®s.
Le poéte est uni a Dieu, dit-il, «par la puissante corde de cittam» (31.7)

61. Dans le Samkhya, le mot «buddhi» est utilisé pour «citta».

62. Cittam eva hi samsdram: tat prayatnena Sodhayet.
63. Pour les Pasupata cf. par exemple ]J. Gonda, Die Religionen Indiens, Il (1963), p. 213 ss.



MANIKKAVAGCAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 103

— par le cittam «nettoyé», bien entendu. Or, les Pasupata enseignent un
yoga qui les unit a Isvara, c’est-a-dire Siva, et ce yoga, il le définissent de
lamaniére suivante : «Le yoga se¢ définit comme la cause efficiente du lien
entre dtman et Dieu, au moyen de citta» . L’analogie est frappante : c’est
au niveau de citta que s’opére, chez Manikkavacagar comme chez les
Pasupata, I'union de Dieu et de «I’dme». Ajoutons encore que les
Pasupata offrent une définition de citta que Manikkavagagar ne récuserait
certainement pas: citta est la forme consciente de la connaissance
(vidyd) qui est I’apanage de «1’ame» (pasu), car «c’est par citta que tout
étre vivant congoit les objets, différenciés ou non-différenciés, et illu-
minés par la lumié¢re dont I’essence est conscience»s. Cittam est donc
I’organe fondamental de la connaissance et de la conscience, et on
comprend facilement que toute «modification» ou «souillure» de
cittam a des conséquences désastreuses pour 1’ame.

§. CONCLUSION GENERALE

5.1 Notre étude tend a montrer qu’il est indispensable d’analyser
scrupuleusement les vocables dont Manikkavagagar se sert pour pro-
clamer le message de la grace de Siva et pour chanter la bonté de son
Dieu. Malgré I’admiration et la gratitude qu’on ressent pour les érudits
qui ont traduit et commenté le Tiruvig:agam on ne peut que déplorer

64. Madhava-acarya, Sarva-darsana-samgraha, éd. Anandishrama, p.63: cittadvdrena
dtma-isvara-sambandha-hetur yogah.— Une analyse plus détaillée du yoga des Pasupata se trouve
chez F. A.Schultz, Die philosophisch-theologischen Lehren des Pasupata Systems, Bonn 1958,

65. Madhava, op.cit.p.62: Cittena hi sarvah prani bodhatmakaprakd saanugrhitam sdmdnyena
vivecitam avivecitam ca artham cetayate. — La phrase est parfois interprétée autrement: «For
by the conceptual operation (‘citta) every man reduces to definiteness the thing that has been
apprehended definitely or indefinitely by the aid of the light in the shape of the external object»
(R.G.Bhandarkar, Vaishnavism, Shaivism ..., 1913, p.122); «For by the cogitant organ
(citta) every sentient being is cognisant of objects in general, discriminated or not discrimina-
ted, when irradiated by the light which is identical with the external things» (E.B. Cowell
and A.E.Gough, The Sarva-Darsana-Samgraha, éd. de 1914, p.1065). Toutefois, selon les
Padupata, c’est vidyd (sous la forme de citta) qui, par sa propre lumiére, illumine les objets;
cf. Schultz, op.cit.p. 24.



104 CARL-A.KELLER

leur négligence a I’égard du devoir premier de tout exégéte: I’étude
philologique et sémantique des mots.

5.2 En parlant de «I’homme intérieur», Manikkavagagar recourt
tout naturellement & des vocables, dravidiens et indo-aryens, qui étaient
utilisés couramment par les hommes cultivés de son temps. Ces vocables
lui offrent une psychologie et une anthropologie — le «cceur» fou et dur,
livré a toutes les émotions; «l’intérieur» susceptible de devenir le
réceptacle de la lumiére divine; «manam» déréglé et enchainé par les
sens; «cittam», conscience profonde, susceptible d’étre nettoyée et
d’assurer le lien avec Dieu—que le poéte met en valeur afin de proclamer
le message inoui: Siva «a pénétré» en moi, il a «fait fondre» toute ma
structure intérieure, et désormais j’appartiens pleinement a lui, et a lui
seul.

5.3 S’iln’est pas possible de rattacher Manikkavagagar a une «école»
philosophique ou a une «confession» particuliere, il se rapproche tout
de méme, sur un point précis — sa conception de cittam — de I’enseigne-
ment des Pasupata. — Nous croyons d’ailleurs percevoir I’écho de
I’enseignement des Pasupata encore dans d’autres éléments du langage
de Manikkavagagar.



	L'homme intérieur chez Mānikkavāçagar : poète et mystique tamoul

