
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 3-4

Artikel: L'homme intérieur chez Mnikkavçagar : poète et mystique tamoul

Autor: Keller, Carl-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HOMME INTERIEUR CHEZ MÂNIKKAVÂÇAGAR,
POÈTE ET MYSTIQUE TAMOUL

PAR CARL-A.KELLER
UNIVERSITÉ DE LAUSANNE

I. INTRODUCTION

i. i Objet de la présente étude

En présentant, en quelques lignes très denses, la vie et l'œuvre de

Mânikkavâçagar, poète mystique de l'Inde du Sud, P.Meile conclut en
disant qu'il «reste encore beaucoup à faire, d'une part pour approfondir
les rapports de cette doctrine (celle du poète) avec le Vêdânta et le
brahmanisme en général, et d'autre part pour analyser son influence sur
les mouvements ultérieurs»1. Nous nous proposons d'aborder le

premier de ces deux problèmes, celui des rapports entre la pensée de

Mânikkavâçagar et la littérature dite «brahmanique» en général, par le
biais d'un thème très limité: l'emploi que le poète fait des vocables

désignant «l'homme intérieur». Le choix de ce thème se justifie par
l'importance qu'il a dans la pensée de Mânikkavâçagar. Nous examinerons

ces vocables tout d'abord dans le contexte des poèmes, ensuite à

la lumière des traductions et des commentaires, et nous essayerons
enfin de les interpréter dans leur contexte historique.

1.2 Le poète

En guise d'introduction à la pensée du poète, nous renvoyons le lecteur
à la très belle étude que lui a consacrée, il y a un quart de siècle, le

regretté W. Corswant2. Originaire de Madurai, capitale culturelle du

pays tamoul (Inde du Sud), fils de parents très riches, ayant bénéficié
d'une éducation soignée, Mânikkavâçagar se sent un jour envahi par le

i. L'Inde classique, vol.I (1947), p.452.
2. W. Corswant, Les hymnes de Mânikka- Vâçagar, poète du salut par la grâce. Revue de théologie

et de philosophie NS 32 (1944), p. 175-201.



82 CARL-A. KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

dieu Siva, et il se met à chanter, en langue tamoule, la grâce ineffable

et la splendeur infinie de son Sauveur, ne se lassant pas «de célébrer en

son dieu le libérateur de tous ceux qui se débattent dans les liens de la

passion ou de l'existence même»'. La date du poète est controversée ;

l'examen serré de toutes les hypothèses émises jusqu'à ce jour amène

le professeur Doraiswami Pillei (cf. i .3) à s'arrêter finalement au début
du IXe siècle comme étant la date la plus vraisemblable.

La tradition attribue à Mânikkavâçagar deux grandes œuvres : le

Tiruvâçagam, collection de ci poèmes plus ou moins longs (au total

3327 vers*, et leTirukovayâr, poème unique de400 strophes (1600 vers).
Notre étude est basée exclusivement sur le Tiruvâçagam, tout d'abord

parce que les problèmes relatifs à l'authenticité du Tirukovayâr sont
loin d'être résolus, et ensuite parce que les vocables que nous voulons

analyser y sont rarissimes.

1.3 Editions et commentaires

J'ai utilisé deux éditions indiennes du Tiruvâçagam, pourvues l'une et
l'autre d'une paraphrase en tamoul moderne et de notes plus ou moins
abondantes :

a) Tiruvâçagam, mülayum urayum, par K.Suppiramaniya Pillei,
Madras 1949. Paraphrase serrant le texte, commentaires très utiles,
mentionnant souvent des interprétations divergentes. Les commentaires

de deux autres érudits sont placés à la fin du volume.

b) Tiruvâçagam, avec urai, par P.Irâmanâta Pillei, Madras 1963.

Paraphrase assez prolixe tenant lieu d'un commentaire. Des notes

souvent assez importantes sur la portée religieuse du texte.
Les traductions en langues européennes sont les suivantes :

a) The Tiruvâçagam, or «Sacred Utterances» of the Tamil Poet,
Saint and Sage Mânikka-Vâçagar : texte tamoul, traduction anglaise,
introduction générale et introductions spéciales, notes etc., par G.U.

3. W.Corswant, I.e.p. 179.

4. Selon G.U. Pope (cf. 1.3), p. VII, mais le compte peut être contesté.



MÂNIKKAVÂÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 83

Pope, Oxford 1900, réimpression Madras 19C9. Travail scientifique
autant que témoignage personnel de l'ancien missionnaire. Travail de

pionnier, d'une importance capitale. Malheureusement, le «Lexicon
and Concordance» qu'on trouve à la fin du volume est certes très utile
en tant que lexique, mais n'a de loin pas le caractère d'une concordance:

l'auteur fait un choix extrêmement arbitraire des passages où

les vocables sont utilisés.

b) Die Hymnen des Mânikka-Vâçagar, aus dem Tamil übersetzt von
H.W.Schomerus. Jena 1923. Introduction fort intéressante soulignant

l'importance de la littérature religieuse en langue tamoule; traduction

poétique d'un genre très personnel; des notes succinctes.

Je n'ai pas pu me procurer une seconde traduction anglaise, plus
récente : Tiruvachakam of Saint Manickavachakar. Translation into
English Verse, with Introduction, Notes and Comments, par Tiru-
vachakamani K.M.Balasubramaniam, Madras 19C8.

Outre les éditions et les traductions, les ouvrages suivants sont
indispensables à l'étude du Tiruvâçagam :

a) Tiruvâçaga-oLineRi, par V. S. Cenkalvarâya Pillei, Madras 1967.
Il s'agit d'une sorte de concordance groupant les déclarations du poète
sous des rubriques choisies par le compilateur. Très riche en ce qui
concerne les idées religieuses du poète, les épithètes de Siva, etc., elle
l'est malheureusement beaucoup moins dans 1'enumeration des vocables

et des passages. La création d'une concordance complète est une tâche

urgente.
b) Awai S.Doraiswami Pillei: Saiva Literature. Annamalainagar

19C8. p. 290-368 (en tamoul). Le chapitre sur Mânikkavâçagar est une
véritable monographie apportant à l'étude du poète de nombreux points
de vue nouveaux et importants5.

C. En outre, on consultera les ouvrages suivants : S. Vayapuri Pillai, History ofTamil Language
and Literature. Madras 19C6, p. 114-116. - C.Jesudasan and H.Jesudasan: A History of Tamil

Literature. Calcutta 1961, p. 8C-90. - Louis Renon et Jean Filliozat. L'Inde classique, vol.I.
Paris 1947, p.4Ci-4j2. — J.Gonda, Die Religionen Indiens, vol.H. Stuttgart 1963, p. 230-231.



84 CARL-A.KELLER: L'HOMME INTERIEUR CHEZ

2. LES VOCABLES DESIGNANT L'HOMME INTERIEUR

2. i Introduction

En évoquant l'événement décisif de savie : la révélation de siva,
Mânikkavâçagar emploie volontiers le verbe «pénétrer». Siva a pénétré dans

son corps, il a pénétré «en lui». Siva «entre», il «pénètre» : c'est dire

qu'il y a un «dehors» et un «dedans» et que cette opposition est une
structure fondamentale de la pensée de notre auteur. Nous la rencontrons

en effet assez souvent dans les textes, en particulier sous la forme
de l'opposition entre le corps et la vie, entre le revêtement extérieur et
l'être intérieur de l'homme. Siva lui-même est «le corps (ou bien: la

chair) et la vie» (20.9) ; toutefois, en se révélant à l'homme, il rejette
le corps (la chair) de celui-ci et il pénètre dans son «être intérieur»
(18.4). Le corps (la chair) n'est qu'une misérable hutte (26.7), une
«cabane rongée par les vers» qu'on souhaite quitter le plus vite possible
(5-56).

Or, nombreux sont dans le Tiruvâçagam les vocables désignant
l'intériorité de l'homme. Nous les passons ici en revue, dans l'ordre
décroissant de leur fréquence, en évitant dans la mesure du possible de

les traduire tout en résumant en quelques mots la place qu'ils occupent
dans le langage et dans la pensée de Mânikkavâçagar.

2.2 UL, uLam, uLLam

Les trois mots s'emploient exactement de la même manière; ils sont
donc synonymes et il est légitime de les traiter ensemble. ULam et uLLam

sont des variantes de uL, substantif et adverbe dravidien existant dans

presque toutes les langues dravidiennes6. Le sens premier est invariablement

«ce qui est à l'intérieur», «dedans». L'élaboration d'une statistique

s'avère difficile parce que les trois mots assument souvent la fonction

d'un adverbe qui correspondrait, dans les langues européennes, à

6. T. Burrow et M.B. Emeneau, A Dravidian Etymological Dictionary. Oxford 1961. n° 600.



MÂNIKKAVÂÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 8c

une préposition («dans»). Nous retenons 83 passages où uL, uLam ou
uLLam semblent désigner «ce qui est à l'intérieur de l'homme»,donc
«l'homme intérieur».

L'analyse des passages montre que uL/uLam/uLLam est le lieu de

l'activité de siva, et aussi l'homme intérieur touché par la présence de

Siva.

2.2.1 Siva «pénètre» dans uLam — c'est là le verbe qui est le plus
souvent combiné avec ce terme (env. 13 fois); il y «demeure» (31.3 ;

49.7) il «s'y tient» (1.33), soit sous la forme du symbole OM, soit sous

celle d'un «breuvage immortel» (4.412); il «est» dans uLLam (6.14;
8.7,11), si bien que le poète l'appelle uLLân, «celui qui est dedans»

(8.7). Le serviteur de Siva est obligé de lui «livrer» uLLam (6.13),
puisque Siva le lui «ravit» (17.7), qu'il «s'en empare» (13.11536.3) et
qu'il ne le lâche plus (34.2). Notons encore que la présence de ISiva dans

uLam est ressenti comme une lumière qui surgit et qui va s'intensifiant

(8.8; 11.6; ic.14; 22.1,7; 31.9; 37.9). Aussi ISiva est-il appelé uLoLi,
«lumière dedans».

2.2.2 Sous l'effet de la présence de Siva, uL/uLam/uLLam «fond»

(plusieurs verbes, de nombreuses attestations), il «se fane» (17.4), il
«a honte» (c.79 ; 49.4), et il «se démolit» (11.18 ; 24.8). Mais

Mânikkavâçagar nous dit aussi qu 'uLam «s'épanouit» (3.169), qu'il «se réjouit»
(1.9; 3.121) et qu'il reçoit une vie nouvelle qui ressemble à la pluie
(8.4). ULam subit donc une véritable transformation. Néanmoins, il
n'est jamais qualifié de «dur» ni de «méchant»; il est simplement
incapable de procéder de lui-même à la transformation que Siva opère
en lui. - Ajoutons qu'ullam comprend, selon ç.21, la totalité de

l'homme intérieur, «du pied à la tête».

2.3 Manam

En éliminant quelques cas difficiles ou douteux, nous retenons 46
attestations de ce mot dans le Tiruvâçagam. D'origine sanscrite (manas),

il désigne l'homme intérieur dans deux séries d'affirmations:



86 CARL-A. KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

2.3.1 Etroitement associé à l'activité sensorielle, manam est en

proie à toutes les émotions (6.11, 21, 34s); il a peur (6.3 c), il est insensé

ou fou (r.3), et orgueilleux (10.11), mais aussi susceptible d'aimer

(£.88). Manam est l'organe de la réflexion (c.3) et de la volonté (40.4),
mais le poète le qualifie de «dur» (c.37 ; co. 1) comme la pierre (c.36 ;

8. c) et le fer (38.1). Aussi manam manque-t-il d'éducation et de culture

(kalvi, 4.73); il est souillé (24.1), confus et égaré (29.9; cf. 32.3), et il
trompe l'homme (1. ££). Refusant de s'unir à Siva (47.1), il agit de telle
manière que l'homme oublie Dieu (21.8). Récalcitrant, il refuse de

«fondre» devant Siva (321.10). - Manam est donc l'organe de l'activité
émotionnelle et intellectuelle de l'homme ; en tant que tel, il est vertement

critiqué par notre poète.

2.3.2 Manam est aussi un organe que Siva vient transformer. Echappant

à l'emprise de manam (1.4c, c6; 34.3),Sivaypénètre(io.i9; 24.3);
il y fait son apparition (22.6) afin de le guérir par un remède divin (48.7),
Siva étant lui-même le remède (47.10). Ainsi, Siva est «l'aide de

manam» (manattuNai, 6.39); il l'abreuve de son breuvage immortel
(amutam, 10.7) en lui communiquant sa douceur (29.6). Grandissant

«dans manam» (38.9), Siva le fait fondre. En vertu de cela, Siva est appelé
«le Roi qui demeure dans manam» (2 2.c) ou simplement «celui qui est

dans manam (manattân, 34.4). — C'est donc uniquement par l'action de

Siva que s'opère la guérison de manam.

2.4 Nencu, nencam

Variantes du même substantif dravidien?, les deux vocables se trouvent

respectivement 2 c et 10 fois dans le Tiruvâçagam, les 3 c emplois se

répartissant sur deux séries d'énoncés.

2.4.1 Bien que nencu (nencam) puisse aimer Siva (à condition que
Siva l'ait transformé, 11.1 o), il est par nature dur comme la pierre et le

fer (c.21, 80; 10,11); il ressemble à un cadavre (c.31, 32), il est

7. Cf.Burrow-Emeneau, op.cit. n° 3067. Le sens général est «centre», «cœur»,
«poitrine».



MÂNIKKAVÂÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 87

méchant (c.90), et il a l'aspect d'un désert (ç. 19) ; c'est un lieu de ténèbres

(19.c), loin de Siva (19. c; c.3 c). Nencu est insensé ou fou (c.33),
trompeur (1.6ç), malchanceux (c.91), siège de toute souffrance (ci. c),
ne sachant jamais faire le bien (c.8o).

2.4.2 D'autre part, siva y pénètre (iç.4), et il y demeure 1.2 ; 17.6;

34,9 ; 47.5), le faisant fondre (8.11 ; 4c.6) et revivre (48.3,6). — Nous

constatons que l'emploi de nencu/nencam est exactement parallèle à celui
de manam; il est évident que les deux termes, l'un dravidien, l'autre
indo-aryen, expriment plus ou moins la même idée.

2.C Cintai, cintanai

D'origine sanscrite (cinta, cintano), les deux vocables sont des synonymes
dans le Tiruvâçagam (respectivement 27 et 10 attestations). Ils

désignent i° le lieu de l'activité de siva, 2° l'organe par lequel l'homme
essaie de s'approcher de Dieu.

2. c. 1 Inaccessible à cintai/ cintanai 1 o. 1 c ; cf. les passages sous 2. c. 2),
Siva le rejoint (19.4) ; il y pénètre (37.4,7), il y fait irruption (22. c), le
faisant fondre (8.3). Lui, le Roi, fait son apparition dans cintai (17.C;
2 2.8) ; il s'y tient 1.17), il y demeure (47.7). Il le rend brillant (31.1 8 ;

en ayant fait son temple (22.10; 47.11) il y prend place (30. c). Alors,
cintai peut se réjouir (1.19) et s'épanouir (49.8) : désormais, il appartient
à siva (c.26).

2. c. 2 Bien que siva soit inaccessible à cintai/cintanai — et notre auteur
insiste sur ce fait de diverses manières et à maintes reprises (4.204;
C.47, 76, 78, 8c; 10, ic; 20.c), celui-ci devient néanmoins, par la

grâce de Siva qui vient y habiter, l'organe par lequel l'homme «fait
confiance à Siva et s'en tient à lui» (namputal, 40.6), et par lequel il
«pense» à lui (27,2) en l'adorant. — Nous retenons le fait que cintai/
cintanai n'est jamais qualifié de «mauvais».

8. Puisque cintai est atteine d'une souillure (cintaimalam, 19.4).



88 CARL-A.KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

2.6 Cittam

D'origine sanscrite, le mot cittam est sans aucun doute le vocable le plus
intéressant de tous ceux que nous passons ici en revue (17 fois dans le

Tiruvâçagam). On peut distinguer deux séries d'emplois.
2.6.1 Inaccessible à cittam (3.21), siva y pénètre (9.1 c; 11.16542.6);

il le réjouit (7.1 c ; 9.11 à tel point que cittam « danse avec siva»(9.10).
Siva «remplit» cittam (42.10), aussi est-il appelé «celui qui est dans

cittam» (17.3).
2.6.2 A côté de ces affirmations — qui sont assez semblables à celles

que nous avons rassemblées à propos de uLam, manam, nencu, et cintai -
notre poète offre certaines précisions philosophico-théologiques sur

cittam, précisions sur lesquelles nous reviendrons plus loin (4. c). Notre
auteur fait état d'une «confusion provoquée par les modifications de

cittam» (citta-vikâra-kalakkam, 10.6) qui se manifeste dans le cycle
interminable des naissances et des extinctions, dans ce «monde fou»
dont les prétendues valeurs ont nom de trésors matériels, femmes,

enfants, bonne société, culture intellectuelle. Cette confusion, Siva

lui-même vient «l'éclaircir», c'est-à-dire la supprimer en la transformant

en lumière. — Ailleurs, Mânikkavâçagar mentionne le cittamalam,
la «souillure» qui a frappé cittam et qui, elle aussi, est supprimée par
Siva qui rend cittam lumineux, sivam(co.i)9.-Ensuite,Mânikkavâçagar
raconte que dans sa vie, après de longues errances, c'était cittam qui
avait conçu l'idée de l'existence de Dieu (4.42)I0. — Enfin, c'est par
«la puissante corde de cittam» que Mânikkavâçagar est finalement uni
à Dieu (31.7). - Ce sont là des affirmations que Mânikkavâçagar ne

saurait faire qu'à propos de cittam.

9. Cf. l'expression cintaimalam, 19.4.
10. Le passage est difficile et ambigu: dans ce verset cittam représente peut-être la graphie

tamoule du mot sanscrit siddham, «acquisition spirituelle».



MÂNIKKAVÂÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMO UL 89

2.7 Akam

Substantif et adverbe dravidien11, synonyme de uL/uLam/uLLam, akam

est employé io fois dans le Tiruvâçagam. Deux expressions seulement

sont associées à akam: Siva «pénètre» dans akam, en sorte que celui-ci
«fond» et «s'amollit». L'emploi est donc, dans la mesure ou l'on peut
l'observer, analogue à celui de uL, etc.

2.8 Rutti, punti

Formes abâtardies du mot sanscrit buddhi («intelligence»), putti se

rencontre i, punti 2 fois. siva « pénètre » dans putti 13.19). En se

manifestant, il s'empare du punti des jeunes filles en sorte que celles-ci en

restent interdites (36.9). Enfin, le poète exhorte les amis de Dieu à

«placer leur punti» en leur divin Maître (4c.6). Il s'agit donc d'une
faculté intellectuelle qu'il faut mettre à la disposition de Dieu.

2.9 Voca blés divers

Nous laissons de côté un certain nombre de termes, comme avi (souffle,

vie), uyir (vent, vie), karu/karuttu (pensée) uNarvu (connaissance) etc.,
soit à cause de l'ambiguité de leur emploi, soit à cause de leur portée
limitée.

2.10 Conclusion

Nous sommes en présence de deux groupes de vocables, l'un d'origine
sanscrite (manam, cittam, cintai, cintanai, putti), l'autre d'origine dravi-
dienne (nencu, nencam, uL, uLam, uLLam, akam). Il est possible de résumer

nos observations en trois points :

2.10.1 Un certain nombre d'idées religieuses sont exprimées de

manière identique à l'aide de chacun de ces termes : siva «pénètre» dans

l'homme intérieur, qui peut être désigné par n'importe lequel des

vocables étudiés. L'homme en soi, qu'il soit manam, nencu, cittam, ou

11. Burrow—Emeneau, op.cit. n°8.



90 CARL-A. KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

cintai, est incapable de trouver et de connaître siva. Siva fait «fondre»
l'homme intérieur, il habite en lui, il l'attire à lui - toutes ces idées sont
accolées à chacun des vocables mentionnés.

2.10.2 Malgré ce phénomène important, il y a une différence très

nette entre uLam, akam, cittam, cintai et cintanai d'une part, et nencu,

nencam, manam de l'autre. Par rapport au premier, le deuxième groupe
de vocables a un caractère péjoratif: manam, nencu, nencam sont insensés,

fous, réfractaires à l'œuvre de Dieu. Nous avons remarqué que uLam,

cittam et cintai sont certes incapables de connaître Dieu par leurs propres
efforts, mais qu'ils ne sont jamais apostrophés comme étant «durs

comme la pierre», «semblables à des cadavres», comme c'est le cas

de manam et de nencu. Manam et nencu/nencam ont une valeur émotionnelle

beaucoup plus marquée ; en prononçant ces mots, le poète ne fait
jamais abstraction d'une certaine passion, de dégoût aussi.

2.10.3 On peut conclure en disant que nencu/ nencam sont synonymes
de manam, comme uL/uLam/uLLam sont synonymes de cintai/cintanai/
cittam12. Une observation vient confirmer cette thèse: dans 3.31 - 37
le prophète s'adresse tantôt à nencu tantôt à manam pour exprimer, dans

des termes analogues, le dégoût que lui inspirent l'inertie et la folie de

l'un et de l'autre.

3. L'INTERPRÉTATION TRADITIONNELLE DES

VOCABLES ÉTUDIÉS

3.1 Introduction

Avant de procéder à des recherches sur l'horizon historique du discours

de Mânikkavâçagar sur l'homme intérieur, il est indispensable d'examiner

la manière dont les vocables étudiés ont été interprétés dans les

traductions et les paraphrases duTiruvâçagam. Cet examen est nécessaire

parce qu'il nous permettra de formuler quelques conclusions d'une

12. En tenant compte, évidemment, du caractère exceptionnel de certaines déclarations

sur cittam; cf. plus haut 2.6.2.



MANIKKAVAÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 9I

portée générale. Précisons que Pope et Schomerus ont travaillé indé-

pendemment l'un de l'autre", alors que Irâmanâta Pillei a manifestement

tenu compte du commentaire de Suppiramaniya Pillei. - A côté
des vocables tamouls, nous donnons les équivalents anglais, allemands,

tamoul, et entre parenthèses le nombre des attestations.

3.2 Traduction anglaise de G.U.Tope

UL, uLam, uLLam: soul (39), inmost soul (4), soul within (4), the very
soul (1), heart (7), mind (7), «within» (4), breast (1), sans équivalent
(11), tournures diverses (r).

manam : mind (37), soul (9), thought (3), heart (1), sans équivalent (3).
nencu, nencam: heart (18), soul (13), heart and soul (1), mind (2), «in

me» (1).
cintai: thought (18), mind (3), soul (3), heart (2), perception (1).
cintanai: thought (7), heart (1), tournures diverses (2).
cittam: mind (8)1*, soul (3), thought (2)15, will (1), power (1), mental

states (1), «to deem» (1).
akam : soul ç), heart 2 inmost self 1 «within » 1 sans équivalent 1

putti/punti: soul (1), mind (1), senses (1).
Pour traduire les termes en discussion, Pope a invariablement

recouru aux mots anglais soul, heart, mind, souventaussi thought. Il est vrai

que la distribution de ces équivalents est inégale : «soul» est l'équivalent
préféré deuL/uLam/uLLam et de akam, «heart» de nencu/nencam, «mind»
de manam et cittam, «thought» de cintai et cintanai, mais l'emploi n'est

jamais exclusif. Cela montre que selon Popè il n'y a pas de différences

13. Cf. H. W.Schomerus, op.cit. p.II—III: «Meine Übersetzung ist eine (von derjenigen
durch Pope) vollständig unabhängige. Um von ihm nicht in die Irre geführt zu werden, habe

ich nirgends seine Übersetzung zu Rate gezogen.» - On peut se demander si cette attitude à

l'égard d'un collègue est vraiment compatible avec les exigences du travail scientifique. Les

vers de Mânikkavâçagar ne sont pas toujours limpides, et Pope lui-même, qui était un
remarquable connaisseur de la langue et de la littérature tamoules, admet que sa traduction est le

fruit de «much weary toil» (op.cit.p. XI): la collaboration et la discussion s'imposent.
14. Parfois combiné avec un qualificatif: willing mind (i), minds devout (i).
i c. Combiné avec un qualificatif: human thought, wondrous thoughts.



92 CARL-A. KELLER. L HOMME INTERIEUR CHEZ

fondamentales entre les termes désignant l'homme intérieur; en

particulier, on est frappé par l'équivalence presque totale de manam et de

cittam (les mêmes équivalents anglais, dans le même ordre de fréquence),
ainsi que par la différence relativement forte entre manam et nencu/

nencam d'une part, et cittam et uL/uLLam de l'autre.

3.3 Traduction allemande de H. W. Schomerus

uL/uLam/uLLam : Herz (49), das Innere (11), Sinn (3), Verstand (1),
Seele (1), sans équivalent (9), tournures diverses (9).

manam:Herz(24), daslnnere(4), Sinn(3),Gedanken(2), das manas(i)16,
sans équivalent (9), tournures diverses (3).

nencu/nencam : Herz (30), sans équivalent (3), tournures diverses (2).
cintai: Herz (16), Sinn (3), Gedanken (2), das Denken (1), das Innere (1),

Vernunft (1), das Sehnen (1), sans équivalent (2).
cintanai: Herz (r), Sinn (1), Gedanken (1), sans équivalent (i),

tournures diverses (2).
cittam : Herz (7), Sinn (3), das Innere (2), Geist (2)I7, tournures diverses

(3).
akam: Herz (7), das Innere (1), pronom personnel (2).
putti/punti : Herz (i), das Denken (i), sans équivalent (i).

On constate que le mot «Herz» figure partout comme équivalent
principal de tous les termes indiens en discussion, suivi - de très loin —

de «das Innere», «Sinn». Schomerus semble considérer uL/uLLam et

manam comme largement synonymes; il trouve dans nencu/nencam les

mêmes valeurs sentimentales que dans «Herz», et il évite presque
systématiquement le terme «Seele» (une fois seulement pour uLLam).

Pour Schomerus non plus, il n'y a pas de différences fondamentales

entre les sept ou huit vocables employés par Mânikkavâçagar. Cette

16. Schomerus ajoute une note (p. 197, n° 1 c): «Es ist eines der Denkorgane, näher das die
Eindrücke der Sinne zunächst entgegennehmende Denkorgan. » Pourquoi Schomerus n'a-t-il
pas retenu «manas» pour toutes les attestations de manaml

17. Cf. la traduction de cittavikârakalakkam (10.6): «Die Verwirrung durch alles, was

unser Geist in sich aufnimmt.»



MANIKKAVAÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 93

interprétation égalisante peut certes s'appuyer sur le fait que notre
auteur lui-même utilise dans une certaine mesure ces vocables de manière

analogue (cf. 2. i o. i ; elle néglige néanmoins les particularités de chaque
vocable que notre analyse a fait ressortir (cf. 2.10.2).

3.4 Paraphrase tamoule de K.Suppiramaniya Pillei

vL/uLam/uLLam : uLLam (37), manam (13), uLLam -f- manam (1), nencu

(8), nencam (8), «dedans» (6), «connaissance» (2), «vie» (2),
tournures diverses («corps», «désir», etc. : 6).

manam: uLLam (23), manam (16), nencam (2), nencu (2), «considération»

(eNNam: 1)18 sans équivalent (2).
nencu/nencam:manam (19)19, uLLam (10), nencu (3), nencam (1), «considération»

(eNNam: 1), sans équivalent (1).
cintai: uLLam (13), manam (11)20, «réflexion» (ninaivu: 1), «réfléchir»

(1), nencam (1).
cintanai: uLLam (6), «considérer, considération» (3), manam (1).
cittam: manam (7), uLLam (c/)21, «réflexion» (c)22.
akam: manam (4), uLLam (3), akam (1), uLLam -f akam (1), nencam -j-

uLLam (1).
putti/punti: «connaissance» (aRivu: 3)".

On notera que M. Suppiramaniya Pillei interprète tous les termes

principalement par uLLam et manam - pour lui aussi, les termes sont
donc largement synonymes —, ajoutant volontiers, soit dans le choix des

18. Une fois, la paraphrase portant «manam». le commentaire explique le mot par eNNutal,
«considérer» (p. 74).

19. Une fois, la paraphrase portant manam, le commentaire précise: «nencu signifie aRivu

•(connaissance)» (p. 118).
20. Une fois, la paraphrase portant «manam», le commentaire explique: «cintai signifie

jiRivu (connaissance)» (p.423).
21. Deux fois, la paraphrase portant uLLam, le commentaire explique cittam par ninaivu,

«réflexion» (p. 267 et497); une fois, la paraphrase portant également uLLam, le commentaire

ajoute: «selon certains, cittam désigne la réflexion (ninaivu)» (p.49c).
22. A la page 320, le commentaire offre une explication du mot cittam sur laquelle nous

reviendrons (cf.4. c.i): «cittam est la faculté de réfléchir qui, elle, est une partie de manam».

23. Le commentaire ajoute, p. 293 : «selon certains, putti signifie uLLam».



94 CARL-A.KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

équivalents, soit dans les commentaires, les nuances de «réflexion»,
«considération» et de «connaissance». L'homme intérieur est donc

surtout l'organe de la réflexion et de la connaissance.

3.C Paraphrase tamoule de P.Irâmanâta Pillei

uL/uLam/uLLam : uLLam (63), uL (7), «compréhension» (uNarvu: 6),
akam (1), uLam (1), manam (1), nencam (1), sans équivalent (3).

manam: manam (2 c)2*, uLLam (n)2*, nencam (6), akam (1), «réflexion»

(1), «cintai, ce qui est: la considération» (1), sans équivalent (1)26.

nencu/nencam: nencam (14)27, nencu (12), uLLam (£)zi, manam (2)29,
akam (1), «recherche intellectuelle» (nâTTam: 1).

cintai : uLLam (14)30 «considération» (eNNam: j.)*1, cintai (3), manam (3),
«réflexion» (ninaivu: 2), «recherche intellectuelle» (nâTTam: 1).

cintanai : «recherche intellectuelle» (4)", «considération» (2)«, uLLam

(3)34, «réflexion» (1).
cittam : uLLam (7),manam (3), «considération» (3), cittam (2), «réflexion»

(1), «cittam, ce qui signifie recherche — nâTTam - ou considération —

eNNam -, c'est-à-dire la première démarche de manam» (i)35.
akam: uLLam (7), akam (2), nencam (1).
putti/punti : uLLam (i), «uL, c'est-à-dire la base de la perception» (1),

une périphrase (1).
24. Dont une fois «le lotus du manam», et trois fois avec des qualificatifs comme «le mauvais

manam, le vicieux manam».
2 C. Dont une fois «réfléchir au moyen de uLLam».

26. Le commentaire, toutefois, semble rendre le mot manam par nencam (p. 412).
27. Dont une fois: «le lotus du nencam».
28. Dont une fois: «uLLam qui aime».
29. Dont une fois: «le lotus du manam».

30. Dont une fois: «la compréhension qui s'effectue dans uLLam»; une fois: «uLLam
affiné».

31. Dont une fois: «cintai, ce qui est: la considération».

32. Dont une fois: «cintanai, ce qui est: la recherche intellectuelle».

33. Dont une fois: «cintanai, ce qui est: la considération».

34. Dont une fois: «uLLam affiné».

3J. p. 43 8. — Nous reviendrons plus loin sur cette périphrase (cf.4.c.i) qui en fait est
tiré du commentaire de K. Suppiramania Pillei.



MANIKKAVAÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 9£

Deux tendances se dégagent de la paraphrase de M. Irâmanâta Pillei :

i° Tout en retenant volontiers les termes mêmes employés par
Mânikkavâçagar il les remplace souvent aussi par uLLam, donc «l'homme
intérieur»; selon lui, les vocables du poète désignent bel et bien
«l'homme intérieur».
2° Notre commentateur est souvent amené à substituer aux termes
employés parMânikkavâçagar des mots comme «recherche intellectuelle»,
«considération», «réflexion», compréhension», mais il ne va pas
jusqu'à identifier tel terme particulier avec telle activité intellectuelle
précise. L'homme intérieur est, selon lui, un être intellectuel, mais la

terminologie reste assez vague.

3-6

Afin d'apprécier pleinement la signification des paraphrases tamoules,
il serait indispensable de connaître la valeur sémantique exacte des mots
employés en tamoul moderne, ainsi que les résonnances émotionnelles

qu'ils représentent pour le tamoul d'aujourd'hui. Toutefois une analyse
de ce genre ne peut pas être envisagée dans le contexte de la présente
étude.

3.7 Conclusion

Les traducteurs européens et les érudits indigènes se rencontrent sur un

point précis: ni les uns ni les autres n'accordent une importance
fondamentale aux différences que nous avons cru discerner entre les

vocables utilisés par Mânikkavâçagar. On est aussi surpris par l'absence
de toute explication véritable de ces vocables, exception faite des

quelques rares éclaircissements que nous avons signalés. La terminologie
de l'homme intérieur ne semble pas poser de problèmes. Alors, en
présence du témoignage unanime des spécialistes tant européens qu'indiens ;

en présence aussi du fait incontestable que selon notre poète siva

«pénètre dans» et «fait fondre» l'homme intérieur tout court, quel que
soit le vocable par lequel celui-ci est désigné : avons-nous tort d'insister

sur les conclusions formulées plus haut (cf. 2.10.2) et qui semblent



96 CARL-A.KELLER: l'hOMME INTÉRIEUR CHEZ

exiger qu'on tienne compte, en interprétant et en traduisant les vers de

Mânikkavâçagar, de la nuance particulière de chaque notion
Nous répondrons à cette question en essayant de situer le vocabulaire

de Mânikkavâçagar dans son contexte historique. Nous espérons par
là apporter une modeste contribution au problème posé au début de

cette étude : quels sont les rapports entre le Tiruvâçagam et la littérature
hindoue en général?

4. LA TERMINOLOGIE DE «L HOMME INTERIEUR»
DANS SON CONTEXTE HISTORIQUE

4.1 Introduction

Les quelques remarques qui vont suivre ne constituent que l'a morce
d'une recherche de longue haleine. Elles ne serviront qu'à indiquer la

direction dans laquelle il nous paraît souhaitable, ou possible, de

poursuivre les investigations. Puisqu'il ne s'agit pas de procéder à une
étude exhaustive, nous nous en tiendrons aux vocables les plus usités :

uL/ uLam/ uLLam et nencu/nencam ; manam, cintai et cittam.

4.2 uL/ uLam/ uLLam et nencu/nencam

Ces vocables n'ayant pas rayonné au-delà du monde dravidien, l'horizon
historique en est délimité par celui-ci, et en particulier par la littérature
tamoule. Or, une connaissance même superficielle de la littérature
tamoule permet de constater que Mânikkavâçagar ne se départ pas de

l'usage général.

4.2.1 Quant à la littérature profane, dont l'étendue est énorme, les

circonstances nous obligent à nous contenter de l'examen d'un seul

texte: PuRanânûRu. C'est une anthologie, composée — primitivement-
de 400 poèmes, de longueur inégale (de 4 à 40 lignes), rédigés par 157

poètes différents au cours des premiers siècles de l'ère chrétienne.
En consultant l'excellente concordance dont nous disposons pour



MANIKKAVAÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 97

ce texte36, nous nous convainquons facilement que uLam et uLLam

désignent l'homme intérieur et intellectuel, l'homme qui pense, qui fait
des projets, qui est décidé, courageux, sincère, sûr de lui, heureux. En

revanche, nencu et nencam s'emploient de l'homme lorsqu'il est saisi dans

ses émotions, dans ses sentiments profonds: nencu (ou nencam) «aime»;
il est animé par des désirs ; il éprouve de l'affection ou de l'admiration ;

parfois, il se sent satisfait. Nencu (nencam) est valeureux ou craintif; il
ressent ou il suscite de la pitié ; parfois aussi il est «accablé», «dégoûté»,
voire «désespéré». On interpelle nencu ou nencam pour exprimer son

dépit, tandis que uLam et uLLam ne se trouvent jamais au vocatif. Comme
chez Mânikkavâçagar, uLam et uLLam relèvent du domaine de la réflexion,
mais nencu et nencam très nettement de celui des émotions.

4.2.2 Quant à la littérature religieuse, contemporaine de Mânikkavâçagar

ou antérieure à lui, force nous est de constater qu'il n'est pas
facile de la consulter, l'étude philologique de cette énorme masse de

textes en étant encore à ses débuts". Il existe, certes, une concordance

du Tëvâram sivaïte, mais elle est incomplète comme celle du

Tiruvâçagam38. Toutefois, la lecture des pages de la concordance qui nous
intéressent ici39 fait immédiatement apparaître un grand nombre de

tournures et de déclarations qui se retrouvent souvent textuellement
dans le Tiruvâçagam de Mânikkavâçagar. Ainsi, nencam (ou nencu) est

souvent appelé «insensé» ou «fou», «dur» ou «hautain», «misérable»,

«ignare», «pécheur». Campantar dit que nencam est «insondable comme
l'océan» (236.2,c,io); Appar précise qu'il ressemble à une balançoire
ballottée d'un objet à l'autre (26.6)+°, et Cuntarar constate qu'il est
attaché à la vie (100.4; c^ Campantar 21 £.2). Il est vrai que Campantar

36. V.I.Subramoniam, Index of Puranaanuuru, Trivandrum 1962.

37. Cf. Arno Lehmann, Die sivaitische Frömmigkeit der tamulischen Erbauungsliteratur. Berlin

¦947-
38. S.Cenkalvarâya, Tevâra-oLineRi, 6 volumes, Madras 19C4 ss.

39. Campantar: vol.III., p. 103-110; Appar: vol.II, p.233; Cuntarar: p. ÎC4-CC7.
40. Cf. Appar 4J.IO ou Appar se plaint que nencu suive toujours les impulsions des sens,

et Campantar 233.10.



98 CARL-A.KELLER: l'hOMME INTÉRIEUR CHEZ

et Appar s'adressent aussi à nencam en l'appellant «bon» (nan-nencame),
mais il le font avec une certaine ironie - «avec mépris», dit le commentateur

— afin de mieux l'amadouer. En revanche, uLLam apparaît chez

les trois comme le lieu de la théophanie et comme le temple de siva.
C'est dans uLLam qu'il faut méditer Siva, sans être touché par l'activité
des sens (Campantar 186.8), et Appar écrit un très beau poème (n° 211)
dont les io strophes se terminent par le refrain presque monotone
«mon uLLam a vu (siva, mon Père etc.)». On peut dire que malgré
certains rapprochements entre les deux termes41, nencam/nencu est

surtout associé à la vie instable des sens et des émotions, alors que
uLLam est surtout considéré comme organe, ou lieu, de la réflexion et
de la rencontre avec siva.

4.2.3 Pour terminer l'étude - trop rapide — des termes nencam et
uLLam dans la littérature tamoule ancienne, ou contemporaine de

Mânikkavâçagar, examinons encore un texte religieux plus accessible :

les quatre hymnes de la poétesse Kâreikkâlammeiyâr42. Nous y trouvons
uLLam 4 fois*3, toujours dans le sens de la réflexion et de la décision, une
fois au vocatif avec l'exhortation de proclamer la grandeur de siva.
Nencu et nencam se rencontrent 16 fois**. Bien que chez Kâreikkâlam-

meiyâr le mot nencam assume parfois les fonctions de uLLam — la

poétesse invite nencam à réfléchir à la grandeur de Siva (2.12s) — il
désigne surtout l'homme livré à ses émotions: nencam est susceptible
d'avoir peur (2.1), d'aimer (1.2) et de ressentir la joie d'être uni à

Siva. Tout comme chez les poètes du Tëvâram et chez Mânikkavâçagar,
nencam est « insensé » ou «fou» 1.31,40,47) « ; il doit « changer» 1.40),
et pour qu'il change, on le presse en l'appellant «bon»: «bon cœur,
désire avoir pour (Siva) un amour sincère et immuable» (1 -93)46.

41. C'est surtout chez Cuntarar que les deux vocables sont presque interchangeables.

42. Käreikkälammeiyär, œuvres éditées et traduites par Kârâvêlânê, Pondicherry 19C6.

43. 1.11,23,34,73.
44. i.2,6,7bis,i4,i6,3i,4o,47,93,96; 2.1,4,6,12,13.
4j. Kârâvêlânê traduit: «ô cœur naïf!»
46. La traduction est de Kârâvêlânê.



MÂNIKKAVÂÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL 99

4.2.4 En conclusion, on constate que l'usage que Mânikkavâçagar
fait des vocables nencu/nencam et uLam/uLLam est conforme è celui de la

littérature tamoule tant profane que religieuse. Le poète s'inscrit dans

une tradition qui associe nencu/nencam surtout à la vie sentimentale, et
uLam/uLLam surtout à la vie intellectuelle et à la réflexion.

4.3 Manam

En examinant les termes d'origine sanscrite, nous nous élançons sur
l'océan infini de la philosophie indienne. En ce qui concerne manas,

notre tâche est relativement simple : les penseurs de l'Inde, hindous et
bouddhistes, et jusqu'aux premiers sages des Upanisad, emploient presque

tous le mot manas dans un seul sens47: manas est étroitement lié à

l'activité sensorielle: c'est l'organe coordinateur des cinq sens.

Distinct de «l'absolu», que celui-ci soit appelé purusa ou âtman — comme
dans l'hindouisme- ou nirvana - comme dans le bouddhisme, — émanant

de la «matière» ou de la «nature» (prakrti), faisant partie de la structure
éphémère et trompeuse nommée «l'univers» ou «le monde», manas est

l'organe du raisonnement, des sentiments, de la volonté48. Manas a des

désirs, il prend des décisions, il provoque des illusions, il doute, il est

croyant ou incrédule, stable ou instable ; il est susceptible d'avoir honte,
de se livrer à la méditation et d'avoir peur4«.

Il est évident que cette conception de manas est sous-jacente à toutes
les déclarations de Mânikkavâçagar sur son manam (cf. plus haut, 2.3.1).
Mânikkavâçagar n'est d'ailleurs pas le premier poète tamoul à employer
ce mot, loin de là: on le trouve déjà, par exemple, dans un poème de

PuRanânuRu (183.4) pour dire que «l'amour», «l'affection»(manam),
même d'une mère, change au gré de la réputation de la personne aimée.

47. Cf. Emil Abegg, Indische Psychologie, Zürich 194c, index s.v. manas; Sarasvati Chen-

nakesavan, The Concept of Mind in Indian Philosophy, Bombay i960, passim.

48. E. Abegg, op.cit.p. 8.Cf. S. Chennakesavan, op. cit. p. X: «(Manas) is a name given to
a series ofconscious activities such as desire, aversion, pleasure, pain, intelligence, knowledge,
thought, etc.»

49. E. Abegg, op.cit.p. 34.



IOO CARL-A.KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

Le mot est très courant aussi dans la littérature religieuse antérieure à

Mânikkavâçagar.
4.4 Cintai

Le mot cinta est relativement rare dans les Upanisads», et, partant dans

la littérature philosophique de l'Inde. La Maitrâyanï-Upanisad déclare

que c'est «par le savoir (vidyâ), la mortification (tapas) et la méditation

(cintâ) que Brahman est appréhendé51». Le même passage permet de

vérifier le sens de cintâ puisqu'il parle de l'homme qui «unifié par le

yoga (samyukta) médite (cintayate) inlassablement». Dans un autre

passage upanishadique, ainsi qu'une fois dans la Gîtâ52, cintâ a le sens de

«réflexion soucieuse». — On peut conclure en disant que les acceptions
habituelles de mot cintâ: réflexion, pensée, méditation et souci,
conviennent parfaitement au mot cintai tel qu'il est employé par
Mânikkavâçagar (cf. plus haut, 2.C.1 et 2)53.

4.C Cittam

Il n'est pas possible, dans le cadre de notre étude, de signaler tous les

aspects de la notion de cittam — notion fondamentale — dans les

philosophies de l'Inde. Nous nous contentons de relever les problèmes que

pose le langage de Mânikkavâçagar54.

4.C.1 Nous avons remarqué (cf. plus haut, 2.4 et 2. c) que les

interprètes tamouls du Tiruvâçagam définissent cittam comme un aspect de

manam. Cela est surprenant ; car s'il est vrai que d'après un texte védique
citta est compris dans manasSi, et que dans les Mândukya-Kârikâ manas

et citta apparaissent une fois comme interchangeables56, la tradition

co. G.A.Jacob, A Concordance to the Principal Upanishads and Bhagavadgïtâ, Bombay 1891,
ne signale que trois attestations.

31. Maitrâyanï-Upanisad 4.4.
32. Mandükya-Kârikâ 3.38 et Gîtâ 16.11.

33. Le mot cintai est très courant dans la littérature tamoule antérieure à Mânikkavâçagar.

$4. Le mot cittam est relativement rare dans les textes tamouls religieux plus anciens.

33. Cf. E. Abegg, op.cit.p. 13.
36. T.M.P.Mahadevan, Gaudapâda, A Study in Early Advaita, Madras 1933, p. 218. -

Cf. aussi Gîtâ 12.8-9.



MANIKKAVAÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL IOI

indienne déclare en général ou bien que cittam est supérieur à manas57 ou
bien qu'il lui est coordonné tout en étant distinct de lui. Néanmoins, la

définition que nous venons de rappeler — cittam un aspect de manas — est

courante chez les adeptes modernes du Sivaïsme en Inde du Sud.

Précisons: la doctrine officielle du Saiva-Siddhânta, ou sivaïsme

tamoul, admet aussi que les quatre organes intérieurs (antahkarana)

reconnus par les autorités classiques: manas, buddhi, ahamkâra, citta,
constituent ensemble l'organe intérieur dont l'âme (pasu) se sert pour
connaître son entourage58. Néanmoins, les apologètes du Siddhânta

conçoivent volontiers cittam comme seulement un aspect de manam :

«The Manas tattwa comes out of Taijasa Ahankâra When it confronts

an object, it simply receives an incohate impression thereof in its aspect
as Chitta. Then the Manas itselfwill try to dinstinguish the nature of the

object5»». «In the form of citta manas considers the objects presented to
it. Then it lets doubt play upon the presentations ...6o»

Est-il possible d'interpréter Mânikkavâçagar à la lumière du Saiva-

Siddhânta? En pays tamoul, la question paraîtrait grotesque, voire
absurde : Mânikkavâçagar est considéré comme l'un des grands classiques

du Siddhânta. Cependant, il est difficile d'assigner au cittam de

Mânikkavâçagar les fonctions très subalternes que lui réservent les

apologètes du Siddhânta: loin d'être seulement un aspect de manam,

cittam est une forme fondamentale de l'homme intérieur. Mânikkavâçagar

ne mentionne-t-il pas la funeste «confusion provoquée par les

modifications de cittam» (10.6), et aussi la «corde puissante de cittam»

par laquelle l'homme est relié à Dieu (31.7; cf. supra 2.6.2)? Ne re-
fuse-t-il pas à cittam tous les attributs péjoratifs avec lesquels il écrase

37. C'est le cas par exemple du systèmeyoga où citta occupe la place - celle de première
émanation de mûlaprakrti, c'est-à-dire de la «Nature» foyer de tout l'univers - réservée à

buddhi dans le système Sâmkhya.

38. Cf., par exemple, K. VajraveluMudaliar, Saiva Siddhânta, Annamalainagar 19Ci, p. 66:
«manas considers, doubts and conceives; buddhi determines or judges; ahankâra wills; chitta
thinks or retains».

39. K.M. Balasubramaniam, Special Lectureson Saiva Siddhânta, Annamalainagar 1939, p. 79.
60. V.A.Devasenapathi, Saiva Siddhânta, Madras i960, p. 133.



I02 CARL-A. KELLER: L HOMME INTERIEUR CHEZ

manam — Ce n'est pas le Siddhânta moderne qui doit présider à notre
interprétation de Mânikkavâçagar.

4.C.2 Commençons par le citta-vikâra-kalakkam, la «confusion
provoquée par les modifications de cittam» que, selon Mânikkavâçagar,
Siva lui-même vient éclaircir et éliminer (10.6) : en lisant ce texte, il
est impossible de ne pas penser à l'enseignement des Yoga-Sütra -
enseignement qui se retrouve chez certains auteurs bouddhistes comme
aussi chez les jinistes et dans le Sâmkhya61 - qui affirme que c'est
précisément une «agitation» ou une «fluctuation», un changement dans

les «modalités» de citta qui met en branle toute l'évolution de l'univers.
Se libérer de l'existence empirique dans l'univers, c'est éliminer ou

supprimer les modifications de cittam. «Le yoga se définit comme la

suppression des modalités de citta» (yogas tu citta-vrtti-nirodhah :) c'est
ainsi que l'auteur des Yoga-sütra commence l'exposition de sa

doctrine (1.2). Le désir de supprimer l'existence douloureuse dans l'univers

irraisonnable du samsara, des renaissances infinies, désir qui sous-
tend l'élan religieux et philosophique de l'Inde toute entière, la

Maitrâyanï-Upanisad le résume en un vers lapidaire: «C'est citta qui est le

samsara : qu'on s'efforce donc de purifier citta (6.34)62.» Ce que leyoga
et toutes les philosophies recommandent de faire: nettoyer citta afin

d'être libéré, Mânikkavâçagar l'a obtenu par la grâce de siva. Siva lui-
même est venu nettoyer cittam en éliminant les modifications de cittam

qui produisent le désastre des naissances : c'est là la joyeuse nouvelle que
Mânikkavâçagar ne se lasse pas de chanter.

4.C.3 Si par cette première déclaration sur cittam Mânikkavâçagar
se rattache de manière générale aux grands mouvements de la pensée
indienne déclenchés par les penseurs upanisadiques, il est redevable

pour la deuxième, semble-it-il, à un système précis : celui des Pâsupata 6^.

Le poète est uni à Dieu, dit-il, «par la puissante corde de cittam» (31.7)

61. Dans le Sâmkhya, le mot «buddhi» est utilisé pour «citta».
6 2. Cittam èva hi samsâram : tat prayatnena sodhayet.

63. Pour les Pâsupata cf. par exemple J.Gonda, Die Religionen Indiens, II (1963), p. 213 ss.



MANIKKAVAÇAGAR, POETE ET MYSTIQUE TAMOUL I03

- par le cittam «nettoyé», bien entendu. Or, les Pâsupata enseignent un

yoga qui les unit à Isvara, c'est-à-dire siva, et ceyoga, il le définissent de

la manière suivante : « Leyoga sé définit comme la cause efficiente du lien
entre âtman et Dieu, au moyen de citta»6*. L'analogie est frappante : c'est
au niveau de citta que s'opère, chez Mânikkavâçagar comme chez les

Pâsupata, l'union de Dieu et de «l'âme». Ajoutons encore que les

Pâsupata offrent une définition de citta que Mânikkavâçagar ne récuserait
certainement pas: citta est la forme consciente de la connaissance

(vidyâ) qui est l'apanage de «l'âme» (pasu), car «c'est par citta que tout
être vivant conçoit les objets, différenciés ou non-différenciés, et
illuminés par la lumière dont l'essence est conscience»65. Cittam est donc

l'organe fondamental de la connaissance et de la conscience, et on
comprend facilement que toute «modification» ou «souillure» de

cittam a des conséquences désastreuses pour l'âme.

C. CONCLUSION GÉNÉRALE

£.1 Notre étude tend à montrer qu'il est indispensable d'analyser
scrupuleusement les vocables dont Mânikkavâçagar se sert pour
proclamer le message de la grâce de Siva et pour chanter la bonté de son
Dieu. Malgré l'admiration et la gratitude qu'on ressent pour les érudits

qui ont traduit et commenté le Tiruvâçagam on ne peut que déplorer

64. Mâdhava-âcârya, Sarva-dariana-samgraha, éd. Anandâshrama, p. 63 : cittadvârena
âtmâ-isvara-sambandha-hetur yogah. — Xlne analyse plus détaillée du yoga des Pâsupata se trouve
chez F.A.Schultz, Die philosophisch-theologischen Lehren des Pâsupata Systems, Bonn 1938.

63. Mâdhava, op. cit. p. 6 2 : Cittena hi sarvah prâni bodhâtmakaprakâ saanugrhïtam sâmânyena
vivecitam avivecitam ca artham cetayate. - La phrase est parfois interprétée autrement: «For
by the conceptual operation (citta) every man reduces to definiteness the thing that has been

apprehended definitelyor indefinitelyby the aidof the light in the shape of the external object»
(R. G.Bhandarkar, Vaishnavism, Shaivism 1913, p. 122); «For by the cogitant organ
(citta) every sentient being is cognisant of objects in general, discriminated or not discriminated,

when irradiated by the light which is identical with the external things» (E.B. Cowell
and A.E.Gough, The Sarva-Darsana-Samgraha, éd. de 1914, p. 106 s). Toutefois, selon les

Pâsupata, c'est vidyâ (sous la forme de citta) qui, par sa propre lumière, illumine les objets ;

cf. Schultz, op.cit.p. 24.



I04 CARL-A.KELLER

leur négligence à l'égard du devoir premier de tout exégète: l'étude

philologique et sémantique des mots.

£.2 En parlant de «l'homme intérieur», Mânikkavâçagar recourt
tout naturellement à des vocables, dravidiens et indo-aryens, qui étaient
utilisés couramment par les hommes cultivés de son temps. Ces vocables

lui offrent une psychologie et une anthropologie — le «cœur» fou et dur,
livré à toutes les émotions; «l'intérieur» susceptible de devenir le

réceptacle de la lumière divine; «manam» déréglé et enchaîné par les

sens; «cittam», conscience profonde, susceptible d'être nettoyée et
d'assurer le lien avec Dieu-que le poète met en valeur afin de proclamer
le message inouï: Siva «a pénétré» en moi, il a «fait fondre» toute ma

structure intérieure, et désormais j'appartiens pleinement à lui, et à lui
seul.

c. 3 S ' il n 'est pas possible de rattacher Mânikkavâçagar à une « école »

philosophique ou à une «confession» particulière, il se rapproche tout
de même, sur un point précis — sa conception de cittam — de l'enseignement

des Pâsupata. — Nous croyons d'ailleurs percevoir l'écho de

l'enseignement des Pâsupata encore dans d'autres éléments du langage
de Mânikkavâçagar.


	L'homme intérieur chez Mānikkavāçagar : poète et mystique tamoul

