
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Rudolf Werner, Hethitische Gerichtsprotokolle. Studien zu den Bogazköy-Texten.
Heft 4. XII, 89. S., 8°. Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1967.

Unter den erhaltenen Beständen der hethitischen Archive von Bogazköy findet
sich eine zahlen- und umfangmäßig nicht besonders große Gruppe von Berichten
über Prozeßverhandlungen, im wesentlichen Aussagen von Angeklagten und von
Zeugen, die sogenannten Gerichtsprotokolle. Sie werden in dem hier anzuzeigenden
Heft erstmals gesamthaft in Umschrift und Übersetzung zugänglich gemacht. Die
Arbeit will vor allem die Texte als solche erschließen, angesichts der zahlreichen
unklaren Stellen — unklar wegen unserer beschränkten Kenntnis des Wortschatzes
und wegen des fragmentarischen Erhaltungszustandes der Tontafeln — keine leichte
Aufgabe, um so mehr als die hethitischen Gerichtsprotokolle, anders als diejenigen
des Zweistromlandes, keinem festen Formular unterliegen, wenn man von der
Verwendung einiger fast unumgänglicher Formeln wie «folgendermaßen (sagt) N.N.
(aus)» und ähnlichem absieht. Man wird gerne feststellen, daß Rudolf Werner die
Probleme mit Umsicht und Ideenreichtum behandelt hat. Von überzeugenden
Deutungen erwähne ich beispielshalber den Terminus «lalami Empfangsbestätigung»
(eigentlich luwisches Ptc.pass. «Empfangenes», ursprünglich Überschrift der
Liste?), oder die Wendung «A-NA NINDA KAS für Brot und Bier» im Sinne von
«für einen bescheidenen Lebensunterhalt». Daß manches, vor allem in der Terminologie

oder in der Erklärung der großen Zusammenhänge, unsicher bleiben muß,
liegt in der Natur der Sache.

In der Einleitung (S. 1 f.) und in abschließenden Bemerkungen (S. 74ff.) weist
Werner auf die allgemeine Bedeutung der Dokumente hin. Daraufsei in aller Kürze
noch etwas genauer eingegangen.

Im Vordergrund steht natürlich das rechtshistorische Interesse an den Texten.
Aufgrund der vorkommenden Personennamen und aus sachlichen Einzelheiten
scheint sich zu ergeben, daß die bisher bekannten Protokolle zu rund einem Dutzend
Rechtsfallen gehören. Dabei ist keiner der Prozesse auch nur annähernd in seinem

ganzen Ablauf erfaßbar. So fehlt jeder Hinweis auf die Person des beziehungsweise
der Richter oder Untersuchungsbeamten, auf den Ort und die Zeit der Verhandlungen.

Ebenso hören wir nichts vom Ausgang des Verfahrens, also von einem
Urteil. Ob diese Beschränkung nur aus der Überlieferungssituation hervorgeht
oder ob sie andere, sachliche Gründe hat, muß offen bleiben.

Am besten bekannt ist der Prozeß gegen GAL-dU, einen «decurio (,Anführer
von 10') der Königin» (wohl der Puduhepa, der Gattin Hattusilis III.), und seinen
Vater Ukkura (S. 3 ff., Erläuterungen auch S. 74ff.), weil wir von ihm wenigstens



BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 6c

eine fast unbeschädigte Tafel besitzen (ob sie die einzige war, ist nicht klar). Die
Anklage wird hier expressis verbis angeführt (I i ff.) : Sie lautet auf Unterlassen der
ordnungsgemäßen Bestätigung der Weitergabe von anvertrautem Material, das der

Königin gehörte. In den Aussagen der Angeklagten und der Zeugen spielen dann

allerdings die Unterschlagung oder der Diebstahl der betreffenden Gegenstände
beziehungsweise Tiere, welche durch die mangelnde Kontrolle ermöglicht wurden,
die Hauptrolle.

In den meisten der übrigen Fälle liegen ähnliche Delikte vor, soweit die

Aussagen etwas erkennen lassen. Es geht fast immer darum, daß jemand etwas «an sich

genommen» oder «gestohlen» oder sonst irgendwie unrechtmäßig für sich
verwendet hat. Auffällig ist, daß Eigentümer des unterschlagenen oder gestohlenen
Gutes in allen einigermaßen klaren Fällen das Königshaus oder ein Mitglied des

Königshauses war (König, Königin, Palast). Leider sind zwei Fälle, in denen das

Königshaus nicht direkt berührt zu sein scheint (NAM. RA-Leute S.43ff.,
Kultgegenstände S. £6f.), im Ganzen recht undurchsichtig.

Anders ist nur die Affäre der Mana-DUGUD (S. 64fr.), die offenbar magischer
Praktiken bezichtigt wird, deren Opfer möglicherweise, so meint Werner,
Mitglieder der königlichen Familie waren (S. 66f., 80).

Sollte sich diese letztere Annahme bestätigen, so wäre bei allen Verfahren, bei
denen sich der Geschädigte sicher oder vermutungsweise erkennen läßt, das

Königshaus betroffen. Protokolle, die sich eindeutig auf einen Prozeß zwischen
Privatleuten beziehen, gibt es keine. Zwar scheint Werner etwas Entsprechendes
einmal anzunehmen (S.6off.), doch kann es sich bei den beiden Personen, deren

Aussagen dort protokolliert werden, auch um zwei Zeugen oder um den Angeklagten

und einen Zeugen handeln, und jedenfalls ist auch in dieser Sache der König
irgendwie beteiligt (Vs. 6.1 i,Rs. 16). Das alles scheint mir darauf hinzuweisen,
daß der von Werner bemerkte politische Nebenzweck der Prozesse (S. 14L, 79f.)
tatsächlich weitergehende Bedeutung hatte, und man wird sich fragen müssen, ob
nicht bei allen diesen Verfahren politische Gründe mit im Spiel waren.

Wenn das richtig sein sollte, so müßte es doch wohl auch bedeuten, daß die
Prozesse schon ihrer Tendenz nach weniger Zivil- als Strafverfahren waren, in
denen der «Staat», das heißt das Königshaus dem Angeklagten gegenüberstand.
Dafür spricht meines Erachtens auch, daß im bestbekannten Fall, in demjenigen des

GAL-dU, die Königin mindesten'; teilweise die Führung des Prozesses bestimmt,
indem sie den Eid anordnet, den ^'e Angeklagten und die Zeugen zu leisten habon

(I 6 ff.), und ihn nachher in seinem Geltungsbereich einschränkt (IV 16 ff. mit
Erläuterungen S. 19). Die Königin als Geschädigte ist demnach mehr als nur Prozeßpartei

und steht prozessual nicht auf gleicher Stufe wie die Angeklagten, wie dies
nach dem Vorgang von R. Haase, (Rev.internat, des droits de l'antiquité 10, 1963,
60, Anm. 34) auch Werner anzunehmen scheint (S. 1.7J).



66 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Die hethitischen Protokolle unterscheiden sich dann nicht nur im fehlenden
festen Formular von den akkadischen Prozeßurkunden des Zweistromlandes : diese

sind grundsätzlich Beweisurkunden und gehören klärlich zu Zivilprozessen.
Auf andere juristische Probleme (z.B. das Verhältnis der Protokolle zu den

hethitischen Gesetzen) soll nicht mehr eingegangen werden. Dagegen ist noch
beizufügen, daß die Texte auch vom linguistischen Standpunkt aus beachtet zu werden
verdienen. Können doch Gerichtsprotokolle unmittelbaren Zugang zur Umgangssprache

eröffnen, sofern sie wenigstens versuchen, Aussagen wortgetreu wiederzugeben.

Zu beurteilen, wie weit sie dies im Einzelfall tun, bleibt immer Ermessenssache.

Für die hethitischen Protokolle kann Werner immerhin eine Reihe von
Besonderheiten zusammenstellen (S.jjff.), welche für eine gewisse Unmittelbarkeit

sprechen (Anakoluthe, erregte Fragen, Kraftausdrücke, sprichwörtliche
Redensarten).

Die sichere Grundlage für die weitere Auswertung dieser interessanten

Textgattung hat Werner mit seiner Arbeit gelegt. Es bleibt nur noch zu hoffen, daß

uns das Finderglück der Ausgräber vielleicht doch eines Tages ein wenigstens
einigermaßen vollständiges Exemplar eines Gerichtsprotokolls beschert.

An kleineren Versehen sind mir aufgefallen: S. 13, Z. 21 : die eckigen Klammern

sind zu tilgen. S. 27, Z. 22 : lies «M]ine<n)? genommen und es dem [». S. 73,
Übersetzung von 2270/c, Z. c: lies «Schafe» statt «Rinder». - Eine geringfügige
Verbesserung des Textes habe ich zu KUB XXXVIII 37 Z. 7' (S. c6f.) vorzuschlagen.
Die Zeichengruppe, die Werner zweifelnd IB.SA liest, möchte ich als EGIR-pa
verstehen. Die ganze Zeile lautete dann: u-it-ma-wa-ra-at-za EGIR-pa UGU d[a-a-as]
,er kam aber und nafhm?] sie wieder in Besitz', was im Zusammenhang einen guten
Sinn ergibt. Peter Frei

Hanns-Peter Schmidt, Brhaspati und lndra. Untersuchungen zur vedischen Mythologie
und Kulturgeschichte. 260 S., 8°. Wiesbaden, Otto Harrassowitz, 1968.

Indra, der kriegerische Gott der eroberungslustigen Indoarier, Brhaspati, der

Repräsentant der Brahmanen-Priester — diese beiden scheinbar gegensätzlichen
Gestalten des vedischen Pantheons bilden den Gegenstand der vorliegenden
Untersuchung. Obwohl Brhaspati in der altindischen Mythologie eine bedeutend geringere
Stellung einnimmt, weist doch sein Name, vor allem unter der Form Brahmanaspati,
auf einen der zentralsten Begriffe der vedischen Religion. Deshalb setzt sich der
Verfasser erst mit dem umstrittenen Terminus brdhman auseinander, wobei er die

Bedeutungsansätze von J. Gonda, «inherent firmness, supporting or fundamental

principle a more or less definite power» (von brh-, «stärken, festigen») und
Paul Thieme, «Formulierung, Gestaltung, Formung», der vom semantischen Feld

ausgeht, einander gegenüberstellt. Dabei betrachtet er, wie uns scheint mit Recht,



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 67

Thiemes Entwurf «dichterische Formulierung» als die bisher befriedigendste
Lösung. Indes ist er sich der Problematik der etymologischen Hypothesen bewußt
und vor allem, «daß der Versuch, für brdhman eine Durchschnittsbedeutung zu
finden, die sowohl den rgvedischen wie den späteren Gebrauch des Wortes deckt
und damit die bràhman-ldee als eine von den Anfängen gleichbleibende und ewige
erweist, nicht gelungen ist» (S. 19).

Gewichtig erscheint uns der Nachweis, daß «der Gott Brhaspati im RV noch
eine im Werden begriffene Gestalt ist» (S. 93) und ursprünglich als Epithet Indras
verwendet wurde, während Brahmanaspati eine sekundäre Form darstellt. Der
Verfasser konjiziert für *brh die Bedeutung «Preisung» (S. 16ff.), was nicht nur
klanglich, sondern auch semantisch die Assoziation mit brdhman, «Formulierung,
Gedicht», erklären würde. Zweifellos weist Brhaspati in die priesterliche Sphäre,
was schon aus seiner Nähe zu Begriffen wie rsi, kavi, vipra usw. hervorgeht.
Erstaunlich ist daher die äußerst enge Verbindung mit dem der Kriegerkaste
nahestehenden Gott lndra. Über dieses Paradox führt jedoch die Feststellung hinaus,
daß man in lndra, der als Priester fungiert, einen Priesterkönig sah (S. 149ff.).
Diese Feststellung findet eine wohlfundierte Bestätigung in den zahlreichen späteren

Legenden — von den Brähmanas bis in das Epos — über Räjarsis. Andernorts
haben wir versucht, einige der wichtigsten hinduistischen Vorstellungen, wie zum
Beispiel die Wiedergeburtslehre und das Gesetz von der Vergeltung der Taten, auf
das Ksatriya-Milieu zurückzuführen. Willkommen sind deshalb die ausführlichen

Erörterungen über das gleichsam unzertrennliche Verhältnis von Brahmanen und

Kriegern bereits in der ältesten Epoche. Damit dürfte in dieser zentralen Frage ein

gewisser Abschluß erreicht sein.
Im mythologischen Bereich stehen lndra und Brhaspati in direkter Beziehung zu

dem bereits vergöttlichten Priestergeschlecht der Angiras. Mit ihrer Hilfe, vor
allem durch deren magischen Gesang vollbringen sie ihre heldenhaften Taten, die
im Vitra- und Vala-Mythos ihren prägnantesten Niederschlag gefunden haben.
Sicher handelt es sich in beiden Fällen um Weltschöpfungsmythen, doch lehnt der
Verfasser die Theorie von Dubletten — der Vala-Mythos wäre eine priesterliche
Version des volkstümlichen Vrtra-Kampfes - ab, wobei er auf die entsprechenden
griechischen Parallelen verweist, nämlich den Raub der Rinder des Geryoneus und
Herakles' Kampf mit der Hydra. In Indras Kampf gegen den Drachen liegt das

Hauptmotiv in der Befreiung der Wasser, im Vala-Mythos hingegen wird das Licht
aus der Finsternis eines Bergverließes befreit. Nun nimmt das Zauberlied, das den
Fels aufbricht, ein Jahr in Anspruch, woraus Schmidt unter anderem überzeugend
schließt, die damit verbundene Opferhandlung deute auf ein Neujahrsfest hin,
werden doch vornehmlich Sonne und Morgenröte aus der Finsternis erlöst. In beiden

Fällen stellt lndra die Hauptperson dar ; er wird von Brhaspati und den Angiras
in ihrer priesterlichen Funktion unterstützt.



68 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Dies veranschaulicht die für jene Zeit unzertrennliche Verquickung von Mythos
und Magie, von Dichtung und Kult, denn die Kühe — Lichterscheinungen und
Wasser - werden durch die Macht des zauberhaften Wortes aus der Höhle befreit.
Dabei sind verschiedene Stadien dieser Wortmagie, zum Teil von
entwicklungsgeschichtlicher Bedeutung, schon im Rgveda feststellbar. An der untersten,
urtümlichsten Stufe steht der Analogiezauber : die Kühe werden durch das nachahmende
Brüllen der Priester aus der Höhle gelockt (RV io, i2o, c). Auf einer schon höheren

Stufe finden wir den Namenzauber, wofür unser Märchen «Rumpelstilzchen»
ein so markantes Beispiel bildet. In diesem Falle muß der geheime Namen der
Kühe, nämlich «Morgenröte», entdeckt werden. Eine bedeutend raffiniertere
Form besitzt das kultische Lied, dessen Wirkung auf der magischen Kraft der Wahrheit

beruht. Gerade hierin erlangten die vedischen Sänger höchste Meisterschaft,

ging es beim zauberkräftigen Wort, dem brdhman, doch wesentlich um die
«dichterische Formulierung», wozu noch die beschwörend zwingende Melodie, das

säman, trat. Beim eigentlichen Wahrheitszauber, der in der ganzen indischen
Geschichte eine eminente Rolle spielt, steht die Verknüpfung einer objektiven,
«wahren» Gegebenheit mit einem zu erfüllenden Wunsch im Vordergrund. Eine
weitere Entwicklung darf im «Legendenzauber» (Thieme) gesehen werden: die

Erzählung selbst schwört das entsprechende begehrte Ergebnis herauf. Als letzte
und wohl nach-rgvedische Entwicklungsphase wäre das sravana-phala, die Frucht
des Anhörens, zu erwähnen. Hier genügt das Anhören einer mythischen, legendenhaften

Begebenheit, um zur analogen Wunscherfüllung zu gelangen.
Das anspruchsvolle, äußerst sauber verfaßte Werk bietet durch den sorgfaltigen

Index dem Vedisten reichhaltiges Material. Wesentlich zugleich ist, daß gewisse
ebenso schwierige wie zentrale Themen der vedischen Mythologie geklärt wurden,
ja man darf darin einen aufschlußreichen Beitrag zur Struktur des mythisch-magischen

Denkens sehen. Paul Horsch

Frederick J. Streng, Emptiness, A Study in Religious Meaning. A Depth Study of the

Philosopher Nâgârjuna and his Interpretation of Ultimate Reality. Including
translations of Nägärjuna's «Fundamentals of the Middle Way» and «Averting the

Arguments». 2^2 p., 8°. Nashville, New York, Abingdon Press, 1967.

Voici un ouvrage où Nâgârjuna quitte enfin le cercle des études spécialisées pour
entrer, comme le mérite son curieux et éclatant génie, dans le domaine des études

philosophiques et religieuses en général. C'est en effet la première fois qu'une
étude approfondie, d'une certaine ampleur, et délibérément synthétique, est
consacrée à Nâgârjuna par un auteur qui n'est pas au premier chef un orientaliste.
Un séjour à l'Université hindoue de Bénarès a donné à M. Streng une bonne
connaissance du sanscrit et du milieu indien ; mais sa formation est celle d'un historien



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 69

des religions1, et c'est en historien des religions qu'il étudie Nâgârjuna. Ce point
de vue pourrait être déformant s'il faisait entrer la pensée religieuse nâgârjunienne
dans le cadre d'une méthode trop étroite et en donnait une interprétation trop
marquée d'occidentalisme - défaut que nous avions reproché à M. T. R.V. Murti
dans un compte rendu, peut-être excessivement critique, d'un ouvrage admirable

qui fut la première grande synthèse qui nous ait été donnée de la pensée Mâdhyami-
ka2. M.Streng a évité ce défaut: c'est en prenant la pensée nâgârjunienne dans sa

situation historique et dans son dynamisme intrinsèque qu'il restitue avec ampleur
et sûreté sa valeur universelle. Par un enviable talent de synthèse, il parvient à tenir
compte de tous les détails que fournissent tant les travaux de ses devanciers que les
écrits de Nâgârjuna lui-même, et à les insérer dans des perspectives générales.

Jusqu'ici, Nâgârjuna avait été étudié avant tout en tant que philosophe ou que
logicien. Le point de vue de M. Streng, à la fois plus vaste et plus juste, est celui de
la pensée religieuse (plus exactement de la conscience religieuse, «religious
awareness») et de ses modes d'expression possibles, qui peuvent éventuellement

comporter un recours à la philosophie ou à la logique. On sait que Nâgârjuna est
aussi fervent croyant que profond penseur; M. de Jong, notamment, s'est exprimé
avec beaucoup de netteté sur ce point3, et la seule existence des Hymnes, dont

quatre au moins sont d'une indiscutable authenticité, suffirait à en témoigner.
Mais M. Streng a tenu la gageure de faire ressortir la signification religieuse de la

pensée nâgârjunienne en se fondant sur les deux ouvrages en apparence les plus
purement philosophiques, les plus strictement éristiques: les Mûla-madhyamaka-
kärikä et la Vigraha-vyâvartanï. Sans rien perdre de l'argutie nâgârjunienne, il
montre, avec plus de bonheur peut-être qu'aucun de ses devanciers, quelles en sont
la portée et la valeur réelles.

Le livre de M. Streng n'est pas d'une lecture aisée. Sa densité, sa forte teneur
synthétique, où chaque élément de l'exposé engage l'exposé tout entier, le rendent
difficile à résumer; sa terminologie, ses modes d'expression se transposent mal en
français. Nous nous bornerons ici à dégager ce qui nous a paru l'argument essentiel

de l'ouvrage.
Comme l'indique le sous-titre, M. Streng s'est attaché avant tout à dégager la

1. J'emploie cette désignation faute de mieux; il convient de rappeler que, dans la

rubrique assez mal venue et équivoque d'«histoire des religions», le terme d'«histoire» doit
s'entendre au vieux sens du mot grec Eoropta «enquête» en général, qui peut mettre en

jeu les disciplines les plus variées, et non seulement la recherche historique au sens restreint
et habituel du terme.

1. T. R. V. Murti, The Central Philosophy ofBuddhism, A Study of the Mâdhyamika System, London,

19CC; cf. compte rendu dans Indo-Iranian Journal, vol. Ill, 's-Gravenhage, 19C9, sous le
titre «Kant et le Mâdhyamika», p. 104.

3. Cinq chapitres de la Prasannapadâ, Paris, 1949, p.XI—XII.



70 BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

«signification religieuse» qui se cache derrière le terme de «vacuité», en qui il
voit, à juste titre pensons-nous, le terme clef de la pensée nâgârjunienne. Mais

pour qui connaît un tant soit peu cette pensée, «vacuité» évoque à la fois le stupéfiant

instrument de destruction qu'est la dialectique des Kârikâ, et le terme auquel
aboutit cette destruction: un «relativisme» tout pénétré de l'inconsistance des

choses, et qui diffère du nihilisme d'aussi peu qu'on voudra. Qu'il y ait un élément

religieux là-dedans, il serait difficile d'en disconvenir: il est particulièrement
sensible en quelques points du texte, notamment au chapitre XXIV. En quoi il
consiste, comment il opère, comment le définir, voilà une tâche beaucoup plus
délicate; c'est à elle que s'est attaché M.Streng.

Le caractère essentiel de la conscience, de la connaissance ou de la vie religieuses,

pour M. Streng, est la présence d'une intention sotériologique. La vie
religieuse vise à surmonter, par le moyen d'une transformation radicale, l'expérience
d'une imperfection ressentie dans l'existence humaine (p. 171). On a pu se demander

si le bouddhisme était une religion, notamment en certaines de ses formes qui,
telle la dialectique de Nâgârjuna, laissent peu de place à la dévotion. La définition
posée par M. Streng lève toute équivoque : l'intention sotériologique est assurément

présente dans la pensée nâgârjunienne ; l'établissement de la vacuité par l'opération
de la dialectique y joue précisément ce rôle d'un moyen de transformation radicale,

visant à relâcher l'emprise de la douleur, de ce mal-être dont la constatation
est le point de départ de tout le bouddhisme.

Mais là où le Nägärjunisme présente une remarquable singularité, c'est sur la

manière dont opère la conscience religieuse, et sur le terme auquel aboutit la

transformation radicale. M. Streng distingue dans la tradition indienne trois
«structures of religious apprehension», qu'il appelle «mythique», «intuitive» et
«dialectique». Dans les deux premières, sur le nom desquelles on pourrait faire des

réserves, l'expression, verbale ou rituelle, de la conscience religieuse, renvoie
toujours à une réalité absolue en tant que telle (p. 106) ; dans la troisième, celle de

Nâgârjuna, les symboles, qui sont des symboles verbaux, et en particulier le symbole

cardinal, qui est le terme de «vacuité», ne se réfèrent pas à une réalité absolue

indépendante d'eux-mêmes. M. Streng mentionne (p. 139) Wittgenstein, chez qui
le langage présente le caractère d'un symbolisme «en l'air», sans référence à un
fondement objectif, et qui ne tire sa signification que de sa cohérence. Nous
citons ce rapprochement, qui nous a paru intéressant à titre d'indication ou de repère,
mais il faut, bien entendu, le prendre cum grano salis: il y a une belle différence de

problèmes, de visées, de points de vue, entre un philosophe du langage dans

l'Occident contemporain, et un penseur religieux oriental au IIe siècle de notre ère. La

dialectique de Nâgârjuna, dont M. Streng analyse le jeu en détail dans la deuxième
des quatre parties de son ouvrage, réalise ou établit la vérité ultime, non pas en
édifiantun jeu de symboles qui renvoient à une vérité transcendante et inexprimable,



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 7I

mais en montrant l'inconsistance, l'inexistence en tant qu'absolu des éléments du
monde phénoménal. Cette inconsistance, avec l'interdépendance qui dialectique-
ment s'y oppose, est le seul élément d'universalité et de cohérence dans la réalité.
C'est là le terme ultime, le paramârtha de la transformation radicale opérée par la
conscience religieuse qui s'exprime dans la dialectique nâgârjunienne. Cette
inexistence en tant qu'absolu des éléments du monde phénoménal, c'est ce que Nâgârjuna

appelle «vacuité». Mais pour bien montrer qu'elle ne constitue pas et qu'elle
ne renvoie pas à un terme transcendant de quelque nature que ce soit, Nâgârjuna
applique aussi le terme de «vacuité» à toute transcendance. Le terme se rapporte
donc à la fois à l'existence phénoménale et à la vérité spirituelle la plus haute;
c'est une des idées maîtresses de l'ouvrage (p. 167).

La «signification religieuse de la vacuité» (IVe partie, chapitre 10) est triple:
épistémologique; psychologique; cosmologique ou ontologique.

D'un point de vue épistémologique, la vacuité c'est l'Eveil (bodhi). L'Eveil
consiste à voir les choses telles qu'elles sont; la vacuité est à la fois cette vision
et le moyen d'y parvenir; elle informe la dialectique même qui l'établit (Kârikâ
IV. 8, 9). Tant qu'il s'agit d'analyser les facteurs qui produisent la douleur, Nâgârjuna

se maintient dans la tradition du bouddhisme ancien, de l'Abhidharma. Mais
il ne faut pas s'en tenir à un classement systématique de ces facteurs, comme s'ils
étaient des essences douées d'une réalité spécifique; cette analyse de processus
physiques et psychologiques ne suffit pas à délivrer des liens affectifs et intellectuels
qui attachent aux choses apparentes ; il faut encore établir la foncière inconsistance
de ces dernières.

Sur le plan psychologique, la vacuité se traduit par une libération des contraintes
psychologiques qui empêchent d'apprécier pleinement et complètement les conditions

qui déterminent un choix. «Résider dans la vacuité» signifie vivre en état
d'ouverture à l'expérience restituée par la dialectique à son inconsistance foncière,
mais aussi, et corrélativement, à l'interdépendance de ses éléments constitutifs,
inconsistants eux-mêmes puisqu'interdépendants. Cette liberté s'exerce à chaque
moment de l'existence, et non à des moments particuliers d'évasion mystique à un
niveau d'être supérieur, ou de libération obtenue par une activité sacerdotale en un
temps et en un lieu sacrés.

Enfin, d'un point de vue cosmologique ou ontologique, la vacuité est la nature
relative («relatedness», que M. Streng distingue de «relativity», p. 167) de tout ce

qui existe. C'est la dialectique des Kârikâ qui, transcendant la tradition de
l'Abhidharma, établit cette nature relative; celui qui la connaît voit les choses telles

qu'elles sont. Mais ce dépassement des catégories abhidharmiques, et de la vérité
mondaine qu'elles expriment, ne signifie pas accession à un niveau d'être supérieur ;

il s'épuise dans la dialectique même qui l'opère. Il n'y a pas d'absolu indépendant,
mais seulement la nature relative des choses. Pour suggérer à la fois cette nature



72 BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

relative et cet absolu absent, Nâgârjuna articule le symbole conceptuel (et verbal)
de la vacuité; symbole «suspendu», pour ainsi dire, qui ne renvoie à aucun absolu
existant en tant que tel. C'est ce qu'exprime (symboliquement aussi) la notion de

paramârtha-sûnyatâ, «vacuité du sens suprême», qui est un des modes reconnus de
la vacuité dans les textes canoniques4.

A cette vue de la nature relative des choses se rattache la pratique de la compassion

(karunâ, p. 168). La compassion, c'est, si l'on veut, l'acte ou l'action (karman)
informée par la vacuité, c'est-à-dire l'interdépendance des choses et des êtres. La
vacuité montre bien l'inconsistance, ou à tout le moins la non-existence en tant
qu'absolu, des éléments de la réalité empirique. Elle ne détruit pas pour autant le
monde empirique et la réalité quotidienne; elle les fait voir dans leur véritable
nature.

M. Streng fait suivre son exposé d'une traduction des Mûla-madhyamaka-kârikâ et
de la Vigraha-vyâvartanï. Il nous procure ainsi la première traduction anglaise
intégrale des MMK prises pour elles-mêmes, sans être englobées dans un commentaire,
et de la VV faite sur le texte sanscrit édité par E. H. Johnston et A. Kunst5. Il faut
bien dire que sa traduction, qui est de bonne foi, n'est pas irréprochable, et présente
des contresens, pour la plupart mineurs heureusement, et qui n'enlèvent rien à la
valeur de ses interprétations.

Une bibliographie analytique très soignée termine l'ouvrage. P. 239, à la
bibliographie du Catuhstava, il conviendrait d'ajouter que M. G. Tucci, dans son
introduction à l'édition du commentaire intitulé Catuhstava-samâsârtha, a réglé de manière
définitive, peut-on croire, la question longtemps controversée de savoir quels sont
les quatre Hymnes (Minor Buddhist Texts, Part I, Rome, 19Ç6, Serie Orientale Roma,
vol. 9, p. 2 37). P. 240 bas : M. H. N. Chatterjee, dans un second volume, a poussé
jusqu'au chapitre VII son édition et sa traduction des MMK (Mûla-madhyamaka-kârikâ
of Nâgârjuna, Partii, Chapters VI and VII, Calcutta, 1962). Jacques May

Tales ofhe. Lyrical Episodes from Tenth-Century Japan. Translated, with an
Introduction and Notes, by Helen Craig McCullough, 277 S., 8°. Stanford (Calif.),
Stanford University Press, 1968.

Die «Tales of Ise» - das «Ise monogatari» - zählt zu den paar großen, den Ruhm
der Heian-Literatur ausmachenden Werken, mit denen die Bewegung gegen die
immer weiter um sich greifende, am Ende des 8. Jahrhunderts kulminierende

4. Voir notamment E. Obermiller, A Study ofthe Twenty Aspects ofSünyatä, Indian Historical
Quarterly 9, 1933, p. 170 sq.

c. Il existe, de ces deux ouvrages et du Catuhstava, une traduction italienne, excellente et
élégamment présentée, due à M.Raniero Gnoli: Nâgârjuna: Madhyamaka Kârikâ, Vigraha

Vyâvartanï, Catuhstava, Torino, Boringhieri, 1961. (Enciclopedia di autori classici, Vol.61.)



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 73

Sinifizierung der herrschenden Schicht sich durchsetzte. Seine Hochschätzung
genießt das Werk jedoch nicht nur dank der Eleganz und Biegsamkeit in der Fixierung
des gesprochenen Ausdrucks, sondern auch als unerläßliches Regelbuch für das

Verhalten in den verschiedensten Situationen; beispielsweise beim Abschiednehmen,

dem Betrachten des Mondes oder der Erwähnung einer bestimmten Jahreszeit.

Obwohl es bis in unsere Zeit eifrigst studiert, kommentiert und verbreitet
wurde, sind wir heute hinsichtlich seiner Entstehungsgeschichte und seines Autors
grundsätzlich nicht weiter als vor Hunderten von Jahren. Zwar nennt die Legende
den Autor, den Kaiserenkel Ariwara Narihira, einen Mann, dessen Schönheit

sprichwörtlich blieb. Allein nicht einmal die modernsten Untersuchungen könnten
die These einwandfrei fundieren, daß wir es hier mit dem Werk eines einzigen
Mannes zu tun haben.

Dieses selbst besteht aus mehr als zweihundert Kurzgedichten, deren jedes
durch eine knappe, oft nur einen Satz umfassende Prosaeinleitung einen Hinweis
auf die Situation erhält, aus der es verstanden werden will. Etliche, wenn nicht
alle Gedichte Narihiras finden sich bereits im «Kokinshû», allerdings ohne in
Namengebung, einigen Einleitungen beziehungsweise Anordnungen der oft zu kleinen

lyrischen Zwiegesprächen oder Soloszenchen zusammengefaßten Verse immer
mit dem «Ise monogatari» übereinzustimmen.

Helen Craig McCullough hat mit dieser neuen Publikation — eine vorangehende,
«Yoshitsune», wurde in den «Asiatischen Studien» bereits angezeigt -
hervorragende Arbeit geleistet. In der Schilderung des kulturellen und politischen
Klimas, dem die Gedichte entstammen, genau wie in der behutsamen und klaren
Übersetzung. Ein kaum einen Wunsch offenlassender Apparat rundet die Arbeit ab.

WMT.

Japans Decision for War. Records of the 1941 Policy Conferences. Translated,
edited and with an introduction by Nobutaka Ike, Stanford University Press, 1967,
306 S.

Die hier erstmals in Übersetzung vorliegenden Protokollaufzeichnungen der in
Tokyo abgehaltenen Konferenzen gestatten einen lebendigen Einblick in das Denken

der zum Krieg entschlossenen japanischen Führungsspitze. In den Archiven der
japanischen Verteidigungsagentur für Militärgeschichte aufgefunden, beginnen sie

mit der Invasion der Mandschurei und enden mit dem Angriff auf Pearl Harbor,

umspannen also den Zeitraum von März bis Dezember 1941 und befassen sich
insbesondere mit den amerikanisch-japanischen Beziehungen. Sie betreffen insgesamt
62 Konferenzen, nämlich 57 Liaisonkonferenzen, gehalten in kurzen, regelmäßigen
Abständen zwischen Vertretern des Kabinetts und des Militärs über Fragen der



74 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Außenpolitik, und c kaiserliche Konferenzen, wo die an den Liaisonkonferenzen

getroffenen wichtigeren Entscheide vom Kaiser formell ratifiziert wurden.
Die Liaisonkonferenzen wurden 1937 durch Regierungsdekret eingeführt, um

für «Liaison» zwischen Regierung und militärischer Führung zu sorgen. In den

Jahren unmittelbar vor Kriegsausbruch hatte sich die Liaisonkonferenz zum Hauptträger

außenpolitischer Entscheidungen gemacht und das Kabinett weitgehend in
den Sektor der Innenpolitik verwiesen. Die Spitzenstellung des Militärs in Japans

politischem System läßt sich mindestens bis 1868, dem Jahr der Meiji-Restauration,
zurückverfolgen. In dem damals anhebenden nationalen Modernisierungsprozeß
haben zuerst die Samurai und dann — gleichsam ihre Nachfolger — die professionellen
Militärs eine führende Rolle gespielt. Modernisierung Japans wurde anfänglich als

«defensive Modernisierung» begriffen in Abwehrstellung gegen eine von den

fortgeschritteneren westlichen Ländern ausgehende militärische Bedrohung.
Den vorliegenden Aufzeichnungen läßt sich, knapp zusammengefaßt, dreierlei

entnehmen. Erstens : Japans Führer teilten sämtliche die gleichen Grundansichten
und Werte. Ihnen allen schwebte eine «Ko-Prosperitätssphäre Groß-Ostasien» vor,
ein weitgehend autarkes, von der Mandschurei bis Holländisch-Ostindien sich
erstreckendes Imperium, in der Überzeugung, eine solche Neuordnung werde
dem Weltfrieden förderlich sein. Zugang zu den Bodenschätzen und Rohstoffen
Indochinas und Ostindiens, ermöglicht durch Hitlers Besetzung der Mutterländer
Frankreich und Holland, würde Japan zu einer von den Westmächten wirtschaftlich

unabhängigen Nation machen und somit ein asiatisches Großreich unter
japanischer Führung ermöglichen.

Die USA widersetzten sich entschieden einer japanischen Übernahme europäischer

Kolonien. Der japanischen Führung war insbesondere auch die gegenüber
China praktizierte Politik der «offenen Tür» ein Dorn im Auge, die eine einseitige
politische und wirtschaftliche Kontrolle Chinas durch einen einzelnen ausländischen
Staat ausschloß. Die von den USA im pazifischen Raum eingenommene Haltung
wurde durchwegs als Bedrohung japanischer Grundinteressen empfunden.
Meinungsverschiedenheiten in der japanischen Führungsspitze betrafen bloß Methoden
und Timing. Man war sich darüber klar, daß eine nationale Expansionspolitik auf
den Widerstand anderer Nationen stieß und daher Risiken miteinkalkuliert werden
mußten. Zweitens: Während der zäh geführten amerikanisch-japanischen
Verhandlungen war keine Seite zu bedeutenden Konzessionen bereit. Im Herbst 1941
hatte sich unter den japanischen Führern die Ansicht durchgesetzt, von den USA
und ihren Allierten in eine Zwangslage gedrängt zu sein. Ein Andauern dieser
Situation erschien ihnen unerträglich, Krieg die einzige Alternative. Eine aus den

protokollarischen Aufzeichnungen zu schöpfende Haupterkenntnis betrifft,
drittens, die vielgepriesene Gültigkeit der Abschreckungstheorie, die die amerikanische
Politik seit 194 c beherrscht. Nach dieser Theorie wird eine schwächer ausgerüstete



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS J £

Nation aus Furcht vor einer Niederlage sich des Angriffs auf eine besser gerüstete
Macht enthalten. Der Fall Japan lehrt, daß Ausnahmen von der Regel möglich sind.

Gegen risikowillige Staatsführer mag Abschreckung nicht wirksam sein. Die
wahrscheinlichen Konsequenzen einer Niederlage werden in den zur Rede stehenden

Aufzeichnungen kaum je berührt. Verständlicher Widerwille bei den
Entscheidungsinstanzen, defätistischer Haltung bezichtigt zu werden, machte das Thema

«Niederlage» gleichsam tabu. Privat gewiß offen diskutiert, wird das Thema in den

Konferenzprotokollen nur sehr indirekt angetönt : Die Chancen eines japanischen
Sieges werden im Detail erwogen. Niemand fühlt sich im.Führungsgremium
zuversichtlich genug, einen vollen Sieg vorauszusagen. Die japanische Kriegsmarine
fühlt sich durchaus in der Lage, den Kampf mit Erfolg über eine Dauer von zwei

Jahren zu führen, aber nicht mehr. Auch denkt niemand an eine Invasion des

amerikanischen Kontinents. Das meiste, was sich Japan tatsächlich erhoffen konnte — und
das kommt im protokollarischen Material gut zum Ausdruck — war ein
Verhandlungsfriede, der Japan als ostasiatische Vormacht anerkannte, ein für das Inselreich

günstiger Verhandlungsfriede, zu dem sich die USA infolge eines deutschen Sieges

in Europa und einer gewissen Kriegsmüdigkeit bequemen würden. Man dachte sich

in Japan, daß ein lateinamerikanisches Land, die Schweiz, Portugal oder gar der
Vatikan dabei eine Vermittlerrolle spielen könnten. Die japanische Reichsführung
hat sich möglicherweise auch bis zu einem gewissen Grade von der Erinnerung an
den Verlauf des russisch-japanischen Krieges im Jahr 190J in ihren Erwägungen
leiten lassen. Japan kam damals gegen den russischen Koloß zu frühen Erfolgen. Als
sich dann der Krieg in die Länge zog, machten sich zunehmend Anzeichen von
Erschöpfung bemerkbar. Zu Japans Glück schritt, noch bevor sich das Blatt wandte,
der damalige US-Präsident Theodore Roosevelt ein und vermittelte zwischen den

beiden Mächten einen Friedensschluß. Vermutlich hofften die japanischen Führer

1941 bewußt oder unbewußt zumindest auf einen ähnlichen Verlauf der Dinge. Der
Herausgeber weist ferner auf eine gewisse in japanischen Regierungskreisen
vorhandene fatalistische Grundstimmung hin, die das Treffen von Entscheidungen in
einer durch mancherlei Ungewißheiten und Imponderabilien gekennzeichneten
Lage erleichterte. «Wer glaubt, menschliche Angelegenheiten seien letztlich von
übermenschlichen Kräften kontrolliert, fühlt sich für seine Handlungen nicht voll
verantwortlich.» Der bei der japanischen Führung ausgesprochen vorhanden
gewesene Wille zum Risiko wird uns somit noch besser verständlich.

Soweit sich der Schreibende von kompetenter Seite bestätigen lassen konnte, ist
das von Nobutaka Ike, Professor für politische Wissenschaft an der Stanford

University, hier vorgelegte protokollarische Material zuverlässig. Es zeigt anschaulich,
wie divergierende macht- und wirtschaftspolitische Interessen zweier auch rassisch

und kulturell verschiedener Großmächte schließlich zum Krieg führten. Hier eine
aufstrebende asiatische Macht, die ihre politischen und wirtschaftlichen Ansprüche



76 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

anmeldet. Dort die sich am Status quo bisheriger westlicher Vormachtstellung im
asiatischen Raum festklammernden USA. Die von der japanischen Regierung
vertretene, weiterer Konzessionen überdrüssige Politik sowie ihr stark emotional
gefärbter Wille zum Risiko werden uns vielleicht noch etwas verständlicher, wenn
wir uns die Diskriminierungen vergegenwärtigen, denen Japan auf internationaler
Ebene von Seiten der USA und anderer Westmächte seit der Meiji-Ära mehrfach

ausgesetzt war. Die vom japanischen Volk in rassischer, politischer und wirtschaftlicher

Hinsicht erlittenen und ihren ausgeprägten Nationalstolz gröblich verletzenden

Diskriminierungen bilden ein Kapitel japanischer Geschichte, das mehr oder

weniger unterschwellig die japanische Außenpolitik bis 194^ mitbeeinflußte.
F. DUMERMUTH

Modern Japanese Leadership — Transition and Change. Ed. Bernard S. Silberman &

Harry D. Harootunian. University of Arizona Press, 1966, 433 S.

Vorgelegt wird eine Sammlung von Referaten, gehalten anläßlich der vom 21.
bis 23. Dezember 1963 an der University of Arizona abgehaltenen Konferenz über
japanische Eliten im 19. Jahrhundert. Die hier zu Wort kommenden zwölf Autoren
versuchen, Konturen und Strukturen von Eliten und ihre Einflüsse auf die
Entstehung des modernen Japan nachzuzeichnen und zu interpretieren. Der Werdeprozeß

moderner Industriegesellschaften geht oft nicht ohne das soziale Grund-
gefüge zutiefst treffende Erschütterungen vor sich. In Japan vollzog sich der
gesellschaftliche Wandel auffallend glatt. Dies erklärt sich aus dem Vorhandensein einer
zur Bewältigung moderner Probleme fähigen Führungsgruppe. Eine erste
Feststellung. Doch aus welchen Kreisen der japanischen Gesellschaft rekrutierten sich
die neuen Führungskräfte, die die Meiji-Restauration im Jahr 1868 ermöglichten
und den weiteren Gang der Geschichte bis zum Zweiten Weltkrieg entscheidend
beeinflußten? Die detaillierten Untersuchungen von S.Brown über die Bürokratie
des Innenministeriums, von I. Scheiner über die Führung der nonkonformistischen
protestantisch-christlichen Bewegung der Meiji-Zeit, von J. Lebra über die Führer
der Kaishinto («Reform-Partei»), von J.B. Crowley über die Entwicklung des

Meiji-Militärestablishments, und von B. S. Silbermann über den höheren Staatsdienst

der Meiji-Zeit - sie alle erweisen das Fortbestehen traditioneller
Elitenführungskräfte nach 1868. Es zeigt sich, daß die Führer der Meiji-Zeit sich in ihrer
Mehrheit aus den sozial tieferen Schichten der herkömmlichen politischen Eliten,
speziell der Samurai unteren Ranges, rekrutierten. Die Offenheit der unteren
Samuraischicht Neuem gegenüber gründete auf ihrer Furcht vor StatusVerlust.
Furcht vor Verlust ihres ererbten gesellschaftlichen Status infolge zunehmender
wirtschaftlicher Verarmung disponierte diese Samurai zur Innovation. Ferner war
Japans Übergang von einem Feudalstaat zu einer modernen Industrienation charak-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 77

terisiert durch Abwesenheit eines offenen Konflikts zwischen den neu hochgekommenen

Führern und der politisch verdrängten Elite der bisherigen aus Daimyo und
Hofaristokratie gebildeten Spitzenschicht. Offene Konflikte gehören häufig zur
Dynamik von Entwicklungsländern. Was Japan anbelangt, werden für ihr Fehlen vor
allem drei Gründe geltend gemacht: Einmal lag bereits während der späteren
Tokugawa-Zeit die Verwaltung der Lehensbezirke (han) häufig in den Händen von
Samurai unteren Ranges. So konnte eine plötzlich eintretende schroffe Konfrontation

zwischen Altem und Neuem vermieden werden. Zudem erwies sich die
traditionelle Spitzenschichtselite zur Lösung der Probleme, die eine neue Ära

stellte, als unfähig. Sodann betrieb die Meiji-Regierung gegenüber der ehemaligen
Führungsschicht eine Politik großzügiger finanzieller Abfindung, deren Loyalität
sich das neue Regime zusätzlich durch Schaffung eines Reichsadels (peerage)
sicherte. In ihn aufgenommen, blieb der ehemaligen Führungselite wenigstens ein
symbolisches Fortbestehen ihres früheren Status und Ansehens gewährleistet.
Somit war offener Kampf um die Macht abgewendet und kontinuierliche
Durchführung von sozialen, politischen und wirtschaftlichen Reformen gesichert.

Die durch die Meiji-Restauration zum Zug gekommene Führungsequipe war
im Sinne Max Weberscher Kriterien zweckrational und instrumental orientiert.
Es gelangten «moderne» Kriterien zur Anwendung: Leistungsprinzip, fachliches
Wissen und Können, funktionale Spezifizität, universalistische Wert- und

Normorientierung. Konfuzianisches Erbe und neu einströmende christliche Werte gaben
universale Prinzipien her, mit deren Hilfe die japanische Gesellschaft neu geordnet
werden sollte. Aneignung westlichen Gedankenguts eröffnete Zugang zu Macht und

Prestige zum Wohl der Nation, war Mittel zum Zweck gesellschaftlicher Mobilität,
begehrter Aufstiegskanal die Staats- und Militärdienstbürokratie. Die Tokyo-Universität

begann — dies sei nur beiläufig erwähnt - als Übersetzungsbüro für die

Staatsverwaltung. Bei solch einseitiger Ausrichtung des Lernprozesses ist es

verständlich, daß das japanische Bildungswesen mit der Zeit selber einer zunehmenden

Bürokratisierung und Immobilität anheimfiel. In dieser bedenklichen Entwicklung
liegen einige der historischen Wurzeln der heutigen revolutionären Unruhe unter
Japans akademischer Jugend. Der in der Meiji-Ära zum Zug gekommene Autori-
täts- und Führungstypus nimmt nach der Definition Max Webers eine Mittelstellung
ein zwischen durch die Gesetzgebung umschriebener, rationaler, formalbürokratischer

Autorität einerseits und traditionsbestimmter, durch Brauch und Informali-
tät gekennzeichneter Autorität anderseits. Dieser Mitteltypus kennzeichnet die für
Entwicklungsgesellschaften typische Situation eines «Autoritätsführungsdifferen-
tials», resultierend aus einem Ungleichgewicht zwischen modernen,
universalistischen und national orientierten Werten einerseits und lokalen, partikula-
ristisch-traditionell orientierten anderseits, ein Dualismus, der sich deutlich bei
der Staatsführerschaft manifestiert. Damit hängt zusammen ein in Entwicklungs-



78 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

gesellschaften oft beobachtetes Phänomen: Moderne staatliche Gesetzgebung
scheint kaum mehr als so etwas wie eine formale Maske zu sein, hinter der sich die

Dinge nach traditionellen informalen Mustern des Machtverhaltens abspielen. Doch
in Wirklichkeit besteht eine integrale Beziehung zwischen den von der Nationalführung

benützten Typen von Autorität: «Legale Autorität legitimiert die neuen
Methoden, die Dinge zu tun, während traditionelle Autorität die Neuerungen unter
der breiten Masse der Bevölkerung operationsfähig macht.»

Dank der in ihnen verkörperten guten Ausgewogenheit der beiden Autoritätstypen

und ihrer Orientierungsmuster waren die nach 1868 zur Macht gelangten
Führungspersönlichkeiten oft sehr erfolgreich, obwohl keine im eigentlichen
Wortsinn charismatisch genannt werden könnte. Aus den hier vorgelegten
Untersuchungen schält es sich deutlich heraus, daß Führung nicht bloß konzipiert werden
kann im Sinn einer in nationalen Institutionen zentrierten Elite politischer oder
militärischer Art, sondern bezüglich verschiedener Niveaus und Aktionssphären untersucht

werden muß. Speziell gilt dies für rasche Entwicklung anstrebende
Gesellschaften, wie sich dies für ein Land wie Japan aufdrängte. Die Fähigkeit einer
nationalen Führungsspitze, Neuerungen einzuführen und zu lenken, hängt
weitgehend davon ab, ob es ihr gelingt, die traditionellen Eliten auf lokaler Ebene für
die Neuerungen zu gewinnen. Dies war in Japan tatsächlich der Fall dank gut
funktionierender Interkommunikation und steter Tuchfühlung zwischen den
verschiedenen Führungsniveaus des Landes - ein weiterer Grund für den relativ
glatten Übergang des Landes von einem mittelalterlichen Feudalstaat zu einer
modernen Industrienation. Zudem konnte sich Japans Führungsequipe weitgehend
aus den traditionellen Eliten rekrutieren, eine Entfremdung der Spitze von der
breiten Masse der Bevölkerung (wie z. B. in Indien, Burma, afrikanischen Ländern)
somit vermieden werden. Japan nimmt gerade durch die Tatsache, daß der traditionellen

Oberschicht zugehörige Eliten - mehrheitlich Samurai niedrigeren Ranges -
im gesellschaftlichen Modernisierungsprozeß eine wesentliche Rolle spielten, unter
den Entwicklungsgesellschaften eher eine Sonderstellung ein. Darauf ist von
soziologischer Seite schon oft hingewiesen worden und kommt auch in der hier zur Rede

stehenden Referatensammlung gut zum Ausdruck. Den Anspruch, das gestellte
Thema von allen Gesellschaftsbereichen her erschöpfend behandelt zu haben, erhebt
das Buch nicht, sonst hätte etwa die Rolle der industriellen Eliten, die sich allmählich
zu großen Industriekonzernen (zaibatsu) auswuchsen, bei der Förderung
modernnationaler Ziele mehr Beachtung verdient. Am Verhalten der industriellen Eliten
läßt sich nämlich gut eine weitere Antwort auf die oben mehrfach angesprochene

Frage ablesen, warum der soziale Wandel in Japan im Vergleich zu andern
Entwicklungsgesellschaften relativ konfliktlos verlaufen ist. Anvisiert ist hier eine am
Kollektiv orientierte Denk- und Verhaltensweise, genauer die Art und Weise, wie in
Japan von alters her Entscheidungen getroffen wurden, nämlich mittels Gruppen-



BUCHERBESPRECHUNGEN- COMPTES RENDUS 79

konsensus, eines Mechanismus, der die Einführung von Neuerungen sich mit einem
Minimum an Konflikten vollziehen ließ, da diesem durch die Tradition legitimierten
Prinzip keine Regeln anderer Art zuwiderliefen. Es steht zu vermuten, und die
Erfahrung scheint es zu bestätigen, daß in mehr individualistisch orientierten
Gesellschaften Einführung und Durchsetzung von Neuerungen von einem höheren Grad
an Konflikten begleitet ist. F. Dumermuth

Leon Zolbrod, Takizawa Bahn. - Twayne's World Authors Series (Japan) Bd. 20.

Twayne Publishers, Inc., New York 1967, 162 S.

Die Dichtermonographie, die ein abgerundetes Bild vom Leben und Werk
eines Autors geben möchte, ist bei uns eine der beliebtesten und verbreitetsten
literargeschichtlichen Gattungen. Davon zeugen nicht nur zahllose Einzelwerke,
sondern gerade auch große Buchreihen wie etwa Rowohlts Monographien oder
Twayne's World Authors Series.

Man verwundert sich daher ein bißchen, daß die westliche Japanologie bisher
kaum einen japanischen Autor zum Gegenstand einer solchen Darstellung gemacht
hat. Ausnahmen bilden etwa zwei Bücher über Ihara Saikaku und Nagai Kafü, die

neueren Datums sind ; oder auch die hier anzuzeigende Monographie über den
bedeutendsten Romanschriftsteller der späteren Edo-Zeit, Takizawa (Kyokutei) Bakin

(1767-1848).
Das Buch von Leon Zolbrod, der ein Schüler Donald Keenes und Professor an

der University of British Columbia ist, ging aus einem langjährigen Studienaufenthalt

in Japan hervor und zeugt von einer gründlichen Erarbeitung der Originalquellen,

besonders der Tagebücher und Briefe Bakins, soweit diese erhalten und
veröffentlicht sind. Eine Qualität des Buches liegt darin, daß Zolbrod eine gute
allgemeine Kenntnis der sozialen Zustände und der Geschichte der Edo-Zeit
besitzt und daher ein sehr beziehungsreiches und farbiges Lebensbild zu entwerfen

vermag.
Trotzdem befriedigt das Buch nicht recht! Wenn in einer Vorbemerkung das

Ziel der ganzen Buchreihe so umschrieben wird, «daß jeder Band eine
kritischanalytische Studie des Werks eines Schriftstellers geben soll, und daß

historischbiographisches Material, soweit es für das Verständnis nötig ist, einbezogen werden
soll», so muß man feststellen, daß Zolbrod gerade umgekehrt vorgeht: Er
betrachtet das Werk fast ausschließlich unter dem biographischen Aspekt. Das ist
schade Zolbrod teilt das Leben Bakins in verschiedene Abschnitte ein, und auf

jeder dieser Stufen gibt es immer wieder Ausblicke und Rückblicke, die zu
unnötigen Wiederholungen führen. Eine Straffung hätte hier nichts geschadet, und
der Autor hätte damit Raum gewonnen für eine eingehendere und wirklich
erhellende Analyse einzelner Werke.



8o BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

Zwar widmet er dem Hauptwerk Bakins, den «Acht Hunden», ein besonderes

Kapitel. Aber nach einer langen Entstehungsgeschichte geht er sogleich zu
japanischen und chinesischen Einflüssen und Elementen über. Er findet es nicht nötig,
eine auch noch so rudimentäre Zusammenfassung der Handlung zu geben. Auch
den Titel erklärt er erst gegen den Schluß und ganz nebenbei. Gewiß, es finden sich
viele interessante Beobachtungen, aber im ganzen wirken doch die
literarischästhetischen Erörterungen allzu vorläufig und undifferenziert. Nirgends wird
versucht, eine Ästhetik Bakins im Zusammenhang zu entwerfen, obwohl zum Beispiel
seine «7 Prinzipien», die Zolbrod (S. 131) ohne jede Erklärung erwähnt, einen

guten Ausgangspunkt geboten hätten.
Wenn man Zolbrod auch für die fundierte Biographie dankbar ist, so läßt das

Buch doch viel zu wünschen übrig. Denn es vermittelt vom Werk Bakins leider nur
eine allgemeine und abstrakte Vorstellung, und die Frage, worin denn nun eigentlich

die dichterische Eigenart und Substanz Bakins liege, bleibt weitgehend offen.
Dr. Eduard Klopfenstein


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

