
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Typische Ausdrucksformen der körperlichen Askese in altindischer
Literatur

Autor: Holck, H. Frederick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN DER KÖRPERLICHEN
ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR

H.FREDERICK HOLCK
THE CLEVELAND STATE UNIVERSITY

Die epische Literatur der alten Inder enthält eine große Anzahl von
Episoden und Erzählungen, die sich mit dem Leben menschlicher und

göttlicher Asketen befassen. In einem früheren Aufsatz hat der
Verfasser auf die häufigsten Motive und Zwecke, die den Einzelnen oder

eine ganze Gemeinschaft zur asketischen Lebensführung veranlaßt

haben, hingewiesen1. In den folgenden Ausführungen soll nun aufgezeigt

werden, wie der Askese Übende lebt und handelt, um sein

jeweiliges Ziel zu erreichen. Es geht dabei weniger um die einzelnen

Modifikationen als vielmehr um die für Indien typischen Ausdrucksformen

asketischer Lebensführung, die aus uralter Zeit stammen und
sich bis in die Gegenwart hinein erhalten haben.

Wenden wir uns zunächst dem Äußeren und der Gestalt des Asketen

zu. Schon äußerlich, dem Aussehen und der Kleidung nach, unterscheidet

sich der Asket wesentlich von seinen Mitmenschen. Sein ganzes
Leben — oder solange er eben Askese übt — steht unter dem Motto
freiwilliger Entsagung und Armut, die sich auf alle seine Äußerungen
erstrecken sollen. Unabhängig vom Motiv und Zweck seiner Askese ist er
bestrebt, seine leiblichen Bedürfnisse und seinen Besitz auf ein Mindestmaß

einzuschränken, wobei es nicht selten zu einem gegenseitigen
Wettkampf in Bedürfnislosigkeit - vor allem bei der gemeinschaftlich geübten
Askese - gekommen sein mag.

So kleidet sich, was der Bedürfnislosigkeit hinsichtlich der

Körperbedeckung wohl am meisten entspricht, der von Schmutz starrende

Einsiedler Jäjali in Lumpen und Felle1. Andere bedecken ihren Leib mit

i. Asiatische Studien, Jahrgang XXIII, 1969, 1-2, S.4J-J7.
2. Vgl. Mahâbhârata XII, 261, 3.



KÖRPERLICHE ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 3C

grobem Geflecht aus Bast, tragen ihre Haare geflochten und beschmieren
sich obendrein von Kopfbis Fuß mit Staub oder Lehm3. Eine in Asketenkreisen

ebenfalls gebräuchliche Körperbedeckung ist ein Gewand aus

schwarzem Gazellenfell4. Daß nun in solche Gewänder gehüllte und von
Fasten ausgezehrte Asketen einen erbarmungswürdigen und zugleich
furchterregenden Eindruck machen, ist nicht überraschend. So berichtet

Devendra von einem ausgezehrten Jaina-Heiligen, der von langen

Wanderungen gänzlich ermüdet war und dessen «Augen durch Hunger
und Durst, Müdigkeit und Schwindsucht geschlossen waren»5. Von
Mahâvïra wird erzählt, daß er dreizehn Monate lang « das Kleid nicht von
sich tat; dann [aber war er] kleiderlos, ein Dulder, nachdem er, hauslos,

das Kleid abgelegt»6. Völlige Nacktheit wurde von den unbekleideten

Digambara-Asketen eingehalten, während die Svetämbara-Asketen

Gewänder trugen.
Der klassische Aufenthaltsort der indischen Asketen ist von jeher der

Wald gewesen; wird ja der Ausdruck «in den Wald gehen» geradezu

synonym für die Übernahme asketischer Übungen gebraucht. Der Wald
ist der Ort der Ruhe und Einsamkeit, die nur bisweilen durch Jäger und

Tiere unterbrochen wird. Dort kann sich der Asket — besonders der
Waldeinsiedler des dritten Standes - ungestörter seinen Kasteiungen
und Meditationen hingeben als im Dorfe oder in der Nähe menschlicher

Siedlungen. Außerdem kann er im Walde seine wenige Nahrung suchen

und ist der Gefahr der mancherlei Versuchungen — mit Ausnahme
göttlicher oder dämonischer Versuchungen - nicht so ausgesetzt wie in
menschlicher Gesellschaft. Der Wald ist jedoch nicht ausschließlich der

Aufenthaltsort der Büßer. Zahlreiche Stellen weisen auf das Gebirge als

3. Vgl. ibid. I, in, 9.
4. Vgl. H. Brockhaus, Katha Sarit Sagara — Die Märchensammlung des Sri Somadeva, Leipzig,

1839, S. 134.
ç. J. Charpentier, Studien über die indische Erzählungsliteratur, Devendras tikä zu Uttarajjha-

yana XXII, ZDMG Vol.64, S.408f.
6. Bambhaceräim 9, 1—r, ; in Walther Schubring, Die Jainas; Religionsgeschichtliches

Lesebuch, hrsg. von A.Bertholet, Heft 7, zweite, erweiterte Auflage, Tübingen 1927, S.4.



36 H.FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

ideale Büßerstätte hin. Besonders das Himalaya-Gebirge ist eine von den

Asketen bevorzugte Gegend. Das Mahäbhärata-Epos zum Beispiel
berichtet von zwei Asketenbrüdern, die in ihrer Bemühung um die Eroberung

der drei Welten auf dem Vindhya-Gebirge sitzen und durch die
Glut ihrer Kasteiungen die Berge erhitzen7. Ebenso finden sich häufig
Einsiedeleien an Flußufern, besonders am heiligen Ganges8. Flüsse und
Seen sind besonders geeignet für bestimmte Arten von Kasteiungen, auf

die weiter unten eingegangen wird.
Nicht immer vollziehen die Asketen ihre Übungen in öden und trostlosen

Gegenden. Man kann sie auch an fruchtbaren Plätzen finden, die

nur eine einzige asketische Bedingung erfüllen, nämlich die der Einsamkeit.

Wie idyllisch eine Büßerkolonie gelegen sein kann, schildert
Somadeva : «Als Saktideva einen weiten Weg zurückgelegt hatte, sah

er an einer einsamen Stelle einen großen, mit kühlem, kristallhellem
Wasser gefüllten See, in welchem weiße Lotosse blühend emporstrahlten

und welche hin und her fliegende Schwäne umkreisten. Er badete

sich in diesem herrlichen See und bemerkte an dem nördlichen Ufer
desselben eine Einsiedelei, die von dichtbelaubten und saftige Früchte

tragenden Bäumen beschattet wurde ; am Fuße eines geweihten
Feigenbaumes sah er einen von vielen Büßern umgebenen frommen Greis

sitzen, der einen Rosenkranz in der Hand hielt ...9»
Die wohl bekannteste und weitestverbreitete Grundform der Askese

nicht nur in den indischen, sondern auch allen anderen Religionen, die

eine Askese kennen, ist die Abstinenz, die sich auf verschiedene

Betätigungsmöglichkeiten des Menschen erstrecken und dabei ebenfalls

verschiedene Grade aufweisen kann. An erster Stelle steht hier das

Fasten. Dieser Ausdrucksform der Askese begegnet man im indischen
Bereich am häufigsten, da sie sowohl von den eigentlichen Asketen als

auch in milderer Form von den Laien praktiziert wird. Das Fasten be-

7. Vgl. Mahâbhârata I, 211, 10.
8. Vgl. H.Brockhaus, op.cit., S. 137.

9. Ibid., S. 139.



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 37

ginnt häufig mit dem Auslassen bestimmter Mahlzeiten unter
gleichzeitiger Enthaltung von gewissen Speisen und wird bisweilen bis ins

Unglaubliche gesteigert. In den asketischen Geboten Manus wie auch in
denen der Jainas kann ein ausgesprochenes Fastensystem festgestellt
werden, das in Wirklichkeit weitgehend befolgt worden zu sein scheint.
Leider kennt die maßlose Übertreibungssucht in der moralischen

Asketendichtung oft keine Grenzen. So wird von Jaina-Asketen berichtet,
«daß sie nur einmal in drei, vier, fünf, sechs Tagen, einem halben,
einem ganzen Monat, einem halben Jahr usw. aßen Auf dem Berge
Pundarika unter einem Baume harrten sie unter Fasten der letzten Dinge
und gingen zur [ewigen] Ruhe ein»10. Von den Danava-Brüdern Sanda

und Upasanda heißt es im Mahâbhârata", daß sie sehr lange Zeit die
schrecklichste Buße übten und sich nur von der Luft nährten. Um den

hohen Grad des Fastens noch besonders zu betonen, wird hier, wie auch

an anderen Stellen, von der Luft als der einzigen Nahrung gesprochen".
Wenn zum Beispiel der Asket Dvïpâyana nur alle drei Tage eine Mahlzeit

zu sich nimmt'3, oder wenn der König Asvapati achtzehn Jahre lang
seine Nahrung auf das allernötigste beschränkt, um Gott Brahma gnädig

zu stimmen14, oder wenn der Jaina-Prinz Nemi ein gemeinschaftliches
Fasten, wobei nur einmal in drei Tagen gegessen wird, mit tausend

Männern übt15, so braucht man hierbei noch nicht von Übertreibungen
zu sprechen. Meistens wird jedoch in den epischen Quellen oder in der
asketischen Erzählungsliteratur von gewaltigen Heldentaten auf dem

Gebiet des Fastens berichtet, die teils mythologisch, teils als der Phantasie

oder einer bestimmten Tendenz entstammend verstanden werden

müssen. Abgesehen von solchen Übertreibungen werfen derartige
Episoden ein Licht auf die außerordentliche Bedeutung des Fastens in der

asketischen Lebensführung.

10. H. Jacobi, Die Jaina-Legende von dem Untergange Dväravatis, ZDMG Vol.42, S. c2of.

11. I, 211, 8.9. 12. Vgl. Mahâbhârata V, 106, 13.

13. Vgl. H. Jacobi, op.cit., S.J09.
14. Vgl. Mahâbhârata III, 292, 8-10.

ir. Vgl. H.Charpentier, op.cit., S.417.



38 H. FREDERICK HOLCK : TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

Als wahre Fastenhelden treten die brahmanischen Asketen in den

Visvämitra-Episoden auf, die auch nur von Wasser und Luft leben oder
verdorrtes Laub essen. Visvämitra selbst aber übertrifft diese noch in
seiner hundert Jahre dauernden Fastenübung, während der er nur von
Luft lebte und die er sogar nach einer wiederholten Versuchung durch
eine Nymphe auf tausend Jahre ausdehnte, um seinen Leib auszudörren
und damit gegen fleischliche Gelüste gefeit zu sein10. Eine andere Art
des Fastens, zwar nicht so titanenhaft wie die vorhergehende, doch
dafür um so origineller, ist die des Asketen Samîka, der von dem
Schaume lebte, der aus den Mäulern der Kälber troff, wenn sie Milch
von den Eutern ihrer Mütter tranken*7. Einen nicht minder originellen
Zug weist das Fasten Devadattas auf, der aus Reue über sein Vergehen,
das im Auslachen eines Brahmanen bestand und aus jugendlichem Übermut

geschah, in die Einsamkeit ging, um sein nun wertlos gewordenes
Leben der Buße hinzugeben. In der Einsiedelei Badarikä «lebte er im
Anfang nur von Gräsern und Blättern, dann trank er nur den Rauch

heiliger Opfer»18.
Ebenso fällt unter diese Grundform der Askese die häufig mit dem

Fasten gleichzeitig geübte geschlechtliche Enthaltung, die als besonders

wirksames Mittel zur Erwerbung von magischer Kraft gilt. Mit dieser
Ausdrucksform der Askese hat es aber seine eigene Bewandtnis.
Wiewohl sexuelle Abstinenz zu den Grundforderungen der Askese gehört,
wird sie nicht immer eingehalten, trotz gleichzeitiger Beobachtung
der übrigen asketischen Gebote. Deshalb wird auch häufig in den

Asketengeschichten die Keuschheit besonders hervorgehoben. So heißt es

vom König Asvapati, daß er achtzehn Jahre lang in keuscher Enthaltung
lebte10. Desgleichen konnten die Danava-Brüder durch nichts von ihrer
Askese abgebracht werden, auch nicht von Frauen20. Von Dvïpâyana

16. Vgl. Râmâyana, Bala Kanda, 64.6 c.

17. Vgl. Mahâbhârata I, 40, 17-19.
18. H.Brockhaus, op.cit., S. 27.
19. Vgl. Mahâbhârata III, 292, io.
20. Vgl. Mahâbhârata I, 211, 12.



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 39

wird erzählt, daß er auf einer Insel des Yamunä-Stromes seine

Bußübungen verrichtete «im Gelübde der Keuschheit und alle drei Tage nur
eine Mahlzeit zu sich nehmend»21.

Grundsätzlich ist der brahmacärin für die Dauer seiner Studienzeit

zur Einhaltung des Keuschheitsgelübdes verpflichtet12, wird ja diese

Standesbezeichnung für enthaltsame Lebensführung gebraucht. So

befolgte der junge Devadatta als Brahmanenschüler dieses Gebot, als die
Frau seines berühmten Lehrers «von heftiger Liebe zu ihm ergriffen,
ihn mit Gewalt für sich zu gewinnen suchte ; er aber stieß ihre Liebe

zurück, verließ das Land und ging unverdrossen nach Pratishthäna ; dort
suchte er einen alten Lehrer, dessen Frau auch schon alt war, auf...23

Eine brahmanische Legende, die gerade die Einhaltung der Keuschheit

zum Thema hat, sei hier kurz angeführt, weil sie in verschiedener
Hinsicht von Interesse ist. Einmal zeigt diese Episode, die mehr den Charakter

eines Schwankes trägt, wie ihr brahmanischer Verfasser und mit
ihm ein nicht geringer Teil seiner Standesgenossen über geschlechtliche
Abstinenz dachten und an derben diesbezüglichen Scherzen Gefallen

fanden. Zum andern drückt diese Legende aber auch aus, daß die
sexuelle Enthaltung im echten Asketenleben eine Selbstverständlichkeit

ist. So wurde der Sohn des Asketen weder von einem Weibe geboren,
noch lebte eine Frau in der Einsiedelei. Außerdem weist die
Geschichte noch auf die magische Kraft des jungfräulichen Asketen hin,
der durch seine bloße Anwesenheit eine große Not beheben kann. Der
Inhalt der Legende ist folgender: Rsyasrnga, der Sohn eines großen
Asketen, ist auf wunderbare Weise von einer Gazelle geboren worden.
Er wächst in der Waldeinsiedelei seines Vaters auf, außer welchem er
bisher noch keinen anderen Menschen gesehen hat. Zu der Zeit herrscht
in König Lompädas Reich eine große Trockenheit, die nach der Erklärung

seiner Ratgeber dann behoben werden könne, wenn der König den

21. H. Jacobi, op.cit., S. J09.
22. Vgl. R. C.Zaehner, Hinduism, NewYork, 1966, S.111.

23. H.Brockhaus, op.cit., S. 27.



40 H.FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

jungen Büßer Rsyasrnga in sein Land zu bringen vermöge. Die
Königstochter Santa versucht nun durch eine List, den Jüngling aus dem Walde

zu entführen, indem sie ein Floß mit einer imitierten Asketenhütte
erbauen und sich dann darin bis in die Nähe der Waldeinsiedelei treiben
läßt. Sie geht an Land, als der Knabe allein ist, schenkt demselben herrliche

Früchte und ebensolchen Wein und umarmt ihn. Als das Mädchen

wieder auf das Floß zurückgekehrt ist, kommt der Vater in die
Einsiedelei zurück, dem nun der Sohn aufgeregt von seinem Erlebnis mit
dem vermeintlichen Asketenknaben erzählt :

«Ein Schüler mit geflochtenen Haaren

war hier, ganz weiß von Angesicht,
mit schwarzen Augen und lächelndem Munde,
mit schmalem Leibe und hoher Brust

Von unseren Früchten wollte er nicht
und trank aus unserem Brunnen nicht.
Er gab mir andere Früchte, die schmeckten

so herrlich; und von seinem Trank,
wie ich ihn kostete, ward mir so wohl,
der Boden fing zu schwanken an.»

Er schildert nun seinem Vater in naiver Weise, was dieser vermeintliche
Knabe alles mit ihm machte und welche Gefühle er dabei hatte und

fügt dann hinzu :

«Nach diesem Schüler sehne ich mich;
wo er ist, möchte ich immer sein ;

mir ist so übel, im Herzen so weh,
seit ich ihn nicht mehr sehen kann.

Die Buße, die der Knabe gelernt,
die möcht' ich lernen, die gefällt
mir besser, als die Buße, die du,
mein Vater, mich gelehrt hast.»



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 41

Beschwörend warnt ihn darauf sein Vater vor den mancherlei
Versuchern, die auf die geschilderte Weise den keuschen Lebenswandel der
Asketen zu stören sich bemühen :

«Mein Sohn, in also schöner Gestalt

gehen Teufel in den Wäldern um,
um frommer Leute Buße und Heil
zu stören; traue ihnen nicht24.»

Als der Vater wieder die Einsiedelei verlassen hat, sucht der unruhig
gewordene Rsyasrnga voll Sehnsucht den « Büßerknaben ». Er findet bald
die Königstochter, der es nun ein leichtes ist, den Jüngling auf ihr Floß

zu locken und mit ihm in ihr Land zu fahren. Kaum hat der junge Asket
das Land betreten, als es in Strömen zu regnen beginnt.

Das typische Nachspiel, das die brahmanische Tendenz verrät,
besteht darin, daß der König den zürnenden Vater aus Furcht vor einem

unheilbringenden Asketenfluch durch reiche Geschenke versöhnt und
den jungen Asketen zu seinem Schwiegersohn macht.

Eine weitere Ausdrucksform der Askese, die ebenfalls zur Gruppe der

Enthaltungen gehört, ist das Schweigen. Genau wie bei den andern
bereits aufgeführten asketischen Ausdrucksformen, wie auch bei den noch

folgenden, gilt es festzustellen, ob es sich um magische oder um echte
asketische Übungen handelt. Diese Unterscheidung zu machen ist oft
schwierig, da im indischen Bereich eine scharfe Trennung nicht immer

vorgenommen werden kann. Maßgebend für die Beurteilung ist die

Kenntnis des Zwecks und des Motives der Übungen; denn nicht nur
Weltmüde und nach Erlösung Strebende üben Askese um der
Vollkommenheit willen, sondern auch herrsch- und rachsüchtige Menschen

um bestimmter Vorteile willen. Mag auch bei letzteren neben der
automatischen Wirkung, die durch das «magische Fluidum der Kasteiungs-

24. Mahâbhârata IU, 110-113 ; übersetzt von A. Holtzmann, Indische Sagen, Vol. I, Stuttgart,

i8j4, S. 109 ff.



42 H.FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

kraft»25 zustande kommt, bisweilen noch göttliche Gunst mitspielen,
so dominiert doch der magische Charakter. Aufdas Beispiel des Schweigens

übertragen ist das äußere Stillesein «in der ausdrücklichen Absicht,
dadurch mit mechanischer Notwendigkeit reale, weltliche Ziele zu

realisieren»26, als magische Übung zu verstehen. Unter den zahlreichen
illustrierenden Fällen sei hierzu wiederum der König Visvämitra
erwähnt, der nach seiner zweiten Versuchung gelobt, jahrhundertelang
nicht mehr zu sprechen27, um seine magische Kraft immer noch mehr
zu steigern.

Dem entgegen steht das asketische Schweigen, das in religiöser
Erfahrung wurzelt28. Es könnte effektiv, wie alle anderen Übungen, ebenfalls

zur Realisation weltlicher Ziele angewandt werden; allein die

religiöse Erfahrung des Übenden verhindert ein Absinken in den

magischen Bereich und verleiht der Übung dadurch den Charakter einer
echten Askese um der inneren Vervollkommnung willen. Ein sehr

schönes Beispiel hierfür bietet uns die Erzählung von dem schon oben

erwähnten Asketen Samïka29.

Der von der Jagd ermattete und durstige König Pariksit begegnete im
Walde dem Asketen Samïka, der streng seine Gelübde einzuhalten

pflegte. Der König eilte hastig auf ihn zu und fragte ihn, ob er nicht eine

angeschossene Antilope gesehen habe. «Der Asket aber antwortete ihm
mit keiner Silbe, weil er das Gelübde des Schweigens aufsich genommen
hatte.» Darüber wurde der König zornig und warf dem Büßer mit dem

Bogenende eine tote Schlange um den Hals. Die typische Reaktion auf

eine solche nicht zu sühnende Beleidigung wäre eine Verfluchung des

Königs gewesen, die aber seltsamerweise ausblieb. Statt dessen igno-

2j. A.Bertholet, Wörterbuch der Religionen, Stuttgart, 19C2, S.44.
26. G.Mensching, Das heilige Schweigen, in Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten,

20.Band, Gießen, 1925/26, S. 100.

27. Vgl. Râmâyana, Bala Kanda, 64.
28. Vgl. G.Mensching, op.cit., S. 106.

29. Vgl. Mahâbhârata I, 40-43, übersetzt von J.Hertel, Indische Märchen, Jena, 1921,
S. 24-31.



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 43

rierte der Asket weiterhin den König und blieb seinem Schweigegelübde

treu. Schon aus diesem Verhalten Samïkas kann entnommen werden,
daß es sich bei ihm um einen echten Asketen handelte, der keine
weltlichen Ziele verfolgte, was der weitere Verlauf der Erzählung noch

bestätigen wird.
Der Asket hatte einen kleinen Sohn, «der schon ein großer Asket und

von verzehrender Glut (tapas) erfüllt war.» — Aus der Geschichte geht
nicht hervor, ob er seinen Sohn erst als Asket gezeugt hatte oder aber

noch im Haushalterstand; möglicherweise könnte diese Vaterschaft
auch geistig zu verstehen sein. - Dieser Sohn, Sringin mit Namen, besaß

bereits die typischen Züge seiner älteren Standesgenossen, deren Askese

ziemlich magisch orientiert war. Er wird als furchtbar in seinem Zorne,
schwer zu besänftigen und streng in seinen Gelübden geschildert. Im

Widerspruch dazu steht allerdings die Eigenschaft der Leidenschaftslosigkeit,

mit der er sich von Zeit zu Zeit dem Gotte Brahma huldigend
nahte. Als er einst von Brahma entlassen wieder in die Einsiedelei
zurückkehrte — es war gerade nach der Beleidigung seines Vaters durch
den König Pariksit —, sah er, daß sein Vater eine Schlangenleiche um die

Schultern trug. Er erfuhr von seinem Freunde den ganzen Zusammenhang.

Da «röteten sich seine Augen vor Zorn, seine Wut schlug zu

hellen Flammen empor, und von Grimm überwältigt, fluchte er dem

König». Danach begab er sich zu seinem Vater, dem er seinen Fluch
mitteilte. Samïka entgegnete ihm also30 : «Da hast du mir keinen Gefallen

getan, lieber Sohn! Das ist nicht Asketenart! Aber möchte der

König doch handeln, wie er wollte : uns Asketen gebietet unsere Pflicht

zu verzeihen Wer seine Pflicht erschlägt, des sei gewiß, den erschlägt
sie wieder.» Auch aus dieser hohen indischen Asketenmoral, die

Samïka seinem Sohn verkündet, erhalten wir die Bestätigung, daß sein

Schweigegelübde, wie auch seine anderen Gelübde, sittlich-asketischen
Charakter tragen und um der Erlösung willen vollzogen werden. Sein

30. Das Schweigegelübde erstreckt sich nicht auf den Sohn, das heißt hier zugleich auch

auf den Schüler, zumal es sich im folgenden um eine moralische Unterweisung handelt.



44 H.FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

Sohn Sringin dagegen, gleich so vielen anderen Büßergestalten in der

Erzählungsliteratur, ist von einer solchen Haltung noch weit entfernt.
Allenthalben treten uns Beispiele entgegen, wo die durch die Kasteiungen

hervorgebrachten magischen Kräfte für vergängliche Zwecke
gebraucht werden und die Askese somit ihres sittlich-religiösen Wertes
beraubt wird.

Die nun folgende asketische Grundform hat, äußerlich gesehen,
insofern einen anderen Charakter, als sie nicht in einem Ablassen von
Betätigungsmöglichkeiten besteht, sondern vielmehr eine Betätigung
darstellt, die die radikalsten Formen annehmen kann. Wir verstehen unter
dieser Grundform die Kasteiung in ihren zahlreichen Spielarten. Genau

wie der Zweck der obigen Enthaltungen ambivalent sein kann, so können

auch in gleicher Weise die Selbstpeinigungen mit ihren den
sinnlichen Leib abtötenden Schmerzen letztlich um der Erlösung willen
vollzogen werdenund somit als Tugendübungen gelten—oder aber in der
Absicht, magische Kräfte zu erwerben, die bei entsprechender Quantität
zur Verwirklichung eines jeden immanenten Wunsches verwendbar sind.

Die grausamste Art der Kasteiung, der wir in den Büßererzählungen
begegnen, ist zweifelsohne die Selbstverstümmelung. Daß es sich dabei

aber um keine speziell indische, sondern vielmehr um eine allgemeine
religiöse Erscheinung handelt, zeigen die vielen Beispiele in der

Religionsgeschichte. Die uns schon bekannten Danava-Brüder schnitten sich

Stücke von ihrem Leibe ab und warfen sie ins Feuer31. Ein christliches

Gegenstück dazu, wenn auch mit einem andern Beweggrund, führt
Gretser an32 : «Fervore Spiritus quasi inebriata, prae dulcedine carnium

agni paschalis, carnes suas fastidiens, frustra non modica cum cultello
resecavit, quae pro verecundia in terram abscondit.»

Eine andere, ebenfalls schwere Kasteiung besteht im Ertragen
besonderer Hitzequalen, wobei natürliche Sonnenglut und künstlich er-

31. Vgl. Mahâbhârata I, 211, 9.
32. J. Gretser, De spontanea disciplinarum s.ßagellorum cruce et c, Op.omn.T. IV, 1743,

Ib.I.S.33-



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR \£

zeugte Hitze zusammenwirken. So saß die göttliche Pârvatî im
Hochsommer, um Sivas Neigung zu erringen, inmitten von vier Holzfeuern,
während die unbarmherzige indische Sonne auf sie herabstrahlte;
häufig, wie auch in diesem Falle, gehört auch noch das unverwandte
Starren in die Sonne dazu33. Die gleiche Übung vollzog auch

Visvämitra34, und nach Mill35 «sah man noch jüngst einen solchen Heiligen,
der zwischen vier solchen Feuern auf einem Beine stand und in die

Sonne starrte, während die Feuer an den vier Ecken brannten. Dann

legte er sich auf den Rücken, die Füße in die Luft gestreckt, und blieb
drei Stunden in dieser Stellung, um sich dann mit gekreuzten Beinen
hinzusetzen und sich bis zum Abend die Sonne auf den Kopf scheinen zu
lassen — inmitten der vier Feuer!» In verschiedenen Abwandlungen,
meist noch verbunden mit anderen Kasteiungsformen, tritt diese Form
auf. Eine besonders wertvolle historische Quelle, die auch auf

Erscheinungen dieser Art eingeht, stammt aus der Zeit Alexanders des

Großen30. Dort wird eine Schilderung gegeben, die gewisse Züge der
eben behandelten Kasteiungsform enthält: Fünfzehn Asketen hielten
sich in der Nähe der Hauptstadt des Taxiles auf. «Mehrere von ihnen

waren von ihren Schülern begleitet. Sie waren nackt und nahmen
verschiedene Stellungen ein. Einer stand aufrecht auf der Erde, hielt mit
beiden Händen ein etwa drei Ellen langes Stück Holz und stand bald auf
dem einen, bald auf dem andern Fuße ; ein anderer saß ; ein dritter lag
auf der Erde mit Steinen auf dem Rücken, dem Sonnenscheine und dem

Regen sich aussetzend. Am schwersten zu ertragen war das Stehen auf
den nackten Füssen auf der von der glühenden Sonne erhitzten Erde ...»

Das dieser Ausdrucksform entsprechende Gegenstück ist das

freiwillige Ertragen von Kälte. Auch hierbei wird die Kälteempfindung noch

gesteigert durch den Aufenthalt im Wasser während der kalten Jahres-

33. Vgl. Mahâbhârata III, 22 c, (Bombay edition).
34. Vgl. Râmâyana, Bala Kanda, 63.
3J-. Belegt bei R.Schmidt, Fakire und Fakirtum im alten und modernen Indien, Berlin, 1908,

S.7.
36. Ibid. S.4.



46 H.FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

zeit. So wird von Visvämitra berichtet37, daß er im Winter Tag und
Nacht im Wasser lag, und der fromme Büßer Saubhari38 übte zwölfJahre

lang im Wasser Askese. Die Kasteiung im Wasser kann noch eine härtere
Form annehmen, wenn sie mit dem Atemanhalten verbunden wird.
Dies geschieht häufig in der Weise, daß der Asket ziemlich lange in das

Wasser untertaucht und seine Atemtätigkeit ausschaltet. Zwei gute
Beispiele hierzu sind in Somadevas Märchensammlung enthalten39:

«Zur Zeit der ersten Morgendämmerung rieb er sich den ganzen Leib
dicht mit Lehmerde ein, dann ging er in den Fluß und blieb lange mit
dem Kopfe unter dem Wasser und stand dann, wenn er aus dem Bade

kam, lange unverwandt das Antlitz gegen die Sonne gewendet da.» Das

Folgende, das dieselbe Art der Kasteiung zeigt, befindet sich in einer
kleinen Zwischenerzählung, wo ein Prinz Begebenheiten aus seinem

früheren Dasein erzählte40: «Ich gelangte so eines Tages an die Garigä,

an deren Ufer viele von frommen Büßern bewohnte Haine liegen. Um
die Büßer nicht zu stören, ging ich mitten durch den Strom, als durch
des Schicksals Gewalt mein Blumenkranz in das Wasser fiel ; da erhob
sich plötzlich [der große Büßer] Närada, der im Wasser stand [da er
untergetaucht war, konnte ihn der Prinz ja nicht bemerken] - und

erzürnt, daß der Kranz auf seinen Rücken gefallen war, sprach er den

Fluch über mich aus ...»
Das Atemanhalten tritt aber auch als selbständige Kasteiungsform auf.

Es ist eine uralte Übung speziell indischen Charakters. Sie ist ein
Bestandteil der achtgliedrigen Yogapraxis geworden und gehört daselbst

dem vierten Gliede, pränäyäma, an. Wiewohl die Atemunterdrückung
ein Ablassen von einer Betätigungsmöglichkeit darstellt, ist sie doch alles

andere als ein Nichtbetätigen ; sie setzt höchste Konzentration und
vorbereitende Übungen voraus. Die Inder zählen sie selbst zu den gewal-

37. Vgl. Râmâyana, Bala Kanda, 63.
38. Vgl. Visnupuräna IV, 2.

39. H.Brockhaus, op.cit., S. 134.

40. Ibid. S. 121.



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 47

tigsten Kasteiungen, denn durch die Atemunterdrückung kommen nach

ihrer Auffassung ungeheure Kräfte zustande. Diese Tatsache machte sich

auch König Visvämitra zunutze, um seine Macht zu steigern. Er fügte
seinen asketischen Übungen auch noch das Atemanhalten zu. Als er
über tausend Jahre seinen Atem angehalten hatte, da brach aus seinem

Kopfe Rauch hervor, worauf alle Lebewesen der drei Welten von größter

Furcht ergriffen wurden. Es war seine schwerste Kasteiung; die

Götter, in Furcht vor seiner gewaltigen Kraft, sahen sich nun gezwungen,

dem König die Würde eines Brahmanen zu verleihen41.

Wenn im Rgveda von Göttern und Weisen berichtet wird, die durch

tapas, durch innerliche Erhitzung, magische Kräfte gewonnen haben, so

dürfte wohl vor allem die Atemunterdrückung zu ihren Übungen
gehört haben. Oldenberg bemerkt hierzu42 : «Das Atemanhalten war eine

wichtige Form des tapas; man nahm an, daß dadurch Hitze erzeugt
wurde.» Die Schöpfung nach den Schöpfungsberichten der Brähmanas

kam fast durchwegs erst nach Erwerb magischer Kraft durch vorhergegangene

Kasteiung des Schöpfers zustande. Denn wie der Zauberer für
seine Zauberhandlungen und der Opferpriester für das Opfer sich durch

tapas vorbereiten mußten, so mußte sich auch der Schöpfer für sein

großes Werk vorbereiten. So übte Gott Prajâpati einmal tausend Jahre

lang tapas, bis infolge der Hitze Lichter aus seinen Poren drangen, woraus

die Sterne entstanden43. Dieser Bericht hat eine gewisse Ähnlichkeit

mit der Schilderung von Visvämitras Atemunterdrückung ; beiden

liegt nämlich dieselbe Vorstellung zugrunde, daß durch Atemkontrolle
übernatürliche Macht und Kraft produziert werden kann. Es ist
offensichtlich, daß es auch in der magisch fundierten Askese auf die

Selbstbeherrschung ankommt, die hier jedoch nicht als Tugend, sondern als

eine magische Betätigung zu verstehen ist. Dieser speziellen Betätigung
scheint die persönliche Erfahrung der Asketen zugrunde gelegen zu

41. Vgl. Râmâyana, Bala Kanda, 6 c.

42. H.Oldenberg, Die Religion des Veda, 2. Aufl., Stuttgart, 1917, S.403, Anm. 1.

43. Vgl. Satapatha-Brähmana X, 4, 4, if.



48 H.FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

haben, da bei längerem Anhalten des Atems ein Hitzegefühl im Innern
entsteht, das ganz mit dem Wesen des Begriffes tapas als einer Hitze im
Einklang steht44. Ein kurzer Erklärungsversuch, der sich auf die obigen
Berichte stützt, könnte folgendermaßen lauten : Durch die gewaltsame

Zurückhaltung des Atems, des Lebensprinzips, das nun nicht mehr
ausströmen, sich nicht mehr verflüchtigen kann, staut sich soviel von
diesem Lebenshauch im Leibe des Asketen an, daß das Fassungsvermögen
nicht mehr ausreicht. Es entsteht ein Druck, der schließlich so stark

wird, daß sich das komprimierte, erhitzte und durch die
Selbstbeherrschung mit ungeheurer magischer Kraft geladene Lebensprinzip
mit Gewalt einen Ausweg sucht, sei es in der Gestalt des Feuers durch
die Poren wie beim Schöpfergott Prajâpati, oder sei es als Rauch durch
die Öffnungen des Körpers wie bei Visvämitra. Beide Asketen vermögen
damit, je nach ihrem Willen, Gewaltiges zu vollbringen, schaffend oder
zerstörend. Ähnlich verhält es sich auch mit dem Zorn eines durch
Askese mit magischer Kraft erfüllten Gottes oder Menschen. So dachte

Gott Brahma einst nach, wie er die von ihm erschaffenen unsterblichen
Wesen wegen der allzugroßen Vermehrung vermindern könnte, wobei
ihm jedoch kein Mittel einfiel. Darüber geriet er in Zorn, der so groß
wurde, daß er ihn nicht mehr in sich halten konnte. Das Feuer seines

Zornes drang schließlich aus allen Poren seines Leibes hervor, nahm
kosmischen Umfang an, und die Flammen drohten die Welt zu
vernichten45.

Eine weitere Kasteiungsart, meist im Verein mit den vorhergehenden,
bilden die verschiedenen starren Stellungen, die ebenfalls einer
außerordentlichen Selbstbeherrschung bedürfen. Unglaubliches wurde hier
von manchen Asketen vollbracht. Eine typische Ausdrucksform ist das

jahrelange Emporstrecken der Arme und das gleichzeitige Stehen auf

44. Vgl. hierzu M.Eliade, Myths, Dreams, and Mysteries, Harper TB, New York, i960,
S.93 u. I46f. ; ebenso M.Eliade, Yoga : Immortality and Freedom, Pantheon Books, New York,
I9Î«. S.337ff.

4C. Vgl. Mahâbhârata XII, 2j6, 13-18.



DER KÖRPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 49

den Zehen, wie es zum Beispiel von den Danava-Brüdern berichtet
wird. Selbstverständlich weist auch das Paradigma Visvämitra diese

Form auf; es wird von ihm erzählt, daß er unbeweglich wie ein
Baumstamm dastand, beide Arme hochgestreckt40. Eine ähnliche Art wurde
auch von den Jainas angewandt; in der Legende des heiligen Pärsva47

heißt es : Er «erreichte nach einem monatelangen Fasten, die Arme
erhoben und die Hände ausgebreitet, die felsenstarre Stufe der Askese

erreichend, nach dem Hinschwinden des die Existenz bedingenden
Überbleibsels des Karma mit 33 Mönchen zusammen die Vollendung».

In der Sintflutsage des Mahâbhârata48 fordert Gott Brahma nach der

großen Flut den Manu dazu auf, mittels der durch die schweren

Bußübungen erlangten Kräfte die Welt neu zu schaffen. Die von Manu
geübte Askese enthält dieselben Züge wie die vorhergehenden Formen :

emporgestreckte Arme, unbewegter Blick, auf einem Fuße stehend,
zehntausend Jahre lang. Eine klassische Beschreibung verschiedener

gleichzeitig geübter Kasteiungen gibt Kälidäsa in dem altindischen
Drama Sakuntalä49. Dort heißt es von einem großen Asketen:

«Dort, wo so unbeweglich jener Weise,
Gleich einem Pfahle, steht, zur Sonnenscheibe

Gekehrt : es sank sein Körper halb in einen
Ameisenhaufen ; als Brahmanenschnur

Dient ihm die Schlangenhaut ; ihn peinigt hart
An seinem Halse ein Ring, der aus den Ranken

Vertrockneter Lianen sich gebildet ;

Er trägt die Flechte, die zu einem Kranze

Gebunden ward und bis zur Schulter reicht
Und angefüllt mit Vogelnestern ist.»

46. Vgl. Râmâyana, Bala Kanda, 63.

47. J. Charpentier, Die Legende des heiligen Pärsva, des 23.tirthankara der Jainas, Leipzig,
191 c, ZDMG Vol.69, S.3C8.

48. Ill, 187, 4. c.

49. Zitiert bei R.Schmidt, op.cit., S.8.



CO H. FREDERICK HOLCK

In dieser Beschreibung wird besonderer Wert auf die unbewegliche
Haltung des Asketen gelegt, die auch unter den peinvollsten Umständen

- hier das Stehen im Ameisenhaufen - streng eingehalten wird; die

Selbstpeinigung erfährt sogar noch eine Steigerung durch das

Hingekehrtsein zur glühendheißen Sonnenscheibe. Daß der Asket diese

schwere Kasteiung schon lange übt, geht aus dem von selbst gewachsenen

Lianenring an seinem Halse sowie aus den Vogelnestern auf seinem

Kopfe hervor. Solche schweren Übungen scheinen in Wirklichkeit
keine Ausnahmefälle gewesen zu sein, denn ähnliche Schilderungen sind

in der altindischen Literatur nicht selten zu finden. Unter anderem sei

hier der Brahmane Jäjali erwähnt50, der sich auch einer solchen «Vogel-

nestkasteiung» hingab. In schmutzige Lumpen und Felle gekleidet,
streifte er durch den Wald, erfüllte das Gebot des Fastens und beachtete

trotz Sturm und Regen seine asketischen Pflichten. Als er einst wie ein

unbeweglicher Holzklotz verharrte, begann ein Vogelpärchen in seine

verschmutzten Haare ein Nest zu bauen. Er verweilte in dieser Stellung,
bis das Vogelnest fertiggebaut war, das Weibchen Eier hineingelegt und

ausgebrütet hatte und die Jungen später davonfliegen konnten.
Zusammenfassend sei bemerkt, daß die hier aufgeführten Ausdrucksformen

der physischen Askese, die zu den beiden Grundformen der
Abstinenz und der Kasteiung gehören, wohl als die typischsten bezeichnet

werden können, da sie in einem großen Teil der altindischen Literatur

in Erscheinung treten und sich bis in unsere Zeit im religiösen Leben

der Inder einen Platz bewahrt haben.

co. Vgl. Mahâbhârata XII, 261.


	Typische Ausdrucksformen der körperlichen Askese in altindischer Literatur

