Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Typische Ausdrucksformen der korperlichen Askese in altindischer
Literatur

Autor: Holck, H. Frederick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN DER KORPERLICHEN
ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR

H.FREDERICK HOLCK
THE CLEVELAND STATE UNIVERSITY

Die epische Literatur der alten Inder enthilt eine groBe Anzahl von
Episoden und Erzihlungen, die sich mit dem Leben menschlicher und
gottlicher Asketen befassen. In einem fritheren Aufsatz hat der Ver-
fasser auf die haufigsten Motive und Zwecke, die den Einzelnen oder
eine ganze Gemeinschaft zur asketischen Lebensfilhrung veranlafBt
haben, hingewiesen’. In den folgenden Ausfiihrungen soll nun aufge-
zeigt werden, wie der Askese Ubende lebt und handelt, um sein je-
weiliges Ziel zu erreichen. Es geht dabei weniger um die einzelnen
Modifikationen als vielmehr um die fiir Indien typischen Ausdrucks-
formen asketischer Lebensfiihrung, die aus uralter Zeit stammen und
sich bis in die Gegenwart hinein erhalten haben.

Wenden wir uns zunichst dem AuBeren und der Gestalt des Asketen
zu. Schon duBerlich, dem Aussehen und der Kleidung nach, unterschei-
det sich der Asket wesentlich von seinen Mitmenschen. Sein ganzes
Leben — oder solange er eben Askese iibt — steht unter dem Motto frei-
williger Entsagung und Armut, die sich auf alle seine Kuﬁerungen er-
strecken sollen. Unabhangig vom Motiv und Zweck seiner Askese ist er
bestrebt, seine leiblichen Bediirfnisse und seinen Besitz auf ein Mindest-
ma@ einzuschranken, wobei es nicht selten zu einem gegenseitigen Wett-
kampf in Bediirfnislosigkeit — vor allem bei der gemeinschaftlich geiibten
Askese — gekommen sein mag.

So kleidet sich, was der Bediirfnislosigkeit hinsichtlich der Kérper-
bedeckung wohl am meisten entspricht, der von Schmutz starrende
Einsiedler Jajali in Lumpen und Felle?. Andere bedecken ihren Leib mit

1. Asiatische Studien, Jahrgang XXIII, 1969, 1-2, S.45—57.
2. Vgl. Mahabhiarata XII, 261, 3.



KORPERLICHE ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 35

grobem Geflecht aus Bast, tragen ihre Haare geflochten und beschmieren
sich obendrein von Kopf bis FuB3 mit Staub oder Lehm3. Eine in Asketen-
kreisen ebenfalls gebriuchliche Korperbedeckung ist ein Gewand aus
schwarzem Gazellenfell¢. Da3 nun in solche Gewinder gehiillte und von
Fasten ausgezehrte Asketen einen erbarmungswiirdigen und zugleich
furchterregenden Eindruck machen, ist nicht iiberraschend. So berich-
tet Devendra von einem ausgezehrten Jaina-Heiligen, der von langen
Wanderungen ginzlich ermiidet war und dessen «Augen durch Hunger
und Durst, Miidigkeit und Schwindsucht geschlossen waren»s. Von
Mahavira wird erzihlt, daBl er dreizehn Monate lang «das Kleid nicht von
sich tat; dann [aber war er] kleiderlos, ein Dulder, nachdem er, haus-
los, das Kleid abgelegt»®. Véllige Nacktheit wurde von den unbekleide-
ten Digambara-Asketen eingehalten, wihrend die Svetambara-Asketen
Gewinder trugen.

Der klassische Aufenthaltsort der indischen Asketen ist von jeher der
Wald gewesen ; wird ja der Ausdruck «in den Wald gehen» geradezu
synonym fiir die Ubernahme asketischer Ubungen gebraucht. Der Wald
ist der Ort der Ruhe und Einsamkeit, die nur bisweilen durch Jiger und
Tiere unterbrochen wird. Dort kann sich der Asket — besonders der
Waldeinsiedler des dritten Standes — ungestorter seinen Kasteiungen
und Meditationen hingeben als im Dorfe oder in der Nihe menschlicher
Siedlungen. AuBerdem kann er im Walde seine wenige Nahrung suchen
und ist der Gefahr der mancherlei Versuchungen — mit Ausnahme gott-
licher oder dimonischer Versuchungen — nicht so ausgesetzt wie in
menschlicher Gesellschaft. Der Wald ist jedoch nicht ausschlieBlich der
Aufenthaltsort der Biiler. Zahlreiche Stellen weisen auf das Gebirge als

3. Vgl. ibid. I, 211, 9.

4. Vgl. H.Brockhaus, Katha Sarit Sagara — Die Mdrchensammlung des Sri Somadeva, Leipzig,
1839, S. 134.

5. J. Charpentier, Studien iiber die indische Erzdhlungsliteratur, Devendras tika zu Uttarajjha-
yana XXII, ZDMG Vol. 64, S. 408f.

6. Bambhaceriim 9, 1—g; in Walther Schubring, Die Jainas; Religionsgeschichtliches Lese-
buch, hrsg. von A.Bertholet, Heft 7, zweite, erweiterte Auflage, Tiibingen 1927, S. 4.



.36 H. FREDERICK HOLCK : TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

ideale BiiBlerstitte hin. Besonders das Himalaya-Gebirge ist eine von den
Asketen bevorzugte Gegend. Das Mahabharata-Epos zum Beispiel be-
richtet von zwei Asketenbriidern, die in ihrer Bemiihung um die Erobe-
rung der drei Welten auf dem Vindhya-Gebirge sitzen und durch die
Glut ihrer Kasteiungen die Berge erhitzen’. Ebenso finden sich haufig
Einsiedeleien an FluBufern, besonders am heiligen Ganges®. Fliisse und
Seen sind besonders geeignet fiir bestimmte Arten von Kasteiungen, auf
die weiter unten eingegangen wird.

Nicht immer vollziehen die Asketen ihre ﬁbungen in 6den und trost-
losen Gegenden. Man kann sie auch an fruchtbaren Plitzen finden, die
nur eine einzige asketische Bedingung erfiillen, nimlich die der Einsam-
keit. Wie idyllisch eine Biilerkolonie gelegen sein kann, schildert
Somadeva: «Als Saktideva ... einen weiten Weg zuriickgelegt hatte, sah
er an einer einsamen Stelle einen groBen, mit kiihlem, kristallhellem
Wasser gefiillten See, in welchem weille Lotosse bliihend emporstrahl-
ten und welche hin und her fliegende Schwine umkreisten. Er badete
sich in diesem herrlichen See und bemerkte an dem nérdlichen Ufer
desselben eine Einsiedelei, die von dichtbelaubten und saftige Friichte
tragenden Biumen beschattet wurde ; am FuBle eines geweihten Feigen-
baumes sah er einen von vielen Biilern umgebenen frommen Greis ...
sitzen, der ... einen Rosenkranz in der Hand hielt ...%»

Die wohl bekannteste und weitestverbreitete Grundform der Askese
nicht nur in den indischen, sondern auch allen anderen Religionen, die
eine Askese kennen, ist die Abstinenz, die sich auf verschiedene Be-
titigungsmoglichkeiten des Menschen erstrecken und dabei ebenfalls
verschiedene Grade aufweisen kann. An erster Stelle steht hier das
Fasten. Dieser Ausdrucksform der Askese begegnet man im indischen
Bereich am haufigsten, da sie sowohl von den eigentlichen Asketen als
auch in milderer Form von den Laien praktiziert wird. Das Fasten be-

7. Vgl. Mahabharata I, 211, 10.
8. Vgl. H. Brockhaus, op.cit., S.137.
9. Ibid., S.139.



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 37

ginnt hiufig mit dem Auslassen bestimmter Mahlzeiten unter gleich-
zeitiger Enthaltung von gewissen Speisen und wird bisweilen bis ins
Unglaubliche gesteigert. In den asketischen Geboten Manus wie auch in
denen der Jainas kann ein ausgesprochenes Fastensystem festgestellt
werden, das in Wirklichkeit weitgehend befolgt worden zu sein scheint.
Leider kennt die maBlose Ubertreibungssucht in der moralischen As-
ketendichtung oft keine Grenzen. So wird von Jaina-Asketen berichtet,
«daB sie nur einmal in drei, vier, fiinf, sechs Tagen, einem halben, ei-
nem ganzen Monat, einem halben Jahr usw. allen ... Auf dem Berge
Pundarika unter einem Baume harrten sie unter Fasten der letzten Dinge
und gingen zur [ewigen] Ruhe ein»*. Von den Danava-Briidern Sanda
und Upasanda heiBt es im Mahabharata™, daB sie sehr lange Zeit die
schrecklichste Bufle iibten und sich nur von der Luft nihrten. Um den
hohen Grad des Fastens noch besonders zu betonen, wird hier, wie auch
an anderen Stellen, von der Luft als der einzigen Nahrung gesprochen™.
Wenn zum Beispiel der Asket Dvipayana nur alle drei Tage eine Mahl-
zeit zu sich nimmt ™, oder wenn der Konig Asvapatiachtzehn Jahre lang
seine Nahrung auf das allernétigste beschrinkt, um Gott Brahma gnadig
zu stimmen™, oder wenn der Jaina-Prinz Nemi ein gemeinschaftliches
Fasten, wobei nur einmal in drei Tagen gegessen wird, mit tausend
Minnern iibt*5, so braucht man hierbei noch nicht von ﬂbertreibungen
zu sprechen. Meistens wird jedoch in den epischen Quellen oder in der
asketischen Erzihlungsliteratur von gewaltigen Heldentaten auf dem
Gebiet des Fastens berichtet, die teils mythologisch, teils als der Phan-
tasie oder einer bestimmten Tendenz entstammend verstanden werden
miissen. Abgesehen von solchen ﬁbertreibungen werfen derartige Epi-
soden ein Licht auf die auBerordentliche Bedeutung des Fastens in der
asketischen Lebensfiihrung.

10. H. Jacobi, Die Jaina-Legende von dem Untergange Dvaravatis, ZDMG Vol. 42, S. 520f.
1. I, 211, 8.9.  12. Vgl. Mahdbharata V, 106, 13.

13. Vgl. H. Jacobi, op.cit., S. go9.

14. Vgl. Mahabhirata III, 292, 8-10.

15. Vgl. H. Charpentier, op.cit., S.417.



38 H. FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

Als wahre Fastenhelden treten die brahmanischen Asketen in den
Vi$vamitra-Episoden auf, die auch nur von Wasser und Luft leben oder
verdorrtes Laub essen. Visvamitra selbst aber iibertrifft diese noch in
seiner hundert Jahre dauernden Fasteniibung, wihrend der er nur von
Luft lebte und die er sogar nach einer wiederholten Versuchung durch
eine Nymphe auf tausend Jahre ausdehnte, um seinen Leib auszud6rren
und damit gegen fleischliche Geliiste gefeit zu sein™. Eine andere Art
des Fastens, zwar nicht so titanenhaft wie die vorhergehende, doch
dafiir um so origineller, ist die des Asketen Samika, der von dem
Schaume lebte, der aus den Miulern der Kilber troff, wenn sie Milch
von den Eutern ihrer Miitter tranken. Einen nicht minder originellen
Zug weist das Fasten Devadattas auf, der aus Reue iiber sein Vergehen,
das im Auslachen eines Brahmanen bestand und aus jugendlichem Uber-
mut geschah, in die Einsamkeit ging, um sein nun wertlos gewordenes
Leben der BuBle hinzugeben. In der Einsiedelei Badarika «lebte er im
Anfang nur von Grisern und Blittern, dann trank er nur den Rauch
heiliger Opfer» .

Ebenso fillt unter diese Grundform der Askese die hiufig mit dem
Fasten gleichzeitig geiibte geschlechtliche Enthaltung, die als besonders
wirksames Mittel zur Erwerbung von magischer Kraft gilt. Mit dieser
Ausdrucksform der Askese hat es aber seine eigene Bewandtnis. Wie-
wohl sexuelle Abstinenz zu den Grundforderungen der Askese gehort,
wird sie nicht immer eingehalten, trotz gleichzeitiger Beobachtung
der iibrigen asketischen Gebote. Deshalb wird auch haufig in den As-
ketengeschichten die Keuschheit besonders hervorgehoben. So heif3t es
vom K&nig Asvapati, dal er achtzehn Jahre lang in keuscher Enthaltung
lebte™. Desgleichen konnten die Danava-Briider durch nichts von ihrer
Askese abgebracht werden, auch nicht von Frauen*. Von Dvipayana

16. Vgl. Rimayana, Bala Kanda, 64.65.
17. Vgl. Mahabharata I, 40, 17-19.

18. H.Brockhaus, op.cit., S.27.

19. Vgl. Mahabharata IlI, 292, 10.

20. Vgl. Mahidbharata I, 211, 12.



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 39

wird erzihlt, daBl er auf einer Insel des Yamuna-Stromes seine Buf3-
tibungen verrichtete «im Geliibde der Keuschheit und alle drei Tage nur
eine Mahlzeit zu sich nehmend»?.

Grundsitzlich ist der brahmacarin fiir die Dauer seiner Studienzeit
zur Einhaltung des Keuschheitsgeliibdes verpflichtet®, wird ja diese
Standesbezeichnung fiir enthaltsame Lebensfiihrung gebraucht. So be-
folgte der junge Devadatta als Brahmanenschiiler dieses Gebot, als die
Frau seines beriihmten Lehrers «von heftiger Liebe zu ihm ergriffen,
ihn mit Gewalt fiir sich zu gewinnen suchte; er aber stie ihre Liebe
zuriick, verlieB das Land und ging unverdrossen nach Pratishthana; dort
suchte er einen alten Lehrer, dessen Frau auch schon alt war, auf ...

Eine brahmanische Legende, die gerade die Einhaltung der Keuschheit
zum Thema hat, sei hier kurz angefiihrt, weil sie in verschiedener Hin-
sicht von Interesse ist. Einmal zeigt diese Episode, die mehr den Charak-
ter eines Schwankes trigt, wie ihr brahmanischer Verfasser und mit
ihm ein nicht geringer Teil seiner Standesgenossen iiber geschlechtliche
Abstinenz dachten und an derben diesbeziiglichen Scherzen Gefallen
fanden. Zum andern driickt diese Legende aber auch aus, daBl die se-
xuelle Enthaltung im echten Asketenleben eine Selbstverstandlichkeit
ist. So wurde der Sohn des Asketen weder von einem Weibe geboren,
noch lebte eine Frau in der Einsiedelei. AuBerdem weist die Ge-
schichte noch auf die magische Kraft des jungfraulichen Asketen hin,
der durch seine bloBe Anwesenheit eine grole Not beheben kann. Der
Inhalt der Legende ist folgender: Rsyasrnga, der Sohn eines groBen
Asketen, ist auf wunderbare Weise von einer Gazelle geboren worden.
Er wichst in der Waldeinsiedelei seines Vaters auf, auBer welchem er
bisher noch keinen anderen Menschen gesehen hat. Zu der Zeit herrscht
in Konig Lompadas Reich eine groe Trockenheit, die nach der Erkla-
rung seiner Ratgeber dann behoben werden kénne, wenn der Kénig den

21. H. Jacobi, op.cit., S. 5o9.
22. Vgl. R. C.Zaehner, Hinduism, New York, 1966, S.111.
23. H.Brockhaus, op.cit., S.27.



40 H. FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

jungen BiiBBer Rsyasrmga in sein Land zu bringen vermége. Die Konigs-
tochter Santa versucht nun durch eine List, den Jiingling aus dem Walde
zu entfiihren, indem sie ein Flol mit einer imitierten Asketenhiitte er-
bauen und sich dann darin bis in die Nihe der Waldeinsiedelei treiben
1aBt. Sie geht an Land, als der Knabe allein ist, schenkt demselben herr-
liche Friichte und ebensolchen Wein und umarmt ihn. Als das Midchen
wieder auf das FloB zuriickgekehrt ist, kommt der Vater in die Ein-
siedelei zuriick, dem nun der Sohn aufgeregt von seinem Erlebnis mit
dem vermeintlichen Asketenknaben erzihlt:

«Ein Schiiler mit geflochtenen Haaren

war hier, ganz weil} von Angesicht,

mit schwarzen Augen und lichelndem Munde,
mit schmalem Leibe und hoher Brust ...

Von unseren Friichten wollte er nicht

und trank aus unserem Brunnen nicht.

Er gab mir andere Friichte, die schmeckten
so herrlich ; und von seinem Trank,

wie ich ihn kostete, ward mir so wohl,

der Boden fing zu schwanken an.»

Er schildert nun seinem Vater in naiver Weise, was dieser vermeintliche
Knabe alles mit ihm machte und welche Gefiihle er dabei hatte und
fiigt dann hinzu:

«Nach diesem Schiiler sehne ich mich;
wo er ist, mochte ich immer sein;;

mir ist so iibel, im Herzen so weh,
seit ich ihn nicht mehr sehen kann.
Die Bule, die der Knabe gelernt,

die mé6cht’ ich lernen, die gefillt

mir besser, als die BuBle, die du,

mein Vater, mich gelehrt hast.»



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 41

Beschworend warnt ihn darauf sein Vater vor den mancherlei Ver-
suchern, die auf die geschilderte Weise den keuschen Lebenswandel der
Asketen zu storen sich bemiihen:

«Mein Sohn, in also schoner Gestalt
gehen Teufel in den Wildern um,
um frommer Leute BuBe und Heil
zu storen ; traue ihnen nicht®.»

Als der Vater wieder die Einsiedelei verlassen hat, sucht der unruhig
gewordene Rsyasrnga voll Sehnsucht den « BiiBerknaben ». Er findet bald
die K&nigstochter, der es nun ein leichtes ist, den Jiingling auf ihr Flo83
zu locken und mit ihm in ihr Land zu fahren. Kaum hat der junge Asket
das Land betreten, als es in Stromen zu regnen beginnt.

Das typische Nachspiel, das die brahmanische Tendenz verrit, be-
steht darin, da} der K6nig den ziirnenden Vater aus Furcht vor einem
unheilbringenden Asketenfluch durch reiche Geschenke verséhnt und
den jungen Asketen zu seinem Schwiegersohn macht.

Eine weitere Ausdrucksform der Askese, die ebenfalls zur Gruppe der
Enthaltungen gehort, ist das Schweigen. Genau wie bei den andern be-
reits aufgefithrten asketischen Ausdrucksformen, wie auch bei den noch
folgenden, gilt es festzustellen, ob es sich um magische oder um echte
asketische ﬁbungen handelt. Diese Unterscheidung zu machen ist oft
schwierig, da im indischen Bereich eine scharfe Trennung nicht immer
vorgenommen werden kann. MaBgebend fiir die Beurteilung ist die
Kenntnis des Zwecks und des Motives der ﬂbungen; denn nicht nur
Weltmiide und nach Erl6sung Strebende iiben Askese um der Voll-
kommenheit willen, sondern auch herrsch- und rachsiichtige Menschen
um bestimmter Vorteile willen. Mag auch bei letzteren neben der auto-
matischen Wirkung, die durch das «magische Fluidum der Kasteiungs-

24. Mahabharata IMl, 110-113; iibersetzt von A.Holtzmann, Indische Sagen, Vol.I, Stutt-
gart, 1854, S.109ff.



42 H. FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

kraft»?*5 zustande kommt, bisweilen noch géttliche Gunst mitspielen,
so dominiert doch der magische Charakter. Auf das Beispiel des Schwei-
gens iibertragen ist das duBere Stillesein «in der ausdriicklichen Absicht,
dadurch mit mechanischer Notwendigkeit reale, weltliche Ziele zu
realisieren»*, als magische fjbung zu verstehen. Unter den zahlreichen
illustrierenden Fillen sei hierzu wiederum der Kénig Visvamitra er-
wihnt, der nach seiner zweiten Versuchung gelobt, jahrhundertelang
nicht mehr zu sprechen?’, um seine magische Kraft immer noch mehr
zu steigern.

Dem entgegen steht das asketische Schweigen, das in religidser Er-
fahrung wurzelt®. Es konnte effektiv, wie alle anderen Ubungen, eben-
falls zur Realisation weltlicher Ziele angewandt werden; allein die
religiése Erfahrung des Ubenden verhindert ein Absinken in den ma-
gischen Bereich und verleiht der fIbung dadurch den Charakter einer
echten Askese um der inneren Vervollkommnung willen. Ein sehr
schones Beispiel hierfiir bietet uns die Erzihlung von dem schon oben
erwihnten Asketen Samika®.

Der von der Jagd ermattete und durstige Kénig Pariksit begegnete im
Walde dem Asketen Samika, der streng seine Geliibde einzuhalten
pflegte. Der Konig eilte hastig auf ihn zu und fragte ihn, ob er nicht eine
angeschossene Antilope gesehen habe. «Der Asket aber antwortete ihm
mit keiner Silbe, weil er das Geliibde des Schweigens auf sich genommen
hatte.» Dariiber wurde der Konig zornig und warf dem Biier mit dem
Bogenende eine tote Schlange um den Hals. Die typische Reaktion auf
eine solche nicht zu sithnende Beleidigung wire eine Verfluchung des
Konigs gewesen, die aber seltsamerweise ausblieb. Statt dessen igno-

25. A.Bertholet, Worterbuch der Religionen, Stuttgart, 1952, S. 44.

26. G.Mensching, Das heilige Schweigen, in Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten,
20.Band, GieBlen, 1925/26, S. 100.

27. Vgl. Ramayana, Bala Kanda, 64.

28. Vgl. G.Mensching, op.cit., S.106.

29. Vgl. Mahabharata I, 40—43, iibersetzt von J.Hertel, Indische Mdrchen, Jena, 1921,
S.24-31.



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 43

rierte der Asket weiterhin den K6nig und blieb seinem Schweigegeliibde
treu. Schon aus diesem Verhalten Samikas kann entnommen werden,
daB es sich bei ihm um einen echten Asketen handelte, der keine welt-
lichen Ziele verfolgte, was der weitere Verlauf der Erzihlung noch be-
stitigen wird.

Der Asket hatte einen kleinen Sohn, «der schon ein groBer Asket und
von verzehrender Glut (tapas) erfiillt war.» — Aus der Geschichte geht
nicht hervor, ob er seinen Sohn erst als Asket gezeugt hatte oder aber
noch im Haushalterstand; mdglicherweise konnte diese Vaterschaft
auch geistig zu verstehen sein. — Dieser Sohn, sringin mit Namen, besal3
bereits die typischen Ziige seiner ilteren Standesgenossen, deren Askese
ziemlich magisch orientiert war. Er wird als furchtbar in seinem Zorne,
schwer zu besinftigen und streng in seinen Geliibden geschildert. Im
Widerspruch dazu steht allerdings die Eigenschaft der Leidenschafts-
losigkeit, mit der er sich von Zeit zu Zeit dem Gotte Brahma huldigend
nahte. Als er einst von Brahma entlassen wieder in die Einsiedelei zu-
riickkehrte — es war gerade nach der Beleidigung seines Vaters durch
den Konig Pariksit —, sah er, daB sein Vater eine Schlangenleiche um die
Schultern trug. Er erfuhr von seinem Freunde den ganzen Zusammen-
hang. Da «roteten sich seine Augen vor Zorn, seine Wut schlug zu
hellen Flammen empor, und von Grimm iiberwiltigt, fluchte er dem
Ko6nig». Danach begab er sich zu seinem Vater, dem er seinen Fluch mit-
teilte. Samika entgegnete ihm also3°: «Da hast du mir keinen Gefallen
getan, lieber Sohn! Das ist nicht Asketenart! ... Aber mdchte der
Konig doch handeln, wie er wollte : uns Asketen gebietet unsere Pflicht
zu verzeihen ... Wer seine Pflicht erschligt, des sei gewil3, den erschlagt
sie wieder.» Auch aus dieser hohen indischen Asketenmoral, die
Samika seinem Sohn verkiindet, erhalten wir die Bestitigung, daB sein
Schweigegeliibde, wie auch seine anderen Geliibde, sittlich-asketischen
Charakter tragen und um der Erlésung willen vollzogen werden. Sein

30. Das Schweigegeliibde erstreckt sich nicht auf den Sohn, das heift hier zugleich auch
auf den Schiiler, zumal es sich im folgenden um eine moralische Unterweisung handelt.



. 44 H. FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

Sohn gringin dagegen, gleich so vielen anderen BiiBergestalten in der
Erzihlungsliteratur, ist von einer solchen Haltung noch weit entfernt.
Allenthalben treten uns Beispiele entgegen, wo die durch die Kastei-
ungen hervorgebrachten magischen Krifte fiir vergingliche Zwecke ge-
braucht werden und die Askese somit ihres sittlich-religicsen Wertes
beraubt wird.

Die nun folgende asketische Grundform hat, duBerlich gesehen, in-
sofern einen anderen Charakter, als sie nicht in einem Ablassen von Be-
titigungsmoglichkeiten besteht, sondern vielmehr eine Betitigung dar-
stellt, die die radikalsten Formen annehmen kann. Wir verstehen unter
dieser Grundform die Kasteiung in ihren zahlreichen Spielarten. Genau
wie der Zweck der obigen Enthaltungen ambivalent sein kann, so kon-
nen auch in gleicher Weise die Selbstpeinigungen mit ihren den sinn-
lichen Leib abt6tenden Schmerzen letztlich um der Erlsung willen voll-
zogen werden und somit als Tugendiibungen gelten — oderaber in der Ab-
sicht, magische Krifte zu erwerben, die bei entsprechender Quantitit
zur Verwirklichung eines jeden immanenten Wunsches verwendbar sind.

Die grausamste Art der Kasteiung, der wir in den Biilererzahlungen
begegnen, ist zweifelsohne die Selbstverstiimmelung. DaB es sich dabei
aber um keine speziell indische, sondern vielmehr um eine allgemeine
religiose Erscheinung handelt, zeigen die vielen Beispiele in der Reli-
gionsgeschichte. Die uns schon bekannten Danava-Briider schnitten sich
Stiicke von ihrem Leibe ab und warfen sie ins Feuer3'. Ein christliches
Gegenstiick dazu, wenn auch mit einem andern Beweggrund, fiihrt
Gretser an# : «Fervore spiritus quasi inebriata, prae dulcedine carnium
agni paschalis, carnes suas fastidiens, frustra non modica cum cultello
resecavit, quae pro verecundia in terram abscondit.»

Eine andere, ebenfalls schwere Kasteiung besteht im Ertragen be-
sonderer Hitzequalen, wobei natiirliche Sonnenglut und kiinstlich er-

31. Vgl. Mahabhérata I, 211, 9.
32. J. Gretser, De spontanea disciplinarum s. flagellorum cruce et c., Op.omn. T.IV, 1743,
Ib.1,S. 33.



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 45

zeugte Hitze zusammenwirken. So sal die géttliche Parvati im Hoch-
sommer, um Sivas Neigung zu erringen, inmitten von vier Holzfeuern,
wihrend die unbarmherzige indische Sonne auf sie herabstrahlte;
hiufig, wie auch in diesem Falle, gehort auch noch das unverwandte
Starren in die Sonne dazu®. Die gleiche Ubung vollzog auch Visva-
mitra*, und nach Mill* «sah man noch jiingst einen solchen Heiligen,
der zwischen vier solchen Feuern auf einem Beine stand und in die
Sonne starrte, wihrend die Feuer an den vier Ecken brannten. Dann
legte er sich auf den Riicken, die Fiile in die Luft gestreckt, und blieb
drei Stunden in dieser Stellung, um sich dann mit gekreuzten Beinen
hinzusetzen und sich bis zum Abend die Sonne auf den Kopf scheinen zu
lassen — inmitten der vier Feuer!» In verschiedenen Abwandlungen,
meist noch verbunden mit anderen Kasteiungsformen, tritt diese Form
auf. Eine besonders wertvolle historische Quelle, die auch auf Er-
scheinungen dieser Art eingeht, stammt aus der Zeit Alexanders des
GroBen3. Dort wird eine Schilderung gegeben, die gewisse Ziige der
eben behandelten Kasteiungsform enthilt: Finfzehn Asketen hielten
sich in der Nihe der Hauptstadt des Taxiles auf. «Mehrere von ihnen
waren von ihren Schiilern begleitet. Sie waren nackt und nahmen ver-
schiedene Stellungen ein. Einer stand aufrecht auf der Erde, hielt mit
beiden Hinden ein etwa drei Ellen langes Stiick Holz und stand bald auf
dem einen, bald auf dem andern FuB8e; ein anderer sal3; ein dritter lag
auf der Erde mit Steinen auf dem Riicken, dem Sonnenscheine und dem
Regen sich aussetzend. Am schwersten zu ertragen war das Stehen auf
den nackten Fiissen auf der von der glithenden Sonne erhitzten Erde ...»

Das dieser Ausdrucksform entsprechende Gegenstiick ist das frei-
willige Ertragen von Kilte. Auch hierbei wird die Kilteempfindung noch
gesteigert durch den Aufenthalt im Wasser wihrend der kalten Jahres-

33. Vgl. Mahabhirata IIl, 22 5 (Bombay edition).

34. Vgl. Rimdyana, Bala Kanda, 63.

35. Belegt bei R.Schmidt, Fakire und Fakirtum im alten und modernen Indien, Berlin, 1908,
S. 7.

36. Ibid. S. 4.



46 H. FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

zeit. So wird von Visvamitra berichtet”, daB er im Winter Tag und
Nacht im Wasser lag, und der fromme BiiBer Saubhari 3 iibte zwGlf Jahre
lang im Wasser Askese. Die Kasteiung im Wasser kann noch eine hirtere
Form annehmen, wenn sie mit dem Atemanhalten verbunden wird.
Dies geschieht hiufig in der Weise, daBl der Asket ziemlich lange in das
Wasser untertaucht und seine Atemtitigkeit ausschaltet. Zwei gute
Beispiele hierzu sind in Somadevas Mirchensammlung enthalten?:
«Zur Zeit der ersten Morgendimmerung rieb er sich den ganzen Leib
dicht mit Lehmerde ein, dann ging er in den FluB und blieb lange mit
dem Kopfe unter dem Wasser und stand dann, wenn er aus dem Bade
kam, lange unverwandt das Antlitz gegen die Sonne gewendet da.» Das
Folgende, das dieselbe Art der Kasteiung zeigt, befindet sich in einer
kleinen Zwischenerzihlung, wo ein Prinz Begebenheiten aus seinem
fritheren Dasein erzihlte# : «Ich gelangte so eines Tages an die Ganga,
an deren Ufer viele von frommen Biilern bewohnte Haine liegen. Um
die BiiBler nicht zu stéren, ging ich mitten durch den Strom, als durch
des Schicksals Gewalt mein Blumenkranz in das Wasser fiel ; da erhob
sich plotzlich [der groBe BiiBer] Narada, der im Wasser stand [da er
untergetaucht war, konnte ihn der Prinz ja nicht bemerken] — und er-
ziirnt, daB der Kranz auf seinen Riicken gefallen war, sprach er den
Fluch iiber mich aus ...»

Das Atemanhalten tritt aber auch als selbstindige Kasteiungsform auf.
Es ist eine uralte Ubung speziell indischen Charakters. Sie ist ein Be-
standteil der achtgliedrigen Yogapraxis geworden und gehort daselbst
dem vierten Gliede, pranayama, an. Wiewohl die Atemunterdriickung
ein Ablassen von einer Betitigungsméoglichkeit darstellt, ist sie doch alles
andere als ein Nichtbetitigen ; sie setzt hochste Konzentration und vor-
bereitende ﬂbungen voraus. Die Inder zihlen sie selbst zu den gewal-

37. Vgl. Ramdyana, Bala Kanda, 63.
38. Vgl. Visnupurana IV, 2.

39. H.Brockhaus, op.cit., S. 134.
40. Ibid. S.121.



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 47

tigsten Kasteiungen, denn durch die Atemunterdriickung kommen nach
ihrer Auffassung ungeheure Krifte zustande. Diese Tatsache machte sich
auch Konig Visvamitra zunutze, um seine Macht zu steigern. Er fiigte
seinen asketischen ﬁbungen auch noch das Atemanhalten zu. Als er
iiber tausend Jahre seinen Atem angehalten hatte, da brach aus seinem
Kopfe Rauch hervor, worauf alle Lebewesen der drei Welten von groB-
ter Furcht ergriffen wurden. Es war seine schwerste Kasteiung; die
Géatter, in Furcht vor seiner gewaltigen Kraft, sahen sich nun gezwun-
gen, dem Konig die Wiirde eines Brahmanen zu verleihen*'.

Wenn im Rgveda von Géttern und Weisen berichtet wird, die durch
tapas, durch innerliche Erhitzung, magische Krifte gewonnen haben, so
diirfte wohl vor allem die Atemunterdriickung zu ihren fIbungen ge-
hort haben. Oldenberg bemerkt hierzu# : «Das Atemanhalten war eine
wichtige Form des tapas; man nahm an, daB dadurch Hitze erzeugt
wurde.» Die Schopfung nach den Schopfungsberichten der Brahmanas
kam fast durchwegs erst nach Erwerb magischer Kraft durch vorherge-
gangene Kasteiung des Schépfers zustande. Denn wie der Zauberer fiir
seine Zauberhandlungen und der Opferpriester fiir das Opfer sich durch
tapas vorbereiten muBten, so muBte sich auch der Schopfer fiir sein
groBes Werk vorbereiten. So iibte Gott Prajapati einmal tausend Jahre
lang tapas, bis infolge der Hitze Lichter aus seinen Poren drangen, wor-
aus die Sterne entstanden*). Dieser Bericht hat eine gewisse Ahnlich-
keit mit der Schilderung von Visvamitras Atemunterdriickung; beiden
liegt nimlich dieselbe Vorstellung zugrunde, da durch Atemkontrolle
iibernatiirliche Macht und Kraft produziert werden kann. Es ist offen-
sichtlich, daB8 es auch in der magisch fundierten Askese auf die Selbst-
beherrschung ankommt, die hier jedoch nicht als Tugend, sondern als
eine magische Betitigung zu verstehen ist. Dieser speziellen Betitigung
scheint die personliche Erfahrung der Asketen zugrunde gelegen zu

41. Vgl. Ramdyana, Bala Kanda, 65.
42. H.Oldenberg, Die Religion des Veda, 2. Aufl., Stuttgart, 1917, S.403, Anm. 1.
43. Vgl Satapatha-Brihmana X, 4, 4, 1f.



4.8 H. FREDERICK HOLCK: TYPISCHE AUSDRUCKSFORMEN

haben, da bei lingerem Anhalten des Atems ein Hitzegefiihl im Innern
entsteht, das ganz mit dem Wesen des Begriffes tapas als einer Hitze im
Einklang steht*. Ein kurzer Erklirungsversuch, der sich auf die obigen
Berichte stiitzt, konnte folgendermaBen lauten: Durch die gewaltsame
Zuriickhaltung des Atems, des Lebensprinzips, das nun nicht mehr aus-
stromen, sich nicht mehr verfliichtigen kann, staut sich soviel von die-
sem Lebenshauch im Leibe des Asketen an, dal das Fassungsvermdgen
nicht mehr ausreicht. Es entsteht ein Druck, der schlieBlich so stark
wird, daB sich das komprimierte, erhitzte und durch die Selbstbe-
herrschung mit ungeheurer magischer Kraft geladene Lebensprinzip
mit Gewalt einen Ausweg sucht, sei es in der Gestalt des Feuers durch
die Poren wie beim Schopfergott Prajapati, oder sei es als Rauch durch
die f)ﬂ’nungen des Korpers wie bei Visvamitra. Beide Asketen verméogen
damit, je nach ihrem Willen, Gewaltiges zu vollbringen, schaffend oder
zerstorend. Ahnlich verhilt es sich auch mit dem Zorn eines durch
Askese mit magischer Kraft erfiillten Gottes oder Menschen. So dachte
Gott Brahma einst nach, wie er die von ihm erschaffenen unsterblichen
Wesen wegen der allzugroen Vermehrung vermindern kénnte, wobei
ihm jedoch kein Mittel einfiel. Dariiber geriet er in Zorn, der so gro83
wurde, daB3 er ihn nicht mehr in sich halten konnte. Das Feuer seines
Zornes drang schlieBlich aus allen Poren seines Leibes hervor, nahm
kosmischen Umfang an, und die Flammen drohten die Welt zu ver-
nichtens,

Eine weitere Kasteiungsart, meist im Verein mit den vorhergehenden,
bilden die verschiedenen starren Stellungen, die ebenfalls einer auBler-
ordentlichen Selbstbeherrschung bediirfen. Unglaubliches wurde hier
von manchen Asketen vollbracht. Eine typische Ausdrucksform ist das
jahrelange Emporstrecken der Arme und das gleichzeitige Stehen auf

44. Vgl. hierzu M.Eliade, Myths, Dreams, and Mysteries, Harper TB, New York, 1960,
S.93 u. 146f.; ebenso M. Eliade, Yoga : Immortality and Freedom, Pantheon Books, New York,

1958, S.337ff.
45. Vgl. Mahabhiarata XII, 256, 13-18.



DER KORPERLICHEN ASKESE IN ALTINDISCHER LITERATUR 49

den Zehen, wie es zum Beispiel von den Danava-Briidern berichtet
wird. Selbstverstindlich weist auch das Paradigma Visvamitra diese
Form auf; es wird von ihm erzihlt, daB er unbeweglich wie ein Baum-
stamm dastand, beide Arme hochgestreckt*. Eine dhnliche Art wurde
auch von den Jainas angewandt; in der Legende des heiligen Parsva¢
heilt es: Er «erreichte nach einem monatelangen Fasten, die Arme er-
hoben und die Hande ausgebreitet, die felsenstarre Stufe der Askese
erreichend, nach dem Hinschwinden des die Existenz bedingenden
Uberbleibsels des Karma mit 33 Ménchen zusammen die Vollendung».

In der Sintflutsage des Mahabharata# fordert Gott Brahma nach der
groBen Flut den Manu dazu auf, mittels der durch die schweren Buf3-
tibungen erlangten Krifte die Welt neu zu schaffen. Die von Manu ge-
iibte Askese enthilt dieselben Ziige wie die vorhergehenden Formen:
emporgestreckte Arme, unbewegter Blick, auf einem FuBle stehend,
zehntausend Jahre lang. Eine klassische Beschreibung verschiedener
gleichzeitig geiibter Kasteiungen gibt Kalidasa in dem altindischen
Drama Sakuntala®. Dort heiBt es von einem groBBen Asketen:

«Dort, wo so unbeweglich jener Weise,
Gleich einem Pfahle, steht, zur Sonnenscheibe
Gekehrt: es sank sein Korper halb in einen
Ameisenhaufen ; als Brahmanenschnur

Dient ihm die Schlangenhaut ; ihn peinigt hart
An seinem Halse ein Ring, der aus den Ranken
Vertrockneter Lianen sich gebildet;

Er trigt die Flechte, die zu einem Kranze
Gebunden ward und bis zur Schulter reicht
Und angefiillt mit Vogelnestern ist.»

46. Vgl. Ramayana, Bala Kanda, 63.
47. ].Charpentier, Die Legende des heiligen Parsva, des 23.tirthankara der Jainas, Leipzig,
1915, ZDMG Vol. 69, S.358.

48. 1ll, 187, 4.5.
49. Zitiert bei R.Schmidt, op.cit., S.8.



go H. FREDERICK HOLCK

In dieser Beschreibung wird besonderer Wert auf die unbewegliche
Haltung des Asketen gelegt, die auch unter den peinvollsten Umstinden
— hier das Stehen im Ameisenhaufen — streng eingehalten wird; die
Selbstpeinigung erfihrt sogar noch eine Steigerung durch das Hinge-
kehrtsein zur gliihendheiBen Sonnenscheibe. DaBl der Asket diese
schwere Kasteiung schon lange iibt, geht aus dem von selbst gewachse-
nen Lianenring an seinem Halse sowie aus den Vogelnestern auf seinem
Kopfe hervor. Solche schweren Ubungen scheinen in Wirklichkeit
keine Ausnahmefille gewesen zu sein, denn dhnliche Schilderungen sind
in der altindischen Literatur nicht selten zu finden. Unter anderem sei
hier der Brahmane J3jali erwahnt5°, der sich auch einer solchen «Vogel-
nestkasteiung» hingab. In schmutzige Lumpen und Felle gekleidet,
streifte er durch den Wald, erfiillte das Gebot des Fastens und beachtete
trotz Sturm und Regen seine asketischen Pflichten. Als er einst wie ein
unbeweglicher Holzklotz verharrte, begann ein Vogelpirchen in seine
verschmutzten Haare ein Nest zu bauen. Er verweilte in dieser Stellung,
bis das Vogelnest fertiggebaut war, das Weibchen Eier hineingelegt und |
ausgebriitet hatte und die Jungen spiter davonfliegen konnten.

Zusammenfassend sei bemerkt, daB3 die hier aufgefiihrten Ausdrucks-
formen der physischen Askese, die zu den beiden Grundformen der
Abstinenz und der Kasteiung gehoren, wohl als die typischsten bezeich-
net werden konnen, da sie in einem groBen Teil der altindischen Litera-
tur in Erscheinung treten und sich bis in unsere Zeit im religiésen Leben
der Inder einen Platz bewahrt haben.

so. Vgl. Mahibharata XII, 261.



	Typische Ausdrucksformen der körperlichen Askese in altindischer Literatur

