
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Târanâtha und sein Werk

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TARANATHA UND SEIN WERK*

SIEGBERT HUMMEL
PLOHN I. V.

Târanâtha (tib. : Kun-dga'-snying-po), der Verfasser des im Neudruck
erschienenen Werkes rGya-gar-chos- byung, das heißt einer Geschichte

der Erscheinung der Lehre (des Buddhismus) in Indien, wurde im Jahre

i £j £ in Kha-rag-khyung-btsun in Tibet geboren. Unter seinen Vorfahren

sollen mehrere Gelehrte sein, die sich als Übersetzer (tib. : Lo-tsa-

ba) hervorgetan haben. Für die Geschichte seines Lebens ist seine

ausführliche Autobiographie die vorzüglichste Quelle. In sonstigen
Überlieferungen über ihn sind oftmals Dichtung und Wahrheit unentwirrbar
verflochten. So will zum Beispiel die Legende wissen, daß er auf dem

berühmten fünfgipfligen, mit dem Gotte der Weisheit Manjushrî eng
verbundenen Wu-T'ai-Shan (tib. : Ri-bo-rtse-lnga bzw. rTsing-ring-
rtse-lnga oder auch mGo-rde'u-shan) eine sogenannte Lung-bstan verfaßt

habe, in der die Gottheit um Demütigung und Bekehrung der

glaubenslosen Chinesen gebeten wird1.
Târanâtha gehörte zu der von Dol-po[bu]-pa (auch Kun-mkhyen-

chen-po und Jo-nang-kun-mkhyen Dol-bu-pa Shes-rab-rgyal-mtshan
genannt) systematisierten und nach dem Kloster Jo-[mo-] nang genannten
Lehrrichtung (Jo-nang-pa) des tibetischen Buddhismus, die als Absplitterung

der berühmten Sa-skya-Schule gilt und von neueren Gelehrten

* Zum unveränderten Neudruck von Täranäthae de Doctrinae Buddhicae in India Propagatione
Narratio. Contextum Tibeticum e Codicibus Petropolitanis edidit Aotonius Schiefner, St.

Petersburg 1868. x+ 220 S. Suzuki Research Foundation, Reprint Series 2, Tokyo 1963.
Täranätha's Geschichte des Buddhismus in Indien. Aus dem Tibetischen übersetzt von Anton
Schiefner, St.Petersburg 1869. xn + 346 S. Suzuki Research Foundation, Reprint Series 3,

Tokyo 196 c.

1. Handschriftlich im Museum für Völkerkunde zu Leipzig (Inv.Nr.F III, 45, 48, jo);
vgl. S.Hummel, «Târanâtha und der Schwarze-Manjushrî» (in: ZMR, 36, S.67ff.). Zur
Gattung Lung-bstan vgl. auch F. A.Bischoff, «Une Incantation Lamaïque Anti-Chinoise» (in Central

Asiatic Journal, X, 2, S. I28ff.).



26 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

zu Unrecht als Untersekte der bKa'-rgyud-pa betrachtet wird1. Das

Kloster Jo-nang, über das Târanâtha einen Führer (tib. : dKar-chag) verfaßt

hat, wurde von Thugs-rje-brtson-'grus gegründet (i 243—1313) und

liegt nordwestlich von bKra-shis-lhun-po (Taschilunpo), dem Sitz des

Pan-chen-rin-po-che, am linken Ufer des Brahmaputra (tib. : gTsang-

po). Dort hatte Dol-po-pa (1292-1361), einer der großen Denker der

sogenannten 2. Epoche des Lamaismus, die Lehre von der gZhan-stong

vorgetragen. Im Unterschied zur Mâdhyamika-Philosophie von der
relativen Leerheit des Seins wird die Existenz einer absoluten, objektiven
Leerheit behauptet, wodurch sich die Jo-nang-Schule u. a. von den

reformierten dGelugs-pa unterscheidet. Wie bedeutsam aber einst diese

Schule war, läßt die Hochschätzimg durch einige Gelehrte der bKa'-

rgyud-pa und der rNying-ma-pa erkennen. Außerdem darf das

Lehrgebäude der Jonang-pa als Ausläufer der letzten indisch-buddhistischen,
das heißt shivaitisch beeinflußten Tradition bezeichnet werden, die als

eine Art Monismus alle Seinsgegebenheiten als identisch mit dem

Buddhawesen betrachtet, und in der andererseits für die betonte
Meditation ein stark erotisiertes Vajrayâna (Donnerkeilfahrzeug) eine bevorzugte

Rolle spielt 3. Daneben wurde in der Schule seit Dol-po-pa
besonderes Gewicht auf die Lehren des Kâlacakra (tib. : Dus-kyi-'khor-lo)
gelegt, des letzten bedeutenden Systems im Mahâyâna-Buddhismus, das

durch seine iranischen Elemente, insbesondere als wahrscheinliche

Beziehungen zur Lehre des Zervanismus von der unendlichen Zeit als

schaffendes Urprinzip (Zrvan akarana), so interessant ist*. Dieses Kâlacakra-

2. Vgl. Lokesh Chandra, Materials for a History of Tibetan Literature, Vol.1, New Delhi
1963, S. 19. - Zu Dol-po vgl. D.L. Snellgrove, Four Lamas of Dolpo, Oxford 1967. — Zu
Dol-po[bu]-pa (1292-1361) vgl. G.N.Roerich, The Blue Annals, Vol.11, Calcutta 1953,
S. 775-777. — R.O.Meisezahl, Alttibetische Handschriften der Völkerkundlichen Sammlung der

Stadt Mannheim im Reiß-Museum, Kopenhagen 1961, S. 2 fF., mit Abb. (19) des Dol-po-pa.
3. Zur Lehre der Jo-nang-pa vor allem D.S. Ruegg, « The Jo Nan Pas: A School of Buddhist

Ontologists according to the Grub Mtha' Sel Gyi Me lori» (in Journal of the American Orient Society,

Vol. 83, S. 73 ff.) mit Auszügen aus dem 6. Kapitel des Grub-mtha'-shel-gyi-me-long (aus dem

Jahre 1801) und aus dem Ngor-pa-chos-'byung zur Geschichte und Lehre der Jo-nang-pa.

4. Vgl. S.Hummel, in Tribus, 8, S., I22ff., und in Tribus, 16 («Die lamaistischen Malereien

und Bilddrucke im Linden-Museum»), S.72f., 128 und 130ff.



SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK 27

System, das legendär von dem mystischen Lande Sham-bha-la aus verbreitet

worden sein soll, wurde seit 102 r in der Akademie von Nâlandâ

gelehrt, von wo es noch im 11. Jahrhundert nach Tibet kam. Es ist

bekannt, daß Tsong-kha-pa (13C7-1419), der große Reformator des

Buddhismus in Tibet, bei einem Jo-nang-Lehrer Kâlacakra studiert hat.

Neben Jo-nang wurde als die eigentliche Wirkungsstätte des Târanâtha

unter dem besonderen Schutze der Fürsten von Rin-spungs und von

Ngam-ring, über die der Gelehrte eine Genealogie verfaßt hat, das von
ihm neu begründete oder nur erneuerte Kloster rTag-brtan-phun-
tshogs-gling, berühmt •*". Der Zusammenbruch der Schule hängt mit dem

Niedergang der Macht dieser Patrone aufs engste zusammen und
vollendete sich unter dem autokratischen r. Dalai-Lama Ngag-dbang-blo-

bzang (1617-168 2), indem dieser die Klöster der Jo-nang-pa der
reformierten Schule, der sogenannten Tugendsekte (tib. : dGe-lugs-pa) oder

den Gelbmützen, einverleibte und die Druckstöcke versiegeln ließ.

Trotzdem sollen sich Reste der Jo-nang-pa noch bis in die jüngste
Vergangenheit in NO-Tibet erhalten haben.

Ein interessantes und durchaus noch nicht restlos aufgeklärtes
Problem ist die Stellung Târanâthas in der lamaistischen Lehre von den

Präexistenzen. Auf lamaistischen Malereien (tib. : Thang-ka) mit Öndör-

Gegen, dem 1. rje-btsun-dam-pa Chutuktu beziehungsweise 1. Bogdo-

Gegen von Urga (163c—1723), umgeben von seinen bedeutendsten

früheren Inkarnationen, findet sich Târanâtha in Meditationshaltung
(skr. : Dhyânamudrâ), zur Linken eine Lotusblüte mit einem Buch im
Blütenkelch mit Kleinod darüber 5.

Die rje-btsun-dam-pa Chutuktus von Urga als Kirchenfürsten der

Mongolei tragen bekanntlich die Bezeichnung Târanâtha. Nach den

genannten Rollbildern zu urteilen, könnte das durchaus darauf schließen

lassen, daß die Chutuktus von Urga tatsächlich als Wiedergeburt des

4a Das Kloster soll der Nachfolger des Dol-po-pa, Phyogs-las-rnam-rgyal (1306-1386),
gegründet haben.

ç. Vgl. S.Hummel, in Tribus, i6, ID, Nr. 71597, mit Abbildung.



28 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

Târanâtha betrachtet wurden. Schulemann versteht dagegen in seiner
«Geschichte der Dalai-Lamas» (Leipzig 1958, S. 230) den i.rje-btsun-
dam-pa Chutuktu, Ondör-Gegen, als Wiedergeburt des Maidari (=Mai-
treya)-Chutuktu, das heißt jenes Heiligen, der im Jahre 1602 in
Verbindung mit der Inthronisierung eines mongolischen Kindes als 4. Dalai-
Lama als dessen Stellvertreter installiert worden war. Da zur Zeit der
Geburt des Maidari Chutuktu Târanâtha noch lebte, wäre nach Auffassung

Schulemanns das Epitheton Târanâtha lediglich jene Bezeichnung,
die auch Maitreya führt, der sich im Maidari-Chutuktu inkarnierte6.

Neben den schon genannten Werken des Târanâtha sind außer

Übersetzungen aus dem Sanskrit solche zur Grammatik, zur Lehre des

Tantrismus, insbesondere zum Vajrayâna und zum Yoga, aber auch zur

Liturgie und zur Ikonographie, zum Beispiel eine Sammlung von Sâdha-

nas (Yi-dam-rgya-mtsho-sgrub-thabs-rin-chen- 'byung-gnas), bekannt
geworden?. In die deutsche Sprache übersetzt liegen bisher vor das Buch
bKa'-babs-bdun-ldan durch A. Grünwedel und das Geschichtswerk rGya

[-gar]-chos-'byung durch Anton Schiefner. Grünwedel hat seine Arbeit
im Jahre 1914 als «Târanâtha's Edelsteinmine, das Buch von den
Vermittlern der Sieben Inspirationen» in der «Bibliotheca Buddhica», Vol.

xviu (Petrograd) herausgegeben. Es handelt sich dabei um eine, wie
Grünwedel betont, äußerst lebendige, suggestive Schilderung zum Teil
phantastischer Szenen mit visionärer Kraft aus einem Kranz von Legen-

6. Vgl. hierzu S.Hummel, Rezension Ch.R Bawden, «The Jebtsundamba Khutukhtus
of Urga» (in: Kairos, V, 4, S.3i7f.). - Über die Vorgeburten des Târanâtha vgl. auch
Schiefners Anmerkung 2 zu S. vu der Einleitung. Schulemanns Ansicht, die auch H. Consten

geteilt hat, daß nämlich der rje-btsun-dam-pa Chutuktu eine Inkarnation des Maidari
Chutuktu von Urga sei (ausführlich in Tribus, 16, S. 77, zu Nr. 23716), wird neuerdings durch
den Mongolen Byams-pa-rin-chen vertreten (vgl. Bjamba Rintschen, Lamaistische Tanzmasken,

Leipzig 1967, S. jo). - Die sterblichen Reste Târanâthas sind im Kloster rDzing-phyi
beigesetzt. Beide Vorgeburtenreihen (die mit Târanâtha und die mit dem Maidari-Chutuktu)
schließen sich nach lamaistischer Lehre von den Wiedergeburten nicht aus. In einem Heiligen

können sich bei Lebzeiten zwei und mehrere Angehörige des Pantheons inkarnieren
(vgl. zu diesem Problem Tribus, 16, 1. c, S. 12 cf.).

7. Vgl. Lokesh Chandra, I.e. Die Sammlung der Sâdhanas gehört zur Grundlage der

sog. Fünfhundert Götter von sNar-thang (Rin-'byung mit Rin-lhan).



SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK 29

den im Zusammenhang mit den berühmten Siddhas, deren vollständige
Liste einundachtzig bis fünfundachtzig Namen enthält. Hier zeigt sich

Târanâtha gerade in Anbetracht tibetischer Vorlagen, die er zu Rate

gezogen haben dürfte, als Meister der tibetischen Sprache, der den

Übersetzer vor allem in Hinsicht auf die angewendeten Nuancierungs-
möglichkeiten und den uns nicht immer durchsichtigen Sinngehalt der

Termini oft vor unüberwindliche Schwierigkeiten stellt. Neben dem

Legendenstoff erfahren wir auch wertvolle Angaben über Tempel und
ihre Kultbilder, zum Teil mit Beziehungen zum brahmanischen

Pantheon, aber auch über ihr Schicksal unter dem Ansturm des Islam. Hier
kommt Târanâtha immer wieder auch als Historiker zu Wort. Weniger
originell und nicht so vielfältig in der Technik sprachlicher Modula-

tionsfahigkeiten ist die «Geschichte des Buddhismus in Indien». Das

ergibt sich natürlicherweise aus dem behandelten Stoff.

Mit dem Chos-'byung befinden wir uns in einer Literaturgattung, die

sich im tibetischen Buddhismus von jeher besonderer Beliebtheit
erfreuen konnte. Die wichtigsten Werke dieser Art vor Târanâtha sind

das Bod-chos-'byung von Bu-ston (i 290-1364), herausgegeben von E.

Obermiller («History of Buddhism», Heidelberg 1931—1932); der

rGyal-rabs-chos-'byung-gsal-ba'i-me-long von bSod-nams-rgyal-mtshan,
nach B.I.Kuznetsov («Rgyal Rabs Gsal Ba'i Me Long», Leiden 1966,
S. vu ff.) im Gegensatz zu anderen Fachgelehrten doch schon im 14.
Jahrhundert verfaßt; das Geschichtswerk Deb-ther-dmar-po von Kun-dga'-
rdo-rje (1346), der zusammen mit Târanâtha zu den Präexistenzen des

rje-btsun-dam-pa Chutuktu gehört, herausgegeben durch das rNam-

rgyal-Institute of Tibetology in Gangtok 1961 als «The Red Annais»,
und wesentlich darauf fußend Deb-ther-sngon-po von gZhon-nu-dpal

(1392-1481), herausgegeben durch G. N. Roerich («The Blue Annals»,

Calcutta, Vol.I 1949, Vol.11 19^3). An späteren Werken mögen hier

nur Sum-pa-mkhan-po's dPag-bsam-ljon-bzang aus dem 18. Jahrhundert

(herausgegeben durch Sarat Chandra Das, Calcutta 1908) und das Hor-

chos-byung von 'Jigs-med-nam-mkha' [-rig-pai-rdo-rje] aus dem Anfang



30 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

des 19. Jahrhunderts (herausgegeben durch G. Huth als « Geschichte des

Buddhismus in der Mongolei », Straßburg 1893 un^ 1896) genannt sein ;

vgl. aber auch Anm. 3*.
Târanâtha's Chos-'byung beginnt mit dem Tode Gautama Buddhas

und endet mit der Zerstörung der berühmten Lehrstätten Otantapurî
und Vikramashîlâ, der Auflösung des Buddhismus in Magadha und der

Zerstreuung der großen indischen Gelehrten des Buddhismus, also im
12. [bis 16.] Jahrhundert.

Die besondere Bedeutung der Darstellung mag vor allem in dem
Gewicht liegen, das Târanâtha als Angehöriger der Schule des Dol-po-pa
auf die heute noch nicht genügend aufgehellte Entwicklung des magisch

ausgerichteten Vajrayâna legt, denn das Chos-'byung ist in allen seinen

Kapiteln mit den Wundergeschichten dieser Lehrrichtung durchsetzt,

von denen die Persönlichkeiten der Politik, Religion und Dichtung
(selbst Kâlidâsa) und vor allem die Ausbreitung des Buddhismus getragen

sind. Das zeigt sich auch in seiner Beschäftigung mit dem Legendenstoff

der zauberkräftigen Mahâsiddhas (tib. : Grub-chen), die dem

Zeitraum von der Entstehung des Mahâyâna bis zum 13. Jahrhundert
angehören. Hier wird das rGya-chos-'byung auch in Zukunft noch der

Forschung seine Aufgaben stellen. Trotz der Gebundenheit in die

Vorstellung seiner Zeit versucht Târanâtha in den Untersuchungen kritisch

vorzugehen. Er versteht darunter die Verpflichtung, bei Berücksichtigung

möglichst aller Gegebenheiten, die Quellen zu studieren, von
daher eine Entwicklung der Lehrsysteme bloßzulegen und darauf bauend

dann ein ganzheitliches Bild zu schaffen. Diese seine Gesichtspunkte
einer Art wissenschaftlicher Methode sind besonders auffallend im

43. Kapitel über die Entstehung des Mantrayâna. Ähnlich wird im 44.
Kapitel vorgegangen, wo die buddhistische Kunstgeschichte Indiens
nach Stilkriterien skizziert ist. Târanâtha, der selbst Maler gewesen ist
und vielgerühmte Fresken geschaffen haben soll, behauptet von sich eine

8. Weitere Werke bei G.N.Roerich, I.e., Vol.I, S.VIII f., ferner bei A.Macdonald,
Préambule à la lecture d'un Rgya-Bod Yig-Chan (in: Journal Asiatique, 1963, S. Ç3ff.).



SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK 3I

gewisse Selbständigkeit, wenn er in seinem Schlußwort zwar die von
ihm benutzten indischen Quellen angibt, aber betont, daß er diese mit
aller Vorsicht und die von ihm herangezogenen, vor ihm erschienenen

tibetischen Geschichtswerke (Chos-'byung) nur äußerst sparsam
benutzt habe.

Damit dürfte eine Neuauflage des Werkes durchaus ihre wohlbegründete

Berechtigung haben, wenn wir, was Anton Schiefners Übersetzung

angeht, auch heute mit größeren Einsichten in die tibetische Sprache

ausgerüstet sind, als das im vorigen Jahrhundert möglich war, und die
Vorbehalte B. Laufers und A. Grünwedels nicht zu überhören sein
werden'. Trotz dieser Einschränkung bleibt Schiefners Arbeit immer noch
eine glänzende und höchst beachtliche Leistung.

9. B. Laufer, Der Roman einer tibetischen Königin, Leipzig 1911, S. 23f. — A. Grünwedel,
Edelsteinmine, S.4.

Anmerkungen zu Schiefners Ausgabe:
Zu Seite 2 und Index:

Turuschka. Ein bei Târanâtha schillernder Begriff. In «Nachträgliche Bemerkungen» werden

auf S. 317 Turuschka und Gar-log gleichgesetzt. Nach H. Hoffmann, Die Religionen
Tibets, Freiburg und München 1956, S. 113 (Id., Die Qarluq in der tibet. Literatur, in :

Oriens, 3, S. i9off.), sind die Gar-log vielleicht mit den türkischen Karluk im nordwestlichen

Turkestan identisch, jedenfalls sind es mohammedanische Stämme. Wassiljew (1. c,
S. 317) verwechselt die Gar-log offenbar mit den mGo-log in NO-Tibet. Ursprünglich
dürften unter den Turuschka meist Stämme türkischer Herkunft westlich und nördlich
von Tibet verstanden worden sein (vgl. auch R. A. Stein, Recherches sur l'Epopée et le
Barde au Tibet, Paris 1959, S. 278f., 283), mitunter werden auch Bewohner mongolischer
Gebiete im Norden Tibets so genannt (vgl. R. A. Stein, Les Tribus Anciennes des Marches

Sino-Tïbétaines, Paris 1959, S. 29, Anm. 69). Târanâtha scheint keine präzise Anwendung
des Begriffs erstrebt zu haben. Herrscher und Völker, die in westlichen und nordwestlichen

Grenzländern wohnen und von da oder über diese seit dem 1. Jahrtausend n. Chr.
bis in die mohammedanische Zeit hinein des öfteren nach Indien einfallen, nach dem

Chos-'byung offenbar insbesondere während der Kushan-Ära der beiden ersten Jahrhunderte

n.Chr. und unter den Sultanen von Ghasnî und Ghor (11./12.Jh.), werden als

Turuschka aufgeführt. — Über das Schicksal des Buddhismus in Bihar während des 11./
13. Jahrhunderts gibt uns die Autobiographie des Chos-rje-dpal (skr. : Dharmasvâmin)
einen lebendigen Bericht (vgl. G.Roerich, Biography of Dharmasvâmin, Patna 1959).
Dieser berühmte tibetische Gelehrte und Übersetzer (i 197-1264) hielt sich in den Jahren



32 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

1234-1236 in Bihar auf. Damals hatte Nâlandâ noch 70 Studierende, wenn es auch schwer

unter mohammedanischen Heimsuchungen gelitten hatte und nur noch ein Schatten des

einstigen Glanzes war. Die diesbezüglichen autobiographischen Angaben decken sich ganz
mit denen des Târanâtha. Chos-rje-dpal selbst erlebte in Nâlandâ einen der gefürchteten
mohammedanischen Angriffe. Vikramashîlâ war damals bereits völlig zerstört (noch vor
1206), ebenso Otantapuri (Uddandapura), und die meisten buddhistischen Bibliotheken,
wahrscheinlich auch die von Nâlandâ, galten als vernichtet.

Zu Seite j (Seite 188):
Die «sechs Zierden» und «beiden Vorzüglichsten» (tib.: rGyan-drug-mchog-gnyis) bilden
eine in Tibet sehr beliebte Gruppe (vgl. hierzu «Rgyan-Drug Mchog-Gnyis», Gangtok
1962, Rezension S.Hummel, in: Tribus, 12, S.231). mChog-gnyis (skr.: Uttamapu-
rushadvayam) für Gunaprabha und Shâkyaprabha. Eine ähnliche Gruppe sind die Bod-nor-

bu-rnam-gsum (Die drei Juwelen Tibets : Tsong-kha-pa, Phag-mo-gru-pa und Zhang-rin-
po-che).

Zu Seite c :

brtson-ldan in Fußnote 4 gehört zu Mahâvîrja, nicht zu Suvishnu.

Zu Seite 83 :

Durdarschakâla Ashvaghosha, der Verfasser des Buddhacarita.
Zu Seite 89 :

Zu Kanika vgl. die Bemerkung von Sum-pa-mkhan-po in dPag-bsam-ljon-bzang (ed. Chandra

Das, Calcutta 1908, Index, S.II).
Zu Seite 90 :

Die Gleichsetzung von Mâtriceta (Schiefner : Mâtritscheta) mit Ashvaghosha ist durch Lin
Li-kuang (L' Aide-Mémoire de la Vraie Loi, Paris 1949, Anhang VIII) bezweifelt worden.

Zu Seite 114, Anm. 1 :

Asanga ist auch als Vasubandhu Asanga bekannt (vgl. M. Winternitz, Geschichte der
indischen Literatur, Bd. 2, Leipzig 1920, S. 2j6).

Zu Seite 182, Anm. 2 :

Es kommen gelegentlich Gruppen mit 8j Siddhas vor, die Vajrâsanaguru als letzten dieser

Heiligen führen (vgl. Toni Schmid, The Eighty-five Siddhas, Stockholm 1958).
Zu Seite 212, Zeile 2 von unten :

Lies Khri-srong-lde-btsan statt Khri-srong-lde-mtshan.
Zu Seite 278-280:

Die auf Hasurâja zurückgeführte Kâshmîr-Schule und die in ihr gepflegte Pâla-Sena-Tradi-

tion hat in der westtibetischen Kunst in Gu[dGu]-ge im 16./17. Jahrhundert lebendig
nachgewirkt. Wie diese und mit ihr war die sich auf Dhimanâ [Dhîmân] und Bitpâla
[Bitpâlo] gründende nepalesische Schule gleicher Tradition, insbesondere seit dem 11 .-14.
Jahrhundert in Südtibet mit Blüte im 14./1J. Jahrhundert, von ausschlaggebender
Bedeutung für die Herausbildung einer selbständigen tibetischen Kunst (vgl. mit
Literaturhinweisen S.Hummel, Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-Museum,
in: Tribus, 16).

Zu Seite 299, Anm. zu Seite 62 :

Zur irrtümlichen Gleichsetzung von Jen-kao-tschin mit einem Sohn des Kanishka vgl. V. A.
Smith, The Oxford History of India, Oxford 1928, S. 128: Gleichsetzung mit Kadphises II.



SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK 33

Zu Seite 301, Anm. zu S.69:
Die Mahâyâna-Literatur ist älter als Nâgârjuna (um 200 n.Chr.). Die ältesten Mahâyâna-
Texte sind Sûtren aus der Zeit vor Nâgârjuna, z. B. der Ratnakütah.

Zu Seite 304, Anm. zu Seite 79 :

Madhupati Madhumati) Mohammed; vgl. H. Hoffmann, Manicheism and Islam in
the Buddhist Kâlacakra System (in: Proc.IX,h Congr. Hist. Rei., Tokyo 1958, S.96ff.).

Zu Seite 312, Anm. zu Seite 93:
Ashvaghosha gehört nach M.Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Bd. 2, Leipzig
1920, S.202, doch zu den Begründern des Mahâyâna.

Zu Seite 314, Anm. zu Seite 9c:
Die Einführung des Buddhismus in China wird früher anzusetzen sein (1.Jh.n.Chr.), als

durch Schiefner und Wassiljew angenommen wird. Über das Bekanntwerden des
Buddhismus in China vgl. auch Sarat Chandra Das, Indian Pandits in the Land of Snow,
Calcutta 2.Aufl. 196c, S.248". (Rezension S.Hummel, in: Kairos, X, 2, S. 1418*.).

Zu Seite 321, Anm. zu Seite 147 :

Zu den Acht Schrecknissen vgl. S. Hummel, Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im
Linden-Museum (in: Tribus, 16), S.94, Nr. 23914 (Shyâmavarnâ), und S.97, Nr. 23930
Amoghapâsha).

Zu Seite 327, Anm. zu Seite 222 :

Für Ratnakâra gewöhnlich Ratnasambhava.


	Târanâtha und sein Werk

