Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Taranatha und sein Werk

Autor: Hummel, Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TARANATHA UND SEIN WERK#*

SIEGBERT HUMMEL

PLOHN I, V,

Tarandtha (tib. : Kun-dga’-snying-po), der Verfasser des im Neudruck
erschienenen Werkes rGya-gar-chos-’ byung, das heiBt einer Geschichte
der Erscheinung der Lehre (des Buddhismus) in Indien, wurde im Jahre
1575 in Kha-rag-khyung-btsun in Tibet geboren. Unter seinen Vorfah-
ren sollen mehrere Gelehrte sein, die sich als Ubersetzer (tib. : Lo-tsa-
ba) hervorgetan haben. Fiir die Geschichte seines Lebens ist seine aus-
fiihrliche Autobiographie die vorziiglichste Quelle. In sonstigen Uber-
lieferungen iiber ihn sind oftmals Dichtung und Wahrheit unentwirrbar
verflochten. So will zum Beispiel die Legende wissen, daf er auf dem
berithmten fiinfgipfligen, mit dem Gotte der Weisheit Mafijushri eng
verbundenen Wu-T’ai-Shan (tib.: Ri-bo-rtse-Inga bzw. rTsing-ring-
rtse-Inga oder auch mGo-rde’u-shan) eine sogenannte Lung-bstan ver-
faBt habe, in der die Gottheit um Demiitigung und Bekehrung der
glaubenslosen Chinesen gebeten wird®.

Téranitha gehdrte zu der von Dol-po[bu]-pa (auch Kun-mkhyen-
chen-po und Jo-nang-kun-mkhyen Dol-bu-pa Shes-rab-rgyal-mtshan ge-
nannt) systematisierten und nach dem Kloster Jo-[mo-] nang genannten
Lehrrichtung (Jo-nang-pa) des tibetischen Buddhismus, die als Absplit-
terung der berithmten Sa-skya-Schule gilt und von neueren Gelehrten

* Zum unverinderten Neudruck von Tdrandthae de Doctrinae Buddhicae in India Propagatione
Narratio. Contextum Tibeticum e Codicibus Petropolitanis edidit Aotonius Schiefner, St. Pe-
tersburg 1868. x4 220 S. Suzuki Research Foundation, Reprint Series 2, Tokyo 1963.
Taranatha’s Geschichte des Buddhismus in Indien. Aus dem Tibetischen iibersetzt von Anton
Schiefner, St.Petersburg 1869. x11+4346 S. Suzuki Research Foundation, Reprint Series 3,
Tokyo 1965.

1. Handschriftlich im Museum fiir Volkerkunde zu Leipzig (Inv.Nr.F III, 45, 48, 50);
vgl. 8. Hummel, «Tdrandtha und der Schwarze-Mafijushri» (in: ZMR, 36, S.67ff.). Zur Gat-
tung Lung-bstan vgl. auch F. A.Bischoff, « Une Incantation Lamaique Anti-Chinoise» (in Central
Asiatic Journal, X, 2, S.128f1.).



26 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

zu Unrecht als Untersekte der bKa’-rgyud-pa betrachtet wird?. Das
Kloster Jo-nang, iiber das Taranatha einen Fiihrer (tib. : dKar-chag) ver-
faBBt hat, wurde von Thugs-rje-brtson-’grus gegriindet (1243-1313) und
liegt nordwestlich von bKra-shis-lhun-po (Taschilunpo), dem Sitz des
Pan-chen-rin-po-che, am linken Ufer des Brahmaputra (tib. : gTsang-
po). Dort hatte Dol-po-pa (1292-1361), einer der groBen Denker der
sogenannten 2.Epoche des Lamaismus, die Lehre von der gZhan-stong
vorgetragen. Im Unterschied zur Madhyamika-Philosophie von der re-
lativen Leerheit des Seins wird die Existenz einer absoluten, objektiven
Leerheit behauptet, wodurch sich die Jo-nang-Schule u.a. von den re-
formierten dGelugs-pa unterscheidet. Wie bedeutsam aber einst diese
Schule war, liBt die Hochschitzung durch einige Gelehrte der bKa’-
rgyud-pa und der rNying-ma-pa erkennen. AuBBerdem darf das Lehr-
gebiaude der Jonang-pa als Auslaufer der letzten indisch-buddhistischen,
das heiB3t shivaitisch beeinfluBten Tradition bezeichnet werden, die als
eine Art Monismus alle Seinsgegebenheiten als identisch mit dem
Buddhawesen betrachtet, und in der andererseits fiir die betonte Medi-
tation ein stark erotisiertes Vajraydna (Donnerkeilfahrzeug) eine bevor-
zugte Rolle spielts. Daneben wurde in der Schule seit Dol-po-pa be-
sonderes Gewicht auf die Lehren des Kélacakra (tib. : Dus-kyi-’khor-lo)
gelegt, des letzten bedeutenden Systems im Mahdyana-Buddhismus, das
durch seine iranischen Elemente, insbesondere als wahrscheinliche Be-
ziehungen zur Lehre des Zervanismus von der unendlichen Zeit als schaf-

fendes Urprinzip (Zrvan akarana), so interessant ist+. Dieses Kalacakra-

2. Vgl. Lokesh Chandra, Materials for a History of Tibetan Literature, Vol.I, New Delhi
1963, S.19. — Zu Dol-po vgl. D.L.Snellgrove, Four Lamas of Dolpo, Oxford 1967. — Zu
Dol-po[bu]-pa (1292-1361) vgl. G.N.Roerich, The Blue Annals, Vol.Il, Calcutta 1953,
S.775-777. — R.O.Meisezahl, Alttibetische Handschriften der Vélkerkundlichen Sammlung der
Stadt Mannheim im Reifi-Museum, Kopenhagen 1961, S.2ff., mit Abb. (19) des Dol-po-pa.

3. Zur Lehre der Jo-nang-pa vor allem D.S. Ruegg, « The Jo Nan Pas: A School of Buddhist
Ontologists according to the Grub Mtha’ Sel Gyi Me Losi» (in Journal of the American Orient Society,
Vol. 83, S. 73ff.) mit Ausziigen aus dem 6. Kapitel des Grub-mtha’-shel-gyi-me-long (aus dem
Jahre 1801) und aus dem Ngor-pa-chos-"byung zur Geschichte und Lehre der Jo-nang-pa.

4. Vgl. S.Hummel, in Tribus, 8, S., 122ff., und in Tribus, 16 («Die lamaistischen Male-
reien und Bilddrucke im Linden-Museum»), S.72f., 128 und 130ff.



SIEGBERT HUMMEL : TARANATHA UND SEIN WERK 27

System, daslegendir von dem mystischen Lande Sham-bha-la aus verbrei-
tet worden sein soll, wurde seit 1025 in der Akademie von Nalanda
gelehrt, von wo es noch im 11. Jahrhundert nach Tibet kam. Es ist
bekannt, daB Tsong-kha-pa (1357-1419), der groBe Reformator des
Buddhismus in Tibet, bei einem Jo-nang-Lehrer Kalacakra studiert hat.

Neben Jo-nang wurde als die eigentliche Wirkungsstitte des Tarana-
tha unter dem besonderen Schutze der Fiirsten von Rin-spungs und von
Ngam-ring, iiber die der Gelehrte eine Genealogie verfaBit hat, das von
ihm neu begriindete oder nur erneuerte Kloster rTag-brtan-phun-
tshogs-gling, berithmt+*. Der Zusammenbruch der Schule hingt mit dem
Niedergang der Macht dieser Patrone aufs engste zusammen und voll-
endete sich unter dem autokratischen s.Dalai-Lama Ngag-dbang-blo-
bzang (1617-1682), indem dieser die Kloster der Jo-nang-pa der refor-
mierten Schule, der sogenannten Tugendsekte (tib. : dGe-lugs-pa) oder
den Gelbmiitzen, einverleibte und die DruckstScke versiegeln lief3.
Trotzdem sollen sich Reste der Jo-nang-pa noch bis in die jiingste Ver-
gangenheit in NO-Tibet erhalten haben.

Ein interessantes und durchaus noch nicht restlos aufgeklirtes Pro-
blem ist die Stellung Taranathas in der lamaistischen Lehre von den
Priexistenzen. Auflamaistischen Malereien (tib. : Thang-ka) mit Ondor-
Gegen, dem 1.r]e-btsun-dam-pa Chutuktu beziehungsweise 1.Bogdo-
Gegen von Urga (1635—1723), umgeben von seinen bedeutendsten
frilheren Inkarnationen, findet sich Taranitha in Meditationshaltung
(skr. : Dhyinamudri), zur Linken eine Lotusbliite mit einem Buch im
Bliitenkelch mit Kleinod dariibers.

Die rJe-btsun-dam-pa Chutuktus von Urga als Kirchenfiirsten der
Mongolei tragen bekanntlich die Bezeichnung Tdrandtha. Nach den ge-
nannten Rollbildern zu urteilen, konnte das durchaus darauf schlieBen
lassen, daB die Chutuktus von Urga tatsichlich als Wiedergeburt des

4° Das Kloster soll der Nachfolger des Dol-po-pa, Phyogs-las-rnam-rgyal (1306-1386),
gegriindet haben.
5. Vgl. S.Hummel, in Tribus, 16, I D, Nr. 71597, mit Abbildung.



- 28 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

Tarandtha betrachtet wurden. Schulemann versteht dagegen in seiner
«Geschichte der Dalai-Lamas» (Leipzig 1958, S. 230) den 1.r]e-btsun-
dam-pa Chutuktu, Gndﬁr-Gegen, als Wiedergeburt des Maidari (= Mai-
treya)-Chutuktu, das heiBt jenes Heiligen, der im Jahre 1602 in Ver-
bindung mit der Inthronisierung eines mongolischen Kindes als 4. Dalai-
Lama als dessen Stellvertreter installiert worden war. Da zur Zeit der
Geburt des Maidari Chutuktu Taranitha noch iebte, wire nach Auffas-
sung Schulemanns das Epitheton Tarandtha lediglich jene Bezeichnung,
die auch Maitreya fiihrt, der sich im Maidari-Chutuktu inkarnierte®.
Neben den schon genannten Werken des T4ranAtha sind auBer Uber-
setzungen aus dem Sanskrit solche zur Grammatik, zur Lehre des Tan-
trismus, insbesondere zum Vajraydna und zum Yoga, aber auch zur
Liturgie und zur Ikonographie, zum Beispiel eine Sammlung von Sadha-
nas (Yi-dam-rgya-mtsho-sgrub-thabs-rin-chen-’byung-gnas), bekannt ge-
worden?. In die deutsche Sprache iibersetzt liegen bisher vor das Buch
bKa’-babs-bdun-Idan durch A. Griinwedel und das Geschichtswerk rGya
[ -gar J-chos-’ byung durch Anton Schiefner. Griinwedel hat seine Arbeit
im Jahre 1914 als « Taranitha’s Edelsteinmine, das Buch von den Ver-
mittlern der Sieben Inspirationen» in der «Bibliotheca Buddhica», Vol.
xvit (Petrograd) herausgegeben. Es handelt sich dabei um eine, wie
Griinwedel betont, dulerst lebendige, suggestive Schilderung zum Teil
phantastischer Szenen mit visionirer Kraft aus einem Kranz von Legen-

6. Vgl. hierzu S.Hummel, Rezension Ch.R Bawden, «The Jebtsundamba Khutukhtus
of Urga» (in: Kairos, V, 4, S.317f.). — Uber die Vorgeburten des Taranatha vgl. auch
Schiefners Anmerkung 2 zu S. vir der Einleitung. Schulemanns Ansicht, die auch H. Consten
geteilt hat, daB namlich der rJe-btsun-dam-pa Chutuktu eine Inkarnation des Maidari Chu-
tuktu von Urga sei (ausfithrlich in Tribus, 16, S.77, zu Nr.23716), wird neuerdings durch
den Mongolen Byams-pa-rin-chen vertreten (vgl. Bjamba Rintschen, Lamaistische Tanzmasken,
Leipzig 1967, S. 50). — Die sterblichen Reste Tairanithas sind im Kloster rDzing-phyi bei-
gesetzt. Beide Vorgeburtenreihen (die mit Taranitha und die mit dem Maidari-Chutuktu)
schlieBen sich nach lamaistischer Lehre von den Wiedergeburten nicht aus. In einem Heili-
gen konnen sich bei Lebzeiten zwei und mehrere Angehérige des Pantheons inkarnieren
(vgl. zu diesem Problem Tribus, 16, 1. c., S. 125f.).

7. Vgl. Lokesh Chandra, l.c. Die Sammlung der Sidhanas gehért zur Grundlage der
sog. Fiinfhundert Gétter von sNar-thang (Rin-’byung mit Rin-lhan).



SIEGBERT HUMMEL : TARANATHA UND SEIN WERK 29

den im Zusammenhang mit den beriihmten Siddhas, deren vollstindige
Liste einundachtzig bis fiinfundachtzig Namen enthilt. Hier zeigt sich
Taranatha gerade in Anbetracht tibetischer Vorlagen, die er zu Rate
gezogen haben diirfte, als Meister der tibetischen Sprache, der den
Ubersetzer vor allem in Hinsicht auf die angewendeten Nuancierungs-
moglichkeiten und den uns nicht immer durchsichtigen Sinngehalt der
Termini oft vor uniiberwindliche Schwierigkeiten stellt. Neben dem
Legendenstoff erfahren wir auch wertvolle Angaben iiber Tempel und
ihre Kultbilder, zum Teil mit Beziehungen zum brahmanischen Pan-
theon, aber auch iiber ihr Schicksal unter dem Ansturm des Islam. Hier
kommt Tarandtha immer wieder auch als Historiker zu Wort. Weniger
originell und nicht so vielfiltig in der Technik sprachlicher Modula-
tionsfahigkeiten ist die « Geschichte des Buddhismus in Indien». Das
ergibt sich natiirlicherweise aus dem behandelten Stoff.

Mit dem Chos-’byung befinden wir uns in einer Literaturgattung, die
sich im tibetischen Buddhismus von jeher besonderer Beliebtheit er-
freuen konnte. Die wichtigsten Werke dieser Art vor Tarandtha sind
das Bod-chos-’byung von Bu-ston (1290-1364), herausgegeben von E.
Obermiller («History of Buddhism», Heidelberg 1931-1932); der
rGyal-rabs-chos-’byung-gsal-ba’i-me-long von bSod-nams-rgyal-mtshan,
nach B.I.Kuznetsov («Rgyal Rabs Gsal Ba’i Me Long», Leiden 1966,
S.vuff.) im Gegensatz zu anderen Fachgelehrten doch schon im 14. Jahr-
hundert verfaBt; das Geschichtswerk Deb-ther-dmar-po von Kun-dga’-
rdo-rje (1346), der zusammen mit Taranatha zu den Priexistenzen des
rJe-btsun-dam-pa Chutuktu gehdrt, herausgegeben durch das rNam-
rgyal-Institute of Tibetology in Gangtok 1961 als «The Red Annals»,
und wesentlich darauf fuBBend Deb-ther-sngon-po von gZhon-nu-dpal
(1392—1481), herausgegeben durch G.N. Roerich («The Blue Annalsy,
Calcutta, Vol.1 1949, Vol.11 1953). An spiteren Werken mégen hier
nur Sum-pa-mkhan-po’s dPag-bsam-ljon-bzang aus dem 18. Jahrhundert
(herausgegeben durch Sarat Chandra Das, Calcutta 1908) und das Hor-
chos-’ byung von ’ Jigs-med-nam-mkha’ [-rig-pai-rdo-rje] aus dem Anfang



30 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

des 19. Jahrhunderts (herausgegeben durch G. Huth als « Geschichte des
Buddhismus in der Mongolei», StraBburg 1893 und 1896) genannt sein ;
vgl. aber auch Anm. 33,

Taranatha’s Chos-’byung beginnt mit dem Tode Gautama Buddhas
und endet mit der Zerstérung der beriihmten Lehrstitten Otantapuri
und Vikramashila, der Auflésung des Buddhismus in Magadha und der
Zerstreuung der groBen indischen Gelehrten des Buddhismus, also im
12. [bis 16.] Jahrhundert.

Die besondere Bedeutung der Darstellung mag vor allem in dem Ge-
wicht liegen, das Tarandtha als Angehériger der Schule des Dol-po-pa
auf die heute noch nicht geniigend aufgehellte Entwicklung des magisch
ausgerichteten Vajrayana legt, denn das Chos-’byung ist in allen seinen
Kapiteln mit den Wundergeschichten dieser Lehrrichtung durchsetzt,
von denen die Personlichkeiten der Politik, Religion und Dichtung
(selbst Kdlidasa) und vor allem die Ausbreitung des Buddhismus getra-
gen sind. Das zeigt sich auch in seiner Beschaftigung mit dem Legenden-
stoff der zauberkriftigen Mahasiddhas (tib. : Grub-chen), die dem Zeit-
raum von der Entstehung des Mahayana bis zum 13. Jahrhundert an-
gehoren. Hier wird das rGya-chos-’byung auch in Zukunft noch der
Forschung seine Aufgaben stellen. Trotz der Gebundenheit in die Vor-
stellung seiner Zeit versucht Taranatha in den Untersuchungen kritisch
vorzugehen. Er versteht darunter die Verpflichtung, bei Beriicksichti-
gung moglichst aller Gegebenheiten, die Quellen zu studieren, von da-
her eine Entwicklung der Lehrsysteme bloBzulegen und darauf bauend
dann ein ganzheitliches Bild zu schaffen. Diese seine Gesichtspunkte
einer Art wissenschaftlicher Methode sind besonders auffallend im
43.Kapitel iiber die Entstehung des Mantrayina. Ahnlich wird im 44.
Kapitel vorgegangen, wo die buddhistische Kunstgeschichte Indiens
nach Stilkriterien skizziert ist. Taranatha, der selbst Maler gewesen ist
und vielgeriihmte Fresken geschaffen haben soll, behauptet von sich eine

8. Weitere Werke bei G.N.Roerich, l.c., Vol.I, S. VI {., ferner bei A.Macdonald,
Préambule a la lecture d’un Rgya-Bod Yig-Chan (in: Journal Asiatique, 1963, S. 53ff.).



SIEGBERT HUMMEL : TARANATHA UND SEIN WERK  3I

gewisse Selbstindigkeit, wenn er in seinem SchluBwort zwar die von
ihm benutzten indischen Quellen angibt, aber betont, daB er diese mit
aller Vorsicht und die von ihm herangezogenen, vor ihm erschienenen
tibetischen Geschichtswerke (Chos-’byung) nur duBerst sparsam be-
nutzt habe.

Damit diirfte eine Neuauflage des Werkes durchaus ihre wohlbegriin-
dete Berechtigung haben, wenn wir, was Anton Schiefners ﬁbersetzung
angeht, auch heute mit gréBeren Einsichten in die tibetische Sprache
ausgeriistet sind, als das im vorigen Jahrhundert méglich war, und die
Vorbehalte B. Laufers und A. Griinwedels nicht zu iiberhéren sein wer-
dens. Trotz dieser Einschrinkung bleibt Schiefners Arbeit immer noch
eine glinzende und héchst beachtliche Leistung.

9. B.Laufer, Der Roman eciner tibetischen Kénigin, Leipzig 1911, S.23f. — A. Griinwedel,
Edelsteinmine, S. 4.

Anmerkungen zu Schiefners Ausgabe:
Zu Seite 2 und Index:
Turuschka. Ein bei Tarandtha schillernder Begriff. In «Nachtrigliche Bemerkungen» wer-
den auf S. 317 Turuschka und Gar-log gleichgesetzt. Nach H. Hoffmann, Die Religionen
Tibets, Freiburg und Miinchen 1956, S. 113 (Id., Die Qarluq in der tibet. Literatur, in:
Oriens, 3, S.190ff.), sind die Gar-log vielleicht mit den tiirkischen Karluk im nordwest-
lichen Turkestan identisch, jedenfalls sind es mohammedanische Stimme. Wassiljew (1. c.,
S.317) verwechselt die Gar-log offenbar mit den mGo-log in NO-Tibet. Urspriinglich
diirften unter den Turuschka meist Stimme tiirkischer Herkunft westlich und nérdlich
von Tibet verstanden worden sein (vgl. auch R.A.Stein, Recherches sur I’Epopée et le
Barde au Tibet, Paris 1959, S. 278f., 283), mitunter werden auch Bewohner mongolischer
Gebiete im Norden Tibets so genannt (vgl. R. A.Stein, Les Tribus Anciennes des Marches
Sino-Tibétaines, Paris 1959, S. 29, Anm. 69). Taranitha scheint keine prizise Anwendung
des Begriffs erstrebt zu haben. Herrscher und Vélker, die in westlichen und nordwest-
lichen Grenzlindern wohnen und von da oder iiber diese seit dem 1. Jahrtausend n. Chr.
bis in die mohammedanische Zeit hinein des &fteren nach Indien einfallen, nach dem
Chos-’byung offenbar insbesondere wihrend der Kushdn-Ara der beiden ersten Jahrhun-
derte n.Chr. und unter den Sultanen von Ghasni und Ghor (11./12.]}h.), werden als
Turuschka aufgefithrt, — Uber das Schicksal des Buddhismus in Bihar wihrend des 12./
13. Jahrhunderts gibt uns die Autobiographie des Chos-rje-dpal (skr.: Dharmasvimin)
einen lebendigen Bericht (vgl. G.Roerich, Biography of Dharmasvimin, Patna 1959).
Dieser berithmte tibetische Gelehrte und Ubersetzer (1197-1264) hielt sich in den Jahren



32 SIEGBERT HUMMEL: TARANATHA UND SEIN WERK

1234~1236 in Bihar auf. Damals hatte Nalanda noch 7o Studierende, wenn es auch schwer
unter mohammedanischen Heimsuchungen gelitten hatte und nur noch ein Schatten des
einstigen Glanzes war. Die diesbeziiglichen autobiographischen Angaben decken sich ganz
mit denen des Taranatha. Chos-rje-dpal selbst erlebte in Nilandi einen der gefiirchteten
mohammedanischen Angriffe. Vikramashild war damals bereits véllig zerstort (noch vor
1206), ebenso Otantapuri (Uddandapura), und die meisten buddhistischen Bibliotheken,
wahrscheinlich auch die von Nilanda, galten als vernichtet.

Zu Seite g (Seite 188):
Die «sechs Zierden» und «beiden Vorziiglichsten» (tib.: rGyan-drug-mchog-gnyis) bilden
eine in Tibet sehr beliebte Gruppe (vgl. hierzu «Rgyan-Drug Mchog-Gnyis», Gangtok
1962, Rezension S.Hummel, in: Tribus, 12, S.231). mChog-gnyis (skr.: Uttamapu-
rushadvayam) fiir Gunaprabha und Shikyaprabha. Eine dhnliche Gruppe sind die Bod-nor-
bu-rnam-gsum (Die drei Juwelen Tibets: Tsong-kha-pa, Phag-mo-gru-pa und Zhang-rin-
po-che).

Zu Seite g:
brtson-1dan in FuBnote 4 gehort zu Mahavirja, nicht zu Suvishnu.

Zu Seite 83:
Durdarschakdla = Ashvaghosha, der Verfasser des Buddhacarita.

Zu Seite 89:
Zu Kanika vgl. die Bemerkung von Sum-pa-mkhan-po in dPag-bsam-ljon-bzang (ed. Chan-
dra Das, Calcutta 1908, Index, S.II).

Zu Seite go:
Die Gleichsetzung von Métriceta (Schiefner : Mitritscheta) mit Ashvaghosha ist durch Lin
Li-kuang (L’ Aide-Mémoire de la Vraie Loi, Paris 1949, Anhang VIII) bezweifelt worden.

Zu Seite114, Anm.1:
Asanga ist auch als Vasubandhu Asanga bekannt (vgl. M. Winternitz, Geschichte der indi-
schen Literatur, Bd. 2, Leipzig 1920, S. 256).

Zu Seite 182, Anm. 2:
Es kommen gelegentlich Gruppen mit 85 Siddhas vor, die Vajrisanaguru als letzten dieser
Heiligen fithren (vgl. Toni Schmid, The Eighty-five Siddhas, Stockholm 19¢8).

Zu Seite 212, Zeile 2 von unten:
Lies Khri-srong-Ide-btsan statt Khri-srong-lde-mtshan.

Zu Seite 278-280:
Die auf Hasurdja zuriickgefithrte Kdshmir-Schule und die in ihr gepflegte Pila-Sena-Tradi-
tion hat in der westtibetischen Kunst in Gu[dGu]-ge im 16./17. Jahrhundert lebendig
nachgewirkt, Wie diese und mit ihr war die sich auf Dhimand [Dhiméan] und Bitpila
[Bitpalo] griindende nepélesische Schule gleicher Tradition, insbesondere seit dem 11.-14.
Jahrhundert in Siidtibet mit Bliite im 14./15. Jahrhundert, von ausschlaggebender Be-
deutung fiir die Herausbildung einer selbstindigen tibetischen Kunst (vgl. mit Literatur-
hinweisen S. Hummel, Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-Museum,
in: Tribus, 16).

Zu Seite 299, Anm. zu Seite 62:
Zur irrtiimlichen Gleichsetzung von Jen-kao-tschin mit einem Sohn des Kanishka vgl. V. A.
Smith, The Oxford History of India, Oxford 1928, S. 128: Gleichsetzung mit Kadphises II.



SIEGBERT HUMMEL : TARANATHA UND SEIN WERK 33

Zu Seite 301, Anm. zu S.69:
Die Mahdyéana-Literatur ist dlter als Nigirjuna (um 200 n.Chr.). Die dltesten Mahdydna-
Texte sind Siitren aus der Zeit vor Nagarjuna, z. B. der Ratnakitah.

Zu Seite 304, Anm. zu Seite 79:
Madhupati (= Madhumati) = Mohammed; vgl. H.Hoffmann, Manicheism and Islam in
the Buddhist Kilacakra System (in: Proc.IX** Congr. Hist. Rel., Tokyo 1958, S.96f.).

Zu Seite 312, Anm, zu Seite 93 :
Ashvaghosha gehort nach M, Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Bd. 2, Leipzig
1920, S.202, doch zu den Begriindern des Mahdyéna.

Zu Seite 314, Anm, zu Seite 95:
Die Einfiihrung des Buddhismus in China wird frither anzusetzen sein (1.]h.n.Chr.), als
durch Schiefner und Wassiljew angenommen wird. Uber das Bekanntwerden des Bud-
dhismus in China vgl. auch Sarat Chandra Das, Indian Pandits in the Land of Snow, Cal-
cutta 2. Aufl. 1965, S. 24ff. (Rezension S, Hummel, in: Kairos, X, 2, S. 141ff.).

Zu Seite 321, Anm. zu Seite 147:
Zu den Acht Schrecknissen vgl. S. Hummel, Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im
Linden-Museum (in: Tribus, 16), S. 94, Nr.23914 (Shyimavarni), und S.97, Nr.23930
(Amoghapisha).

Zu Seite 327, Anm, zu Seite 222
Fiir Ratnakdra gewohnlich Ratnasambhava.



	Târanâtha und sein Werk

