Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Initiationsrituale des tibetischen Totenbuches
Autor: Lauf, D.I.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146224

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN
TOTENBUCHES

D.I.LAUF
TUTZING

Das tibetische Totenbuch (tib. Bar-do thos-grol) ist durch die mehrfach
aufgelegten Ausgaben in der ﬁbersetzung von Lama Kazi Dawa Samdup
und Evans-Wentz' verhiltnismaBig weit verbreitet worden. Zu dieser
vorliegenden Version ist die Kenntnis um die ﬂberlieferungen des
Totenbuches jedoch noch zu erweitern, denn eine ziemlich umfang-
reiche Tradition von Ritualen verschiedenen Ursprungs und ebenfalls
eine Reihe verschiedener Totenbiicher sind uns aus Tibet iiberliefert
worden. Einen solchen Hinweis vermerkt bereits auch Evans-Wentz?,
der von 18 Versionen des Totenbuches aus den verschiedenen Sekten Ti-
bets spricht. Die von Ribbach? aus den Totenzeremonien zitierten tibe-
tischen Biicher aus Ladakh scheinen zum Beispiel aus den Sammlungen
der dGe-lugs-pa-Sekte zu sein. Einschligige Quellen iiber dieses Thema
gibt es in der bisherigen Literatur nur wenige. AuB8er den Anmerkungen
der hier zu zitierenden Literaturangaben, aus denen Wesentliches iiber
das Totenbuch zu entnehmen ist, werden am Ende dieser Ausfithrungen
zwolf tibetische Originaltitel (a-m) genannt, die als Manuskripte oder
Blockdrucke direkt aus der Tradition des Totenbuches bekannt sind.
An sich ist das Totenbuch eine Sammlung von verschiedenen im Zu-
sammenhang stehenden Einzeltiteln, deren Art der Zusammenstellung
je nach Tradition der Sekte stark variieren kann. Im wesentlichen
stiitzen sich die hier zitierten tibetischen Werke auf den breiten Strom
der Uberlieferungen aus der rNying-ma-pa-Sekte ; tibetische Autoriti-
ten weisen haufig darauf hin, daf3 die Lehren des Bar-do thos-grol direkt
1. Evans-Wentz, Das tibetanische Totenbuch, Ziirich 1960.

2. Op.cit., S.75.
3. Ribbach, Drogpa Namgyal, Miinchen-Planegg 1940, S.228.



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES II

auf Padmasambhava zuriickgehen. Wenn auch der Name Padmasam-
bhavas 6fter in den Schriften genannt wird, so geht doch wohl ein Gro8-
teil dieser Schriften, in der heute vorliegenden Fassung zumindest,
namentlich auf den sogenannten Schatzentdecker (tib. gTer-ston)
Karma gling-pa zuriick, dessen Name hiufig genannt wird, so auch
gleich im Vorwort zum Inhaltsverzeichnis (tib. dKar-chag) des Bar-do
thos-grol (f). Das Verbergen von heiligen Schriften, welche Jahrhun-
derte spater durch die «Schatzentdecker» wieder aufgefunden werden
sollten, ist eine typische Erscheinung innerhalb der rNying-ma-pa-Sekte.
Diese Tradition der «Schatzx»-Auffindungen (tib. gTer-ma) kann durch
die bisher bekanntgewordenen Namen historischer Persénlichkeiten
mindestens auf das 12. Jahrhundert angesetzt werden.

Von den im Anhang angefiihrten zwolf tibetischen Titeln sind be-
sonders die unter Buchstaben d, f, h, i und 1 wesentlich und von ganz
unterschiedlichem Informationswert. In Titel i haben wir iibrigens
auch die spezielle ﬁberlieferung der Bar-do-Lehren nach der Tradition
der bKa’-brgyud-pa-Sekte*; das unter f verzeichnete Buch wird in den
Sekten der ’Brug-pa und der rNying-ma-pa bevorzugt, Titel 1 ist eine
reine rNying-ma-pa-Ausgabe und Buch d bringt eine interessante um-
fangreiche Version des Totenbuches nach der Sa-skya-pa-Tradition.
Viele andere Texte und Kommentare iiber die Lehren des Bar-do thos-
grol finden sich in den Werken der rNying-ma-pa-Sekte, unter anderem
die des Karma gling-pa, solche von Guru kLong-chen-pa (1308-1368)%
und gTer-ston ’Jigs-med gling-pa, die alle in der groBen Kollektion des
Rin-chen gter-mdzod gesammelt wurden.

Fiir das im folgenden zu beschreibende Ritual wird eine andere Ver-
sion des tibetischen Totenbuches verwendet, welche in der rNying-ma-
pa-Sekte sehr beliebt ist. Dieses Buch, besser gesagt diese Schriften-
sammlung, wird gewShnlich mit dem Kurztitel «Kar-gling zhi-khro»

4. Auch iibersetzt in Evans-Wentz, Tibetan Yoga and Secret Doctrines, S.233—246, London

1935%.
5. Z.B. in der Sammlung des kLong-chen snying-thig.



-12 D. 1. LAUF

(iibersetzt etwa: «Friedliche und schreckliche Gottheiten nach Karma
gling-pa») bezeichnet. Das umfangreiche Werk stellt eine wesentlich
erweiterte Form des Bar-do thos-grol dar und besteht aus etwa vierzig
Teilen. Diese Sammlung findet hiufig Anwendung und bringt auBer den
Haupttiteln, die zum Teil etwa mit denen des tibetischen Totenbuches
(f) identisch laufen, eine Menge von Gebeten, Anrufungen und Ritual-
texten, die in ihrer Fiille eine interessante Erginzung sind und wesent-
lich zum Verstindnis der Vorginge wihrend der Anwendung des Toten-
buches beitragen kénnen. In diesen Texten wird auch noch auf andere
Autoren verwiesen, die in der rNying-ma-pa-Sekte einen bedeutenden
Platz einnehmen; vornehmlich sind es O-rgyan pad-ma’byung-gnas
(Padmasambhava), Pad-ma rig-’dzin, Karma gling-pa, Nam-mkha’
rgya-mtsho, Pad-ma mdo-sngags gling-pa, Chos-rje gling-pa und Guru
Stiryacandra.

Aus jener als Kar-gling zhi-khro bezeichneten Sammlung interessieren
in dieser Abhandlung ganz besonders drei Biicher, nimlich das elfte
Buch mit dem Titel Las-byang rtsa-phreng tshor-ba rang-grol, das 3o0.
Buch dBang-bskur ’bring-po ’gro-drug rang-grol und das 32.Buch
Rigs-drug gnas-’dren, deren Rituale der Autor mehrmals in Kl6stern
der rNying-ma-pa-Sekte aufnehmen und verfolgen konnte.

Hier wire zuvor auch iiber den Anlal zur Lesung des Totenbuches
noch einiges zu sagen. Der Bar-do thos-grol wird gewchnlich fiir den
Verstorbenen gelesen. Man beachte aber dabei immer wieder die von
tibetischen Lamas gegebene Empfehlung, daB dieses Buch (f) gerade
auch zu Lebzeiten gelesen werden sollte, damit man sich das Wissen fiir
den spiter so bedeutenden Augenblick der Todeserfahrung eingeprigt
hat. Deshalb erinnert der Bar-do thos-grol schon gleich am Anfang der
Texte den Verstorbenen an das im Leben bereits Gelernte und Er-
fahrene. Gerade aus diesem Grunde wird zum Beispiel auch die grof3e
Sammlung des Kar-gling zhi-khro oft dann gelesen, wenn ein Mensch
sich auf dem Krankenlager befindet, von dem er sich durchaus oft genug
auch als Gesunder wieder erheben wird. Ebenso gilt dieses Werk na-



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES I3

tiirlich auch fiir die Lesung fiir den Verstorbenen. Nach Meinung tibe-
tischer Autorititen bringt auch das Lesen des Totenbuches am Kranken-
lager Belehrung und Nutzen fiir das Leben, weshalb auch Lamas zur
Lesung des Buches oft an die Stitte eines ernster Erkrankten gerufen
werden.

Bei der Lesung der Rituale entsprechend den oben genannten drei
Titeln finden vor allem beim Lha-dbang-Ritus (d. h. Initiation der Gott-
heiten) bestimmte Karten Verwendung, die in jeder Hinsicht unser
Interesse verdienen kénnen. Diese Karten sind bildliche Darstellungen
in Form von Miniaturmalerei (zirka 8 x 10 cm), die nach einem be-
stimmten festliegenden Schema alle Gottheiten des gro8en Mandalas des
Bar-do thos-grol einzeln oder in kleinen Gruppen darstellen. Die Karten
(tib. Zhi-khro tsa-ka-li) sind meistens thematisch in der Reihenfolge
auf eine bestimmte Version des Totenbuches abgestimmt, zu der sie
verwendet werden konnen, wihrend im allgemeinen jedoch die Unter-
schiede in der Aufteilung der einzelnen Kartensitze ikonographisch
nicht sehr voneinander abweichen. Diese Kartensitze dienen zu dem im
Ritual praktisch auszufiihrenden «von Angesicht zu Angesicht setzen»
(tib. Ngo-sprod) mit den Gottheiten, einem Ritual, das dem Verstor-
benen Sinn und Zweck aller Nachtoderscheinungen durch Sinnbilder
vor Augen fiihren soll. Die kleinen Karten, meist auf gestirktem Lein-
wandgrund gemalt, dann auf Karton aufgezogen und lackiert, sind heute
recht selten zu finden. Die Abbildungen zu dieser Abhandlung stammen
von einem solchen vollstindigen Satz zur Lesung des «Kar-gling zhi-
khro»-Buches. Die Anzahl der Karten fiir einen kompletten Satz be-
tragt etwa zwischen 6o und 8o Stiick, je nach der Aufteilung der ein-
zelnen Motive und der Art des Buches, zu welchem sie gemalt werden.

Der Vorgang der Erteilung der einzelnen Initiationen an den Ver-
storbenen wird in der gleichen Reihenfolge durchgefiihrt, wie sie aus
dem groBen Mandala der 110 Gottheiten des Bar-do thos-grol bekannt
ist, das heit beginnend mit dem Adibuddha folgen zuerst die 42 fried-
vollen (tib. zhi-ba) Gottheiten der ersten sieben Tage und schlieBlich die



‘14 D.I. LAUF

58 schreckensvollen (tib. khro-bo) Gottheiten des 8.—14.Tages. Wah-
rend nun der leitende Lama das ganze Mandala der 110 Gottheiten zu-
sammen mit den assistierenden Lamas verliest, erhebt er an bestimmten
Stellen des Textes eine nach der andern dieser Symbolkarten, um sie dem
eigens dafiir aufgestellten Bild des Toten zu zeigen. Das bedeutet zum
Beispiel, daB der Lama, im Text angelangt bei den Erscheinungen der
sechs Buddhas (tib. Thub-pa-drug), diejenige Karte hochhebt und zeigt,
auf welcher die sechs Buddhas gemalt sind. Die Karte wird aber nicht nur
dem Abbild des Verstorbenen gezeigt, sondern auch allen Anwesenden,
die dadurch auch die Initiation der vorgestellten Gottheit erhalten sol-
len. Das wire in Kiirze die vereinfachte Darstellung des Vorganges, fiir
dessen ausfithrliche Behandlung hier kein Raum vorhanden ist.

Das Bildnis des Verstorbenen war in dem hier genannten Falle das
eines Lamas, fiir den nur eine Umrifzeichnung in sitzender Meditations-
stellung auf Papier angefertigt worden war, die unter einem Ehren-
schirm an einem kleinen Stinder befestigt wurde. Die Zeichnung war
durch kleine Papierfensterchen verdeckt, die nur wihrend der Lesung
des Totenrituals ge6ffnet wurden. Die hier beschriebene Form ist somit
eine Abwandlung der anderen bekannten Darstellung eines Totenbild-
nisses, wie es in der Form des sogenannten Spyang-pu bei Schlagintweit®
und Waddell? abgebildet wird. Dieses Spyang-pu hat ebenso wie die
schematisierte Darstellung des Lama den Sinn, als sichtbares Abbild des
Verstorbenen an dessen Stelle an den Ritualen teilzunehmen (siehe dazu
auch weiter unten).

Um eine allgemeine Richtlinie fiir die Aufteilung der Symbolkarten
zu geben, ist das folgende Schema aufgestellt worden:

Adibuddha Samantabhadra (tib. Kun-bzang yab-yum)
5 Dhyanibuddhas (tib. rGal-ba rigs-Inga)
5 Prajiids der Dhyanibuddhas (tib. bDe-gshegs yum-Inga)

6. Schlagintweit, Buddhism in Tibet, London 1863, S.252.
7. Waddell, Buddhism of Tibet, Cambridge 1959, S. 496.



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES I

8 Mahdbodhisattvas (tib. Byang-chub-sems-dpa’ brgyad)

8 Prajiids der Bodhisattvas (tib. Byang-chub-sems-ma brgyad)

6 Buddhas des Bhavacakra (tib. Thub-pa-drug)

(die 5 wissenshaltenden Gottheiten werden auf den Karten nicht darge-
stellt)

4 Torhiiter des Mandala (tib. sGo-ba-bzhi)

4 Dakinis der Torhiiter (tib.sGo-ma-bzhi)

Der groBe Heruka (tib. Che-mchog he-ru-ka)

5 Herukas der Dhyanibuddhas (tib. Khrag-thung yab-Inga)

5 schreckensvolle Dikinis der Herukas (tib. dByings-phyug yum-Inga)
8 Kerimas (tib. Ke’ u-ri-ma brgyad)

8 Tamenmas (tib. Phra-men-brgyad)

4 Dakinis der Tore (tib. sGo-ma-bzhi)

28 michtige tierkopfige Gottinnen (tib. dBang-phyug rnal-’byor nyer-
brgyad)

3—¢ Initiationskarten

2—4 Karten mit symbolischen Opfergaben

Nun ist weiter zu beachten, dal3 zu den Karten der Gottheiten noch eine
groBere Anzahl (im Schema oben nicht verzeichnet) von Karten kom-
men, die nur die Symbole und Attribute, vornehmlich also die Hand-
zeichen (tib. Phyag-mtshan) der Gottheiten darstellen. So gibt es zum
Beispiel fiinf Karten mit den Symbolen der Dhyanibuddhas, sechsKarten,
welche die sechs Buddhas des Lebensrades (tib. Srid-pa’i ’khor-lo) ein-
zeln zeigen, sowie sechs weitere Karten mit den Symbolen dieser Bud-
dhas (Abb. 4a-d, 5d) und sechs Karten mit den Keimsilben aus den
sechs Bereichen des Lebensrades der samsarischen Existenzen. Hinzu
kommen die oben aufgezihlten Initiationskarten und solche fiir die
symbolischen Opferungen.

Eine erschopfende Erliuterung dieses mehrere Stunden dauernden
Rituals und seiner vielschichtigen Bedeutungen wiirde ein Buch fiillen,
weshalb an dieser Stelle nur ein kleiner Ausschnitt beschrieben werden



16 D.I. LAUF

soll, namlich der, welcher die Erscheinungen der sechs Buddhas be-
trifft und die rituelle Wanderung des Totenbildnisses durch die sechs
Bereiche nach einem osttibetischen Ritus. Danach folgt eine ordnende
Ubersicht in der Reihenfolge der oben angefiihrten Liste iiber die Be-
deutung der einzelnen Initiationen, wie sie in der Reihenfolge des sich
entfaltenden Mandalas der friedvollen und der schreckensvollen Gott-
heiten festgelegt sind.

Fiir den Teil der Lesung des Lha-dbang-Ritus, in dem die sechs

Buddhas erscheinen?

, wurde eine rechteckige Holztafel vorbereitet,
auf der mit Kreide drei parallel laufende Bahnen in je sechs Felder auf-
geteilt waren. Auf diesem Brett als einem symbolischen Plan fiir die
sechs Welten (der Inkarnation) wird dann mit dem Abbild des Ver-
storbenen, das auf einem Sockel unter dem Ehrenschirm steht (also eine
Art Spyang-pu), das Ritual vollzogen. Die sechs Felder in jeder der drei
Bahnen entsprechen der Aufteilung in die sechs Inkarnationsméglich-
keiten nach der buddhistischen Auffassung des sogenannten Lebens-
rades (tib.Srid-pa’i ’khor-lo). Auf den sechs Feldern der mittleren
Bahn wird dann das Papierbild schrittweise immer um ein Feld weiter
versetzt. Auf der linken Bahn stehen die Opfergaben (tib. gTor-ma) fiir
die Wesen der niederen Welten, und auf der rechten Bahn befinden sich
auf den sechs Feldern je ein Schilchen mit Reis. Die sechs Mittelfelder
entsprechen auch genau der Reihenfolge jener sechs Symbolkarten, die
jeweils ein Mandala mit einer mantrischen Silbe der sechs Bereiche
reprasentieren. Das sind die Bereiche der Menschen (tib. Mi), der Got-
ter (tib. Lha), der Titanen (tib. Lha-ma-yin), der Tiere (tib. Dud-’gro),
der Pretas (tib. Yi-dvags) und der Héllen (tib. dMyal-ba), oder gelesen
in der Reihenfolge der mantrischen Silben Nri, A, Tri, Su, Pre, Du?.

8. Vgl. dazu auch Evans-Wentz, op.cit., S.127, und David-Neel, Unbekannte tibetische
Texte, Miinchen-Planegg, 1955, S. 141-145.

9. Diese Reihenfolge ist hier iibrigens abweichend von der bei Waddell, S. 496, und
Evans-Wentz, S. 24, zitierten Ordnung; ebenso gibt es auch die Reihe: Gotter, Titanen,
Menschen, Tiere, Pretas und Héllen (= A, Tri, Nri, Su, Pre, Du).















INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 17

Zuerst wird nun das Papierbild auf das Feld der Menschenwelt gestellt.
Hier erfahrt der Verstorbene, durch den leitenden Lama meist im Solo-
vortrag gelesen, die Initiation des gelben Buddhas der Menschenwelt
(tib. Sha-kya thub-pa). Der Lama zeigt dem Verstorbenen und den An-
wesenden die Karte mit dem gelben Buddha, dann wird diesem Buddha
das Schilchen mit Reis geopfert (im Namen der Verstorbenen), und
den «niederen und nicht sichtbaren Geistern» wird als Opfer das
gTor-madargereicht, nachdem diese mit dem hell klingenden Ting-shags
—einer kleinen Zimbel — zur Entgegennahme aufgefordert worden sind.

Danach wird das Papierbild auf das zweite Feld gesetzt, wo das
Von-Angesicht-zu-Angesicht-Setzen mit dem weien Buddha der Gét-
terwelt (tib.rGya-byin) und dessen Initiation fortgesetzt wird. Bei
jedem dieser Vorginge wihrend der symbolischen Wanderung des
Toten durch die sechs mdglichen Bereiche einer Inkarnation wird
jeweils die Karte des betreffenden Buddha dem Totenbildnis vorge-
halten. Nach der Wanderung durch diese sechs Bereiche beginnt dann
die Zeremonie der Er6ffnung desMandalas der 58 zornvollenGottheiten,
die auch alle wieder mit den Symbolkarten dieser Gottheiten ausge-
fiihrt wird.

Die sechs Buddhas sind nach Las-byang rtsa-phreng tshor-ba rang-grol,
fol. 11b, direkte Emanationen aus dem Herzen des blauen Adibuddha
Samantabhadra mit seiner Prajia, aus dessen Zentrum die sechs man-
trischen Silben (tib. Sa-bon) Krem, Brem, Trum, Ksham, Srum und E
entstehen. Das Ritual mit der Reprisentation dieser Buddhas hat natiir-
lich den tieferen Sinn des Lebensrades zugrundeliegend, nimlich hier
die «sechs Bereiche des Leidens durch selbstverschuldete Untugenden»
(tib. Nyon-mongs drug-po) symbolisch zu reinigen. Diese Bereiche sind
in der folgenden Aufstellung iibersichtlicher zu demonstrieren:

Menschen gelber Buddha (Sha-kyathub-pa) Begehren (’Dod-chags)*
Gotter  weiBer Buddha (rGya-byin) Stolz (Nga-rgyal)
10. Dazu Anmerkung 9.



18 D.I1. LAUF

Titanen griiner Buddha (Thag-bzang-ris) = Neid (Phrag-dog)
Tiere blauerBuddha (Seng-gerab-brtan) Unwissen (gTi-mug)
Pretas  roterBuddha (Kha-’bar-zhabs)  Habgier (Ser-sna)
Hoéllen  indigofarbener

Buddha (Chos-kyirgyal-po) HaB3 (Zhe-sdang)

Die Symbolik der sechs Buddhas ist natiirlich noch weitreichender,
ihnen sind zum Beispiel auch die sechs Paramitis (Vollkommenheiten)
zugeordnet.

Interessant und fiir die tantrische Praxis typisch ist schlieBlich auch
die Umkehrung des Vorganges, wie er soeben beschrieben wurde. Im
Rigs-drug gnas-’dren (32.Buch der Ssammlung) werdendie Symbolkarten
der sechs Buddhas wieder gezeigt, jedoch erscheinen diesmal nur die
Symbolzeichen der Buddhas, die auf den Karten groB und deutlich ge-
malt sind. Es sind Patrd und Kakkara, Laute, Schwert und Riistung,
Buch, AmbrosiagefiBl, Wasser und Feuer. Diese Zeichen der Buddhas
werden jetzt aber in der umgekehrten Reihenfolge, also mit der
Symbolkarte des indigofarbenen Buddhas der Hollenwelt zuerst begin-
nend, gezeigt und deren dBang-bskur gegeben (siehe hierzu Abb. 4a—f
und g5d). Allein zu diesem nur kleinen Teil des Totenrituals wire
viel ausfiihrlicher zu berichten, jedoch sollte zum SchluBl eine gene-
relle Ubersicht iiber die Anwendung der Symbolkarten und deren
Bedeutung fiir die Initiationen folgen, damit die grundlegende
und fiir den Verstorbenen sehr wichtige Bedeutung des Lha-dbang-
Rituals als psychologisch aufgebauter Reinigungsvorgang erkannt wer-
den kann.

Von den zwanzig bis fiinfundzwanzig Initiationen des Lha-dbang-Ri-
tus, der dem «von Angesicht zu Angesicht setzen» (tib.Ngo-sprod)
entspricht, sollen hier nur jene aufgefiihrt werden, die sich direkt aus
dem Mandala der 110 Gottheiten der Nachtodwelt ableiten lassen; das
sind insgesamt fiinfzehn. Die iibrigen Initiationen sind teils von sehr
tiefer esoterischer Bedeutung, die also hier nicht ausfithrlich genug dar-



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 19

gestellt werden kdnnen, oder sie gehéren zu der Gruppe der verschie-
denen symbolischen Opferungen.

Die hier zu betrachtenden 15 Initiationen, die das Bild des Ver-
storbenen nach dem oben erwihnten Ritual erfihrt, dienen der symbo-
lischen Reinigung der vier Kérper (tib. sKu-bzhi) und aller Ebenen des
Denkens und des Intellektes, der Korperfunktionen und der Elemente,
aus denen nach der buddhistischen Auffassung das Individuum zusam-
mengesetzt ist. Die vier Kérper sindder Svabhavakaya (tib. Ngo-bo-nyid-
sku),der Dharmakaya (tib. Chos-sku), derSambhogakaya (tib. Longs-sku)
und der Nirmanakaya (tib.sPrul-sku). Alle folgenden Initiationen sind
nach der Anwendung auf die angenommenen Erscheinungsformen ent-
sprechend der Trikdya-Lehre des Mahayana-Buddhismus unterteilt wor-
den. Das Initiationsritual beriicksichtigt also immer auch die physisch
nicht geformten oder sichtbaren Elemente des Korpers, wie sie in
Asien als existent angenommen werden.

Die erste Initiation ist die des Adibuddha Samantabhadra (tib. Kun-
bzang yab-yum dbang) in seiner Form als untrennbare Einheit (tib.
dbyer-med) des Adibuddha (von blauer Farbe) mit seiner Prajii2 Kun-tu
bzang-mo (von weiler Farbe), welche als hchstes Symbol fiir den Be-
griff der Einheit von Weg (tib. Thabs) und Weisheit als Ziel (tib. shes-
rab) stehen. Die mit der Yab-Yum-Symbolik des Adibuddha verbundene
Initiation wird fiir das Prinzip des Dharmakaya (als Chos-sku rab-’byams
dbang) gegeben und dient der Reinigung der Gesamtheit des Intellektes
und des Geistes (tib.Yid-chos rnam-par dag-pa).

Als zweite Initiation folgt die der fiinf Dhyanibuddhas (tib. Rigs-Inga
yab-Inga dbang), die dem Prinzip des Sambhogakdya geweiht wird
(tib. Longs-sku rab-’byams dbang), um die Reinigung der fiinf Aggregat-
zustinde, der fiinf Khandhas (tib. Phung-po-Inga) zu bewirken. Die
fiinf Khandhas sind die Bereiche von Koérper (péli: rlipa), Empfindung
(pili: vedand), Wahrnehmung (pili: safifid), Geistesregungen und Ein-
driicke (péli: sankhdra) und BewuBtsein (pali: vififidna). Im Mahdyana
entsprechen ihnen die fiinf Dhyinibuddhas Vairocana, Akshobhya,



20 D.I. LAUF

Ratnasambhava, Amitdbha und Amoghasiddhi. Die Symbole der ersten
vier Buddhas sind auf den Karten in Abbildung 3 dargestellt**.

Dann folgt als dritte Initiation die der fiinf Prajfids der Dhyanibuddhas
(tib. bDe-gshegs yum-Inga dbang) zur Reinigung der fiinf elementaren
Bereiche des Korpers (tib.’Byung-ba-Inga), das sind Erde, Wasser,
Feuer, Luft und Ather.

Die vierte Gruppe bilden die acht Mahdbodhisattvas, deren Initiation
der symbolischen Reinigung der acht Gruppen (Bereiche) dienen soll.
Sie werden vorgestellt als BewuBtsein des Sehens, des Horens, des
Riechens, Schmeckens und des Korpers, sowie als Intellekt, Ichbe-
wuBtsein (tib.Ngar-’dzin-gyi shes-pa) und das BewuBtsein «aller Ur-
sachen» (tib. Kun-gzhi rnam-par shes-pa = skr. Alayavijiidna), wobei
letzteres das sogenannte «SchatzkammerbewuBtsein», die prima causa
aller BewuB3tseinsformen darstellt.

Als fiinfte Initiation folgt die Vorstellung der acht Dakinis der Maha-
bodhisattvas, durch welche die acht Funktionsebenen (tib. Yul-brgyad)
zu reinigen sind. Diese acht Bereiche sind die von Sehen, Horen, Rie-
chen und Schmecken sowie die vier Arten des Denkens oder Denkpro-
zesse. Gerade iiber die unter der vierten und fiinften Gruppe genannten
Initiationen und die interessante Aufteilung in zweimal acht Bereiche
wire ausfiihrlicher zu berichten, woriiber aber wegen des geringen
Raumes jetzt nicht referiert werden kann.

Die sechste Initiation reprasentiert die Lehre von dem Erscheinen der
sechs Buddhas in dem sogenannten Rad des Lebens (tib. Srid-pa’i’khor-
lo). Es sind die Buddhas der sechs moglichen Bereiche fiir eine Inkarna-
tion des Verstorbenen am Ende des «Srid-pa’i bar-do»-Zustandes.
Deshalb ist diese Initiation auch dem Prinzip des Nirmanakaya (tib.
sPrul-sku rab-’byams dbang), der irdischen Erscheinungsform des
ganzen Korpers, gewidmet. Sie gilt der symbolischen Reinigung der

11. Der Eroffner des Mandalas ist Vajrasattva, der iiber dem Mandala steht und hier auf
der Symbolkarte in Abbildung 1 zu sehen ist.



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 21

sechs «Leiden verursachenden Ubel», nimlich Begehren, Stolz, Neid,
Unwissenheit, Habgier und HaB, die einzeln oder auch in ihrer Ge-
samtheit wieder zu einer Inkarnation im Samsara fithren. Die von den
sechs Buddhas in die sechs Welten getragenen Symbole werden in den
Abbildungen 4a-d und 5d gezeigt, Abbildung 4 gibt sie geordnet wieder
in der Reihenfolge nach der Lesung des Textes. Hier ist noch einmal das
in Anmerkung 9 Gesagte zu wiederholen, daBB manche Biicher mit dem
Buddha rGya-byin (G&tterwelt) beginnen, wihrend andere als erstes die
Menschenwelt mit dem Buddha Sha-kya thub-pa aufzihlen.

Nun beginnt sich das Mandala der schreckensvollen Gottheiten zu er-
offnen. Ihm voraus gehtdie 7. Initiation mit den vier Torhiitern (tib. sGo-
ba-bzhi), die selbst schon ein drohendes Aussehen haben. Sie stehen fiir
eine sehr tiefe und interessante Lehre aus dem Bereich der transzenden-
talen Erfahrung iiber das Empirische und das Absolute, so wie auch ihre
Stellung im Mandala einen ﬂbergang zu den Erscheinungen des Schrek-
kens bildet, dem Augenblick der Erfahrung der Wirklichkeit.

Die Initiation der vier Torhiiter dient der Reinigung der Vorstel-
lungen iiber die Lehren von der ewigen Existenz oder der vollkom-
menen Auflésung, die als die vier Grenzen mit dem sehr komplexen
Begriff rTag-chad mu-bzhi bezeichnet werden. Alle vier Grenzen und
deren Begriffe oder Vorstellungen wiren bei einer Befreiung zu iiber-
springen. Im Einzelnen sind es die Grenzen von Geburt und Tod (tib.
sKyed-’gag), Unsterblichkeit und Auflsung (tib.rTag-chad), Sein und
Nichtsein (tib.Yod-med) und Erscheinung und Leerheit (tib.sNang-
stong).

Die Symbolkarte mit den vier Dakinis der Torhiiter (tib.sGo-ma-
bzhi)bildetden Inhaltder achten Initiation, in der die vier Arten, wieder-
geboren zu werden, geschlossen werden sollen. Diese Initiation steht
in engem Zusammenhang mit dem « Geburtsort-Bardo» (Evans-Wentz),
das ist der Bardo-Zustand entsprechend der Natur des Entstehungsortes
(tib. sKye-gnas bar-do), von denen es vier verschiedene Mdglichkeiten
gibt, ndmlich die iibernatiirliche Art der Geburt, der SchoB3, die Eige-



v 22 D.I. LAUF

burt und die Geburt durch Wirme und Feuchtigkeit. Jeder der vier
Dakinis ist deshalb einem dieser Bereiche zugeordnet.

Als neunte Initiation folgt der «GroBe, hochste Heruka» (tib. dPal
che-mchog he-ru-ka), der auf der Symbolkarte zusammen mit seiner
Dakini gezeigt wird (Abb. 2.) Der Che-mchog he-ru-ka ist die schrek-
kensvolle Erscheinung des Adibuddha Samantabhadra (yab-yum). Er ist
der oberste der fiinf michtigen bluttrinkenden Gottheiten (tib. Khrag-
thung gtso-bo), und er vernichtet alles Leiden.

Die fiinf bluttrinkenden Herukas der zehnten Initiation (tib. Khrag-
thung yab-Inga dbang) sind die schreckensvollen Aspekte der fiinf
Dhyanibuddhas und gelten als Emanationen aus dem GroBlen Heruka.
Sie dienen der ﬁberwindung der fiinf Gifte, Unwissenheit, Hal}, Stolz,
Begehren und Neid. In der anschlieBenden elften Initiation wird die
Karte der fiinf Dakinis der Herukas (tib. dByings-phyug yum-Inga dbang)
prasentiert, die hier die gleiche Funktion erfiillen wie die Buddhadaki-
nis. |

Die 12. und 13.Initiation entsprechen der vierten und der fiinften aus
dem Mandala der friedvollen Gottheiten. Die erste von beiden zeigt die
acht Ke’u-ri-ma und die letztere die acht Phra-men-ma, das sind zusam-
men 16 Gottheiten, die in je einer Gruppe auf zwei Symbolkarten dar-
gestellt werden. Auch zu dieser Gruppe der Gottheiten gibt es eine
detaillierte Beschreibung (e) iiber die Bedeutung der einzelnen Attri-
bute und ihren Zweck, welche als Beleg dazu dienen mag, daf alle Gott-
heiten im Mandala mit all ihren Attributen eine festgelegte Aufgabe
haben oder einen bestimmten Bereich, dem sie zugeordnet sind.

Als 14.Initiation folgt eine Karte mit den vier Déakinis in den Toren
des Mandala, die wiederum den vier verschiedenen Geburtsorten zu-
geordnet sind. Diese vier Dakinis (tib.sGo-ma-bzhi) sind die weille
rTa-gdong-ma, die gelbe Phag-gdong-ma, die rote Seng-gdong-ma und
die griine sBrul-gdong-ma (pferd-, schweins-, 16wen- und schlangen-
kopfige Dakinis). Die vier Dakinis stehen auch in einem weiteren Zu-
sammenhang mit den Weisheiten, die durch die Dhyanibuddhas repra-



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 23

sentiert werden, und ebenso auch mit der alten buddhistischen Lehre
von den vier Brahmaviharas, oder den gottlichen Zustinden, da jede
Dakint fiir eine dieser Eigenschaften zustindig ist.

Die 15. und letzte Initiation des Mandalas wird mit der Erscheinung
von 28 Dikinis, gewohnlich auf vier Karten verteilt, dem Bild des Ver-
storbenen erklirt. Die 28 michtigen tierkopfigen Gottheiten (tib.
dBang-phyug rnal-’byor nyer-brgyad) dienen der Uberwindung der
Gesamtheit aller Gedanken von Leid und Ungliick und beenden den
Reigen der 110 Gottheiten des groBen Bardo-Mandalas.

Haufig werden auch zur Eréffnung des Mandalas noch zwei Karten
gezeigt, wovon eine die Attribute der schrecklichen Gottheiten (tib.
Khro-rgyan) enthilt (Abb. 5b) und die andere die der friedvollen Gott-
heiten (tib. Zhi-rgyan, Abb. sa), die ganz im Sinne eines Imaginations-
bildes (tib. bsKang-rdzas) gemalt sind. Zum SchluB folgen, je nach Tra-
dition verschieden, noch einige Karten esoterischen Inhalts mit den
Initiationen durch Symbole und verschiedene Karten mit den Opfer-
gaben, zum Beispiel Rin-chen sna-bdun, rDzas-brgyad und andere.

Interessant ist noch zur Erginzung solcher Bardo-Mandalas, daB bei
einigen bestimmten Traditionen innerhalb der rNying-ma-pa-Sekte (1)
auch noch die fiinf Dakinis (tib.mKa’-’gro-Inga) und die Gottheiten
Vajrakila mit Parivara (tib. rDo-rje phur-pa lha-tshogs) sowie der Yidam
dPal rdo-rje gzhon-nu** (von blauschwarzer Farbe mit 3 Kopfen und
6 Armen) hinzutreten kénnen. Hierbei wird dann auf eine bemerkens-
werte Art das erweiterte Mandala auf die fiinf Yoga-Zentren (Cakras)
verteilt, wobei in bezug auf die Lehren des Kundalini-Yoga die Gottheit
Vajrakila eine psychologisch gesehen bedeutende Funktion einnimmt.

Allein die soeben angesprochene Aufteilung der Gottheiten auf die
finf yogischen Cakras, die fiir die Psychologie des Yoga und der damit
verbundenen Nachtoderfahrungen von héchstem Interesse sind, er-
fordert eine eigene Studie und zeigt hier auf, wie weitgehend die Lehren

12, Ein von Padmasambhava in bSam-yas bezwungener Dimon, siehe hierzu Nebesky-
Wojkowitz, Oracles and Demons of Tibet, London 1956, S. 205.



- 24 D.I. LAUF

des tibetischen Totenbuches mit den Lehren des Yoga und den Tantras
einerseits, wie auch mit den urspriinglichsten Lehren des alten Buddhis-
mus anderseits verquickt sind.

TIBETISCHE LITERATUR

a. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / zhi-khro’i klong-bshags brjod-pa rang-grol.

b. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / chos-spyod kun-’dus dam-can sde-bdun-gyi
las-byang chub-pa gdug-pa rang-grol.

c. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / byang-chub-pa tshor-ba rang-grol-gyi snying-
po-.

d. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / bar-do’i gsol-’debs thos-grol chen-mo

bklag-chog-du bkod-pa "khrul-snang rang-grol.

Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / chos-spyod brgya-phyag sdig-sgrib rang-grol.

Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las thos-grol chen-mo.

Bar-do’i gsol-’debs thar-lam.

Bar-do spyi’i-don thams-cad rnam-pa gsal-bar byed-pa dran-pa’i me-long.

Zab-mo na-ro’i chos-drug.

Zhi-khro na rag-dong-sprug rnal’byor-gyi spyi-khrus ’gyod-tshangs-kyi cho-ga.

Zab-chos zhi-khro nges-don snying-po.

m. Bar-do’i smon-lam dgongs-gcig rgya-mtsho.

el R



	Initiationsrituale des tibetischen Totenbuches

