
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 24 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: Initiationsrituale des tibetischen Totenbuches

Autor: Lauf, D.I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN
TOTENBUCHES

D.I.LAUF
TUTZING

Das tibetische Totenbuch (tib. Bar-do thos-grol) ist durch die mehrfach

aufgelegten Ausgaben in der Übersetzung von Lama Kazi Dawa Samdup
und Evans-Wentz1 verhältnismäßig weit verbreitet worden. Zu dieser

vorliegenden Version ist die Kenntnis um die Überlieferungen des

Totenbuches jedoch noch zu erweitern, denn eine ziemlich umfangreiche

Tradition von Ritualen verschiedenen Ursprungs und ebenfalls

eine Reihe verschiedener Totenbücher sind uns aus Tibet überliefert
worden. Einen solchen Hinweis vermerkt bereits auch Evans-Wentz %

der von 18 Versionen des Totenbuches aus den verschiedenen Sekten
Tibets spricht. Die von Ribbach3 aus den Totenzeremonien zitierten
tibetischen Bücher aus Ladakh scheinen zum Beispiel aus den Sammlungen
der dGe-lugs-pa-Sekte zu sein. Einschlägige Quellen über dieses Thema

gibt es in der bisherigen Literatur nur wenige. Außer den Anmerkungen
der hier zu zitierenden Literaturangaben, aus denen Wesentliches über
das Totenbuch zu entnehmen ist, werden am Ende dieser Ausführungen
zwölf tibetische Originaltitel (a-m) genannt, die als Manuskripte oder
Blockdrucke direkt aus der Tradition des Totenbuches bekannt sind.

An sich ist das Totenbuch eine Sammlung von verschiedenen im
Zusammenhang stehenden Einzeltiteln, deren Art der Zusammenstellung

je nach Tradition der Sekte stark variieren kann. Im wesentlichen

stützen sich die hier zitierten tibetischen Werke auf den breiten Strom
der Überlieferungen aus der rNying-ma-pa-Sekte ; tibetische Autoritäten

weisen häufig daraufhin, daß die Lehren des Bar-do thos-grol direkt

i. Evans-Wentz, Das tibetanische Totenbuch, Zürich i960.
2. Op.cit., S.7C.

3. Ribbach, Drogpa Namgyal, München-Planegg 1940, S. 228.



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES II
auf Padmasambhava zurückgehen. Wenn auch der Name Padmasam-

bhavas öfter in den Schriften genannt wird, so geht doch wohl ein Großteil

dieser Schriften, in der heute vorliegenden Fassung zumindest,
namentlich auf den sogenannten Schatzentdecker (tib. gTer-ston)
Karma gling-pa zurück, dessen Name häufig genannt wird, so auch

gleich im Vorwort zum Inhaltsverzeichnis (tib. dKar-chag) des Bar-do

thos-grol (f). Das Verbergen von heiligen Schriften, welche Jahrhunderte

später durch die «Schatzentdecker» wieder aufgefunden werden

sollten, ist eine typische Erscheinung innerhalb der rNying-ma-pa-Sekte.
Diese Tradition der «Schatz»-Auffindungen (tib. gTer-ma) kann durch
die bisher bekanntgewordenen Namen historischer Persönlichkeiten
mindestens auf das 12. Jahrhundert angesetzt werden.

Von den im Anhang angeführten zwölf tibetischen Titeln sind
besonders die unter Buchstaben d, f, h, i und 1 wesentlich und von ganz
unterschiedlichem Informationswert. In Titel i haben wir übrigens
auch die spezielle Überlieferung der Bar-do-Lehren nach der Tradition
der bKa'-brgyud-pa-Sekte4; das unter f verzeichnete Buch wird in den

Sekten der 'Brug-pa und der rNying-ma-pa bevorzugt, Titel 1 ist eine

reine rNyfng-ma-pa-Ausgabe und Buch d bringt eine interessante

umfangreiche Version des Totenbuches nach der Sa-skya-pa-Tradition.
Viele andere Texte und Kommentare über die Lehren des Bar-do thos-

grol finden sich in den Werken der rNying-ma-pa-Sekte, unter anderem

die des Karma gling-pa, solche von Guru kLong-chen-pa (i 308-1368)'
und gTer-ston 'Jigs-med gling-pa, die alle in der großen Kollektion des

Rin-chen gter-mdzod gesammelt wurden.
Für das im folgenden zu beschreibende Ritual wird eine andere Version

des tibetischen Totenbuches verwendet, welche in der rNying-ma-
pa-Sekte sehr beliebt ist. Dieses Buch, besser gesagt diese

Schriftensammlung, wird gewöhnlich mit dem Kurztitel «Kar-gling zhi-khro»

4. Auch übersetzt in Evans-Wentz, Tibetan Yoga and Secret Doctrines, S. 233—246, London

•93S-
c. Z. B. in der Sammlung des kLong-chen snying-thig.



12 D. I. LAUF

(übersetzt etwa: «Friedliche und schreckliche Gottheiten nach Karma

gling-pa») bezeichnet. Das umfangreiche Werk stellt eine wesentlich

erweiterte Form des Bar-do thos-grol dar und besteht aus etwa vierzig
Teilen. Diese Sammlung findet häufig Anwendung und bringt außer den

Haupttiteln, die zum Teil etwa mit denen des tibetischen Totenbuches

(f) identisch laufen, eine Menge von Gebeten, Anrufungen und

Ritualtexten, die in ihrer Fülle eine interessante Ergänzung sind und wesentlich

zum Verständnis der Vorgänge während der Anwendung des

Totenbuches beitragen können. In diesen Texten wird auch noch auf andere

Autoren verwiesen, die in der rNying-ma-pa-Sekte einen bedeutenden

Platz einnehmen; vornehmlich sind es O-rgyan pad-ma'byung-gnas
(Padmasambhava), Pad-ma rig-'dzin, Karma gling-pa, Nam-mkha'

rgya-mtsho, Pad-ma mdo-sngags gling-pa, Chos-rje gling-pa und Guru

Sûryacandra.
Aus jener als Kar-gling zhi-khro bezeichneten Sammlung interessieren

in dieser Abhandlung ganz besonders drei Bücher, nämlich das elfte
Buch mit dem Titel Las-byang rtsa-phreng tshor-ba rang-grol, das 30.
Buch dBang-bskur 'bring-po 'gro-drug rang-grol und das 32.Buch

Rigs-drug gnas-'dren, deren Rituale der Autor mehrmals in Klöstern
der rNying-ma-pa-Sekte aufnehmen und verfolgen konnte.

Hier wäre zuvor auch über den Anlaß zur Lesung des Totenbuches

noch einiges zu sagen. Der Bar-do thos-grol wird gewöhnlich für den

Verstorbenen gelesen. Man beachte aber dabei immer wieder die von
tibetischen Lamas gegebene Empfehlung, daß dieses Buch (f) gerade
auch zu Lebzeiten gelesen werden sollte, damit man sich das Wissen für
den später so bedeutenden Augenblick der Todeserfahrung eingeprägt
hat. Deshalb erinnert der Bar-do thos-grol schon gleich am Anfang der
Texte den Verstorbenen an das im Leben bereits Gelernte und
Erfahrene. Gerade aus diesem Grunde wird zum Beispiel auch die große

Sammlung des Kar-gling zhi-khro oft dann gelesen, wenn ein Mensch

sich auf dem Krankenlager befindet, von dem er sich durchaus oft genug
auch als Gesunder wieder erheben wird. Ebenso gilt dieses Werk na-



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 13

türlich auch für die Lesung für den Verstorbenen. Nach Meinung
tibetischer Autoritäten bringt auch das Lesen des Totenbuches am Krankenlager

Belehrung und Nutzen für das Leben, weshalb auch Lamas zur

Lesung des Buches oft an die Stätte eines ernster Erkrankten gerufen
werden.

Bei der Lesung der Rituale entsprechend den oben genannten drei
Titeln finden vor allem beim Lha-dbang-Ritus (d. h. Initiation der

Gottheiten) bestimmte Karten Verwendung, die in jeder Hinsicht unser
Interesse verdienen können. Diese Karten sind bildliche Darstellungen
in Form von Miniaturmalerei (zirka 8 x io cm), die nach einem
bestimmten festliegenden Schema alle Gottheiten des großen Mandalas des

Bar-do thos-grol einzeln oder in kleinen Gruppen darstellen. Die Karten

(tib. Zhi-khro tsa-ka-li) sind meistens thematisch in der Reihenfolge
auf eine bestimmte Version des Totenbuches abgestimmt, zu der sie

verwendet werden können, während im allgemeinen jedoch die
Unterschiede in der Aufteilung der einzelnen Kartensätze ikonographisch
nicht sehr voneinander abweichen. Diese Kartensätze dienen zu dem im
Ritual praktisch auszuführenden «von Angesicht zu Angesicht setzen»

(tib.Ngo-sprod) mit den Gottheiten, einem Ritual, das dem Verstorbenen

Sinn und Zweck aller Nachtoderscheinungen durch Sinnbilder

vor Augen führen soll. Die kleinen Karten, meist auf gestärktem
Leinwandgrund gemalt, dann auf Karton aufgezogen und lackiert, sind heute

recht selten zu finden. Die Abbildungen zu dieser Abhandlung stammen

von einem solchen vollständigen Satz zur Lesung des «Kar-gling zhi-

khro »-Buches. Die Anzahl der Karten für einen kompletten Satz

beträgt etwa zwischen 60 und 80 Stück, je nach der Aufteilung der
einzelnen Motive und der Art des Buches, zu welchem sie gemalt werden.

Der Vorgang der Erteilung der einzelnen Initiationen an den
Verstorbenen wird in der gleichen Reihenfolge durchgeführt, wie sie aus

dem großen Mandala der 11 o Gottheiten des Bar-do thos-grol bekannt

ist, das heißt beginnend mit dem Adibuddha folgen zuerst die 42
friedvollen (tib. zhi-ba) Gottheiten der ersten sieben Tage und schließlich die



14 D. I. LAUF

£8 schreckensvollen (tib.khro-bo) Gottheiten des 8.-14.Tages. Während

nun der leitende Lama das ganze Mandala der 11 o Gottheiten
zusammen mit den assistierenden Lamas verliest, erhebt er an bestimmten
Stellen des Textes eine nach der andern dieser Symbolkarten, um sie dem

eigens dafür aufgestellten Bild des Toten zu zeigen. Das bedeutet zum
Beispiel, daß der Lama, im Text angelangt bei den Erscheinungen der
sechs Buddhas (tib. Thub-pa-drug), diejenige Karte hochhebt und zeigt,
aufwelcher die sechs Buddhas gemalt sind. Die Karte wird aber nicht nur
dem Abbild des Verstorbenen gezeigt, sondern auch allen Anwesenden,
die dadurch auch die Initiation der vorgestellten Gottheit erhalten
sollen. Das wäre in Kürze die vereinfachte Darstellung des Vorganges, für
dessen ausführliche Behandlung hier kein Raum vorhanden ist.

Das Bildnis des Verstorbenen war in dem hier genannten Falle das

eines Lamas, für den nur eine Umrißzeichnung in sitzender Meditationsstellung

auf Papier angefertigt worden war, die unter einem
Ehrenschirm an einem kleinen Ständer befestigt wurde. Die Zeichnung war
durch kleine Papierfensterchen verdeckt, die nur während der Lesung
des Totenrituals geöffnet wurden. Die hier beschriebene Form ist somit
eine Abwandlung der anderen bekannten Darstellung eines Totenbildnisses,

wie es in der Form des sogenannten Spyang-pu bei Schlagintweit6
und Waddell7 abgebildet wird. Dieses Spyang-pu hat ebenso wie die

schematisierte Darstellung des Lama den Sinn, als sichtbares Abbild des

Verstorbenen an dessen Stelle an den Ritualen teilzunehmen (siehe dazu

auch weiter unten).
Um eine allgemeine Richtlinie für die Aufteilung der Symbolkarten

zu geben, ist das folgende Schema aufgestellt worden :

Adibuddha Samantabhadra (tib. Kun-bzang yab-yum)

£ Dhyânibuddhas (tib. rGal-ba rigs-lnga)

£ Prajnâs der Dhyânibuddhas (tib. bDe-gshegs yum-lnga)

6. Schlagintweit, Buddhism in Tibet, London 1863, S.2J2.
7. Waddell, Buddhism of Tibet, Cambridge 1959, S.496.



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES IC

8 Mahâbodhisattvas (tib. Byang-chub-sems-dpa' brgyad)
8 Prajnâs der Bodhisattvas (tib. Byang-chub-sems-ma brgyad)
6 Buddhas des Bhavacakra (tib.Thub-pa-drug)
(die £ wissenshaltenden Gottheiten werden auf den Karten nicht dargestellt)

4 Torhüter des Mandala (tib. sGo-ba-bzhi)

4 Dâkinîs der Torhüter (tib. sGo-ma-bzhi)
Der große Heruka (tib. Che-mchog he-ru-ka)

r Herukas der Dhyânibuddhas (tib.Khrag-thung yab-lnga)
c schreckensvolle Dâkinîs der Herukas (tib. dByings-phyug yum-lnga)
8 Kerimas (tib. Ke'u-ri-ma brgyad)
8 Tamenmas (tib.Phra-men-brgyad)
4 Dâkinîs der Tore (tib. sGo-ma-bzhi)
28 mächtige tierköpfige Göttinnen (tib. dBang-phyug mal-'byor nyer-
brgyad)

3-r Initiationskarten

2—4 Karten mit symbolischen Opfergaben

Nun ist weiter zu beachten, daß zu den Karten der Gottheiten noch eine

größere Anzahl (im Schema oben nicht verzeichnet) von Karten kommen,

die nur die Symbole und Attribute, vornehmlich also die
Handzeichen (tib.Phyag-mtshan) der Gottheiten darstellen. So gibt es zum
Beispiel fünfKarten mit den Symbolen der Dhyânibuddhas, sechs Karten,
welche die sechs Buddhas des Lebensrades (tib.Srid-pa'i 'khor-lo)
einzeln zeigen, sowie sechs weitere Karten mit den Symbolen dieser Buddhas

(Abb.4a-d, cd) und sechs Karten mit den Keimsilben aus den

sechs Bereichen des Lebensrades der samsârischen Existenzen. Hinzu
kommen die oben aufgezählten Initiationskarten und solche für die

symbolischen Opferungen.
Eine erschöpfende Erläuterung dieses mehrere Stunden dauernden

Rituals und seiner vielschichtigen Bedeutungen würde ein Buch füllen,
weshalb an dieser Stelle nur ein kleiner Ausschnitt beschrieben werden



l6 D. I. LAUF

soll, nämlich der, welcher die Erscheinungen der sechs Buddhas

betrifft und die rituelle Wanderung des Totenbildnisses durch die sechs

Bereiche nach einem osttibetischen Ritus. Danach folgt eine ordnende
Übersicht in der Reihenfolge der oben angeführten Liste über die

Bedeutung der einzelnen Initiationen, wie sie in der Reihenfolge des sich

entfaltenden Mandalas der friedvollen und der schreckensvollen
Gottheiten festgelegt sind.

Für den Teil der Lesung des Lha-dbang-Ritus, in dem die sechs

Buddhas erscheinen8, wurde eine rechteckige Holztafel vorbereitet,
auf der mit Kreide drei parallel laufende Bahnen in je sechs Felder

aufgeteilt waren. Auf diesem Brett als einem symbolischen Plan für die
sechs Welten (der Inkarnation) wird dann mit dem Abbild des

Verstorbenen, das auf einem Sockel unter dem Ehrenschirm steht (also eine

Art Spyang-pu), das Ritual vollzogen. Die sechs Felder in jeder der drei
Bahnen entsprechen der Aufteilung in die sechs Inkarnationsmöglichkeiten

nach der buddhistischen Auffassung des sogenannten Lebensrades

(tib.Srid-pa'i 'khor-lo). Auf den sechs Feldern der mittleren
Bahn wird dann das Papierbild schrittweise immer um ein Feld weiter
versetzt. Auf der linken Bahn stehen die Opfergaben (tib.gTor-ma) für
die Wesen der niederen Welten, und auf der rechten Bahn befinden sich

auf den sechs Feldern je ein Schälchen mit Reis. Die sechs Mittelfelder
entsprechen auch genau der Reihenfolge jener sechs Symbolkarten, die

jeweils ein Mandala mit einer mantrischen Silbe der sechs Bereiche

repräsentieren. Das sind die Bereiche der Menschen (tib. Mi), der Götter

(tib. Lha), der Titanen (tib. Lha-ma-yin), der Tiere (tib. Dud-'gro),
der Prêtas (tib. Yi-dvags) und der Höllen (tib.dMyal-ba), oder gelesen

in der Reihenfolge der mantrischen Silben Nri, A, Tri, Su, Pre, Du9.

8. Vgl. dazu auch Evans-Wentz, op.cit., S. 127, und David-Neel, Unbekannte tibetische

Texte, München-Planegg, 19er, S. 141-14J.
9. Diese Reihenfolge ist hier übrigens abweichend von der bei Waddell, S.496, und

Evans-Wentz, S. 24, zitierten Ordnung; ebenso gibt es auch die Reihe: Götter, Titanen,
Menschen, Tiere, Prêtas und Höllen A, Tri, Nri, Su, Pre, Du).



%

V.

Ô"A* '¦:\
&, i•«

*l H .' ^
i t

S&s-*!

^

; ir&fflÊÉr M1

•4® *£,
e? ^C^jfeF

f\~VS
<SCS*^SR

r :
i ,- «»a.

*%;



+l>4 a 4-c

' ¦

m
¦fi

ut

fe1»*—» >
ti

^óra^ r£ n
M;rit

b"

3**.

?™



m
OC'

'* «

<]

%*f
ZJ

Jb

^t
r,

'^feâf \w

\
*xx ¦**

«



R
#0 ®* li

éf;
~::^.

•-.X

*p I^Tr<£

çl>f->

)fv.

/i V

w

•ft"*!

^S*. - '*"¦¦,
HMi óOOi (ftJSSSFi

rt 5f



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 17

Zuerst wird nun das Papierbild auf das Feld der Menschenwelt gestellt.
Hier erfährt der Verstorbene, durch den leitenden Lama meist im
Solovortrag gelesen, die Initiation des gelben Buddhas der Menschenwelt

(tib. Shâ-kya thub-pa). Der Lama zeigt dem Verstorbenen und den
Anwesenden die Karte mit dem gelben Buddha, dann wird diesem Buddha
das Schälchen mit Reis geopfert (im Namen der Verstorbenen), und
den «niederen und nicht sichtbaren Geistern» wird als Opfer das

gTor-madargereicht, nachdem diese mit demhell klingenden Ting-shags

- einer kleinen Zimbel — zur Entgegennahme aufgefordert worden sind.
Danach wird das Papierbild auf das zweite Feld gesetzt, wo das

Von-Angesicht-zu-Angesicht-Setzen mit dem weißen Buddha der
Götterwelt (tib.rGya-byin) und dessen Initiation fortgesetzt wird. Bei

jedem dieser Vorgänge während der symbolischen Wanderung des

Toten durch die sechs möglichen Bereiche einer Inkarnation wird
jeweils die Karte des betreffenden Buddha dem Totenbildnis
vorgehalten. Nach der Wanderung durch diese sechs Bereiche beginnt dann

die Zeremonie der Eröffnung des Mandalas der c8 zornvollenGottheiten,
die auch alle wieder mit den Symbolkarten dieser Gottheiten ausgeführt

wird.
Die sechs Buddhas sind nach Las-byang rtsa-phreng tshor-ba rang-grol,

fol. 11 b, direkte Emanationen aus dem Herzen des blauen Adibuddha
Samantabhadra mit seiner Prajnâ, aus dessen Zentrum die sechs

mantrischen Silben (tib.Sa-bon) Krem, Brem, Trum, Ksham, Srum und E

entstehen. Das Ritual mit der Repräsentation dieser Buddhas hat natürlich

den tieferen Sinn des Lebensrades zugrundeliegend, nämlich hier
die «sechs Bereiche des Leidens durch selbstverschuldete Untugenden»
(tib.Nyon-mongs drug-po) symbolisch zu reinigen. Diese Bereiche sind

in der folgenden Aufstellung übersichtlicher zu demonstrieren :

Menschen gelber Buddha (Shâ-kya thub-pa) Begehren ('Dod-chags)10
Götter weißer Buddha (rGya-byin) Stolz (Nga-rgyal)

10. Dazu Anmerkung 9.



l8 D. I. LAUF

Titanen grüner Buddha (Thag-bzang-ris) Neid (Phrag-dog)
Tiere blauerBuddha (Seng-ge rab-brtan) Unwissen (gTi-mug)
Prêtas roter Buddha (Kha-'bar-zhabs) Habgier (Ser-sna)
Höllen indigofarbener

Buddha (Chos-kyi rgyal-po) Haß (Zhe-sdang)

Die Symbolik der sechs Buddhas ist natürlich noch weitreichender,
ihnen sind zum Beispiel auch die sechs Pâramitâs (Vollkommenheiten)
zugeordnet.

Interessant und für die tantrische Praxis typisch ist schließlich auch

die Umkehrung des Vorganges, wie er soeben beschrieben wurde. Im
Rigs-drug gnas-

' dren (32.Buch der Sammlung)werdendie Symbolkarten
der sechs Buddhas wieder gezeigt, jedoch erscheinen diesmal nur die

Symbolzeichen der Buddhas, die auf den Karten groß und deutlich
gemalt sind. Es sind Patrâ und Kakkara, Laute, Schwert und Rüstung,
Buch, Ambrosiagefäß, Wasser und Feuer. Diese Zeichen der Buddhas

werden jetzt aber in der umgekehrten Reihenfolge, also mit der

Symbolkarte des indigofarbenen Buddhas der Höllenwelt zuerst beginnend,

gezeigt und deren dBang-bskur gegeben (siehe hierzu Abb.4a-f
und cd). Allein zu diesem nur kleinen Teil des Totenrituals wäre
viel ausführlicher zu berichten, jedoch sollte zum Schluß eine generelle

Übersicht über die Anwendung der Symbolkarten und deren

Bedeutung für die Initiationen folgen, damit die grundlegende
und für den Verstorbenen sehr wichtige Bedeutung des Lha-dbang-
Rituals als psychologisch aufgebauter Reinigungsvorgang erkannt werden

kann.

Von den zwanzig bis fünfundzwanzig Initiationen des Lha-dbang-Ri-
tus, der dem «von Angesicht zu Angesicht setzen» (tib.Ngo-sprod)
entspricht, sollen hier nur jene aufgeführt werden, die sich direkt aus

dem Mandala der 11 o Gottheiten der Nachtodwelt ableiten lassen ; das

sind insgesamt fünfzehn. Die übrigen Initiationen sind teils von sehr

tiefer esoterischer Bedeutung, die also hier nicht ausführlich genug dar-



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES I9

gestellt werden können, oder sie gehören zu der Gruppe der verschiedenen

symbolischen Opferungen.
Die hier zu betrachtenden ir Initiationen, die das Bild des

Verstorbenen nach dem oben erwähnten Ritual erfährt, dienen der symbolischen

Reinigung der vier Körper (tib. sKu-bzhi) und aller Ebenen des

Denkens und des Intellektes, der Körperfunktionen und der Elemente,
aus denen nach der buddhistischen Auffassung das Individuum

zusammengesetzt ist. Die vier Körper sindder Svabhâvakâya (tib. Ngo-bo-nyid-
sku), der Dharmakâya (tib. Chos-sku), derSambhogakâya (tib. Longs-sku)
und der Nirmânakâya (tib.sPrul-sku). Alle folgenden Initiationen sind

nach der Anwendung auf die angenommenen Erscheinungsformen
entsprechend der Trikâya-Lehre des Mahâyâna-Buddhismus unterteilt worden.

Das Initiationsritual berücksichtigt also immer auch die physisch
nicht geformten oder sichtbaren Elemente des Körpers, wie sie in
Asien als existent angenommen werden.

Die erste Initiation ist die des Adibuddha Samantabhadra (tib. Kun-

bzang yab-yum dbang) in seiner Form als untrennbare Einheit (tib.
dbyer-med) des Adibuddha (von blauer Farbe) mit seiner Prajnâ Kun-tu

bzang-mo (von weißer Farbe), welche als höchstes Symbol für den

Begriff der Einheit von Weg (tib. Thabs) und Weisheit als Ziel (tib. shes-

rab) stehen. Die mit der Yab-Yum-Symbolik des Adibuddha verbundene

Initiation wird für das Prinzip des Dharmakâya (als Chos-sku rab-'byams
dbang) gegeben und dient der Reinigung der Gesamtheit des Intellektes
und des Geistes (tib.Yid-chos rnam-par dag-pa).

Als zweite Initiation folgt die der fünf Dhyânibuddhas (tib. Rigs-lnga

yab-lnga dbang), die dem Prinzip des Sambhogakâya geweiht wird
(tib. Longs-sku rab-'byams dbang), um die Reinigung der fünf Aggregatzustände,

der fünf Khandhas (tib.Phung-po-lnga) zu bewirken. Die
fünf Khandhas sind die Bereiche von Körper (pâli : rüpa), Empfindung

(pâli: vedanâ), Wahrnehmung (pâli: sannâ), Geistesregungen und
Eindrücke (pâli: sankhârâ) und Bewußtsein (pâli: vinnâna). Im Mahâyâna

entsprechen ihnen die fünf Dhyânibuddhas Vairocana, Akshobhya,



20 D. I. LAUF

Ratnasambhava, Amitâbha und Amoghasiddhi. Die Symbole der ersten
vier Buddhas sind auf den Karten in Abbildung 3 dargestellt".

Dann folgt als dritte Initiation die der fünf Prajnâs der Dhyânibuddhas

(tib.bDe-gshegs yum-lnga dbang) zur Reinigung der fünf elementaren
Bereiche des Körpers (tib.'Byung-ba-lnga), das sind Erde, Wasser,

Feuer, Luft und Äther.
Die vierte Gruppe bilden die acht Mahâbodhisattvas, deren Initiation

der symbolischen Reinigung der acht Gruppen (Bereiche) dienen soll.
Sie werden vorgestellt als Bewußtsein des Sehens, des Hörens, des

Riechens, Schmeckens und des Körpers, sowie als Intellekt,
Ichbewußtsein (tib.Ngar-'dzin-gyi shes-pa) und das Bewußtsein «aller
Ursachen» (tib. Kun-gzhi rnam-par shes-pa skr. Alayavijnâna), wobei
letzteres das sogenannte «Schatzkammerbewußtsein», die prima causa

aller Bewußtseinsformen darstellt.
Als fünfte Initiation folgt die Vorstellung der acht Dâkinîs der

Mahâbodhisattvas, durch welche die acht Funktionsebenen (tib. Yul-brgyad)
zu reinigen sind. Diese acht Bereiche sind die von Sehen, Hören,
Riechen und Schmecken sowie die vier Arten des Denkens oder Denkprozesse.

Gerade über die unter der vierten und fünften Gruppe genannten
Initiationen und die interessante Aufteilung in zweimal acht Bereiche

wäre ausführlicher zu berichten, worüber aber wegen des geringen
Raumes jetzt nicht referiert werden kann.

Die sechste Initiation repräsentiert die Lehre von dem Erscheinen der
sechs Buddhas in dem sogenannten Rad des Lebens (tib. Srid-pa'i'khor-
lo). Es sind die Buddhas der sechs möglichen Bereiche für eine Inkarnation

des Verstorbenen am Ende des «Srid-pa'i bar-do»-Zustandes.

Deshalb ist diese Initiation auch dem Prinzip des Nirmânakâya (tib.
sPrul-sku rab-'byams dbang), der irdischen Erscheinungsform des

ganzen Körpers, gewidmet. Sie gilt der symbolischen Reinigung der

11. Der Eröffher des Mandalas ist Vajrasattva, der über dem Mandala steht und hier auf
der Symbolkarte in Abbildung i zu sehen ist.



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 21

sechs «Leiden verursachenden Übel», nämlich Begehren, Stolz, Neid,
Unwissenheit, Habgier und Haß, die einzeln oder auch in ihrer
Gesamtheit wieder zu einer Inkarnation im Samsara führen. Die von den

sechs Buddhas in die sechs Welten getragenen Symbole werden in den

Abbildungen 4a-d und c d gezeigt, Abbildung 4 gibt sie geordnet wieder
in der Reihenfolge nach der Lesung des Textes. Hier ist noch einmal das

in Anmerkung 9 Gesagte zu wiederholen, daß manche Bücher mit dem

Buddha rGya-byin (Götterwelt) beginnen, während andere als erstes die
Menschenwelt mit dem Buddha Shâ-kya thub-pa aufzählen.

Nun beginnt sich das Mandala der schreckensvollen Gottheiten zu
eröffnen. Ihm voraus gehtdie 7. Initiation mit den vierTorhütern (tib. sGo-

ba-bzhi), die selbst schon ein drohendes Aussehen haben. Sie stehen für
eine sehr tiefe und interessante Lehre aus dem Bereich der transzendentalen

Erfahrung über das Empirische und das Absolute, so wie auch ihre

Stellung im Mandala einen Übergang zu den Erscheinungen des Schrek-
kens bildet, dem Augenblick der Erfahrung der Wirklichkeit.

Die Initiation der vier Torhüter dient der Reinigung der Vorstellungen

über die Lehren von der ewigen Existenz oder der vollkommenen

Auflösung, die als die vier Grenzen mit dem sehr komplexen
Begriff rTag-chad mu-bzhi bezeichnet werden. Alle vier Grenzen und
deren Begriffe oder Vorstellungen wären bei einer Befreiung zu

überspringen. Im Einzelnen sind es die Grenzen von Geburt und Tod (tib.
sKyed-'gag), Unsterblichkeit und Auflösung (tib. rTag-chad), Sein und
Nichtsein (tib. Yod-med) und Erscheinung und Leerheit (tib.sNang-
stong).

Die Symbolkarte mit den vier Dâkinîs der Torhüter (tib.sGo-ma-
bzhi)bildetden Inhaltder achten Initiation, in der die vierArten,
wiedergeboren zu werden, geschlossen werden sollen. Diese Initiation steht

in engem Zusammenhang mit dem « Geburtsort-Bardo » (Evans-Wentz),
das ist der Bardo-Zustand entsprechend der Natur des Entstehungsortes

(tib.sKye-gnas bar-do), von denen es vier verschiedene Möglichkeiten
gibt, nämlich die übernatürliche Art der Geburt, der Schoß, die Eige-



22 D. I. LAUF

burt und die Geburt durch Wärme und Feuchtigkeit. Jeder der vier
Dâkinîs ist deshalb einem dieser Bereiche zugeordnet.

Als neunte Initiation folgt der «Große, höchste Heruka» (tib.dPal
che-mchog he-ru-ka), der auf der Symbolkarte zusammen mit seiner
Dâkinî gezeigt wird (Abb. 2.) Der Che-mchog he-ru-ka ist die schrek-

kensvolle Erscheinung des Adibuddha Samantabhadra (yab-yum). Er ist
der oberste der fünf mächtigen bluttrinkenden Gottheiten (tib.Khrag-
thung gtso-bo), und er vernichtet alles Leiden.

Die fünf bluttrinkenden Herukas der zehnten Initiation (tib.Khrag-
thung yab-lnga dbang) sind die schreckensvollen Aspekte der fünf
Dhyânibuddhas und gelten als Emanationen aus dem Großen Heruka.
Sie dienen der Überwindung der fünf Gifte, Unwissenheit, Haß, Stolz,

Begehren und Neid. In der anschließenden elften Initiation wird die

Karte der fünf Dâkinîs der Herukas (tib. dByings-phyug yum-lnga dbang)

präsentiert, die hier die gleiche Funktion erfüllen wie die Buddhadâki-
A

ms.
Die 12. und 13. Initiation entsprechen der vierten und der fünften aus

dem Mandala der friedvollen Gottheiten. Die erste von beiden zeigt die

acht Ke'u-ri-ma und die letztere die acht Phra-men-ma, das sind zusammen

16 Gottheiten, die in je einer Gruppe auf zwei Symbolkarten
dargestellt werden. Auch zu dieser Gruppe der Gottheiten gibt es eine

detaillierte Beschreibung (e) über die Bedeutung der einzelnen Attribute

und ihren Zweck, welche als Beleg dazu dienen mag, daß alle
Gottheiten im Mandala mit all ihren Attributen eine festgelegte Aufgabe
haben oder einen bestimmten Bereich, dem sie zugeordnet sind.

Als 14. Initiation folgt eine Karte mit den vier Dâkinîs in den Toren
des Mandala, die wiederum den vier verschiedenen Geburtsorten

zugeordnet sind. Diese vier Dâkinîs (tib.sGo-ma-bzhi) sind die weiße

rTa-gdong-ma, die gelbe Phag-gdong-ma, die rote Seng-gdong-ma und
die grüne sBrul-gdong-ma (pferd-, Schweins-, löwen- und schlangen-

köpfige Dâkinîs). Die vier Dâkinîs stehen auch in einem weiteren
Zusammenhang mit den Weisheiten, die durch die Dhyânibuddhas reprä-



INITIATIONSRITUALE DES TIBETISCHEN TOTENBUCHES 23

sentiert werden, und ebenso auch mit der alten buddhistischen Lehre

von den vier Brahmavihâras, oder den göttlichen Zuständen, da jede
Dâkinî für eine dieser Eigenschaften zuständig ist.

Die 1 c. und letzte Initiation des Mandalas wird mit der Erscheinung
von 28 Dâkinîs, gewöhnlich auf vier Karten verteilt, dem Bild des

Verstorbenen erklärt. Die 28 mächtigen tierköpfigen Gottheiten (tib.
dBang-phyug mal-'byor nyer-brgyad) dienen der Überwindung der
Gesamtheit aller Gedanken von Leid und Unglück und beenden den

Reigen der 110 Gottheiten des großen Bardo-Mandalas.

Häufig werden auch zur Eröffnung des Mandalas noch zwei Karten

gezeigt, wovon eine die Attribute der schrecklichen Gottheiten (tib.
Khro-rgyan) enthält (Abb. cb) und die andere die der friedvollen
Gottheiten (tib.Zhi-rgyan, Abb. ra), die ganz im Sinne eines Imaginationsbildes

(tib.bsKang-rdzas) gemalt sind. Zum Schluß folgen, je nach
Tradition verschieden, noch einige Karten esoterischen Inhalts mit den

Initiationen durch Symbole und verschiedene Karten mit den Opfergaben,

zum Beispiel Rin-chen sna-bdun, rDzas-brgyad und andere.

Interessant ist noch zur Ergänzung solcher Bardo-Mandalas, daß bei

einigen bestimmten Traditionen innerhalb der rNying-ma-pa-Sekte (1)

auch noch die fünf Dâkinîs (tib.mKa'-'gro-lnga) und die Gottheiten

Vajrakîla mit Parivâra (tib. rDo-rje phur-pa lha-tshogs) sowie der Yidam
dPal rdo-rje gzhon-nu" (von blauschwarzer Farbe mit 3 Köpfen und
6 Armen) hinzutreten können. Hierbei wird dann auf eine bemerkenswerte

Art das erweiterte Mandala auf die fünf Yoga-Zentren (Cakras)

verteilt, wobei in bezug auf die Lehren des Kundalini-Yoga die Gottheit
Vajrakîla eine psychologisch gesehen bedeutende Funktion einnimmt.

Allein die soeben angesprochene Aufteilung der Gottheiten auf die

fünf yogischen Cakras, die für die Psychologie des Yoga und der damit
verbundenen Nachtoderfahrungen von höchstem Interesse sind,
erfordert eine eigene Studie und zeigt hier auf, wie weitgehend die Lehren

12. Ein von Padmasambhava in bSam-yas bezwungener Dämon, siehe hierzu Nebesky-
Wojkowitz, Oracles and Demons of Tibet, London 19Ç6, S. 20 j.



24 D. I. LAUF

des tibetischen Totenbuches mit den Lehren des Yoga und den Tantras

einerseits, wie auch mit den ursprünglichsten Lehren des alten Buddhismus

anderseits verquickt sind.

TIBETISCHE LITERATUR

a. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / zhi-khro'i klong-bshags brjod-pa rang-grol.
b. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / chos-spyod kun-'dus dam-can sde-bdun-gyi

las-byang chub-pa gdug-pa rang-grol.
c. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / byang-chub-pa tshor-ba rang-grol-gyi snying-

po.
d. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / bar-do'i gsol-'debs thos-grol chen-mo

bklag-chog-du bkod-pa 'khrul-snang rang-grol.
e. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las / chos-spyod brgya-phyag sdig-sgrib rang-grol.
f. Zab-chos zhi-khro dgongs-pa rang-grol las thos-grol chen-mo.

g. Bar-do'i gsol-'debs thar-lam.
h. Bar-do spyi'i-don thams-cad rnam-pa gsal-bar byed-pa dran-pa'i me-long.
i. Zab-mo na-ro'i chos-drug.
k. Zhi-khro na rag-dong-sprug rnal'byor-gyi spyi-khrus 'gyod-tshangs-kyi cho-ga.
1. Zab-chos zhi-khro nges-don snying-po.
m. Bar-do'i smon-lam dgongs-gcig rgya-mtsho.


	Initiationsrituale des tibetischen Totenbuches

