
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 23 (1969)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN COMPTES RENDUS

David L. Snellgrove, The Nine Ways of Bon. Excerpts from gZi-brjid, edited and
translated by D. L. S., vi + 312 S., Titelbild, 2 2 Tafeln mit Zeichnungen, Diagrammen

und Abbildungen, 1 o Tafeln auf Kunstdruckpapier, Glossar mit Bon-Termini,
8°. London Oriental Series, Vol.18. London/New York/Toronto, Oxford
University Press, 1967.

Eine intensive Beschäftigung mit der Bon-Religion war bislang auf wenige Tibeto-
logen beschränkt. Daß eine solche auch zum Verständnis des tibetanischen Buddhismus

(Lamaismus), insbesondere der alten, nichtreformierten Schulen (rNying-ma-
pa), unerläßlich ist, scheint man oft nicht recht verstanden zu haben. Das erinnert
an die Vernachlässigung der Nakhilogie bei der Erforschung der tibetanischen
Frühgeschichte. Bon und Buddhismus, die sich von jeher des Plagiats beschuldigten, sind
auf dem gleichen Mutterboden erwachsen und haben während dieses Prozesses
soviel voneinander bezogen, daß die Versuchung naheliegt, sie fast mehr wie Strukturen

einer übergeordneten Ganzheit zu verstehen.
Der Verfasser des vorliegenden Werkes, als Buddhologe und vorzüglicher Kenner

des Tantrismus bekannt, hat selbst einige Zeit im Bon-Kloster bSam-gling im tibetisch
besiedelten Nordnepâl verbracht (vgl. D.L. Snellgrove, «Himalayan Pilgrimage»,
Oxford 1961, S. iioff., Rez. S.Hummel, in: Kairos 1962, 3-4, S. 301 ff.) und nicht
nur dort, sondern auch später in England mit beachtlichen Bon-Gelehrten gearbeitet.
Seiner Darstellung der wichtigsten Bon-Lehren ist eine Auswahl aus dem gZi-brjid,
der Biographie des halblegendaren Systematikers der Bon-Religion, gShen-rab[s]-
mi-bo, zugrunde gelegt, von der eine kürzere Version als gZer-mig durch A.H.
Francke bekannt wurde. Gerade dieses 12 Bände umfassende Werk, das Blo-ldan-

snying-po (* 1360) als dGongs-gter, das heißt als im Unterbewußtsein überlieferten
und dem inneren Ohr vermittelten (sNyan-rgyud) Text verfaßt hat, enthält die
wesentlichen, als neun sogenannte Wege (tib. : Theg-pa, auch Fahrzeug, skr. : yâna)
kodifizierten Praktiken und Lehren. Band I und II sind jetzt neben anderer Bon-Literatur

durch Neudruck bei der Bon-po-Foundation in Delhi erhältlich.

Mag auch als Rahmen dieses voluminösen Werkes die Biographie des Gautama
Buddha gedient haben, die einbezogenen Legenden und Zeremonien aus ältesten
vorbuddhistischen Schichten machen die Erschließung dieser Quelle dringend
erforderlich. Die in den neun Wegen enthaltenen magischen Praktiken werden auch

von den Anhängern des Lamaismus geübt, aber nur die Bon-po haben sie kodifiziert
und dabei mit den höheren Weisheiten in einem bewunderungswürdigen, ganzheitlichen

Gefüge vereint. Gewiß ist die Bon-Lehre buddhistisch durchdrungen, aber

gerade mit der seit Jahrhunderten angestrebten und vollzogenen Verarbeitung der



l68 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

gesamten religiösen Strömungen und Traditionen Tibets, einschließlich der des

Buddhismus und solcher aus dem vorder- und zentralasiatischen Raum, ist es allein
der Bon-Religion, wenn auch unter Verleugnung des Werdeganges, vorbehalten
geblieben, trotz aller Plagiatur einen diesbezüglichen ganzheitlichen Aspekt der
religiösen Kulturgeschichte Tibets zu geben (vgl. auch S. Hummel, Rez. M. Hermanns,
«Das Nationalepos der Tibeter», in: Anthropos, 61, S. 337-341). Nur der gelehrte
Bon-po ist im Vergleich mit dem buddhistischen Lama in seinem Bildungsstreben
wahrhaft ganzheitlich ausgerichtet, seit der Reformation durch Tsong-kha-pa auch

unter Aneignung akademischer Methodik. Höchstwahrscheinlich fand die Begegnung

mit dem Buddhismus, wie er in Jâlandhara (Za-hor), Kashmir (Kha-che), Uddi-
yâna (O-rgyan) und Gilgit (Bru-sha) praktiziert wurde, und vielleicht auch eine

Berührung mit dem Hinduismus, im westlichen Tibet statt, noch bevor der Buddhismus

durch die tibetischen Könige offiziell installiert wurde. Manches am genuin
buddhistischen Gedankengut im Bon mag von daher stammen. Was dann seit dem
8. Jahrhundert während der Herausbildung des Lamaismus und Fortbildung des Bon
durch beide Religionen geschah, ist kaum geeignet, einseitige Beschuldigungen zu
erheben. Die eigentliche Systematisierung der Bon-Lehren wurde wahrscheinlich
schon im 8. Jahrhundert begonnen und führte möglicherweise im 10. Jahrhundert
zur endgültigen Konzipierung der sogenannten Neun Wege. Diese haben wohl im
Lehrgebäude der rNying-ma-pa ihre Entsprechung (vgl. Li An-Che, «Rnin-ma-pa»,
in: JRAS, 1948, S. 142-163), aber es zeigt sich, daß die Entwicklung von Bon und
Dharma (tib. : Chos) parallele Prozesse sein mögen und wie irreführend es dann sein
kann, sich bei der Beurteilung der Bon-Religion allein von dem durch den Lamaismus

gegen die Bon-po erhobenen Vorwurf des Plagiats leiten zu lassen. Alles das

sind zum Teil ganz neue Einsichten, die uns der Verfasser, der sich früher um eine

Neubesinnung auf den Tantrismus verdient gemacht hat, in diesem außergewöhnlichen

Buche vermittelt.
Die Neun Wege, die dem Bon-Gläubigen angeboten werden, sind zwar in ein

rGyu'i-theg-pa (Weg 1-4 als Basis) und in ein 'Bras-bu'i-theg-pa (Wege $-9, die zur
fruchtbaren Vollendung führen) gegliedert, wobei die eigentliche, von der Idee einer
coincidentia oppositorum getragene, gleichsam tantrische Zielsetzung dann erst mit
dem 7. Weg beginnt, aber die Riten der niederen Wege hängen eng und notwendig
mit den höheren zusammen (vgl. 3 und 8).

Die Neun Wege sind : 1. Phyva-gshen-theg-pa Methoden des Wahrsagens ; 2.

sNang-gshen-theg-pa ; 3. 'Phrul-gshen-theg-pa Exorzismus, Bannungen, apotro-
päische Riten u. a. ; 4. Srid-gshen-theg-pa (auch als Dur-gshen bekannt) Bar-do-

Riten; 5. dGe-bsnyen buddh. : upâsaka)-theg-pa ; 6. Drang-srong buddh. :

bhiksu)-theg-pa mit betont asketischer Disziplin ; 7. A-dkar-theg-pa ; 8. Ye-gshen-
theg-pa(zu 7ff. s.o.); 9. Bla-med-theg-pa (Khyad-par-chen-po; vgl. buddh. Bla-na-

med-pa'i-rnal-'byor Anuttarayoga) mit den Lehren der Großen Vollendung (tib. :



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I 69

rDzogs-chen) als wahrer Erlösungsweg (Grol-ba'i-lam). Ihnen ging wahrscheinlich
ein älterer Versuch zur Ordnung des Lehrgeftiges voran, der noch in den bislang
rätselhaften und umstrittenen Vier Bon-Toren samt Schatz (sGo-bzhi-mdzod-lnga)
vorzuliegen scheint. Wie der Verfasser zeigt, entspricht dem Tor 1 der 9. Weg, dem
2.Tor der 1., 2. und 4. Weg, dem 3. der c. und 6. Weg und dem 4. der 3., 7. und
8. Weg.

Was schließlich den Terminus «Bon» angeht, unter dem wir heute hilfsweise auch
die vorbuddhistische religiöse Schicht Tibets zu begreifen versuchen, so ist der
Verfasser der Meinung, daß dieser wahrscheinlich erst in Opposition zum Gebrauch von
Chos (Lehre) als Dharma aufgekommen sein mag.

Auf die Anmerkungen (S. 256-263) zu den Textabschnitten in der Reihenfolge
der Theg-pa mit dem tibetanischen Wortlaut jeweils auf der linken Seite (S. 24- 2 c c),
noch mehr aber auf das Glossar mit spezifischen Bon-Termini sei besonders
hingewiesen. Gerade das Glossar zeigt die großen Schwierigkeiten einer zum Teil
fremdartigen Begriffswelt, die der Verfasser zu meistern hatte. Mit Interesse dürfte jeder,
der seine Aufmerksamkeit nunmehr auch der Bon-Religion zuwenden wird, die dem
Buche beigegebenen Tafeln mit verschiedenen Requisiten für den Kult begrüßen.
Das Mandala auf Tafel xxu mit dem heiligen Lande der Bon-po, 'Ol-mo-lung-ring
['Ol-gling], findet sich auch in der Biglotte, die als «Tibetan Zang Zung Dictionary»
von Nyima Grags-pa 1966 in Delhi herausgekommen ist. Es zeigt sich, daß sTag-gzig
[rTag-gzigs] nicht mehr, wie gern angenommen wird, ausschließlich mit Persien oder
mit Gebieten im äußersten Westen Tibets gleichgesetzt werden darf, sondern das

Gebiet westlich des Kailâsa, also das Kernland von Zhang-zhung, zumindest mit
einbeschließt.

Es ist zu hoffen, daß dieses bedeutende Buch der Tibetologie und auch der Buddho-

logie neue Direktiven gibt. Siegbert Hummel

Fujiwara Teika's, Superior Poems ofour Time. A Thirteenth-Century Poetic Treatise
and Sequence. Translated, with an Introduction and Notes by Robert H.Brower
and Earl Miner, ix, 148 S., 1 Tafel, 8:. Stanford (Calif.), Stanford University Press,

1967.

Kindai Shüka, «Superior Poems of our Time», ausgewählt und in geradezu
schöpferischer Weise ediert von Fujiwara Teika (1162-1241), dessen Familie mit ihm
bereits in der dritten Generation Dichter hervorgebracht hatte. Allein schon dank
seiner Persönlichkeit als Literat und Kritiker, Hofmann und Kenner sowohl der
chinesischen als auch der japanischen Literatur - die Legende will, er hätte sich nie
zum Schreiben eines Gedichtes niedergesetzt, ohne vorher die nach Süden gehende
Wand seines Zimmers geöffnet und einige chinesische Verse gesprochen zu haben -,



170 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

allein schon dank seiner Persönlichkeit wäre die Herausgabe dieser Anthologie in
einer europäischen Sprache gerechtfertigt.

Die Sammlung umfaßt dreiundachtzig Tanka — zehn von anonymen, der Rest
jedoch von siebenunddreißig namhaften Autoren -, die schon zuvor in kaiserlichen
Sammelwerken Aufnahme gefunden hatten. Das Ganze sollte als ein Musterbuch
sowohl des literarischen Stils als auch der persönlichen Haltung dienen. Daß dieses

durch die vorliegende Ausgabe fur den englischsprachigen Leser zu einer wahren
Fundgrube wird, ist den beiden Herausgebern und Übersetzern zu danken, die
hervorragende Arbeit leisteten. Indem sie die Bedeutung der Anthologie nicht nur im
literarischen Wert der einzelnen Gedichte suchten, sondern auch die Technik des

Assoziierens und Fortschreitens in das Blickfeld rückten - durch die Teika aus
einzelnen Gedichten ein Ganzes schuf—, gewähren sie dem Leser Einblick in das

Funktionieren einer fremden Sprache. (Man vergleiche damit, wie hilflos ein Gelehrter
vom Rang Karl Florenz' dem ästhetischen Phänomen dieser Dichtung gegenübersteht,

um die Leistung richtig einschätzen zu können.) wmt.

B. L.VAN der Waerden, Die Anfange der Astronomie. Erwachende Wissenschaft 11.

xii, 31 c S.,32 Bilder. Groningen, P.Noordhoff Ltd., o.D.

Auf den ersten Band von «Erwachende Wissenschaft» (holländisch 19C0,
englisch 1954, deutsch 1956) folgt hier eine ausfuhrliche Darstellung der ältesten
Astronomie in Ägypten und vor allem Babylonien, wo sie in der Zeit von 1200 bis
1 co v. Chr. erstaunliche Fortschritte erzielte. Die Astronomie, in Griechenland

vorwiegend geometrisch, war in Babylonien arithmetisch orientiert, was an sich
schon die spezifischen Denkformen charakterisiert.

Einleitend stellt der Verfasser fest: «Dieses Buch ist nicht nur fur Astronomen
und Mathematiker bestimmt, sondern für alle, die sich für die Geschichte unserer
Wissenschaft und die Kulturgeschichte des Altertums interessieren. Ich habe mich
daher bemüht, alle astronomischen Begriffe im Buche selbst deutlich zu erklären.»

Die urtümliche Verquickung von Wissenschaft und Religion — Priester des

Himmelsgottes haben die Astronomie rechnend erschaffen - erklärt die ursprüngliche

Verbindung von Astronomie und Astrologie, weshalb letzterer und der
Sternreligion ein eigenes Kapitel gewidmet wurde. Da in Indien, das weitgehend
algebraisch fundiert war, und im alten Orient typische Unterschiede in den astrologischen

Systemen bestehen, wäre man interessiert, aus so berufener Hand später
darüber aufgeklärt zu werden.

Das groß angelegte Werk hebt bewußt mannigfache Probleme religions- und

kulturgeschichtlicher Natur hervor, deren Komplexität sich schon aus der
Verschiedenartigkeit der Einflüsse erklärt. Für manchen Punkt werden erst
Einzeluntersuchungen Klarheit zu schaffen vermögen. Herodot hat zum Beispiel den



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I7I
griechischen Seelenwanderungsglauben auf die Ägypter zurückgeführt, obwohl er
dort nirgends dokumentiert ist. Die Vermutung van der Waerdens, die Lehre wäre
bloß in esoterischen ägyptischen Kreisen bekannt gewesen, überzeugt uns nicht, hat
doch Herodot alle religiösen Neuerungen der Griechen auf die Ägypter zurückgeführt

— selbst den Gott Dionysos Wir halten eher an einem indischen Einfluß über
das achämenidische Perserreich auf die griechischen Jonier Kleinasiens fest.
Wahrscheinlich dagegen ist, daß die vier indischen Weltzeitalter (yuga) und die kalpa-
Theorie, dem «großen Jahr» entsprechend, aus Babylonien stammen.

Dies zeigt, wie befruchtend solche Arbeiten, die weite Zusammenhänge
erschließen und neue Horizonte öffnen, für den Orientalisten sein können. Daher
sind wir dem Verfasser, Professor an der Universität Zürich, und seinem Mitarbeiter

Peter Huber, Professor an der Eidgenössischen Technischen Hochschule, für
die exakte Forschung in diesem weiten Rahmen zu größtem Dank verpflichtet.

P.H.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

