
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 23 (1969)

Heft: 3-4

Artikel: Shichirô Fukazawa : "Der Fluss Fuefukigawa" : Analyse eines
zeitgenössischen japanischen Romans

Autor: Klopfenstein, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SHICHIRO FUKAZAWA:
«DER FLUSS FUEFUKIGAWA»

ANALYSE EINES ZEITGENÖSSISCHEN JAPANISCHEN ROMANS

EDUARD KLOPFENSTEIN, BERN

Biographische Notiz

Shichirô Fukazawa wurde 1914 im Dorfe Isawa (Yamanashipräfektur) geboren. Dort
besuchte er die Schulen. 1930 wurde der Sechzehnjährige nach Tokyo geschickt, und
dort arbeitete er in verschiedenen Geschäften und Firmen. Als Kind schon verlor er
ein Auge, und später war er durch lange Jahre hindurch kränklich, was ihn zu einem
Außenseiter machte. Doch hatte er seit seiner Jugendzeit eine große Liebhaberei:
das Gitarrespielen. 1939 gab er sein erstes öffentliches Konzert in Tokyo. Zeitweise
war er dann Mitglied einer herumziehenden Musiktruppe, und 1954 wurde er in der

Nichigeki-Music-Hall in Tokyo angestellt.
Seit langer Zeit versuchte er sich auch als Schriftsteller, ohne je etwas zu

veröffentlichen. Erst 1956 erschien die Erzählung «Narayamabushikô» Studie über
die Lieder von Narayama) in der angesehenen Zeitschrift «Chûô Kôron» (französische

Übersetzung : «Etude à propos des chansons de Narayama», traduit par Bernard
Frank, Paris, Gallimard 1959. Aufgrund der franz. Fassung ins Deutsche übertragen
von Klaudia Reinhold: «Schwierigkeiten beim Verständnis derNarayama-Lieder»,
Rowohlt, Hamburg 1964). Zugleich wurde ihm der«Preis für den neuenMann» in
der Literatur (Shinjinshô) ebenderselben Zeitschrift zugesprochen, obwohl auch
der heute weltbekannte Yukio Mishima auf der Anwärterliste stand. So wurde er
mit einem Schlag berühmt.

19C8 folgte der Roman «Fuefukigawa». 1961 erregte Fukazawa einen großen
Skandal mit einem gegen die Rechtsradikalen gerichteten Werk, das wieder im
«Chûô Kôron» erschien. In der Folge wurde der Herausgeber dieser Zeitschrift von
rechtsradikalen Fanatikern ermordet. Fukazawa selbst fühlte sich unsicher und zog
sich aufs Land zurück. Er lebt auch heute noch auf einem Bauernhof in der Saitama-
Präfektur.

Weitere Werke: «Jiden tokorodokoro» Autobiographisches), 1961 ; «Kôshû
komori uta» Wiegenlieder aus Kôshû), 1964; «Senshûraku» Bezeichnung
eines Musikstücks, etwa «Finale»), 1964; «Ningen metsubô no uta», Essays,

1967.
Fukazawa, der die höhere Mittelschule und die Universität nicht besucht hat, ist

kein Intellektueller, sondern ein Vertreter des einfachen Volkes, mit künstlerischen



EDUARD KLOPFENSTEIN II9
Neigungen und einem leichten Bohémien-Charakter. Er hat nie einer literarischen
Gruppe angehört, was in Japan eine Ausnahme ist, und weshalb ihn viele als komischen

Außenseiter scheel ansehen.

In seinen Werken kommt das einfache Volk, dem er sich zuzählt, in unübertrefflicher

Weise zur Darstellung. Seine Sprache ist einfach und ungeschminkt und stark
mit Dialekt durchsetzt. In der Komposition erweist sich sein hoher Kunstverstand,
wie ich im folgenden nachweisen möchte. Er ist eine der eigenwilligsten und farbigsten

Erscheinungen innerhalb der japanischen Nachkriegsliteratur.

Zum Inhalt

Nach dem großen Erfolg von Narayamabushikô 19 c6 veröffentlichte
Fukazawa im Jahre 19 r8 ein längeres Werk mit dem Titel «Fuefukigawa»

Der Fluß Fuefuki), das ebenfalls beträchtliches Aufsehen erregte.
Der Fuefukigawa ist ein Fluß in der Yamanashi-Präfektur, der in der
Nähe der Stadt Kôfu vorbeifließt (nördlich des Fuji-san). Die seit alters

wichtige Verbindungsstraße zwischen Kôfu und der Kantö-Ebene führt
beim Dörfchen Isawa über diesen Fluß. Und diese Brücke mit dem
daneben stehenden Haus «Gitchonkago» macht Fukazawa zum Schauplatz
seiner Geschichte. Es handelt sich um eine geschichtliche Erzählung
insofern, als sie vor etwa roo Jahren, zur Zeit der inneren Kriegswirren,
sich abspielt. Es wird von den Kriegszügen, dem Aufstieg, der Blüte und
dem Untergang der Feudalherren jener Gegend, des Hauses Takeda,
berichtet. Die Sippe des Gitchonkago ist in doppelter Weise an das

Herrenhaus gebunden, in negativem Sinne durch Hörigkeit, die es hinnehmen

muß, daß die Häscher des Herrenhauses den Großvater gleich zu

Anfang grausam umbringen, woraus sich eine Tendenz zu erfolgloser
Opposition innerhalb der Sippe ableitet ; und in positivem Sinne, indem

Hanzô, Torakichi und später Anzô und Sôzô im Kriege sich hervortun,
zu reichen und bedeutenden Leuten werden und so in das neue Verhältnis

unbedingter Gefolgschaftstreue zum Herrn hineinwachsen. Dieses

Verhältnis führt am Ende die ganze Sippe in den Untergang, mit
Ausnahme von Sadahei, der sich immer vom Herrenhaus und vom Krieg
möglichst ferngehalten hat.



l2o EDUARD KLOPFENSTEIN

Aber das rein Geschichtliche steht nicht im Zentrum, und wir erfahren

nur wenig Genaues darüber. Der Hauptgegenstand ist vielmehr das

Leben des einfachen Bauernvolkes, besonders der Familie im Haus neben

der Brücke, deren Entwicklung wir durch nicht weniger als sechs

Generationen hindurch verfolgen können. Wir fügen hier zur Übersicht einen
Stammbaum der Sippe des Gitchonkago bei :

Großvater

Hanpei (Schwiegersohn)

Hanzô Take

Torakichi

HisaMitsu

Sadahei + Okei KiyoTatsu

HeikichiSôzôAnzo

YayoiJiro

Nobu Urne

Kyûzô

Das Buch beginnt mit dem Todestag des Großvaters, der zugleich der

Geburtstag Sadaheis ist. Sadahei und dessen Frau Okei sind die Hauptgestalten.

Am Ende bleibt von allen nur der etwa 6 r jährige Sadahei zurück.
Es ist wichtig, zu bemerken, daß Isawa des Schriftstellers eigener

Geburtsort ist und seine Schilderung also auf einer intimen Kenntnis von
Land und Leuten beruht. Wenn auch infolge der Kriegszüge und des

Feudalsystems und dergleichen ein gewisses historisches Kolorit hinein-



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» I 2 I

kommt, so ist doch die breite Schilderung des täglichen Lebens, von
Geburt, Heirat und Tod, von der Sorge ums tägliche Brot, im wesentlichen

zeitlos und dürfte auch heute noch wenig verschieden sein. Insofern

handelt es sich nicht um eine geschichtliche Erzählung. Das Buch

lebt also von den Einzelheiten des Alltags, die hier leider unmöglich in
Kürze zusammengefaßt werden können.

STIL UND FORM

Personale Erzählperspektive

Wenn wir auf den Anteil der geschichtlichen und der sozusagen
zeitlosen Elemente im Werk etwas tiefer eingehen, so stoßen wir sofort auf

eines der charakteristischen Stilmerkmale. Obwohl nämlich die Schicksale

des Herrenhauses und die Kriegszüge, das eigentlich Geschichtliche

also, für das Los des Bauernvolkes von bestimmender Bedeutung sind,

so erfahren wir doch äußerst wenig Genaues darüber. Abgesehen von
den Schlußszenen wird nie ein Kampf eingehender beschrieben, und

man wäre nach der Lektüre außerstande, die Generationen hindurch
dauernden Auseinandersetzungen nachzuvollziehen. Vor allem erfahren

wir nichts darüber, gegen wen eigentlich gekämpft wird.
Dies alles ist eine Folge der besonderen Erzählperspektive. Nicht nur

ist die Brücke über den Fuefukigawa mit dem daneben stehenden Haus

der örtliche Mittelpunkt des Geschehens, sondern wir blicken auch mit
den Augen der Bewohner des Gitchonkago in die Erzählung hinein.
Nicht als ob diese Einheit des Ortes sehr streng gewahrt würde.
Ortswechsel sind besonders in den Schlußszenen recht häufig. Aber im großen

und ganzen stehen wir doch auf dem Standpunkt der Bewohner des

Gitchonkago, das heißt vor allem Hanpeis und später Sadaheis und Okeis.
Die jungen Leute, die in den Kampf ziehen (Hanzô, später Sôzô und

Anzô) oder die an einem andern Ort verheiratet sind (Mitsu, Take,

Hisa), kommen meistens nur zu Wort, wenn sie einmal im Elternhaus

zu Besuch sind.



122 EDUARD KLOPFENSTEIN

Aber wichtiger als dieser örtliche Perspektivismus ist der geistige
oder psychologische Perspektivismus. Ich meine damit das Prinzip des

Erzählers, sich selbst überhaupt nicht bemerkbar zu machen, sondern
das Ganze vom geistigen und gefühlsmäßigen Niveau der handelnden

Personen aus zu betrachten. Den gleichsam vom Olymp herab alles
überschauenden und durchschauenden Erzähler früherer Zeiten gibt es hier
nicht. Fukazawa kommt also der Forderung nach dem Zurücktreten des

Erzählers, nach einer personalen Erzählperspektive, die in der europäischen

Moderne seit dem Naturalismus oft gestellt wurde, nach. Das ist
ein moderner, aktueller Zug seines Romans.

Wenn also Gedanken und Reflexionen nur im Namen der handelnden

Personen eingefügt werden dürfen, so müssen sie, da es sich ja um
einfaches, ungebildetes Bauernvolk handelt, sehr simpler Natur sein und
auf ein Minimum beschränkt werden. Hierin liegt der wichtigste Grund
dafür, daß das Geschichtliche so nebelhaft wirkt. Die einfachen Leute

fragen nicht danach, warum und gegen wen gekämpft wird. Ursache und
Sinn des Krieges sind die Angelegenheit des Herrenhauses und stehen

außerhalb des Horizontes der Bauern. Am Anfang des Buches zum
Beispiel kommt Hanzô aus seinem ersten Kampf zurück. Er hat den

feindlichen Anführer besiegt und dadurch sofort Karriere gemacht. Aber er
scheint selbst nicht recht zu wissen, wer eigentlich dieser Anführer und

wer die Feinde überhaupt gewesen sind, geschweige denn, daß er nach

der Ursache des Streites fragt. Auch der Großvater fragt ihn übrigens
nicht danach. Die Hauptsache ist, daß er damit sogleich sozial aufgestiegen

ist. Und so wird das In-den-Krieg-Ziehen späterhin zu einer neuen,
Erfolg und Reichtum versprechenden Beschäftigung, ohne daß man nach

etwas anderem fragt.
Dieser psychologische Perspektivismus wird während des ganzen

Werkes konsequent durchgehalten. Die mundartliche Färbung der Sprache

trägt dazu bei, und nur ganz einfache Gedanken und Gefühle finden

sprachlichen Ausdruck. Wenn einmal ein etwas schwieriger Sachverhalt

ausgedrückt werden muß, so geschieht es in sinnfälligen Umschrei-



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» 123

bungen, wie etwa im folgenden Beispiel : Take hinterbringt Sadahei das

Gerücht, seine Frau Okei könne wegen einer heimlichen Abtreibung
vor der Heirat keine Kinder mehr haben. Der medizinische Sachverhalt

(Verletzung der inneren Organe) ist einigermaßen schwierig
auszudrücken. Take hilft sich mit folgenden Worten : «Es heißt, sie habe das

Kind auf unverständige Weise herausgezogen und so die Werkzeuge im
Bauch drinnen kaputtgemacht» (hara no naka no dôgu ga bukkowarete

shimatta).
Eine derartige Einschränkung der Perspektive wird zu einem gefahrlichen

Prüfstein für die Begabung eines Autors. Kann er, wenn er sich

auf die Beschreibung des täglichen Lebens einfacher Bauersleute und
ihres simplen Dialogs beschränkt, das Interesse des Lesers längere Zeit
wachhalten Daß Fukazawa dies gelungen ist, bestätigt allein schon den

bedeutenden Rang dieses Schriftstellers. Welches aber sind die Mittel,
mit denen er arbeitet?

Charakterisierungskunst

Wenn es nicht erlaubt ist, über den Charakter der Personen, ihre tieferen

Gefühle und Vorstellungen direkt zu sprechen, so muß es indirekt
geschehen. Die Personen müssen sich durch ihre Handlungsweise, ihre
Gewohnheiten und Gespräche selbst darstellen. Das ist natürlich kein

neues Stilmittel. Bei früheren Autoren finden wir meistens ein Gemisch

von direkter und indirekter Charakterisierung. Fukazawa aber

beschränkt sich getreu seiner Perspektive ganz auf die indirekte.
Betrachten wir zum Beispiel am Anfang des i. Kapitels den Fall des

sechzehnjährigen Hanzô. Von ihm hören wir, daß er bei der spielerischen

Verfolgung eines Gegners jeweils nicht der Wegbiegung am

Damm folgte, sondern von der Brücke her geradeaus weiterlaufend mit
einem mächtigen Sprung vom Damm hinunterplumpste. Nachher
bemerkt er jeweils, er wisse wohl, daß der Weg sich biege, aber das sei

ihm zu lästig, er gehe lieber gradaus. Die Dorfleute nennen ihn deshalb

«einen starrköpfigen Kerl» (nôtenki no Hanzô). Dieses Wort kehrt im



124 EDUARD KLOPFENSTEIN

Verlaufe des Werks immer wieder. Die kurze Szene deutet trefflich auf
Hanzôs Charakter hin, der ein Gemisch ist aus Eigensinn, Draufgängertum

und noch spielerischer, knabenhafter Aufschneiderei.

Derartige Beispiele könnten viele beigebracht werden. Ich möchte
aber hier nur noch den Fall Okeis näher behandeln. Ihr Wesen findet
Ausdruck nicht so sehr in Handlungen als in Haltungen und Gesten. Sie

steht mit Sadahei im Zentrum des Werks und wird ausführlicher dargestellt

als die anderen Frauen. Von Hisa, Take und Mi tsu unterscheidet
sie sich durch starke Sensibilität und tiefe Erlebnis- und Leidensfähigkeit.

Im Gegensatz zu den geschwätzigen Schwestern ist sie sehr wortkarg.

Eine Episode im r. Kapitel stellt dar, wie sie scheinbar ohne Grund

plötzlich abmagert, so daß ihre Tage gezählt zu sein scheinen. Das ist
aber nur eine Folge ihrer unmäßigen Sehnsucht nach einem jungen Pferd,
das man ihr aus dem Stall weggenommen hat. Am Tage des Pferdefestes

macht sie sich davon, um es bei seinem neuen Herrn zu besuchen. Und
da es ihm gut geht, kehrt sie fröhlich zurück und wird wieder gesund
wie zuvor.

Nach ihrer Versöhnung mit Sadahei (4. Kapitel) blickt sie zerstreut
immer wieder in dieselbe Richtung, bis ihr Mann schon wieder die
Geduld zu verlieren droht. In jener Richtung liegt nämlich das Bad Nishi-

yama, das den Ruf hat, unfruchtbaren Frauen zu helfen, und Okei ist

vom Wunsche, ein Kind zu haben, so in Anspruch genommen, daß sie

immer wieder in dieser typischen Haltung verharrt, ohne jedoch etwas

zu sagen.
Besonders eindrücklich ist schließlich die Streitszene mit Sadahei

(4. Kapitel). Dieser hält ihr das schon erwähnte Gerücht von einer
früheren Abtreibung vor und weist sie aus dem Haus. Nachdem sie die völlig

unerwarteten und nicht der Wahrheit entsprechenden Vorwürfe
angehört hat, trifft sie gefaßt und ohne Hast ihre Vorbereitungen und verläßt

das Haus mit einer formellen Verbeugung und den formellen
Dankesworten: «Ich bin Ihnen sehr verbunden für Ihren langjährigen
Beistand» (Nagai koto, osewa ni narimashita). Keine Tränen und kein Wort



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» I2C

des Widerspruchs Aber auch kein verschwiegener Trotz Ihre Reaktion

ist eine eigenartige Mischung von tiefem Verletztsein und Bereitschaft,

das Unabänderliche hinzunehmen, was in der korrekten
Förmlichkeit zum Ausdruck kommt. Diese Szene ist von starker bildhafter
Ausdruckskraft und im übrigen in einem nichtjapanischen Werk
unvorstellbar. Okei entspricht der bis zum äußersten hingebungsbereiten
Ehefrau, wie sie das Ideal der Edo-Zeit gewesen ist (vgl. etwa Kaibara Eki-
ken: Onna daigaku).

Technik des Leitmotivs und der Wiederholung

Bei den soeben erwähnten Beispielen der indirekten Charakterisierung
handelt es sich um besonders einprägsame Einzelfälle. Nun muß ein
Stilelement zur Sprache kommen, das immer wiederkehrt. Mindestens
zehnmal läßt sich über das ganze Werk verstreut die Okei betreffende
Formel nachweisen: «... indem sie mit der rechten Hand den linken
Unterarm rieb.» Es ist eine unscheinbare Geste, aber durch die Wiederholung

wird sie zu einem der wichtigsten Mittel der indirekten
Charakterisierung. Okei macht diese Geste nämlich immer dann, wenn sie von
irgend etwas besonders stark beeindruckt ist oder wenn etwas sie innerlich

beschäftigt. Die Formel wird also zur Chiffre für den Seelenzustand

Okeis, mit andern Worten gesagt, sie hat leitmotivischen Charakter.
Eine andere für Mitsu charakteristische Geste wird ebenfalls leitmotivisch

verwendet. Mitsu hat nur eine kurze Nebenrolle zu spielen, daher

kommt das Motiv nur viermal vor. Aber das genügt, damit es als

Leitmotiv realisiert wird. Es handelt sich um die Formel «... und Mitsu
streckte kurz die Zunge heraus». Sie steht für Mitsus ehrgeiziges,
hochmütiges Wesen und ihre Verachtung für die kleinen, ärmlichen Verhältnisse

ihrer Verwandten.
Leitmotive arbeiten mit dem Prinzip der Wiederholung, und wenn

wir etwas näher zusehen, erkennen wir, daß das Werk überhaupt voll
ist von Wiederholungen. Nicht nur Sprachformeln, sondern auch inhaltliche

Motive, ja ganze Szenen kehren wieder, werden aufgenommen,



126 EDUARD KLOPFENSTEIN

weitergesponnen, abgewandelt und uminterpretiert. Ich nenne einige
Beispiele : Das Motiv, daß ein halbwüchsiger Junge in einen gefährlichen
Flußwirbel springt, kehrt dreimal wieder. Am Anfang, da Hanzô aus

dem Kampf zurückkehrt, sitzt er eines Tages unerwarteterweise unter
der Laube bei den Pfählen, auf denen das Haus steht, und sagt lange kein
Wort. Diese Szene wiederholt sich genau mit Sôzô im 7. Kapitel. Sterbeszenen

kehren wieder (Hanpei, Hisa, Take). Der gewaltsame Tod des

Großvaters wiederholt sich im Tod des Shô-yan aus dem Mietshaus,
genau an derselben Stelle des Flußdamms. Das Motiv der Pflaumenbäumchen,

dasjenige der Wiedergeburt, die mit der Familie des Chishiki-san
oder der Familie Wakasare verbundenen Motive kehren wieder. Die
Wiederholung einer Gruppe von Motiven ist durch den natürlichen
Jahreskreislauf bestimmt, zum Beispiel das jährliche Pferdefest oder die

jährlich wiederkehrende Hochflut, die verheerend wirkt und die
Dorfbewohner zur Flucht treibt. Dieses Motiv wird besonders vielfältig
abgewandelt und nimmt am Ende für die Großmutter des Haru-yan sogar
eine Wendung ins Positive.

Zeitdarstellung und Zeitbewußtsein

Eine weitere formale Eigentümlichkeit ist die sehr starke Zeitraffung.
Der Roman ist mit seinen 120 Seiten nicht besonders lang. In diesen

Rahmen werden die Schicksale von nicht weniger als sechs Generationen,

19 Personen umfassend (siehe Stammbaum auf S. 31),
hineingepreßt, und dazu kommen natürlich noch viele andere Gestalten, die
das Werk bevölkern. Freilich beträgt die effektive Zeitspanne nur etwa
6 £ Jahre .Die Erzählung beginnt mit dem Tod des Großvaters, der 1.

Generation, und am Ende sind die Personen der 6. Generation abgesehen

von Jirô nur kleine Kinder. Aber noch so ist die Handlung weit gespannt,
und die Methode, fortlaufend zu erzählen, bedingt eine sehr starke

Zeitraffung. Dies fällt an einzelnen Stellen besonders auf, etwa im 2. Kapitel,
wo auf zwei Seiten eine Anzahl Jahre zusammengedrängt werden mit
Zeitbestimmungen folgender Art: «Im Sommer dieses Jahres / Als es



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» 127

Herbst geworden war / Als Sadahei 9 Jahre alt wurde / Im nächsten

Jahr / Als Sadahei 16 Jahre alt wurde / Im Herbst dieses Jahres / Am
Neujahr / Als es warm geworden war.» An andern Stellen werden diese

Formeln sogar noch unbestimmter: «In irgendeinem Sommer / An
irgendeinem Jahresende.»

Die einfache zeitliche Aneinanderreihung scheint zunächst kunstlos

zu sein, doch hat sie im ganzen eine eigentümliche Wirkung. Es handelt
sich bei den genannten Formeln ja nur um relative, nicht um absolute

Zeitangaben, und durch ihre Häufung wird die rationale Zeitfolge eher
verschleiert als deutlich gemacht. Man hat einerseits das Gefühl einer
äußerst schnellen Folge der Ereignisse. Aber da wie gesagt die Motive
sich wiederholen, also kaum eine Entwicklung stattfindet, hebt sich der
zeitliche Wechsel von selbst auf. Daher kommt das Gefühl eines
zeitlichen Vakuums, oder zumindest ein sehr unbestimmtes Zeitgefühl. Die
Zeit gleicht einem Fluß : Obwohl immer neuesWasser hinabfließt, bleibt
er doch immer derselbe.

Natürlich ist dieses Zeitgefühl dasjenige der handelnden Personen und

entspricht der Erzählperspektive. Die geschichtlichen Ereignisse stehen

außerhalb des Horizontes der Bauern, und daher spielt auch die absolute,

geschichtliche Zeitrechnung keine Rolle für sie. Sie kennen nur das

subjektive, erfahrungsmäßige Zeiterlebnis. Die einzige Art, in der sie die

Zeitentwicklung bewußter erleben, ist der Prozeß des eigenen Alterns.
Und konsequenterweise basiert denn auch die ganze «Zeitrechnung»
des Werks ausschließlich auf Altersangaben der handelnden Personen.

Damit läßt sich eine innere Chronologie des Werks aufstellen, aber nur
mit Mühe, denn man hat nicht immer alle zeitlichen Relationen im
Gedächtnis, wenn das Alter einer Person genannt wird. Die Chronologie
soll also nach dem Willen des Autors unbestimmt bleiben. Sadaheis Alter
wird bis gegen die Mitte des Buches hin hie und da genannt, gegen das

Ende zu aber wird eine Angabe sorgfaltig vermieden. So wissen wir nicht,
wie alt er, der einzig Überlebende, am Schluß ist. Nur durch einige
Kombinationen kommen wir darauf, daß er etwas über 60 Jahre zählen muß.



128 EDUARD KLOPFENSTEIN

Musikalische Kompositionsweise

Blicken wir zurück auf die aufgezeigten Stilelemente, so tritt deutlich

zutage, daß das Geheimnis des Werks in der einheitlichen Perspektive
und bewußten Durchgestaltung liegt. Die Methoden der indirekten
Charakterisierung, der Wiederholung und Abwandlung von Sprachformeln
und Motiven, der Leitmotivtechnik und der raffinierten Zeitdarstellung
führen zu einem außerordentlich dichten und beziehungsreichen
literarischen Gewebe. Suchen wir nach einer umfassenden Bezeichnung für
diese Stiltendenz, so dürfte vielleicht der Begriff des Musikalischen
zutreffend sein. Thomas Mann hat ja die Leitmotivtechnik von der Musik
auf die Literatur übertragen, und im «Zauberberg» hat er, wie er selbst

erklärt, versucht, ein dichtes Geflecht von sprachlichen und inhaltlichen
Variationen zu konstruieren, so wie eine Symphonie aus einem Geflecht

von musikalischenMotiven,Themenund Variationen besteht.Wenn auch

sonst gewiß keine Beziehung zwischen Fukazawa und Thomas Mann
besteht, so ist doch die Kompositionsweise auffallend ähnlich. Ob Fukazawa

von derartigen Theorien direkt angeregt worden ist, kann ich nicht
entscheiden. Möglich ist auch, daß ihn seine Tätigkeit als Musiker zu
solchen Verfahren hingeführt hat.

GEHALT

Der Tod

Der Tod nimmt einen außerordentlich breiten Raum ein. Alle Glieder
der Sippe des Gitchonkago mit Ausnahme Sadaheis kommen um, und
darüber hinaus auch viele andere Personen. Die meisten sterben gewaltsam,

von den Häschern gemordet, im Krieg, im Feuer, im Hochwasser,
durch Selbstmord ; einige sterben auch eines normalen Todes zu Hause

auf den Tatami. Dieser Totentanz beginnt gleich zu Anfang mit dem
sinnlosen Mord am Großvater. Fukazawa beschreibt viele Sterbeszenen

genau, er kennt keine Tabus. Und so kommt das Geschehen in seiner gan-



SHICHIRO FUKAZAWA : «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» 129

zen Grausamkeit, Sinnlosigkeit, absurden Verflechtung mit andern
Motiven und daher oft auch Komik dem Leser zum Bewußtsein. Ein Höhepunkt

ist zum Beispiel der Tod Nobus. Diese entflieht wegen einer
Liebesgeschichte aus ihrer Dienststelle im Herrenhaus. Schließlich wird
die Hochschwangere von den Häschern aufgegriffen und brutal
hingerichtet, während sie im Sterben ihr Kind gebiert. Ihre Mutter Tatsu, die

ohnmächtig zusehen muß, wickelt das Kind in ihre Schürze ein und
macht sich davon.

Die Darstellung scheint zudem kalt, unbeteiligt, erbarmungslos. Man
kann sich oft des Eindrucks nicht erwehren, daß die Menschen umkommen

wie die Fliegen. Aber diese Haltung gegenüber dem Tod geht nicht
auf das Konto des Autors, sondern getreu der Erzählperspektive auf das

der handelnden Personen. Ihre Haltung ist sehr nüchtern : Der Tod ist
ein Verhängnis, das unweigerlich kommt, nicht weiter furchterregend,
aber fremd und ohne Beziehung auf die Lebendigen, ohne Interesse für
sie. Der Tod bedeutet einfach das Ende, und es läßt sich nichts mehr

sagen und nichts mehr tun. Es wird daher nicht getrauert um die Toten.
Interessant sind die Reaktionen Hanpeis und später Sadaheis in den

verwandten Szenen, da der Großvater 1. Kapitel) und Shôyan (6. Kapitel)

am Flußdamm umgebracht werden. Da noch Wärme und Leben in
den Leichnamen zu sein scheint, sind sie höchst bestürzt und hoffen auf

eine Rückkehr zum Leben. Sobald aber der Tod feststeht, ist von irgendeiner

Gefühlsregung bei beiden nichts mehr zu spüren. Auch im oben

erwähnten Beispiel läßt Tatsu den Leichnam ihrer Tochter liegen und

rennt mit dem lebendigen Kind davon.

Tote werden möglichst rasch und ohne Zeremonie bestattet. Freilich
verbietet schon die Armut den Leuten jeglichen Pomp. Aber aus der

Tatsache, daß von einem Hausaltar für die Toten nicht und vom Bonfest

nur ganz sporadisch die Rede ist, darf man wohl schließen, daß derartiges

imFühlenundDenken der handelnden Personen kaumvorhanden ist.
Es wird auch sonst mit dem Tod oft in robuster Weise umgegangen.

Etwa wenn die Schwestern am Sterbelager Hanpeis ihr banales Ge-



130 EDUARD KLOPFENSTEIN

schwätz und ihre Streitereien loslassen, und Mitsu nach seinem Tod sich

sogar lustig macht mit der Bemerkung, das eben geborene Pferd des

Nachbarn sei vielleicht eine Reinkarnation Hanpeis (3.Kapitel). Oder
die sterbende Hisa macht ihrem Mann den Vorwurf, gewöhnlich müßten
die Ehemänner vor ihren Ehefrauen sterben, das sei in ihrem Fall eine

Ungerechtigkeit (6. Kapitel). Derartige Beobachtungen ließen sich noch

mehr aufzählen, und sie zeugen davon, daß für diese Menschen nur das

Leben von Belang ist, der Tod dagegen etwas Fremdes, Banales, weder
Furcht noch Hoffnung Erweckendes. Sie stehen auf einem Standpunkt
absoluter Diesseitigkeit.

Das bedeutet nun doch nicht, daß ihnen jede Pietät dem Toten gegenüber

abgehe. Gefühlsregungen finden eben in diesem Rahmen nur
schwer einen Ausdruck, und man muß schon genau hinsehen, um hinter
der rauhen Außenseite dergleichen zu entdecken. In der folgenden
Szene kommt Sadahei nach einer Hochflut und Überschwemmung nach

Hause zurück (£. Kapitel) : «Beim Hauseingang war der Leichnam einer

schwangeren Frau hängengeblieben. Sadahei legte sie auf den Flußdamm

und bedeckte sie mit einer Strohmatte, aber niemand kam, um sie

abzuholen. ,Ich will sie bei uns begraben ; die ganze Familie ist vermutlich

vom Wasser mitgerissen worden', sagte er zu sich und begrub sie neben

seinem Familiengrab.» Diese Szene, die übrigens im Sinne eines musikalischen

Motivs aufNobus Tod vordeutet, wird im Original in zwei Sätzen

abgetan, so daß das Schreckliche des Unglücks einem gar nicht zu
Bewußtsein kommen kann. Aus den einfachen Gesten Sadaheis jedoch
spricht eine sympathisch berührende Pietät. Es wird sich noch zeigen,
daß diese Haltung gerade für Sadahei charakteristisch ist.

Glauben — Aberglauben

Die personale Erzählperspektive erlaubt es nicht, irgendwelche
kompliziertere weltanschauliche oder religiöse Vorstellungen einzuflechten.

Von dem einfachen Bauernvolk kann solches nicht erwartet werden.
Aber selbst so ist es für einen westlichen Leser auffallend, wie gering die



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» I3I

religiösen Bedürfhisse dieser Leute sind. Eigentlich finden wir abgesehen

von Jirô, dem buddhistischen Mönch, nur bei Hanpei und Okei eine

gewisse Religiosität, oder vielleicht wäre es besser, von Aberglauben zu
reden. Hanpei besonders wird als Tölpel (noroma) dargestellt, und er
ist voll von abstrusen Theorien. Seine Lieblingsvorstellung ist die von
der Wiedergeburt der Seele. Das ist zwar eine buddhistische Lehre, aber

hier bis zur Komik vergröbert. Hanpei stellt sich nämlich vor, daß beim
Tod eines Menschen dessen Seele sogleich in einem eben geborenen
Kind der Nachbarschaft wiederverkörpert werde. Hierin bestätigt sich

übrigens, daß er auf einem Standpunkt reiner Diesseitigkeit verharrt.
Daß die Seele sich vorübergehend in einem Jenseits, in einer Art
Zwischenreich aufhalten könnte, geht schon über seine Begriffe hinaus.

Auch Sadahei vertritt genau dieselbe Auffassung.
Ein anderes instruktives Motiv ist das der Pflaumenbäumchen. Hanzô

nimmt sie aus der Umgebung eines buddhistischen Tempels mit und

pflanzt sie zu Hause an. Da aber Kiyo zu diesem Zeitpunkt stirbt,
interpretiert Hanpei sie als unglückbringend (sie stammen von einem mit Tod
und Grab assoziierten buddhistischen Tempel) und pflanzt sie an einen

Ort, den der Großvater einmal mit Blut besudelt hat. Zwei Generationen

später bringt Sôzô dieselben Bäumchen unwissend von dort zurück
und pflanzt sie wieder beim Haus. Sadahei erschrickt zunächst darüber,
erklärt dann aber : «Mit den Pflaumenbäumchen besteht eine schicksalshafte

Verbindung» (urne no ki ni, en ga atta zura ni). Und er nennt sein

eben geborenes Mädchen deshalb Urne Pflaume). Dieselbe Sache

wird also je nach den Umständen gerade gegenteilig interpretiert, worin
sich der abergläubische, absurde Charakter dieser Vorstellungen
erweist.

Die Formel «bachi ga ataru» Gottesstrafe oder gerechte Vergeltung

auf sich ziehen) kommt zweimal vor und beweist das Vorhandensein

des Gedankens, daß es eine unbestimmte höhere, vergeltende
Gerechtigkeit geben müsse. Vom Gedanken der Vergeltung ist vor allem
Tatsu durchdrungen. Sie versucht mit halb zauberischen Mitteln die



132 EDUARD KLOPFENSTEIN

göttliche Strafe auf das Herrenhaus herabzubeschwören, das die Ursache

all ihres Unglücks ist. In Jirô endlich treffen wir einen rein buddhistischen

Standpunkt an. Er ist als Waise von Mönchen erzogen worden und
wird selbst ein Mönch. Er geht ganz in der buddhistischen Lehre der

Gewaltlosigkeit, Ergebenheit und Weltflucht auf. Die rachegierigen
Worte der Großmutter Tatsu läßt er unbeantwortet. Am Ende kommt
er Sutren singend in den Flammen um.

Vom poetischen Standpunkt aus gesehen, wäre die Szene im brennenden

Tempel, der Tod der letzten Anhänger des Herrenhauses und die
überwindende Haltung Jirôs ein dramatischer und wirkungsvoller
Abschluß für das ganze Werk. Aber Fukazawa vermeidet diesen Schluß
bewußt. Das würde allzusehr in eine Apotheose des Buddhismus einmünden.

Jirô selbst ist nur eine Nebenfigur. Der Buddhismus hat zwar eine

angesehene Stellung, aber für das Denken und Fühlen des einfachen

Volkes ist er doch nur von geringer Bedeutung. Nur die Wiedergeburtslehre

treffen wir in sehr vergröberter Form an.

Mit dem Shintoismus verhält es sich ähnlich. Nirgends ist von einem

Shintoschrein, nirgends von einem Kami-san Gott) die Rede.

Eindeutig shintoistischen Ursprungs ist die Auffassung, wonach Blut eine

verunreinigende Wirkung hat (1. Kapitel). Ganz am Rande ist auch einmal

von einer Wallfahrt auf den Fujisan die Rede.

Der religiöse Standort des Volkes ist also in diesem Werk ein sehr

merkwürdiger. Alles, was man sonst mit Volksreligiosität in Japan
verbindet — buddhistischer und shintoistischer Hausaltar, Ahnenverehrung,
buddhistische Bestattungszeremonie, Bonfest, Besuch von Shintoschrei-

nen und Matsuri —, gibt es hier nicht oder wird nur ganz am Rande

erwähnt, so daß es kaum von besonderer Bedeutung sein kann.

Sadahei

Sadahei steht nicht nur äußerlich im Zentrum des Werkes, sondern ist
auch seinem Charakter und seiner Lebenseinstellung nach, wie ich
glaube, die Hauptfigur. Diese Behauptung könnte vielleicht verwundern,



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» 133

ragt doch Sadahei weder in bezug auf Intelligenz noch auf Willenskraft
oder Tapferkeit oder eine andere Eigenschaft über die andern Personen

hinaus. Aber es geht eine eigenartige Sicherheit und Überzeugungskraft

von ihm aus. Dieses Bild von Sadahei wird allmählich durch viele kleine,
leicht zu übersehende Elemente aufgebaut, denen wir uns jetzt zuwenden

müssen.

Betrachten wir die Charaktere der Sippe aus dem Gitchonkago im
gesamten, so können wir zwei gegensätzliche Gruppen feststellen. Auf der

einen Seite stehen die wilden, aufbrausenden, draufgängerischen und

ehrgeizigen Anlagen des Großvaters, des Hanzô, der Mitsu, des Sôzô und

Anzô, auf der andern Seite vor allem der schwerfällige, passive und

tölpelhafte Hanpei. Auch der erste Mann der Mitsu scheint von dieser Art
zu sein. Deshalb läuft sie ihm auch davon und sucht einen neuen. Ihr
Kind Sadahei ist also schon seiner Herkunft nach ein Zwischending, eine

Mischung zwischen einem sanguinischen und einem lethargischen

Temperament. Und der Autor achtet ständig darauf, diese Mittellinie
beizubehalten. Zum Beispiel springt Sadahei mit 16 Jahren in einen tiefen
Flußwirbel wie früher Hanzô und wird daher von Hanpei ausgescholten,

er sei genau so ein starrköpfiger Kerl (nôtenki no yatsu) wie jener. Hanpei

verheiratet ihn sogleich, um ihn davon abzuhalten, in den Krieg zu
laufen (2. Kapitel). Mit Okei wird er oft ungeduldig und geht barsch mit
ihr um (das Wort okoru «zornig werden» fällt recht häufig). Es steckt
also etwas von dem aufbrausenden Wesen in ihm. Aber das wird
ausgeglichen durch Gelassenheit, Sensibilität, Toleranz. Zu Okei hat er eine

wirklich tiefergehende Neigung, als sie bei den andern Ehepaaren zu
finden ist. Als er sie einmal müde von der Arbeit zurückkehren sieht,
erfaßt ihn ein plötzliches Mitleid und er beschließt, sie möglichst zu
schonen. Er beginnt selber das Wasser vom Fluß heraufzutragen.

Er ist pietätvoll und hilfsbereit, wie die beiden Beispiele der schwangeren

Toten und des sterbenden Shô-yan schon gezeigt haben. Er selber

geht nicht in den Krieg, teils aus Pietät gegen den toten Hanpei. Seinen

Söhnen versucht er es auch auszureden, erwartet aber doch im Innersten,



134 EDUARD KLOPFENSTEIN

davon abhalten. Aber als dieser selbst keine Lust zeigt zu gehen,
kann er sich doch wieder nicht enthalten, ihn deswegen zu sticheln.
Und im nächsten Augenblick bemitleidet er ihn wieder wegen dieser
Stichelei.

Des seiner Sippe vom Herrenhaus zugefügten Unrechts ist er sich klar
bewußt, doch an irgendwelche Vergeltung denkt er nicht, da sie völlig
außerhalb seiner Möglichkeiten liegt. Tatsu aber versucht er nicht von
ihren Rachegedanken abzubringen. Vielmehr bemüht er sich, ihr und
ihrer Tochter einen sicheren Unterschlupf zu finden. Er nimmt die
Leute und die Gegebenheiten, so wie sie sind, und versucht, das beste

daraus zu machen.

Bei einer Hochflut wird sämtliche Ackererde auf Haruyans Anwesen

weggeschwemmt. Heikichi macht einen schlechten Witz darüber. Sadahei

aber antwortet ungehalten: «,Das ist nichts zum Lachen, die ganze
Familie weint ja ' Sadahei ging hinaus und schritt dem Damm nach

hinunter. Als der zu den Feldern Haruyans kam, saß dessen Mutter am
Damm. ,Das ist schlimm herausgekommen, nicht wahr '

sagte er, legte
ihren Stock zur Seite und setzte sich neben sie. ,Es ist Schicksal, im
Kampf bei Mikawa ist mein ältester Sohn umgekommen, und jetzt sind

meine Acker auch noch in Steinfelder verwandelt worden', sagte
sie und brach in Tränen aus. Sadahei war gekommen, um ihr etwas
mitzuteilen. ,Diese Acker sind jetzt tief geworden; wenn das nächste

Mal die Hochflutkommt, so wird wieder Erde angeschwemmt, mach

dir keine Sorgen ' »

Er ist der einzige, der seinen Mitmenschen in einer wirklich aussichtslosen

Situation noch Trost und Hoffnung zu geben vermag.
Interessant ist auch Sadaheis Beziehung zu Hanpei. Während Hanpei

vom Großvater als Tölpel verächtlich behandelt wird, begegnet ihm
Sadahei mit größter Ehrfurcht, und sein Tod bewegt ihn stark. Sadahei

ist zwar frei von den vielen abstrusen Ideen Hanpeis, doch in der Theorie

von der Wiedergeburt stimmt er genau mit ihm überein. So ist es für
Sadahei eine feststehende Tatsache, daß der alte, gelehrte Chishiki-san



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» I3Ç

daß sie gehen, weil sie sich sonst als laue Gesellen den andern gegenüber
erweisen würden. Heikichi, den Jüngsten, will er mit allen Mitteln
in seinem ältesten Sohn wiedergeboren wurde. Bei dessen Geburt hatte

er nämlich ein mysteriöses Klopfen an der Türe gehört. Das konnte
seiner Meinung nach nur die Seele des zur selben Zeit verstorbenen
Chishiki-san gewesen sein, die Einlaß gefordert hatte, um in dem eben

geborenen Kinde ihren neuen Wohnsitz zu beziehen.

Diese seltsame Theorie beweist, daß Sadahei in intellektueller
Hinsicht keineswegs über die andern Personen hinausragt. Aber sie hat über
die wörtliche Bedeutung hinaus einen tiefergehenden Sinn. Sie ist nämlich

eine poetische Chiffre für Sadaheis Glauben an die ständige Wiederkehr

des Lebens, trotz Unglück, Katastrophen und Tod. Dieses elementare

Lebensgefühl Sadaheis steht in engstem Zusammenhang mit der
Natur. Wenn die Seele so leicht die Körper wechselt, so ist Jugend und

Alter, Geburt und Tod nichts anderes als eine Art Stoffwechsel der
Natur. Menschliche Existenz ist dann hineingenommen in den natürlichen
Kreislauf von Sommer und Winter, Blüte und Verfall, wie die Natur
erneuert sie sich immer aus sich selbst, sie ist etwas Unverlierbares.

Sadaheis tägliches Leben vollzieht sich innerhalb dieses elementaren
Verhältnisses zur Natur ; und besonders interessant ist seine Beziehung

zum Wasser. Wenn wir zurückblicken, so zeugt sein Sprung in den

Flußwirbel (2. Kapitel) nicht so sehr von rücksichtslosem Draufgängertum

wie bei Hanzô als von einer natürlichen Verbundenheit mit diesem

Element. Denn er kehrt nicht nur mit gleichgültiger Miene nach Hause

zurück, als handle es sich um etwas Selbstverständliches, sondern bringt
auch einen Fisch mit sich, den er bei dieser Gelegenheit erwischt hat.

Später, da seine Frau ein Kind erwartet, ist sein erster Gedanke bei

Beginn der Wehen, heißes Wasser bereitzustellen (ubuyu), und er stürzt
mit dem Eimer zum Fluß hinunter (4. Kapitel). Noch später nimmt er
Okei die Arbeit des Wassertragens ganz ab. Er allein ist es, der, wie
erwähnt, die Mutter Haru-yans bei der Flutkatastrophe zu trösten vermag.
Und den Abschluß des Werks bildet nicht der dramatische Tempel-



136 EDUARD KLOPFENSTEIN

brand, sondern nach all den Kriegsgreueln sehen wir am Ende Sadahei

am Fluß unten Reis waschen. Der Fluß, das Wasser, das immerfort sich

wandelnde, fließende und doch gleichbleibende Element hat für Sadaheis

Lebensauffassung eine ähnlich symbolische Bedeutung wie das

Wiedergeburtsmotiv. Am Fluß spielt sich ein Teil des täglichen Lebens ab

(Wasserschöpfen, Waschen), er bewässert die Felder, er ist eine Art
Lebensader. Wenn die Hochflut kommt, bringt er auch Gefahr,

Zerstörung und Tod. Aber selbst diese negative Seite kann umgewertet
werden, im Falle der Mutter Haru-yans, die gerade auf die Hochflut
hofft, weil sie vielleicht neue Erde anschwemmen wird. (Es ist kein
Zufall, daß dieses Motiv auch in der Schlußszene nochmals auftaucht.) Alle
Freuden und Nöte, alle Gegensätze und Paradoxien des Lebens sind in
dem großen Strom des Daseins, zu dessen Symbol hier der Fluß wird,
aufgehoben. Und in diesem Sinne muß wohl auch der Satz, den Sadahei

am Ende wiederholt, interpretiert werden: «Ob man Kinder hat oder

nicht, kommt aufs selbe heraus » Dieser Satz zeugt nicht von Verzweiflung,

sondern entspringt dem Glauben, daß die «Substanz» Leben oder

Existenz, sinnbildlich dargestellt im Geist oder in der Seele (tamashii),
die so leicht die Körper wechselt, etwas Unvergängliches und
Unverlierbares ist. Dieser Glaube impliziert allerdings eine starke Abwertung
des Einzelnen, Individuellen. Einmaliges, unverwechselbares Dasein ist

unmöglich geworden. Der Einzelne ist nur ein Tropfen im Strom des

Lebens.
Welt der Brücke — Welt des Flusses

Blicken wir von hier aus nochmals zurück, so kommt uns zum Bewußtsein,

daß die Welt der Brücke und des Flußdamms als Gegengewicht zur
Welt des Flusses ebenso symbolische Bedeutung annimmt. Auf der
Brücke und auf dem Damm herrscht das Gewoge des täglichen Lebens.

Hier verkehren die Dorfbewohner und zanken sich die Kinder, hier
ziehen die Kriegsleute, die Prozessionen, der Umzug beim Pferdefest

und am Ende der Flüchtlingszug vorüber, hier werden der Großvater
und Shô-yan gewaltsam umgebracht.



SHICHIRO FUKAZAWA: «DER FLUSS FUEFUKIGAWA» I37

Dieses bunte Treiben erweist sich als eitel und vergänglich. Die Welt
des Flusses ist umfassender, stärker als die der Brücke, was symbolisch
darin zum Ausdruck kommt, daß das Hochwasser die Brücke oft
wegschwemmt. Die Blüte und der Sturz des Herrenhauses sind eine Episode
der Brückenwelt. Es bleibt am Ende buchstäblich nichts mehr davon

übrig als ein Stoffetzen mit dem Wappen des Herrenhauses, welcher den

Fluß heruntergeschwommen kommt. Sadahei, der in der Schlußszene

am Fluß unten Reis wäscht, fischt ihn heraus. Sobald er aber erkennt,
worum es sich handelt, schleudert er ihn ärgerlich und verächtlich ins

Wasser zurück. Auch diese Geste zeugt wiederum nicht von Verbitterung

und Haß gegenüber dem Feudalherrn und Unterdrücker, der Sadaheis

Familie ins Verderben gebracht hat, sondern es ist die Handlung
eines Weisen, der in seinen Betrachtungen gestört wird und das Zeichen

weltlicher Illusion und Ohnmacht mit Unwillen von sich weist.
Ist also Sadaheis Haltung nicht doch mit derjenigen Jirôs identisch?

Gipfelt das Werk nicht doch in Buddhismus? Ich glaube nicht. Zwar ist
die Lehre von der Wiedergeburt, vom dauernden Fluß und Wechsel des

Seins buddhistisch. Aber im Buddhismus wird dieser Wechsel als

Unglück und Leid erfahren, aus deren Fesseln Buddha die Menschen schließlich

erlösen wird. Eine solche metaphysische Aussicht hat aber in Sadaheis

Weltbild absolut keinen Platz. Er vertritt, wie schon dargelegt,
einen Standpunkt absoluter Diesseitigkeit. Leid und Unglück vermögen
Sadaheis Glauben an den Wert und die Unzerstörbarkeit des Lebens

nicht zu erschüttern. Seine übrigens völlig unreflektierte Haltung könnte

man daher mit Lebensglauben oder Lebensfrömmigkeit bezeichnen. Aus

dieser grundsätzlich positiven Einstellung stammt die Ruhe, Sicherheit

und Überzeugungskraft von Sadaheis Persönlichkeit.
In der biographischen Einleitung sagten wir, Fukazawa stelle das

einfache Volk in unübertrefflicher Weise dar. Demzufolge müßte man also

auch die hier zutage getretene Lebensauffassung als typisch für dieses

einfache Volk ansehen. Die Frage, ob dies zutreffe, ist nicht leicht zu

beantworten; sie führt leicht zu unvorsichtigen Verallgemeinerungen.



138 EDUARD KLOPFENSTEIN

Man möge daher die folgenden Äußerungen mehr als Vermutung denn
als Feststellung ansehen.

Daß buddhistische Vorstellungen hier umgedeutet und nur so weit
übernommen werden, als sie dem eigenen Lebensgefühl entsprechen,
ist jedenfalls sehr charakteristisch für die japanische Adaptionsweise
fremden Gedankengutes. In der Lebenszugewandtheit und reinen
Diesseitigkeit sehe ich daher einen vorbuddhistischen Zug, der im Prinzip
der optimistischen, den Tod möglichst ausklammernden Lebenshaltung
des Shintoismus entspricht. Diese Grundhaltung, die auch ohne äußere

Bindung an den Shintokult auskommt, scheint mir bis heute in Japan

unvermindert lebendig zu sein. Wer in Japan gelebt hat, kennt die

Toleranz, aber auch weitgehende Gleichgültigkeit der großen Masse gegenüber

allen religiösen Richtungen, die Verständnislosigkeit gegenüber
allen Spekulationen und Doktrinen. Trotzdem ist diese Masse nicht völlig

areligiös. Ihre «Religiosität» liegt in der gefühlsmäßigen, unreflek-
tierten Beziehung zur Natur und zu den Dingen des Lebens und in der
selbstverständlichen Bereitschaft, sich der gegebenen Ordnung
einzufügen. Diese Haltung aber gleicht in weitem Maße dem, was wir bei
Sadahei mit Lebensfrömmigkeit bezeichnet haben.

Wenn also diese Gedankengänge stimmen, dann haben wir mit
diesem Roman nicht nur ein sehr beachtenswertes Kunstwerk vor uns,
sondern auch ein Buch, das über die literarischen Qualitäten hinaus

interessante und tiefgreifende Aufschlüsse über die japanische Lebensauffassung

und Mentalität zu geben vermag.


	Shichirô Fukazawa : "Der Fluss Fuefukigawa" : Analyse eines zeitgenössischen japanischen Romans

