
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 23 (1969)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLICHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

C.G.Jung, Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. Gesammelte Werke
11. Band. XIII, 788 S., 8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963.

Unter den Bahnbrechern der Tiefenpsychologie hat Jung mehr als seine Vorgänger
— vielleicht mit Ausnahme von Herbert Silberer - ein besonderes Gewicht den

religiösen Phänomenen zugemessen. Dies offenbarte sich schon in «Wandlungen und

Symbole der Libido» (1. Auflage 1912 ; 4. Auflage, unter dem Titel «Symbole der

Wandlung», 1952), einem Werk, das zum Bruch mit S. Freud führte. «Psychologie
und Religion» (S. 1—117), die erweiterte Fassung der Terry Lectures (1937), ist
1962 im Rascher Verlag als Paperback erschienen.

Von Bedeutung für die Asienkunde ist der 2.Teil, der Jungs Kommentare und
Vorworte zu Büchern über östliche Religionen enthält, worunter der Buddhismus

(Suzuki, «Die große Befreiung»), Lamaismus («Das tibetische Totenbuch»),
Hinduismus (H.Zimmer, «Der Weg zum Selbst») und Konfuzianismus (Vorwort zum
I Ging) hervorzuheben sind. Der Kommentar zu «Das Geheimnis der goldenen
Blüte» von Richard Wilhelm über den Taoismus findet sich im 13. Band : «Studien
über alchemistische Vorstellungen».

Dank dieser zuverlässigen Ausgabe, für die Marianne Niehus-Jung, Lena Hurwitz-
Eisner und Dr. med. Franz Riklin zeichnen, kann sich jeder Leser ein objektives
Urteil über Jungs vielumstrittene Religionspsychologie bilden. Das Bedeutende an

seinem Beitrag zur orientalischen Religionsgeschichte liegt vielleicht gerade darin,
daß er Pionier war, d.h. neue Wege öffnete. Für die Wissenschaft kommt es nicht
darauf an, wohin diese Wege führen, sondern bloß, daß sie weiter verfolgt werden,
und wäre es auch manchmals in verschiedener Richtung. P. H.

Hermann Oldenberg, Kleine Schriften. Herausgegeben von Klaus L. Janert. Teil
1 und 2. xxxv, 1 C70 S., 8°. Glasenapp-Stiftung. Band 1,2. Wiesbaden,

Franz-Steiner-Verlag, 1967.

Nicht könnte es uns gelingen, den großen Gelehrten treffender zu charakterisieren,

als dies Klaus Janert in seiner Vorbemerkung getan hat: «Der Indologie hat

Hermann Oldenberg (1854-1920) sein über die Maßen reiches und bedeutendes

Forscherleben gewidmet und ihr in einer Zeit des Umbruchs neue, solidere Bahnen

geebnet, neue, sicherere Wege gewiesen, sie zu neuen Höhen geführt. Uns Heutigen

erscheint er, manifestiert in seinem Werk, als einer ihrer Gipfel.» Und seinem
Werke selbst gilt es «als einem Vorbild nachzueifern, das Fleiß und Fairneß, philologische

Akribie und geistige Weite glücklich in sich vereinigt. Wünschen wir uns auch

seine Dynamik, seinen Intuitionsreichtum und seine sprachliche Gestaltungskraft »



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 77

Die Bücher, welche Oldenberg zum Teil vor fast 100 Jahren selbst veröffentlicht
hat, können heute noch als Klassiker gelten. So vor allem sein «Buddha», der auf
Grund von Palmblatt-Manuskripten des Päli-Kanon im Jahre 1881 erschien und von
H. von Glasenapp 1959 im Cotta-Verlag Stuttgart in 13. Auflage herausgegeben
wurde : für uns immer noch die klarste, objektivste, ausgewogenste Darstellung des

altern Buddhismus. Dann die großen Studien zum Rgveda, wie «Textkritische und

exegetische Noten» (Berlin 1909 und 191 2) - unerläßliche Voraussetzung für die
vedische Philologie -, oder seine allgemeine Darstellung «Die Religion des Veda»

(4. Auflage, Stuttgart und Berlin 1923). Wie gewaltig sein Werk war, offenbaren

jedoch erst die «Kleinen Schriften», die, in zahlreichen wissenschaftlichen
Zeitschriften zerstreut, hier im stattlichen Nachdruck übersichtlich geordnet gesammelt

sind.
Die Mannigfaltigkeit von Oldenbergs Schaffensbereich zeigt schon die Gliederung

dieser Sammlung: Veda, Buddhismus, Wortstudien, Grammatisches und Metrisches,

Zur Chronologie und Numismatik, Verschiedenes, Allgemeines zur Indologie

usw., Handschriftenkatalog, Literaturberichte, Nachrufe, Würdigungen, worauf

dann Monographien, Einzelbeiträge zu Sammelwerken, Textausgaben und

Übersetzungen und schließlich Rezensionen folgen.
Die Verantwortlichen der Glasenapp-Stiftung waren weise, als sie beschlossen,

die Schriftenreihe mit diesen zwei repräsentativen Bänden zu eröffnen, und klug,
als sie K. L. Janert zum Herausgeber bestimmten. Ihnen allen sowie dem Franz-Steiner-Verlag

gebührt unser Dank. Paul Horsch

Ernst Waldschmidt, Von Ceylon bis Turfan. Schriften zur Geschichte, Literatur, Religion
und Kunst des indischen Kulturraumes. Festgabe zum 70. Geburtstag am 1 c. Juli 1967.
vin, 501 S., 8°. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967.

Waldschmidt hat sich vornehmlich durch die Herausgabe von Turfan-Fragmen-
ten - wobei er zahlreiche Schüler anregte und förderte - sowie durch seine
textvergleichenden Studien im Bereiche des Buddhismus großes Verdienst erworben.
Dementsprechend sind auch die hier aus verschiedenen Zeitschriften gesammelten
Aufsätze vor allem textkritischer und exegetischer Natur auf Grund eines umfassenden

buddhistischen Quellenmaterials (neben den Turfan-Fragmenten wurden Päli,
Sanskrit, tibetischer und chinesischer Kanon herangezogen). Auch der Kunst sind

einige Kapitel gewidmet, veröffentlichte er doch erst kürzlich zusammen mit seiner
Gattin den 1. Teil des schönen Bildbandes «Musikinspirierte Miniaturen» (Wiesbaden

1966). Alle Buddhologen werden es den Herausgebern danken, die gewissenhaften

Arbeiten mit ihren gewichtigen Resultaten hier in einem gediegenen Bande,
versehen mit einem exakten, ausführlichen Index und einem vollständigen
Schriftenverzeichnis des Jubilars, so handlich vereinigt zu haben. P. H.



78 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Arthur Durst, Nepal. Photos: Michael und Luzzi Wolgensinger. 128 S., 100

Farbbilder, 1 Karte, 40. Zürich, Silva-Verlag, 1966.

E. Gübelin, Burma. Land der Pagoden. Photos: Marie Helen Gübelin. 131 S., 100

Farbbilder, 1 Karte, 40. Zürich, Silva-Verlag, 1967.

Nepal, schwer zugänglich, lange verschlossen, öffnete seine Tore nach dem zweiten

Weltkrieg, wobei manche Schweizer durch Entwicklungs- und Tibethilfe eine

anregende Aufgabe fanden, übt doch das Land mit seinen gigantischen Bergen und
reizvollen Tälern auf jeden Besucher einen Zauber aus, der noch verstärkt wird
durch die eigenartigen Kunstdenkmäler. So ist es nicht erstaunlich, daß gerade ein
Schweizer Geologe, Toni Hagen, durch sein bewundernswertes Buch «Nepal,
Königreich am Himalaya» (Bern, Kümmerly & Frey, i960), so manchen wohl erstmals
einen authentischen Einblick verschaffte in die Mannigfaltigkeit der Natur, der Rassen

und der Kultur.
Hier liegt nun eine ebenfalls zuverlässige Arbeit des Geographen Arthur Durst

vor, der aus persönlicher Anschauung einen sachlichen Umriß bietet, eingerahmt
von gelungenen Farbaufnahmen. Der Inhalt gliedert sich: Die Natur des Landes;
Völker und Stämme; Sprachen; Zur Geschichte Nepals; Buddha und Shiva; Der
Kreis des Jahres und seine Feste ; Wirtschaft, Handel und Verkehr ; Nepal morgen. -
Auf dem gewaltigen Kontinent ist Nepal ein Kleinstaat — bloß dreieinhalbmal so

groß wie die Schweiz (141 000 km») mit einer Bevölkerung von 8 jj5000 Einwohnern

(Schweiz : fast 6 000 000). Die Bedeutung des Landes liegt für den Orientalisten
in der Kulturgeschichte, besonders von religiöser Sicht, denn in diesem vom Himalaya

eingeschlossenen und beschützten Königreich haben sich manche Religionsformen

des Buddhismus und Hinduismus bewahrt, nachdem sie in ihrem Ursprungsland

großteils untergegangen waren, wobei sich eine eigenartige Vermischung der
beiden Hochreligionen herausgebildet hat. Zugleich wurden hier alte indische
Manuskripte erhalten, deren Entdeckung und Übermittlung durch B. H. Hodgson in den

zwanziger Jahren des letzten Jahrhunderts den eigentlichen Auftakt zum Studium
des Mahâyâna-Buddhismus gab, der tiefgreifend bis zum heutigen Tage den Norden
Asiens beeinflußt hat. Noch immer bleibt Nepal eine Fundgrube für das Studium des

Tantrismus hinduistischer und buddhistischer Prägung, daneben ein Eldorado für
Kunstkenner, Geologen, Geographen, Ethnologen - und bald werden Touristen zu

Tausenden in das Land einströmen.
Burma weist weitgehend andersartige Aspekte auf, schon durch seine Größe -

sechzehnmal die Schweiz -, mit allerdings bloß etwas mehr als 20 Millionen
Menschen, wodurch es in bezug zu seinen gigantischen Nachbarn, Indien und China, in
einen auffallenden Gegensatz tritt. Verwirrend ist ebenfalls die Vielfalt der Stämme
und Sprachen, doch muß es sich wohl um ein Versehen handeln, wenn der Autor
über 130 Sprachen, «nicht verschiedene Dialekte», erwähnt (allerdings kann er sich



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 79

auf Encyclopaedia Britannica i960, Band 4, S.426b, berufen: «More than 100

indigenous languages, not mere dialects»). Gerade vom ethnologischen Standpunkt
ist Burma noch wenig erforscht, man spricht sogar von aktuellen KopfJägerstämmen
im fast undurchdringlichen Dschungel. Über die entsprechenden Sprachen liegen
nur wenige zuverlässige Monographien vor. Das Burmanische als Nationalsprache
gehört zur tibetisch-burmanischen Sprachfamilie, die in breitem Gürtel die beiden
entsprechenden Länder verbindet und zu der auch archaische Stämme Assams (z. B.

die Nägas) und alte Völker Nepals (z. B. die Newaris) zählen. Daneben sei als austro-
asiatische Sprache noch Mon erwähnt, die dem Kambodschanischen nahesteht (Mon-
Khmer-Sprachen).

Seit der Unabhängigkeit von der englischen Kolonialherrschaft im Jahre 1948 ist
Burma in sechs Staaten aufgeteilt, deren Eigenart sich der Verfasser erst zuwendet :

Katschin und Tschin (großteils Stämme auf ziemlich archaischer Stufe), Schan und
Kayah im Osten, die Karen-Staaten im Süden und die eigentlichen Burmanen im
Westen und Zentrum. Gerade diese ungeheure Vielfalt auch rassisch stark differenzierter

Völkergruppen erschwert die nationale Einheit, zu der bloß zwei Faktoren

beitragen: der Buddhismus und die Nationalsprache (vgl. Hugh Tinker, The Union

ofBurma, London, Oxford University Press, 1967). Aus alldem erklärt sich die
etwas eigenartige politische Lage : ein militärischer Sozialismus, buddhistisch
untermauert.

In der Tat bildet der Buddhismus auch kulturgeschichtlich das eigentliche Fundament

des Landes, dem er, nach seiner Einführung durch den mächtigen König von
Pagan, Anawratha, um die Mitte des 11. Jahrhunderts, einen festen Platz unter den

großen Kulturen des Ostens sicherte. Bis heute blieb der Buddhismus lebendig,
zutiefst im Volke verwurzelt, nicht ohne sich mancherorts animistische Bräuche und

Anschauungen anzueignen. Dennoch darf Burma gerade jetzt als das Zentrum des

Hinayäna-Buddhismus betrachtet werden, wo besonders ursprüngliche Meditationstechniken

des Päli-Kanons, wie die Übung der steten Achtsamkeit (satipatthâna),
immer noch gepflegt werden. Im Jahre 1956 fand denn auch zur 2 coo-Jahr-Feier
von Buddhas Nirväna - nach westlichen Berechnungen starb er mehr als 60 Jahre
später ca. 480 v. Chr. - das sechste buddhistische Konzil in Rangoon statt.

Der Buddhismus hat im Laufe eines Jahrtausends eine Unzahl von Pagoden
hervorgebracht, von denen nicht wenige seltene Sehenswürdigkeiten und oft sogar
wahre Kunstwerke darstellen, wie dies die mannigfaltigen Farbaufnahmen so
eindrücklich dartun (vgl. ferner Alexander B. Griswold, Burma, in: «Kunst der Welt»,
Die außereuropäischen Kulturen, Baden-Baden, Holle-Verlag, 1963). Dankenswerterweise

ist die Regierung bemüht, diese kulturellen Denkmäler zu erhalten, so
insbesondere die Überreste des berühmten Änanda-Tempels der alten Königstadt Pagan.
Sobald sich die innere Lage des Landes stabilisiertundes seine Grenzen öffnet, werden
all diese Kunstschätze zweifellos zahlreiche Besucher aus dem Westen anlocken.



8o BÜCHERBESPRECHUNGEN- COMPTES RENDUS

Im selben Verlag erschienen Bildbände über Angkor, Japan, Siam und Persien,
deren Bilder in der Schweiz nur durch Silva-Checks zu beziehen sind. Durch die
außerordentlich hohen Auflagen dieser Bände erhält ein breiter Leserkreis Einblick
in die Mannigfaltigkeit östlicher Kulturen und deren bewundernswerten künstlerischen

Schöpfungen. Paul Horsch

Martin Hürlimann, Indien und seine Kulturdenkmäler, ioo S., 3 £2 Aufnahmen,
davon 26 in Farbdruck, 13 Kartenskizzen von Arthur Durst, 40. Zürich, Atlantis-
Verlag, 1966.

Den längst vergriffenen Bildband von 1928 über Indien bringt Martin Hürlimann
hier in erweiterter und neuer Fassung heraus, deren Dokumentation großteils auf
Indienfahrten zwischen 1958 und 196^ beruht.

Die Illustrationen befassen sich mit den wichtigsten sinnlichen Aspekten der
indischen Kultur in Vergangenheit und Gegenwart, wodurch dem Beschauer der
gewaltige Umbruch im Vollzug, so zum Beispiel in der von Le Corbusier geplanten
Stadt Chandigarh, bewußt wird. Neben den großen historischen Kulturdenkmälern
des Hinduismus, Buddhismus und Jinismus erheben sich die gigantischen Zeugen
fremder Eroberer, insbesondere die Städte, Moscheen, Grabmäler und Paläste der

mächtigen Mogulherrscher. Die Verschmelzung islamischer und hinduistischer
Glaubensformen fand ihren Ausdruck durch bedeutende künstlerische Gestaltungen
in der Sikh-Religion des Nordens. Schließlich wurde noch der späte Einfluß der

Europäer berücksichtigt, von den christlichen Kirchen an der Westküste Malabars

bis zum Kolonialstil der Hauptstädte, deren großzügige Planung imponiert, wenn
auch die viktorianischen Monumentalbauten nicht notwendigerweise ästhetisch
entzücken.

Weitaus der größte Teil der Inder (etwa 80%) wohnt immer noch in den Dörfern,
weshalb die Aufnahme von Landschaftsbildern erfreut, ist es doch seit je die Idylle
ländlicher Ruhe gewesen, die Seher und Asketen zur stillen Meditation gelockt und
Dichter zu erhabenen Schilderungen begeistert hat.

Der Verfasser, der durch seine Bildtechnik und Gestaltungsgabe längst internationales

Ansehen genießt, begleitet den Bildband mit einem bescheiden sachlichen,

allgemein verständlichen Kommentar. Äußerst nützlich sind die 13 Kartenskizzen von
Arthur Durst als Wegweiser im Dschungel dieses lebenden Museums. P. Horsch

James C. Harle, Temple Gateways in South India. The Architecture and Iconography of the

Cidambaram Gopuras. XXIII, 179 pp., 27 Figures, 181 Plates, 40. Oxford, Bruno
Cassirer, 1963.

Die Tempelarchitektur, mit dem sich dieser Band befaßt, ist ebenso charakteristisch

für die südindische Kunst wie die Gotik für die europäischen Kathedralen. Er-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 8l

staunlicherweise liegt hier die erste ausführliche Untersuchung dieser eigentümlichen

Stilform vor. Ihre Eigentümlichkeit besteht vorerst in einer radikalen Umkehrung

der Proportionen : während ursprünglich der Tempelturm über dem heiligen
Schrein mit seiner Monumentalität die ganze Architektonik beherrscht, ragen nun
riesige Türme (gopura) über den Eingangstoren der Umfassungswälle empor, hinter
denen das Tempelheiligtum fast bis zur Unsichtbarkeit zusammenschrumpft.

In einem einführenden Überblick behandelt der Verfasser kurz einige ältere

Gopuras (S. 1-26), um sich in den anschließenden drei Kapiteln (S. 27-85)
ausschließlich mit den gewaltigen Tortürmen des Sri Nataräja-Tempels in Cidambara
und verwandten Stilformen zu befassen. Diese Monumente gehören der Cola-Periode

an, die Harle vom kunstgeschichtlichen Standpunkt auf 8 50-1300 festlegt. Das c.
Kapitel (S. 86-146) widmet er der Ikonographie der Cidambaram-Gopuras, die in bis

zu siebzig übereinanderliegenden Nischen Statuen enthalten, die in tadellosem
Zustand erhalten sind und sich durch eine größere Originalität unterscheiden, als dies

sonst bei Gopura-Skulpturen der Fall ist. Vier Anhänge (darunter die Inschriften)
sowie eine umfassende Bibliographie beschließen den gehaltvollen Band, dessen Wert
noch durch das reichhaltige und anschauliche Bildmaterial erhöht wird. P. H.

Ed. Chavannes, Cinq cents contes et apologues extraits du Tripitaka chinois et traduits en

français. Tome I-III. XX, 428; 449; 395; IX, 343 pages, 8°. Collection UNESCO
d'œuvres représentatives série chinoise. Paris, Adrien Maisonneuve, 1962.

Dank der Unesco liegt dieses erstmals 191 o-i 912 veröffentlichte, oft zitierte und
schnell vergriffene Werk des großen Sinologen in elegantem Neudruck vor. Neben
den Jätaka-Übersetzungen in deutscher und englischer Sprache bildet es die
reichhaltigste Sammlung buddhistischer Erzählungen für westliche Leser, die Chavannes

in jahrelanger Arbeit aus dem Labyrinth des chinesischen Kanons - vor allem den

Vinayas, Lieou tou tsi king (T 152), Kieou tsa p'i yu king (T 206), Tsa pao tsang king
(T 203s) - ausgewählt hat. Der dritte Band enthält noch das erst 1935 aus dem Nachlaß

herausgegebene, umfangreiche Ergänzungsmaterial : Inhaltsangaben, «notes
complémentaires» mit Parallelen aus der buddhistischen Literatur und zahlreichen
Verweisen aufverwandte, außerindische Motive, ausführlicher Index. Dadurch ist dieses

erstklassige Quellenmaterial zu einem unentbehrlichen Nachschlagewerk ausgearbeitet

worden. Die Erzählungen interessieren keineswegs bloß den Buddhologen,
sondern in nicht geringerem Maße den Volkskundler und insbesondere den
vergleichenden Märchenforscher. Sie verdienen gerade in diesen Kreisen hier besser
bekannt zu werden, wofür denn auch dem Verleger für die handliche Ausgabe unser
Dank gebührt. P. Horsch



82 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

W. K. Fraser-Tytler, Afghanistan. A study ofpolitical developments in Central and Southern

Asia. Revised by M.C.Gillett. Third Edition. XV, 350 S., 7 Abbildungen, 4
Karten, 8°. London/New York/Toronto, Oxford University Press, 1967.

Die erste Auflage dieses Buches ist 1950 erschienen. Der Verfasser schrieb es,
nachdem er mehr als drei Jahrzehnte in Indien und Afghanistan verbracht hatte,
zuletzt als britischer Gesandter in Kabul. Schon 1953 erlebte es eine zweite Auflage.
Die vorliegende dritte Auflage hat M. C. Gillett, britischer Botschafter in Afghanistan

1957-1963, durchgesehen und ergänzt. Der erste Teil des Werkes trägt den
Titel «The Country of the Hindu Kush», der zweite «The Kingdom ofAfghanistan» ;

hier wird die Geschichte des Landes bis 1948 dargestellt und ein Kapitel dem Problem
der Stämme gewidmet. Der dritte Teil umfaßt die Kapitel «The Lessons of History»,
«The Effects of Environment» und «Conclusion» und die beiden von M. C. Gillett
stammenden Kapitel «19 27-1952 »und «1953-1964». Der Anhang enthält mehrere
Dokumente und eine ausgewählte Bibliographie. L. Forrer

Lu K'uan Yü, Geheimnisse der chinesischen Meditation, Selbstgestaltung durch
Bewußtseinskontrolle, nach den Lehren des Ch'an, des Mahâyâna und der taoistischen Schulen

in China. Aus dem Englischen übersetzt von Hans-Ulrich Rieker. 296 S., 8°. -
Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1967.

Die Werke von Lu K'uan Yü (Charles Luk) können als sehr wertvolle Neuerscheinungen

aufdem Gebiete des Mahäyana-Buddhismus bezeichnet werden. Zu erwähnen
sind seine drei Bücher: «Ch'an and Zen teaching», dann die Übertragung des

vollständigen Textes des berühmten «Sürangama-Sütras» und schließlich: «The Secrets
of Chinese Meditation», alle bei Rider & Co., London, erschienen. Der zuletzt

genannte Band ist nun auch bei Rascher, Zürich, in guter deutscher Übersetzung von
Hans-Ulrich Rieker, veröffentlicht: «Geheimnisse der chinesischen Meditation».

In dem Buche werden verschiedene buddhistische chinesische Schulen angeführt
und beschrieben, wie : Selbstgestaltung nach den Lehren des Sürangama-Sütras, dann

Ch'an(Zen)schule, Schule des Reinen Landes, T'ien T'ai(Tendai)schule, Taoistische
Schule. Es folgen noch verbürgte Experimente mit buddhistischen und taoistischen
Methoden der Selbstgestaltung und körperliche sowie spirituelle Gestaltung nach
den Lehren des chinesischen Yoga.

Was der heutige Mensch braucht, ist der Weg der Meditation, der Beruhigung
des Geistes, um zur Erfassung der Wirklichkeit zu gelangen, denn es gibt Zustände
des Geistes, die viel wirklicher sind als die Welt unseres gewöhnlichen
Tagesbewußtseins, das, wie die Texte sagen, «nur Blumen sind, die im Himmelsraum
erblickt werden» und die, wenn einmal ihre Unwirklichkeit durchschaut ist, sich von
selbst auflösen. Im « Geheimnisse der chinesischen Meditation» werden verschiedene

geistige Methoden behandelt, die zur Erweckung aus unserem schlafähnlichen Zu-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 83

stand zum Erwachen führen. Ob diese oder jene Methode wertvoller für den
Einzelnen ist, muß von ihm selber entschieden werden. Ein jeder verwende für sich,
was ihm am zweckmäßigsten erscheint. Durch bestimmte Übungen wird ein Weg
gebahnt, der nach und nach zum Erfolg führt. Auf Seite 193 steht: «Solche

Vorgänge kommen automatisch und unerwartet über den Übenden, der niemals bewußt
auf Resultate seines Übens warten darf, denn der Geist muß in der Ruhe bleiben.
Es ist wie bei fließendem Wasser, das sich auch ohne Hilfe von außen sein Bett gräbt.
Dies meinten die Alten, wenn sie immer wieder warnten, sich ,einen zweiten Kopf
aufzusetzen'. Denn ist der Geist auf Resultate ausgerichtet, dann ist die Übung
behindert und führt zu nichts.»

In dem Buche werden auch konkrete Resultate besprochen, die sich bei der
Übung einstellen, und es werden Hinweise gegeben, die zum Fortschritt führen
können. Es kommt, wie überall im Buddhismus, auf die Methode des «Satipatthâna»
(Vergewärtigung der Achtsamkeit) hinaus. Da heute gute Lehrer auf diesem Gebiete
noch selten sind, können uns gute Bücher sehr nützlich sein, zu denen die Bücher
Lu K'uan Yü's gehören, uns große Dienste leisten und sehr zu empfehlen sind.

Es ist zu wünschen, daß diese Methoden auch mit der Zeit in Europa heimisch
werden, denn im Grunde gibt es nur einen Weg zum Erkennen der Wirklichkeit.
Auch unsere europäischen Methoden fußen schlußendlich auf Wahrheiten, die zum
großen Teil aus Asien auf uns gekommen sind. In Europa haben wir auch große
Lehrer gehabt, die zu den höchsten Erkenntnissen gekommen sind, aber immerhin
kann der Orient (Indien, China, Japan, Tibet) uns vieles lehren, um unseren
westlichen Weg zu finden. R. von Muralt

Raymond Dawson (Ed.), The Legacy of China. XIX, 392 pp., 27 Plates, 33 Text-
Figures, 8°. Oxford, Clarendon Press, 1964.

The addition of a book on China to the 'Legacy' Series, long overdue, is to be

welcomed. It brings together a number of valuable essays written by leading scholars
who in this way have an opportunity for stock-taking and give the general reader the
benefit of this stock-taking. There are some specialists who grumble at this kind of
activity : thus, one critic of the admirable French series Aspects de la Chine wrote that
the eminent French sinologues who contributed to it would have spent their energies
more profitably at producing more specialist studies. Others might have preferred a

volume such as H. F.Macnair's China, which is rather an attempt at putting a good
College Textbook in the hands of the students. But those who, like this reviewer,
enjoy reading a set of essays which are all occupied with bringing out the significance
of a whole culture in its various aspects, will be richly rewarded by this volume. For
we need efforts at synthesis besides those at analysis if we wish to bring home the
characteristics of a remote culture like the Chinese to the modern Western reader.



84 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

As the Editor, Mr. Dawson, says in his Introduction, the contributors to such a

volume are at a disadvantage as compared with those to the volume on The Legacy of
Greece, in that they cannot assume any basic knowledge of the culture to be in the
reader's possession. The various contributors, therefore, had to perform miracles
with the space allotted to them. Mr. Dawson himself had the comparatively easier
task of surveying various Western conceptions of Chinese civilization (Ch. i — if
any — of which task he has acquitted himself admirably. Thus, he reviews the Marco
Polo image of a prosperous Empire, the Jesuit image of a monolithic Confucian

state, and subsequent less favourable views of Chinese culture, notably the '
Protestant' view (pp. 2 2ff.), in which some of the more shocking statements by Med-
hurst are somewhat offset by less shocking ones by James Legge.

Mr. Dawson points out that all these earlier misleading conceptions of China must
now be replaced by a 'more accurate' one, a point no one wishes to quarrel with.
But accuracy alone is not enough, if a better image of China is to be put across : this

requires above all a genuine meeting.
Dr. A.C.Graham's essay on 'the place of reason in the Chinese philosophical

tradition' is in many ways a masterpiece of condensation, because he manages to
touch on nearly all the major phases of Chinese philosophy. His particular theme
makes him dwell somewhat longer on Mo-tzü and the Sophists, but he makes'"the

point clear that on the whole Chinese thought centered rather on human issues

(p. 54) and on the underlying unity of reason and morality. A point of detail: on

p. 36 Mr. Graham wishes us to believe that the difference between the Confucian
and the Mohist morality manifests a shift from shame to guilt, and that the Chinese

communists likewise have resorted to ' the apparatus of guilt, confession, repen-
ance and forgiveness which Christian missionaries had failed to implant in the
' 'shame culture' ' of traditional China'. We wonder whether these ethno-psycholo-
gical categories of shame and guilt are in place here. In Confucianism the Gentleman
is responsible to norms higher than the neighbour, just as in Mohism, whereas it
could be said that the communists emphasize far more the judgment of the neighbour.

Professor Zürcher's contribution on 'Buddhism in China' furnishes a lucid
introduction to this topic on which comparatively little has been written. Mr.
Zürcher mentions himself what must be the main reason for this lack of attention :

'The fact that Buddhism, in the totality of Chinese culture, has always been a

marginal phenomenon' (p. 58). On the relationship between Buddhism and Taoism,

initially very close, Mr. Zürcher states that the Taoists developed the theory that
the Buddha was none other than Laotzü come back in an inferior form (p. 66).

Against this, others hold that the identity of the Buddha and Laotzü was originally
a Buddhist apologetic invention, Laotzü having converted the barbarians and then

coming back through them to his own country. As was to be expected, Mr. Zürcher
devotes special attention to Ch'an or Zen Buddhism, a 'purely Chinese phenomenon'



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 8r

(p. 74) which yet in its basic aim — like that of Mahâyâna - is 'the experience of
Enlightenment and Emancipation, concepts which even in their Chinese formulation

are definitely not inspired by any Chinese creed' (p. 77). But could there have

been no affinity with earlier Taoist mystical experience? Yet it is good that Mr.
Zürcher stresses the fact that Ch'an is still Buddhist. And he ends his article with a

healthy reminder to Western Zen fans that Ch'an, besides anti-rational intuitionalism,

also means a tremendous amount of discipline.
We are next introduced to the subject of literature by Professor D. Hawkes who

in an introductory note has to provide the necessary minimum understructure of
what follows. This includes a nutshell characterisation of classical and modern
Chinese as they have grown apart, and, more important for the Western reader,
observations from the viewpoint of comparative literature. To comment on one

point : Mr. Hawkes finds the absence of religious inspiration in Chinese literature
the most striking point of difference to our Western literature, and he consequently
characterizes Chinese literature, and indeed Chinese society, as 'secular' (p. 87).
Yet on the same page he speaks of the Confucian scholar class and its 'belief that the
Confucian Classics were the repository of all Truth', and on the next page : 'It had

to be assumed that Truth was concealed in these books, or expounded by them in
some allegorical manner'. If this has nothing to do with religion, what has? Perhaps
the term 'diffused religion' as used by C. K.Yang in his Religion in Chinese society is

a helpful term, though confined to social structure ; perhaps we might speak, after
de Groot, of 'universalism', but in any case a profoundly religious quality of Chinese

society as a whole, permeating all aspects of life and also of literature, and obliterating

any contrast between religious and secular, seems evident. But we do not
wish to quibble about terms. Mr. Hawkes has a right to use the term religion in a

more specific sense, as he does e.g. on p. 114, when discussing the element of the

supernatural in Chinese poetry, as exemplified in the shamanistic texts of the Ch'u
tz'ü. As he says there, man remains very much in control of things, and on his spirit
journeys commands the spirits, instead of surrendering to divine possession. But
where is the borderline here between human command and divine possession?
Within an 'universalistic' world conception there seems no room for such a contrast

suggested by our Western background.
With his delightful essay on 'Chinese Poetry and the English Reader' Mr. Hawkes

has chosen an excellent alternative to the almost impossible task of surveying the
whole of Chinese literature in 25 pages. With apt illustrations he shows the
tremendous difficulties in appreciating the flavour of Chinese poetry, without the
'atmospherics produced by the translator' (p. 91), but certainly with its own
atmosphere. The problems of translating this kind of language are well-nigh
insuperable. But must we be so afraid to produce atmospherics of our own? For
translation, too, is a kind of personal encounter which can never be objectified. This



86 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

consideration is, however, no apology for the horrible verse presented as

translation by Herbert Giles and others (examples on pp. 99-100).
Professor P. Hanan's essay on 'The Development of Fiction and Drama' is a more

formal piece of work, giving in concentrated phrases the history and typology of his

subjects, as well as an idea of the contents of some of the main popular novels. It is

a pity that space prevents him from enlivening the account with more concrete
examples, but then he would have to write a book on the subject - which we
sincerely hope he will do. The optimistic note on which Mr. Hanan ends his remarks

on drama, signalling its continuing vigour and popularity was, of course, written
before the new Campaign in communist China against classical drama since October
1964, which threatens to bring about its extinction.

Another highly important type of literature is dealt with by Professor E. G.

Pulleyblank's 'the Historiographical Tradition'. He mentions censure as a powerful
additional motive for the writing of history, as already evidenced in the Tso

chuan. Historical example and historical judgment were in accordance with the
criteria propagated by the Confucian tradition. Such a predominantly 'moralist'
type of historiography tends to become boring, and this may explain Mr. Pulley-
blank's acclamation of Tu Yu as 'refreshingly free from Confucian cant' (p. 157).
But is it enough to call Confucian historians such as Ssü-ma Kuang mere moralists,
and even oppose 'moralism' to true historiography, as in the case of Chu Hsi (p. 160)
Was the neo-orthodoxy of the Ming period so stifling in its rigidity when it produced
a school like Wang Yang-ming's? It would seem to us that Mr. Pulleyblank is rather
severe on the Confucian conception ofhistoriography as interpretation. But he rightly
stresses the value of the critical acumen of the Ch' ingscholars for the reconstructionof
China's history, a truly critical scholarship matching the modern Western discipline.

Mr. M. Sullivan next introduces us to 'The Heritage of Chinese Art', the bulk of
which is a masterful survey of its main branches : bronze, jade, textiles, lacquer,
enamels, ceramics and painting and calligraphy. This comes all under the heading
'the Chinese Craftsman', which does not seem so adequate for painting and

calligraphy, where the ideal of the amateur, the 'scholar-painter' (pp.193, 2o4ff-)>
prevailed. Mr. Sullivan introduces his survey with a summing up of our knowledge of
Chinese art, which has only in recent decades been lifted above the level of
amateurism, but which itself is again surpassed by the giant strides made in archaeology
and art history in the Chinese People's Republic. A welcome section on the
appreciation of art by the Chinese themselves characterizes the main differences with
Western art appreciation, among others their absence of preoccupation with
genuineness of a work of art : a good imitation can be as valuable in the Chinese eye. The
last section deals with foreign influences on Chinese art, where we find above all the
Buddhist contribution to sculpture, but also the recent borrowing from Western
realism in the woodcut genre with its political, but also its general social themes.



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 87

Of great importance is the subject dealt with by Mr. J.Needham: 'Science and

China's Influence on the World' ; here he concentrates some of the main theses of
his monumental work Science and Civilisation in China. This aspect of Chinese civilisation

is far too little known in the West, and farthest removed from some of the
usual Western conceptions of China which still linger on. It seems unfortunate therefore

that Mr. Needham in his enthusiasm for the subject should introduce a note of
vicarious touchiness about Western chauvinism. An extreme example is furnished

by his strictures on the 'stereotypic inanity' of the notion that the Chinese put their
inventions to a completely different and less effective use, whereas their proper use

was developed in the West, as epitomized in the use of gunpowder for firecrackers
instead of firearms. Where Western writers such as Lily Abegg use this and other
illustrations precisely to show the spiritual superiority of Chinese culture, Mr.
Needham seems to think that they rather imply the opposite. On the other hand,
he himself devotes much attention to the paradox that, while some Chinese inventions

revolutionized European society (p. 269 : 'Just as Chinese gunpowder helped
to shatter European feudalism Chinese stirrups had originally helped to set it
up'), Chinese society remained unmoved by them. Mr. Needham only partly
accepts Fung Yu-lan's conclusion that the Chinese quest for knowledge was in an

altogether different direction from knowledge of the external world (p. 301); he
himself sees the root of China's past stability in their 'organic theory of the universe
which included nature and man '

; by contrast, there had always been divisive
tendencies and tensions ('schizophrenia of the soul') in Europe which made this

society more explosive and constituted the right atmosphere for its specific creativity.

Mr. Needham certainly touches on extremely important questions, and it is

only a pity that his great zeal in presenting the Chinese scientific achievements leads

one to suspect that they are being blown up beyond proportion (is it really necessary
to try and make us believe that the water-driven bellows is the 'anatomy of the
steam engine' because it shows a similar mechanical process, 'only in reverse'?).
The stability of traditional Chinese society stands out clearly in the next
contribution: 'the Chinese and the art of Government', by Professor E. A.Kracke. In
highly concentrated sentences he gives an idea of the nature of Chinese government
institutions as they grew throughout the centuries, with the censorate and the civil
service examinations as specific features.

The final chapter is devoted to 'China and the World', by Mr. G.F.Hudson, a

succinct survey of China's influence on her neighbours : Japan, Korea, Southeast
Asia, and also on Europe, especially in the 18th century. The concluding section by
Mr. Dawson on 'The Value of the Study of Chinese Civilisation' is mostly a summary
of the book, with a supplementary sketch of some aspects of Chinese religion not
treated in the preceding essays.

One general remark on a point which comes up for discussion, or is in the back-



88 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ground, in all contributions: the meaning of the phrase 'Legacy of China'. Mr.
Needham's observations that 'legacy' is something inherited from a dead culture
(such as Greece) but that Chinese culture is thoroughly alive (p. 234) seems singularly

beside the point. As Mr. Dawson states in his Introduction (p. xvi), in the case

of Greek culture modern Western man is the legatee, and similarly the theme of the

legacy of China should be treated by and for the Chinese themselves, who today are
the legatees of their past culture. When nevertheless there is a sense in which the

legacy of China is also ours, it can only be in the sense, admirably stated by Mr.
Hudson (p. 362-363), that in a growing world civilisation we are increasingly
becoming heirs to all former civilisations and not only our own, and that 'in that great
inheritance the tradition of China is a major asset'.

One final point: the book is not burdened with long 'lists for further reading',
but the relevant literature is referred to in footnotes to the actual themes.

We hope that, despite some shortcomings, this valuable book will contribute
towards the spread of sounder notions on China, so that it may become less remote
to many. R. P. Kramers


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

