Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 23 (1969)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bucherbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

C.G. JuNG, Zur Psychologie westlicher und &stlicher Religion. Gesammelte Werke
11.Band. XIII, 788 S., 8. Ziirich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963.

Unter den Bahnbrechern der Tiefenpsychologie hat Jung mehr als seine Vorginger
— vielleicht mit Ausnahme von Herbert Silberer — ein besonderes Gewicht den reli-
giésen Phinomenen zugemessen. Dies offenbarte sich schon in «Wandlungen und
Symbole der Libido» (1.Auflage 1912; 4. Auflage, unter dem Titel «Symbole der
Wandlung», 1952), einem Werk, das zum Bruch mit S. Freud fiihrte. «Psychologie
und Religion» (S. 1—117), die erweiterte Fassung der Terry Lectures (1937), ist
1962 im Rascher Verlag als Paperback erschienen.

Von Bedeutung fiir die Asienkunde ist der 2.Teil, der Jungs Kommentare und
Vorworte zu Biichern iiber ostliche Religionen enthilt, worunter der Buddhismus
(Suzuki, «Die groBe Befreiung»), Lamaismus («Das tibetische Totenbuch»), Hin-
duismus (H.Zimmer, «Der Weg zum Selbst») und Konfuzianismus (Vorwort zum
I Ging) hervorzuheben sind. Der Kommentar zu «Das Geheimnis der goldenen
Bliite» von Richard Wilhelm iiber den Tacismus findet sich im 13.Band: «Studien
iiber alchemistische Vorstellungen».

Dank dieser zuverlissigen Ausgabe, fiir die Marianne Niehus-Jung, Lena Hurwitz-
Eisner und Dr.med. Franz Riklin zeichnen, kann sich jeder Leser ein objektives
Urteil iiber Jungs vielumstrittene Religionspsychologie bilden. Das Bedeutende an
seinem Beitrag zur orientalischen Religionsgeschichte liegt vielleicht gerade darin,
daB er Pionier war, d.h. neue Wege 6ffnete. Fiir die Wissenschaft kommt es nicht
darauf an, wohin diese Wege fiihren, sondern bloB, daB sie weiter verfolgt werden,
und wire es auch manchmals in verschiedener Richtung. P.H.

HErRMANN OLDENBERG, Kleine Schriften. Herausgegeben von Kraus L. JANERT. Teil
1 und 2. xxxv, 1570 S., 8°. Glasenapp-Stiftung. Band 1, 2. Wiesbaden, Franz-Stei-
ner-Verlag, 1967.

Nicht kénnte es uns gelingen, den groBen Gelehrten treffender zu charakterisie-
ren, als dies Klaus Janert in seiner Vorbemerkung getan hat: «Der Indologie hat
Hermann Oldenberg (1854—1920) sein iiber die MaBen reiches und bedeutendes
Forscherleben gewidmet und ihr in einer Zeit des Umbruchs neue, solidere Bahnen
geebnet, neue, sicherere Wege gewiesen, sie zu neuen Hohen gefiihrt. Uns Heuti-
gen erscheint er, manifestiert in seinem Werk, als einer ihrer Gipfel.» Und seinem
Werke selbst gilt es «als einem Vorbild nachzueifern, das Flei3 und FairneB, philolo-
gische Akribie und geistige Weite gliicklich in sich vereinigt. Wiinschen wir uns auch
seine Dynamik, seinen Intuitionsreichtum und seine sprachliche Gestaltungskraft!»



BUCHERBESPRECHUNGEN + COMPTES RENDUS 77

Die Biicher, welche Oldenberg zum Teil vor fast 100 Jahren selbst veroffentlicht
hat, kénnen heute noch als Klassiker gelten. So vor allem sein «Buddha», der auf
Grund von Palmblatt-Manuskripten des Pali-Kanon im Jahre 1881 erschien und von
H. von Glasenapp 1959 im Cotta-Verlag Stuttgart in 13.Auflage herausgegeben
wurde : fiir uns immer noch die klarste, objektivste, ausgewogenste Darstellung des
altern Buddhismus. Dann die groBen Studien zum Rgveda, wie «Textkritische und
exegetische Noten» (Berlin 1909 und 1912) — unerliBliche Voraussetzung fiir die
vedische Philologie —, oder seine allgemeine Darstellung «Die Religion des Veda»
(4- Auflage, Stuttgart und Berlin 1923). Wie gewaltig sein Werk war, offenbaren
jedoch erst die «Kleinen Schriften», die, in zahlreichen wissenschaftlichen Zeit-
schriften zerstreut, hier im stattlichen Nachdruck iibersichtlich geordnet gesam-
melt sind.

Die Mannigfaltigkeit von Oldenbergs Schaffensbereich zeigt schon die Gliederung
dieser Sammlung: Veda, Buddhismus, Wortstudien, Grammatisches und Metri-
sches, Zur Chronologie und Numismatik, Verschiedenes, Allgemeines zur Indolo-
gie usw., Handschriftenkatalog, Literaturberichte, Nachrufe, Wiirdigungen, wor-
auf dann Monographien, Einzelbeitrige zu Sammelwerken, Textausgaben und Uber-
setzungen und schlieBlich Rezensionen folgen.

Die Verantwortlichen der Glasenapp-Stiftung waren weise, als sie beschlossen,
die Schriftenreihe mit diesen zwei reprisentativen Binden zu eroffnen, und klug,
als sie K. L. Janert zum Herausgeber bestimmten. Thnen allen sowie dem Franz-Stei-
ner-Verlag gebiihrt unser Dank. PauL Horscu

ErRNsT WALDSCHMIDT, Von Ceylon bis Turfan. Schriften zur Geschichte, Literatur, Religion
und Kunst des indischen Kulturraumes. Festgabe zum 70. Geburtstag am 15. Juli 1967.
vii, go1 S., 8°. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967.

Waldschmidt hat sich vornehmlich durch die Herausgabe von Turfan-Fragmen-
ten — wobei er zahlreiche Schiiler anregte und férderte — sowie durch seine textver-
gleichenden Studien im Bereiche des Buddhismus grofles Verdienst erworben. Dem-
entsprechend sind auch die hier aus verschiedenen Zeitschriften gesammelten Auf-
sitze vor allem textkritischer und exegetischer Natur auf Grund eines umfassen-
den buddhistischen Quellenmaterials (neben den Turfan-Fragmenten wurden Pili,
Sanskrit, tibetischer und chinesischer Kanon herangezogen). Auch der Kunst sind
einige Kapitel gewidmet, versffentlichte er doch erst kiirzlich zusammen mit seiner
Gattin den 1.Teil des schénen Bildbandes «Musikinspirierte Miniaturen» (Wies-
baden 1966). Alle Buddhologen werden es den Herausgebern danken, die gewissen-
haften Arbeiten mit ihren gewichtigen Resultaten hier in einem gediegenen Bande,
versehen mit einem exakten, ausfiihrlichen Index und einem vollstindigen Schrif-
tenverzeichnis des Jubilars, so handlich vereinigt zu haben. P.H.



78 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

ARTHUR DiirsT, Nepal. Photos: MicHAEL und Luzzi WOLGENSINGER. 128 S., 100
Farbbilder, 1 Karte, 4°. Ziirich, Silva-Verlag, 1966.

E. GUBELIN, Burma. Land der Pagoden. Photos: MARIE HELEN GUBELIN. 131 S., 100
Farbbilder, 1 Karte, 4°. Ziirich, Silva-Verlag, 1967.

Nepal, schwer zuginglich, lange verschlossen, 6ffnete seine Tore nach dem zwei-
ten Weltkrieg, wobei manche Schweizer durch Entwicklungs- und Tibethilfe eine
anregende Aufgabe fanden, iibt doch das Land mit seinen gigantischen Bergen und
reizvollen Tilern auf jeden Besucher einen Zauber aus, der noch verstirkt wird
durch die eigenartigen Kunstdenkmiler. So ist es nicht erstaunlich, daf3 gerade ein
Schweizer Geologe, Toni Hagen, durch sein bewundernswertes Buch «Nepal, Ko-
nigreich am Himalaya» (Bern, Kiimmerly & Frey, 1960), so manchen wohl erstmals
einen authentischen Einblick verschaffte in die Mannigfaltigkeit der Natur, der Ras-
sen und der Kultur.

Hier liegt nun eine ebenfalls zuverlissige Arbeit des Geographen Arthur Diirst
vor, der aus personlicher Anschauung einen sachlichen Umri3 bietet, eingerahmt
von gelungenen Farbaufnahmen. Der Inhalt gliedert sich: Die Natur des Landes;
Volker und Staimme; Sprachen; Zur Geschichte Nepals; Buddha und Shiva; Der
Kreis des Jahres und seine Feste ; Wirtschaft, Handel und Verkehr; Nepal morgen. -
Auf dem gewaltigen Kontinent ist Nepal ein Kleinstaat — bloB dreieinhalbmal so
groB wie die Schweiz (141 coo km?) mit einer Bevilkerung von 8 555000 Einwoh-
nern (Schweiz: fast 6 000 000). Die Bedeutung des Landes liegt fiir den Orientalisten
in der Kulturgeschichte, besonders von religiéser Sicht, denn in diesem vom Hima-
laya eingeschlossenen und beschiitzten Konigreich haben sich manche Religionsfor-
men des Buddhismus und Hinduismus bewahrt, nachdem sie in ihrem Ursprungs-
land groBteils untergegangen waren, wobei sich eine eigenartige Vermischung der
beiden Hochreligionen herausgebildet hat. Zugleich wurden hier alte indische Manu-
skripte erhalten, deren Entdeckung und Ubermittlung durch B. H. Hodgson in den
zwanziger Jahren des letzten Jahrhunderts den eigentlichen Auftakt zum Studium
des Mahayana-Buddhismus gab, der tiefgreifend bis zum heutigen Tage den Norden
Asiens beeinfluBt hat. Noch immer bleibt Nepal eine Fundgrube fiir das Studium des
Tantrismus hinduistischer und buddhistischer Prigung, daneben ein Eldorado fiir
Kunstkenner, Geologen, Geographen, Ethnologen — und bald werden Touristen zu
Tausenden in das Land einstrémen.

Burma weist weitgehend andersartige Aspekte auf, schon durch seine GréBe -
sechzehnmal die Schweiz —, mit allerdings bloB etwas mehr als 20 Millionen Men-
schen, wodurch es in bezug zu seinen gigantischen Nachbarn, Indien und China, in
einen auffallenden Gegensatz tritt. Verwirrend ist ebenfalls die Vielfalt der Stimme
und Sprachen, doch muB es sich wohl um ein Versehen handeln, wenn der Autor
iiber 130 Sprachen, «nicht verschiedene Dialekte», erwihnt (allerdings kann er sich



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 79

auf Encyclopaedia Britannica 1960, Band 4, S.426b, berufen: «More than 100
indigenous languages, not mere dialects»). Gerade vom ethnologischen Standpunkt
ist Burma noch wenig erforscht, man spricht sogar von aktuellen Kopfjigerstimmen
im fast undurchdringlichen Dschungel. Uber die entsprechenden Sprachen liegen
nur wenige zuverlassige Monographien vor. Das Burmanische als Nationalsprache
gehort zur tibetisch-burmanischen Sprachfamilie, die in breitem Giirtel die beiden
entsprechenden Linder verbindet und zu der auch archaische Stimme Assams (z. B.
die Nagas) und alte Vlker Nepals (z. B. die Newaris) zihlen. Daneben sei als austro-
asiatische Sprache noch Mon erwihnt, die dem Kambodschanischen nahesteht (Mon-
Khmer-Sprachen).

Seit der Unabhangigkeit von der englischen Kolonialherrschaft im Jahre 1948 ist
Burma in sechs Staaten aufgeteilt, deren Eigenart sich der Verfasser erst zuwendet:
Katschin und Tschin (groBteils Stimme auf ziemlich archaischer Stufe), Schan und
Kayah im Osten, die Karen-Staaten im Siiden und die eigentlichen Burmanen im
Westen und Zentrum. Gerade diese ungeheure Vielfalt auch rassisch stark differen-
zierter Volkergruppen erschwert die nationale Einheit, zu der bloB zwei Faktoren
beitragen: der Buddhismus und die Nationalsprache (vgl. Hugh Tinker, The Union
of Burma, London, Oxford University Press, 1967). Aus alldem erklirt sich die et-
was eigenartige politische Lage: ein militirischer Sozialismus, buddhistisch unter-
mauert.

In der Tat bildet der Buddhismus auch kulturgeschichtlich das eigentliche Funda-
ment des Landes, dem er, nach seiner Einfiihrung durch den michtigen Kénig von
Pagan, Anawratha, um die Mitte des 11. Jahrhunderts, einen festen Platz unter den
groBen Kulturen des Ostens sicherte. Bis heute blieb der Buddhismus lebendig, zu-
tiefst im Volke verwurzelt, nicht ohne sich mancherorts animistische Briuche und
Anschauungen anzueignen. Dennoch darf Burma gerade jetzt als das Zentrum des
Hinayana-Buddhismus betrachtet werden, wo besonders urspriingliche Meditations-
techniken des Pali-Kanons, wie die Ubung der steten Achtsamkeit (satipatthana),
immer noch gepflegt werden. Im Jahre 1956 fand denn auch zur 2 5oo-Jahr-Feier
von Buddhas Nirvana — nach westlichen Berechnungen starb er mehr als 60 Jahre
spiter ca. 480 v. Chr. — das sechste buddhistische Konzil in Rangoon statt.

Der Buddhismus hat im Laufe eines Jahrtausends eine Unzahl von Pagoden her-
vorgebracht, von denen nicht wenige seltene Sehenswiirdigkeiten und oft sogar
wahre Kunstwerke darstellen, wie dies die mannigfaltigen Farbaufnahmen so ein-
driicklich dartun (vgl. ferner Alexander B. Griswold, Burma, in: «Kunst der Welt»,
Die auBereuropiischen Kulturen, Baden-Baden, Holle-Verlag, 1963). Dankenswer-
terweise ist die Regierung bemiiht, diese kulturellen Denkmaler zu erhalten, so insbe-
sondere die Uberreste des beriithmten Ananda-Tempels der alten Konigstadt Pagan.
Sobald sich die innere Lage des Landes stabilisiert und esseine Grenzen 6ffnet, werden
all diese Kunstschitze zweifellos zahlreiche Besucher aus dem Westen anlocken.



80 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

Im selben Verlag erschienen Bildbinde iiber Angkor, Japan, Siam und Persien,
deren Bilder in der Schweiz nur durch Silva-Checks zu beziehen sind. Durch die
auBBerordentlich hohen Auflagen dieser Binde erhilt ein breiter Leserkreis Einblick
in die Mannigfaltigkeit Sstlicher Kulturen und deren bewundernswerten kiinstleri-
schen Schopfungen. PauL HorscH

MARTIN HUiRLIMANN, Indien und seine Kulturdenkmdiler. 100 S., 352 Aufnahmen, da-
von 26 in Farbdruck, 13 Kartenskizzen von ARTHUR DiirsT, 4°. Ziirich, Atlantis-
Verlag, 1966.

Den lingst vergriffenen Bildband von 1928 iiber Indien bringt Martin Hiirlimann
hier in erweiterter und neuer Fassung heraus, deren Dokumentation groBteils auf
Indienfahrten zwischen 1958 und 196 ¢ beruht.

Die Illustrationen befassen sich mit den wichtigsten sinnlichen Aspekten der in-
dischen Kultur in Vergangenheit und Gegenwart, wodurch dem Beschauer der ge-
waltige Umbruch im Vollzug, so zum Beispiel in der von Le Corbusier geplanten
Stadt Chandigarh, bewuBt wird. Neben den groBen historischen Kulturdenkmilern
des Hinduismus, Buddhismus und Jinismus erheben sich die gigantischen Zeugen
fremder Eroberer, insbesondere die Stidte, Moscheen, Grabmiler und Paliste der
michtigen Mogulherrscher. Die Verschmelzung islamischer und hinduistischer
Glaubensformen fand ihren Ausdruck durch bedeutende kiinstlerische Gestaltungen
in der Sikh-Religion des Nordens. SchlieBlich wurde noch der spite EinfluB der
Europier beriicksichtigt, von den christlichen Kirchen an der Westkiiste Malabars
bis zum Kolonialstil der Hauptstidte, deren groBziigige Planung imponiert, wenn
auch die viktorianischen Monumentalbauten nicht notwendigerweise asthetisch ent-
ziicken.

Weitaus der groBte Teil der Inder (etwa 809, ) wohnt immer noch in den Dérfern,
weshalb die Aufnahme von Landschaftsbildern erfreut, ist es doch seit je die Idylle
landlicher Ruhe gewesen, die Seher und Asketen zur stillen Meditation gelockt und
Dichter zu erhabenen Schilderungen begeistert hat.

Der Verfasser, der durch seine Bildtechnik und Gestaltungsgabe lingst internatio-
nales Ansehen genieBit, begleitet den Bildband mit einem bescheiden sachlichen,
allgemein verstindlichen Kommentar. AuBerst niitzlich sind die 1 3 Kartenskizzen von
Arthur Diirst als Wegweiser im Dschungel dieses lebenden Museums. P.Horscu

James C. HARLE, Temple Gateways in South India. The Architecture and Iconography of the
Cidambaram Gopuras. XXIII, 179 pp., 27 Figures, 181 Plates, 4°. Oxford, Bruno Cas-
sirer, 1963.

Die Tempelarchitektur, mit dem sich dieser Band befaf3t, ist ebenso charakteri-
stisch fiir die siidindische Kunst wie die Gotik fiir die europdischen Kathedralen. Er-



BUCHERBESPRECHUNGEN + COMPTES RENDUS 81

staunlicherweise liegt hier die erste ausfiihrliche Untersuchung dieser eigentiimli-
chen Stilform vor. Thre Eigentiimlichkeit besteht vorerst in einer radikalen Umkeh-
rung der Proportionen: wihrend urspriinglich der Tempelturm iiber dem heiligen
Schrein mit seiner Monumentalitit die ganze Architektonik beherrscht, ragen nun
riesige Tiirme (‘gopura) iiber den Eingangstoren der Umfassungswille empor, hinter
denen das Tempelheiligtum fast bis zur Unsichtbarkeit zusammenschrumpft.

In einem einfithrenden Uberblick behandelt der Verfasser kurz einige iltere
Gopuras (S.1-26), um sich in den anschlieBenden drei Kapiteln (S.27-85) aus-
schlieBlich mit den gewaltigen Tortiirmen des $ri Nataraja-Tempels in Cidambara
und verwandten Stilformen zu befassen. Diese Monumente gehéren der Cola-Periode
an, die Harle vom kunstgeschichtlichen Standpunkt auf 8 o—1 300 festlegt. Das . Ka-
pitel (S. 86—146) widmet er der Ikonographie der Cidambaram-Gopuras, die in bis
zu siebzig iibereinanderliegenden Nischen Statuen enthalten, die in tadellosem Zu-
stand erhalten sind und sich durch eine groBere Originalitit unterscheiden, als dies
sonst bei Gopura-Skulpturen der Fall ist. Vier Anhinge (darunter die Inschriften) so-
wie eine umfassende Bibliographie beschlieBen den gehaltvollen Band, dessen Wert
noch durch das reichhaltige und anschauliche Bildmaterial erhoht wird. P.H,

Ep. CHAVANNES, Cing cents contes et apologues extraits du Tripitaka chinois et traduits en
Srangais. Tome I-1II. XX, 428; 449; 395; IX, 343 pages, 8°. Collection UNESCO
d’ceuvres représentatives série chinoise. Paris, Adrien Maisonneuve, 1962.

Dank der Unesco liegt dieses erstmals 19101912 verdffentlichte, oft zitierte und
schnell vergriffene Werk des groBen Sinologen in elegantem Neudruck vor. Neben
den Jataka-Ubersetzungen in deutscher und englischer Sprache bildet es die reich-
haltigste Sammlung buddhistischer Erzihlungen fiir westliche Leser, die Chavannes
in jahrelanger Arbeit aus dem Labyrinth des chinesischen Kanons — vor allem den
Vinayas, Lieou tou tsi king (T 1 52), Kieou tsa p’i yu king (T 206), Tsa pao tsang king
(T 2035) — ausgewahlt hat. Der dritte Band enthilt noch das erst 193 5 aus dem Nach-
laB herausgegebene, umfangreiche Erginzungsmaterial : Inhaltsangaben, «notes com-
plémentaires» mit Parallelen aus der buddhistischen Literatur und zahlreichen Ver-
weisen auf verwandte, auBBerindische Motive, ausfiihrlicher Index. Dadurch ist dieses
erstklassige Quellenmaterial zu einem unentbehrlichen Nachschlagewerk ausgear-
beitet worden. Die Erzihlungen interessieren keineswegs blo8 den Buddhologen,
sondern in nicht geringerem Mafe den Volkskundler und insbesondere den verglei-
chenden Mirchenforscher. Sie verdienen gerade in diesen Kreisen hier besser be-
kannt zu werden, wofiir denn auch dem Verleger fiir die handliche Ausgabe unser
Dank gebiihrt. P.HorscH



82 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

W. K. FRASER-TYTLER, Afghanistan. A study of political developments in Central and South-
ern Asia. Revised by M. C. GiLLerT. Third Edition. XV, 350 S., 7 Abbildungen, 4
Karten, 8°. London/New York/Toronto, Oxford University Press, 1967.

Die erste Auflage dieses Buches ist 1950 erschienen. Der Verfasser schrieb es,
nachdem er mehr als drei Jahrzehnte in Indien und Afghanistan verbracht hatte,
zuletzt als britischer Gesandter in Kabul. Schon 1953 erlebte es eine zweite Auflage.
Die vorliegende dritte Auflage hat M. C. Gillett, britischer Botschafter in Afghani-
stan 1957-1963, durchgesehen und erginzt. Der erste Teil des Werkes trigt den
Titel « The Country of the Hindu Kush», der zweite « The Kingdom of Afghanistan»;
hier wird die Geschichte des Landes bis 1948 dargestellt und ein Kapitel dem Problem
der Stimme gewidmet. Der dritte Teil umfaBt die Kapitel « The Lessons of History»,
«The Effects of Environment» und « Conclusion» und die beiden von M. C. Gillett
stammenden Kapitel «1927—-1952» und «1953-1964». Der Anhang enthilt mehrere
Dokumente und eine ausgewihlte Bibliographie. 'L. FORRER

Lu K’uaN Yii, Geheimnisse der chinesischen Meditation, Selbstgestaltung durch BewuBt-
seinskontrolle, nach den Lehren des Ch’an, des Mahayana und der taoistischen Schu-
len in China. Aus dem Englischen iibersetzt von Hans-ULRICH RIEKER. 296 S., 8°. —
Ziirich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1967.

Die Werke von Lu K’uan Yii (Charles Luk) kénnen als sehr wertvolle Neuerschei-
nungen auf dem Gebiete des Mahayana-Buddhismus bezeichnet werden. Zu erwihnen
sind seine drei Biicher: «Ch’an and Zen teaching», dann die Ubertragung des voll-
stindigen Textes des berithmten «Siirangarha-Siitras» und schlieBlich: «The Secrets
of Chinese Meditation», alle bei Rider & Co., London, erschienen. Der zuletzt
genannte Band ist nun auch bei Rascher, Ziirich, in guter deutscher Ubersetzung von
Hans-Ulrich Rieker, verdffentlicht: « Geheimnisse der chinesischen Meditation».

In dem Buche werden verschiedene buddhistische chinesische Schulen angefiihrt
und beschrieben, wie : Selbstgestaltung nach den Lehren des Strangama-Siitras, dann
Ch’an(Zen)schule, Schule des Reinen Landes, T’ien T ai(Tendai)schule, Taoistische
Schule. Es folgen noch verbiirgte Experimente mit buddhistischen und taoistischen
Methoden der Selbstgestaltung und kérperliche sowie spirituelle Gestaltung nach
den Lehren des chinesischen Yoga.

Was der heutige Mensch braucht, ist der Weg der Meditation, der Beruhigung
des Geistes, um zur Erfassung der Wirklichkeit zu gelangen, denn es gibt Zustinde
des Geistes, die viel wirklicher sind als die Welt unseres gewthnlichen Tagesbe-
wuBtseins, das, wie die Texte sagen, «nur Blumen sind, die im Himmelsraum er-
blickt werden» und die, wenn einmal ihre Unwirklichkeit durchschaut ist, sich von
selbst auflésen. Im « Geheimnisse der chinesischen Meditation» werden verschiedene
geistige Methoden behandelt, die zur Erweckung aus unserem schlafihnlichen Zu-



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 83

stand zum Erwachen fiihren. Ob diese oder jene Methode wertvoller fiir den Ein-
zelnen ist, muBl von ihm selber entschieden werden. Ein jeder verwende fiir sich,
was ihm am zweckmaBigsten erscheint. Durch bestimmte Ubungen wird ein Weg
gebahnt, der nach und nach zum Erfolg fiihrt. Auf Seite 193 steht: «Solche Vor-
ginge kommen automatisch und unerwartet iiber den Ubenden, der niemals bewuBt
auf Resultate seines Ubens warten darf, denn der Geist muB} in der Ruhe bleiben.
Es ist wie bei flieBendem Wasser, das sich auch ohne Hilfe von auBBen sein Bett gribt.
Dies meinten die Alten, wenn sie immer wieder warnten, sich ,einen zweiten Kopf
aufzusetzen‘. Denn ist der Geist auf Resultate ausgerichtet, dann ist die Ubung be-
hindert und fiihrt zu nichts.»

In dem Buche werden auch konkrete Resultate besprochen, die sich bei der
Ubung einstellen, und es werden Hinweise gegeben, die zum Fortschritt fithren
kénnen. Es kommt, wie iiberall im Buddhismus, auf die Methode des «Satipatthana»
(Vergewirtigung der Achtsamkeit) hinaus. Da heute gute Lehrer auf diesem Gebiete
noch selten sind, kénnen uns gute Biicher sehr niitzlich sein, zu denen die Biicher
Lu K’uan Yii’s gehoren, uns groBle Dienste leisten und sehr zu empfehlen sind.

Es ist zu wiinschen, daB3 diese Methoden auch mit der Zeit in Europa heimisch
werden, denn im Grunde gibt es nur einen Weg zum Erkennen der Wirklichkeit.
Auch unsere europiischen Methoden fuBen schluendlich auf Wahrheiten, die zum
groBen Teil aus Asien auf uns gekommen sind. In Europa haben wir auch grole
Lehrer gehabt, die zu den héchsten Erkenntnissen gekommen sind, aber immerhin
kann der Orient (Indien, China, Japan, Tibet) uns vieles lehren, um unseren west-
lichen Weg zu finden. R. VON MURALT

Raymonp DawsoN (Ed.), The Legacy of China. XIX, 392 pp., 27 Plates, 33 Text-
Figures, 8°. Oxford, Clarendon Press, 1964.

The addition of a book on China to the ‘Legacy’ Series, long overdue, is to be
welcomed. It brings together a number of valuable essays written by leading scholars
who in this way have an opportunity for stock-taking and give the general reader the
benefit of this stock-taking. There are some specialists who grumble at this kind of
activity : thus, one critic of the admirable French series Aspects de la Chine wrote that
the eminent French sinologues who contributed to it would have spent their energies
more profitably at producing more specialist studies. Others might have preferred a
volume such as H.F.Macnair’s China, which is rather an attempt at putting a good
College Textbook in the hands of the students. But those who, like this reviewer,
enjoy reading a set of essays which are all occupied with bringing out the significance
of a whole culture in its various aspects, will be richly rewarded by this volume. For
we need efforts at synthesis besides those at analysis if we wish to bring home the
characteristics of a remote culture like the Chinese to the modern Western reader.



84 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

As the Editor, Mr. Dawson, says in his Introduction, the contributors to such a
volume are at a disadvantage as compared with those to the volume on The Legacy of
Greece, in that they cannot assume any basic knowledge of the culture to be in the
reader’s possession. The various contributors, therefore, had to perform miracles
with the space allotted to them. Mr. Dawson himself had the comparatively easier
task of surveying various Western conceptions of Chinese civilization (Ch. 1) — if
any — of which task he has acquitted himself admirably. Thus, he reviews the Marco
Polo image of a prosperous Empire, the Jesuit image of a monolithic Confucian
state, and subsequent less favourable views of Chinese culture, notably the ¢ Prot-
estant’ view (pp.22ff.), in which some of the more shocking statements by Med-
hurst are somewhat offset by less shocking ones by James Legge.

Mr. Dawson points out that all these earlier misleading conceptions of China must
now be replaced by a ‘more accurate’ one, a point no one wishes to quarrel with.,
But accuracy alone is not enough, if a better image of China is to be put across: this
requires above all a genuine meeting.

Dr. A.C.Graham’s essay on ‘the place of reason in the Chinese philosophical
tradition’ is in many ways a masterpiece of condensation, because he manages to
touch on nearly all the major phases of Chinese philosophy. His particular theme
makes him dwell somewhat longer on Mo-tzii and the Sophists, but he makes:the
point clear that on the whole Chinese thought centered rather on human issues
(p- 54) and on the underlying unity of reason and morality. A point of detail: on
P- 36 Mr. Graham wishes us to believe that the difference between the Confucian
and the Mohist morality manifests a shift from shame to guilt, and that the Chinese
communists likewise have resorted to ‘the apparatus of guilt, confession, repen-
ance and forgiveness which ... Christian missionaries had failed to implant in the
‘‘shame culture’’ of traditional China’. We wonder whether these ethno-psycholo-
gical categories of shame and guilt are in place here. In Confucianism the Gentleman
is responsible to norms higher than the neighbour, just as in Mohism, whereas it
could be said that the communists emphasize far more the judgment of the neigh-
bour. Professor Ziircher’s contribution on ‘Buddhism in China’ furnishes a lucid
introduction to this topic on which comparatively little has been written. Mr.
Ziircher mentions himself what must be the main reason for this lack of attention:
‘The fact that Buddhism, in the totality of Chinese culture, has always been a ...
marginal phenomenon’ (p. 58). On the relationship between Buddhism and Taoism,
initially very close, Mr. Ziircher states that the Taoists developed the theory that
the Buddha was none other than Laotzii come back in an inferior form (p. 66).
Against this, others hold that the identity of the Buddha and Laotzii was originally
a Buddhist apologetic invention, Laotzi having converted the barbarians and then
coming back through them to his own country. As was to be expected, Mr. Ziircher
devotes special attention to Ch’an or Zen Buddhism, a ‘purely Chinese phenomenon’



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 8¢

(p-74) which yet in its basic aim — like that of Mahiyana — is ‘the experience of
Enlightenment and Emancipation, concepts which even in their Chinese formu-
lation are definitely not inspired by any Chinese creed’ (p. 77). But could there have
been no affinity with earlier Taoist mystical experience? Yet it is good that Mr.
Ziircher stresses the fact that Ch’an is still Buddhist. And he ends his article with a
healthy reminder to Western Zen fans that Ch’an, besides anti-rational intuitional-
ism, also means a tremendous amount of discipline.

We are next introduced to the subject of literature by Professor D. Hawkes who
in an introductory note has to provide the necessary minimum understructure of
what follows. This includes a nutshell characterisation of classical and modern
Chinese as they have grown apart, and, more important for the Western reader,
observations from the viewpoint of comparative literature. To comment on one
point: Mr. Hawkes finds the absence of religious inspiration in Chinese literature
the most striking point of difference to our Western literature, and he consequently
characterizes Chinese literature, and indeed Chinese society, as ‘secular’ (p.87).
Yet on the same page he speaks of the Confucian scholar class and its ‘belief that the
Confucian Classics were the repository of all Truth’, and on the next page: ‘It had
to be assumed that Truth was concealed in these books, or expounded by them in
some allegorical manner’. If this has nothing to do with religion, what has? Perhaps
the term ‘diffused religion’ as used by C.K.Yang in his Religion in Chinese society is
a helpful term, though confined to social structure; perhaps we might speak, after
de Groot, of ‘universalism’, but in any case a profoundly religious quality of Chinese
society as a whole, permeating all aspects of life and also of literature, and obliter-
ating any contrast between religious and secular, seems evident. But we do not
wish to quibble about terms. Mr. Hawkes has a right to use the term religion in a
more specific sense, as he does e.g. on p. 114, when discussing the element of the
supernatural in Chinese poetry, as exemplified in the shamanistic texts of the Ch’u
tz’ii. As he says there, man remains very much in control of things, and on his spirit
journeys commands the spirits, instead of surrendering to divine possession. But
where is the borderline here between human command and divine possession?
Within an ‘universalistic’ world conception there seems no room for such a con-
trast suggested by our Western background.

With his delightful essay on ‘Chinese Poetry and the English Reader’ Mr. Hawkes
has chosen an excellent alternative to the almost impossible task of surveying the
whole of Chinese literature in 25 pages. With apt illustrations he shows the tre-
mendous difficulties in appreciating the flavour of Chinese poetry, without the
‘atmospherics produced by the translator’ (p.9r), but certainly with its own
atmosphere. The problems of translating this kind of language are well-nigh in-
superable. But must we be so afraid to produce atmospherics of our own? For trans-
lation, too, is a kind of personal encounter which can never be objectified. This



86 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

consideration is, however, no apology for the horrible verse presented as trans-
lation by Herbert Giles and others (examples on pp. 99-100).

Professor P. Hanan’s essay on ‘The Development of Fiction and Drama’ is a more
formal piece of work, giving in concentrated phrases the history and typology of his
subjects, as well as an idea of the contents of some of the main popular novels. It is
a pity that space prevents him from enlivening the account with more concrete
examples, but then he would have to write a book on the subject — which we sin-
cerely hope he will do. The optimistic note on which Mr. Hanan ends his remarks
on drama, signalling its continuing vigour and popularity was, of course, written
before the new Campaign in communist China against classical drama since October
1964, which threatens to bring about its extinction.

Another highly important type of literature is dealt with by Professor E.G.
Pulleyblank’s ‘the Historiographical Tradition’. He mentions censure as a power-
ful additional motive for the writing of history, as already evidenced in the Tso
chuan. Historical example and historical judgment were in accordance with the
criteria propagated by the Confucian tradition. Such a predominantly ‘moralist’
type of historiography tends to become boring, and this may explain Mr. Pulley-
blank’s acclamation of Tu Yu as ‘refreshingly free from Confucian cant’ (p. 157).
But is it enough to call Confucian historians such as Ssii-ma Kuang mere moralists,
and even oppose ‘moralism’ to true historiography, as in the case of Chu Hsi (p. 160)?
Was the neo-orthodoxy of the Ming period so stifling in its rigidity when it produced
a school like Wang Yang-ming’s? It would seem to us that Mr. Pulleyblank is rather
severe on the Confucian conception of historiography as interpretation. But he rightly
stresses the value of the criticalacumen of the Ch’ingscholars for the reconstruction of
China’s history, a truly critical scholarship matching the modern Western discipline.

Mr. M. Sullivan next introduces us to ‘The Heritage of Chinese Art’, the bulk of
which is a masterful survey of its main branches: bronze, jade, textiles, lacquer,
enamels, ceramics and painting and calligraphy. This comes all under the heading
‘the Chinese Craftsman’, which does not seem so adequate for painting and calli-
graphy, where the ideal of the amateur, the ‘scholar-painter’ (pp.193, 204ff),
prevailed. Mr. Sullivan introduces his survey with a summing up of our knowledge of
Chinese art, which has only in recent decades been lifted above the level of ama-
teurism, but which itself is again surpassed by the giant strides made in archaeology
and art history in the Chinese People’s Republic. A welcome section on the ap-
preciation of art by the Chinese themselves characterizes the main differences with
Western art appreciation, among others their absence of preoccupation with genu-
ineness of a work of art: a good imitation can be as valuable in the Chinese eye. The
last section deals with foreign influences on Chinese art, where we find above all the
Buddhist contribution to sculpture, but also the recent borrowing from Western
realism in the woodcut genre with its political, but also its general social themes.



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 87

Of great importance is the subject dealt with by Mr. J.Needham: ‘Science and
China’s Influence on the World’ ; here he concentrates some of the main theses of
his monumental work Science and Civilisation in China. This aspect of Chinese civili-
sation is far too little known in the West, and farthest removed from some of the
usual Western conceptions of China which still linger on. It seems unfortunate there-
fore that Mr. Needham in his enthusiasm for the subject should introduce a note of
vicarious touchiness about Western chauvinism. An extreme example is furnished
by his strictures on the ‘stereotypic inanity’ of the notion that the Chinese put their
inventions to a completely different and less effective use, whereas their proper use
was developed in the West, as epitomized in the use of gunpowder for firecrackers
instead of firearms. Where Western writers such as Lily Abegg use this and other
illustrations precisely to show the spiritual superiority of Chinese culture, Mr.
Needham seems to think that they rather imply the opposite. On the other hand,
he himself devotes much attention to the paradox that, while some Chinese inven-
tions revolutionized European society (p.269: ‘Just as Chinese gunpowder helped
to shatter European feudalism ... Chinese stirrups had originally helped to set it
up’), Chinese society remained unmoved by them. Mr. Needham only partly ac-
cepts Fung Yu-lan’s conclusion that the Chinese quest for knowledge was in an
altogether different direction from knowledge of the external world (p. 301); he
himself sees the root of China’s past stability in their ‘organic theory of the universe
which included nature and man ...”; by contrast, there had always been divisive
tendencies and tensions (‘schizophrenia of the soul’) in Europe which made this
society more explosive and constituted the right atmosphere for its specific creati-
vity. Mr. Needham certainly touches on extremely important questions, and it is
only a pity that his great zeal in presenting the Chinese scientific achievements leads
one to suspect that they are being blown up beyond proportion (is it really necessary
to try and make us believe that the water-driven bellows is the ‘anatomy of the
steam engine’ because it shows a similar mechanical process, ‘only in reverse’?).
The stability of traditional Chinese society stands out clearly in the next contri-
bution: ‘the Chinese and the art of Government’, by Professor E. A.Kracke. In
highly concentrated sentences he gives an idea of the nature of Chinese government
institutions as they grew throughout the centuries, with the censorate and the civil
service examinations as speciﬁc features.

The final chapter is devoted to ‘China and the World’, by Mr. G.F.Hudson, a
succinct survey of China’s influence on her neighbours: Japan, Korea, Southeast
Asia, and also on Europe, especially in the 18th century. The concluding section by
Mr. Dawson on ‘The Value of the Study of Chinese Civilisation’ is mostly a summary
of the book, with a supplementary sketch of some aspects of Chinese religion not
treated in the preceding essays.

One general remark on a point which comes up for discussion, or is in the back-



88 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

ground, in all contributions: the meaning of the phrase ‘Legacy of China’. Mr.
Needham’s observations that ‘legacy’ is something inherited from a dead culture
(such as Greece) but that Chinese culture is thoroughly alive (p. 234) seems singu-
larly beside the point. As Mr. Dawson states in his Introduction (p. xv1), in the case
of Greek culture modern Western man is the legatee, and similarly the theme of the
legacy of China should be treated by and for the Chinese themselves, who today are
the legatees of their past culture. When nevertheless there is a sense in which the
legacy of China is also ours, it can only be in the sense, admirably stated by Mr.
Hudson (p. 362-363), that in a growing world civilisation we are increasingly be-
coming heirs to all former civilisations and not only our own, and that ‘in that great
inheritance the tradition of China is a major asset’.

One final point: the book is not burdened with long ‘lists for further reading’,
but the relevant literature is referred to in footnotes to the actual themes.

We hope that, despite some shortcomings, this valuable book will contribute
towards the spread of sounder notions on China, so that it may become less remote
to many. R.P.KRAMERS



	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

