
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 23 (1969)

Heft: 1-2

Rubrik: Notizen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTIZEN

EINE AUSSTELLUNG TIBETISCHER KUNST IN WINTERTHUR
9.MÄRZ BIS 7.APRIL 1968

Im Jahre 196J fand sich eine Gruppe von Berner Studenten und Mittelschülern zu
einer Vereinigung zusammen, die sich «Zütibeta» nannte und deren Ziel es war, in
Zürich eine Ausstellung von tibetischen Kunstwerken zu zeigen. Es sollte dadurch
die Öffentlichkeit wieder einmal auf das schwere Schicksal des tibetischen Volkes
und speziell auf die in unserem Lande wohnenden tibetischen Flüchtlinge aufmerksam

gemacht werden, und zugleich sollte diese Ausstellung uns westlichen Menschen
einen Einblick vermitteln in die Philosophie und Religion, aus denen diese Kunstwerke

geschaffen wurden. Nach langwierigen Vorbereitungen kam die Ausstellung,
zwar nicht in der Stadt Zürich selbst, sondern im Gewerbemuseum in Winterthur
zustande und wurde vom 9. März an für einen Monat dem Publikum zugänglich. Am
Abend vorher war die Ausstellung im Beisein des nepalesischen Botschafters in Bonn,
des Ersten Sekretärs der Indischen Botschaft in Bern, des Präsidenten der
Schweizerischen Tibethilfe, die das Patronat über die Ausstellung übernommen hatte, der
fünf tibetischen Lamas des Tibetinstitutes von Rikon im Tößtal und einer großen
Zahl weiterer geladener Gäste durch den Stadtpräsidenten von Winterthur, Herrn
U. Widmer, feierlich eröffnet. Herr Professor P. Horsch, der Indologe an der
Universität Zürich, sprach in einer kurzen Einführung über das Wesen und die Symbolik
der tibetischen Kunst, und tibetische Kinder aus dem Pestalozzidorf in Wahlwies am
Bodensee erfreuten die Gäste durch tibetische Volkslieder und Volkstänze. Ein
Rundgang durch die Ausstellung beschloß die würdige Eröffnungsfeier.

Den Grundstock der Ausstellung bildete die große Sammlung von G.Markert in
München, die durch mehr als hundert Bronzefiguren und mehrere Kultgegenstände
vertreten war. Das Lindenmuseum in Stuttgart, verschiedene Völkerkundemuseen
der Schweiz (Basel, Bern, St. Gallen, Zürich), das Museum Rietberg in Zürich und
mehrere Privatsammler aus der deutschen und welschen Schweiz stellten ihre Schätze

zur Verfügung, so daß eine vielseitige Schau über das tibetische Kunstschaffen
zustande kam.

Die Ausstellung war außerordentlich schön und ansprechend repräsentiert und
machte den daran Beteiligten alle Ehre. Das Ausstellungsgut war in verschiedene,
ikonographisch zusammengehörende Gruppen gegliedert: Buddhas (Adibuddha,
Dhyânibuddhas, Medizinbuddhas), die Bodhisattvas waren vor allem durch
Avalokiteshvara, den Schutzheiligen Tibets, und Manjushri, den Bodhisattva der Weisheit,
vertreten ; weibliche Gottheiten, wie die weiße und die grüne Tärä und Vijayä ; die
acht Dharmapälas, Hüter der Lehre, die Welthüter, (Lokalpälas), Yi-dam-Schutz-

gottheiten, Heilige und Lamas. Dazu kamen eine Sammlung von Tonidolen, Tsatsa,



70 NOTIZEN

Schriften und Miniaturen, Masken für die Tschamtänze und Kult- und Ritualgeräte.
Ganz besonders eindrucksvoll waren die ausgestellten Rollbilder. Das Tibetinstitut
in Rikon stellte deren vier mit Szenen aus den früheren Geburten Buddhas zur
Verfügung. Einige der Thankas stammten ursprünglich aus dem Kloster Ganden in Tibet,
und es waren auch drei der so seltenen und interessanten Projektionsmandalas zu
sehen, die mit Goldfarbe auf dunkelblauem Grund gemalt sind. Sie stammen aus
Lhasa und gehören jetzt zu schweizerischen Privatsammlungen.

Die Ausstellung hatte einen großen Erfolg zu verzeichnen. Sie wurde außerordentlich

gut besucht und fand auch im Ausland Beachtung, wie Besucher aus Deutschland,
England und den USA bezeugten. Statt eines Eintrittsgeldes wurden freiwillige Spenden

gesammelt, die dem Tibetinstitut in Rikon und dem Tibeterhaus im Pestalozzidorf

Wahlwies zugute kommen sollten. Es kamen auf diese Weise mehrere tausend
Franken Reingewinn zusammen. Eva Stoll

ZUR PUBLIKATION
UND ÜBERSETZUNG EINER TIBETISCHEN

BRONZESCHALEN-INSCHRIFT

Siegbert Hummel publizierte und übersetzte im Rahmen seines hier (As. Stud. 1965,
S. 167—174) erschienenen Aufsatzes «Lotusstab und Lotusstabträger in der
Ikonographie des Lamaismus» S. 171/172 eine zwölfneunfüßige Verszeilen umfassende
Inschrift in zum Teil schwer lesbarer (a.a.O. S. 168) dbu can-Schrift, die sich auf der
Rückseite einer Bronzeschale befindet. Es wird sich um die Schale handeln, die H.
auch in seiner Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 19^3, Abb. 23 und 24, zeigt.
Nach des Autors Angaben ist es sein zweiter Übersetzungsversuch ; der erste fällt ins

Jahr 1948. -Wir erlauben uns, zu Textpräsentation und Übersetzung einige Bemerkungen

anzubringen.
Vorausgeschickt sei, daß die Inschrift eine besonders undeutliche Stelle (Anm. 4

zum Text) sowie einige orthographische Irrtümer des tibetischen Schreibers

aufweist, die aber über das in solchen Fällen immer zu Erwartende nicht hinausgehen.
Wir numerieren im Folgenden die Verszeilen von 1 bis 12 ; die silbentrennenden

bzw. -verbindenden Striche, welche H. ohne Rücksicht auf syntaktische
Zusammengehörigkeit unterschiedslos zwischen alle Silben außer am Versende setzt, sind

von uns weggelassen ; es ist nicht einzusehen, was die Striche sollen, wenn sie überall

stehen.

Z. 1/2: «mkhyen rab gyi/padma rab rgyas» ist übersetzt mit Nachdem sich

der Lotus der Weisheit ausgebreitet hatte. Zunächst ist im Text eine Signalisation der mit
nachdem ausgedrückten Vorzeitigkeit nicht zu finden; «nas» am Ende von Z. 4 kann



Ä

vex

L
w • ' -•> ;

-} '~ï

'tf..:

&&*-.*:*..*,* sI "1

Buddha auf Mani-Stein (Museum für Völkerkunde Basel). Ushnishavijayä (Sammlung G.Marken, München).



NOTIZEN 71

hier nicht wirksam sein, nicht im Sinne jedenfalls von H.s Übersetzung, «rab

rgyas» heißt reich blühend, vollenfaltet. Zwei Belege aus V. Bhattacharyas Bhotapra-
käsa, Calcutta 1939, mögen genügen : S. 64, zweite tib. Zeile von unten, steht «rab

rgyas pa dma'i» für utphulla-kamala (so zu lesen) ; S. 14J, Z. 1 /2 «ston pa nid/rab tu

rgyas pa» für utsiktäm sunyatäm, die vollaufgegangene Leere, «mkhyen rab gyi/
padma rab rgyas» ist ein vollerblühter Lotus hoher Gelehrsamkeit, und das Ganze wäre
als Attribut zu Saskyapandita in Z. 2 zu erkennen gewesen.

Z. 4: Die Textgestalt von «padm(a) khar» sowie der Anlaß zu Anm. 1 zum Text
bleiben unverständlich, trägt doch die auf der Schale dargestellte Gottheit, jedenfalls

in der von H. besprochenen ikonographischen Form, den Namen pad mkhar can,
H. nennt sie a.a.O. S. 168 selbst so. Der Anfang von Z. 4 wird «pad mkhar can ...»
zu lauten haben; eine Anmerkung erübrigt sich, «legs gthogs nas»: H. übersetzt
stillschweigend — und dem Sinn nach richtig - erkannte, unterläßt es aber, den Leser
darüber aufzuklären, daß «rtog» bzw. «rtogs» (vgl. Mahävyutpatti 7289 und 2886)
zu lesen sei. Analog liegt der Fall mit

Z. 8, «bead». H. übersetzt, wiederum richtig, mit mit, verschweigt aber aufs neue,
daß er damit nicht das vorliegende «bead», sondern «bcas» wiedergegeben hat,
eine Unterlassung, die um so schwerer ins Gewicht fällt, als «bead» ein geläufiges
tibetisches Wort ist, im Gegensatz zu «gthogs» in Z. 4, das zum vornherein als

fehlerhaft zu erkennen ist. Es ist schwer zu verstehen, warum H. in diesen Fällen -
ein weiterer kommt nach dazu - trotz richtiger Übersetzung auf jeden Hinweis
verzichtet hat. (Eine Anmerkung betreffend «thamd» wäre eher zu entbehren
gewesen.)

Mit Z. 8 ist der erste, die Authentizität des Bildnisses beglaubigende Satz zu Ende,
der folgende preist dessen segenbringende Wirksamkeit, ist gewissermaßen Propaganda

für das Kultbild des Pad mkhar can.
Z. 10 bietet, wegen schwerer Lesbarkeit, ernstlichere Schwierigkeiten; die

Lesung des Versendes sowie diejenige von «'chal» scheinen unsicher (Anm. 4 zum
Text). In H.s Veröffentlichung ist der Vers aber zehnsilbig geraten, eine Form, in
welcher er ohnehin nicht belassen werden kann ; einen entsprechenden Hinweis
vermißt man auch hier. Will man der Zeile die ihr zustehende neunfüßige Form
wiedergeben, ohne ihren rhythmischen Fluß zu gefährden, so kommen u.E. nur
zwei Silben für ein Weglassen in Frage: «la» und das im schwer lesbaren Teil
stehende «ma». Wir schlagen vor, «la» wegzulassen, denn es kann sich dabei sehr wohl
um ein beim ersten Versuch mißlungenes oder verschriebenes «'a» von «'chal»
handeln. Dazu möchten wir vorschlagen, anstelle des hier etwas ausgefallenen «'byar»
ein eher zu erwartendes «'byun» zu lesen ; das Fehlen eines «zhabs kyu» würde innerhalb

einer undeutlich geschriebenen Stelle wenig verwundern, und daß ein «ha»
wie ein «ra» aussieht, dazu braucht es in der dbu can-Schrift ebenfalls nicht viel (vgl.
«bzan» in Z. 9 und H.s Anm. 3 zum Text). — Z. 1 o bekäme so die folgende Gestalt :



72 NOTIZEN

«dge ldan thsogs su khyim 'chal ma 'byun zhin».

Es versteht sich von selbst, daß wir diese Form nicht für die einzig mögliche halten. -
Als Wiedergabe für das schwierige und zweifelhafte « khyim 'chal» haben wir uns für
unsere Übersetzung mit allem Vorbehalt für häusliche Unordnung entschieden, wohl
wissend, daß jede Übersetzung besonders der zweiten Vershälfte grundsätzlich als

unsicher zu gelten hat.
Z. i i/i 2 : Nach H.s Übersetzung meldet sich hier, in der Ichform, der Künstler

zum Wort, der die Bronzeschale mit dem Bildnis versehen hat. Von einem ich ist aber
nichts zu sehen und eins zu ergänzen ebenso ungerechtfertigt wie unnötig ; mit dge
ldan thsogs als logischem Subjekt ist auszukommen.

Hinter der Lehre des Erhabenen getreu wird man «mi log nan ba» zu suchen haben,
welches damit wohl doch etwas frei wiedergegeben ist ; «mi log» ist nicht zur Umkehr

zu bewegen, das heißt unbeirrbar (vgl. Mahävyutpatti 3407), und für «nan ba» ist hier
rechtgläubig die treffendste Entsprechung, «gsun rgyun dag las btsud» lautet in H.s
Übersetzung sich den Überlieferungen... gemäß verhalten. Aber «dag», welches an betonter

Stelle im Vers steht, wird kaum als Pluralpartikel zu fassen sein ; es heißt hier sicher

rein, und «dag las» könnte reines Werk bedeuten. Doch wir vermuten eher, es sei

«la» zu lesen; auch H.s Übersetzung ist auf diese Lesung zurückzuführen, nur ist
wieder nirgends zu erfahren, daß er sich so zu lesen entschlossen hätte, «btsud» : es

fragt sich, ob es nötig ist, sich auf dessen allfällige Vertauschbarkeit mit «btsugs» zu
stützen (Anm. c zum Text). Wir fassen es als Vergangenheitsform von «'dsudpa»
(Jäschke verweist unter «btsud» sowohl auf «'dsud pa» wie auf «'thsud pa»), und
«'dsud pa», das in Schreibung und Gebrauch mit dem nahverwandten «'thsud pa»
durcheinandergeht, ist Synonym von «'jug pa» (brda gsar rriih gi mam gzhag legs par
ston pa gsar bui Her mkho, ein kleines modernes Wörterbuch tibetisch-tibetisch,
gibt S. 8 c, Z. 8, diese Bedeutung). In «dam pa'i skye bo» endlich glauben wir eher

Sâkyamuni, den historischen Buddha, als Saskyapandita erblicken zu müssen.
Zum Schluß geben wir, ohne sie in allen Einzelheiten für endgültig zu halten,

unsere eigene Übersetzung (notwendige Ergänzungen in Klammern) :

Om svasti.

Dieses [Kult]bild, [einst] in klarem Wissen um die Unentbehrlichkeit des Pad

mkhar can eigenhändig gezeichnet auf eine Mauerfläche des Saskyaklosters vom
hochwürdigen Kun dga' rgyal nthsan dpal bzan po, dem Saskyapandita, welchem durch des

Manjughosa Gnadenlicht der Lotus hoher Gelehrsamkeit voll erblüht war : [Dieses

Kultbild] wurde, samt der Art und Weise, wie es zu zeichnen sei, in allen Gegenden
bekannt; [so] in mha'ris, dbus, gtsan, [a]mdo, khams und anderen.

In dem Kloster, das mit einem solchen [Kult]bild ausgestattet ist, kommt unter
der segensreichen [Mönchs-jschar keine häusliche Unordnung auf; [vielmehr ist



NOTIZEN 73

man dort] unbeirrbar rechtgläubig, und hohen Willenseifers der reinen Überlieferung

dessen verpflichtet, was das höchste der Wesen [d. h. der Buddha] verkündet hat.

Segen! Heinz Zimmermann

DAS PROBLEM DER ERNEUERUNG
DER CHINESISCHEN SCHRIFT1

Die Schriftreform bedeutet einerseits die Vereinfachung der alten Zeichenschrift,
anderseits jedoch ihre totale Abschaffung und Ersetzung durch eine phonetische
Orthographie, nämlich durch lateinische Buchstaben. Ist es überhaupt möglich, die
Zeichenschrift, die durch ihre vorwiegend nichtphonetischen Prinzipien zu einem
wesentlichen Bindeglied zwischen den zahlreichen, stark voneinander abweichenden
Dialekten geworden ist, zu beseitigen? Und welcher Dialekt könnte schließlich die
Funktion einer neuen allgemeinen Schriftsprache übernehmen?

Es geht grundsätzlich darum, aufdiese und ähnliche Fragen eine Antwort zu finden.
Vorerst ist die Schriftreform nicht von einer Reform der geschriebenen Sprache zu

trennen, da die Sprachgeschichte Chinas eine ungeheure Diskrepanz zwischen
gesprochener und geschriebener Sprache aufweist, was zugleich mit einer äußerst
konservativen Grundhaltung zusammenhängt.

Der ausgeprägte Archaismus der chinesischen Gelehrtensprache schloß eine
fortwährende Anpassung an die Mundarten mit ihrem Lautwandel aus, weshalb sie mit
dem Zusammenbruch des alten Kaiserreiches zum Tode verurteilt war, dies um so

mehr, als sie wegen der starken Elitebildung dem Fortschritt des Gesamtvolkes im
Wege stand. Schon 1917 lancierten einige Professoren und Studenten der Pekinger
Universität eine «literarische Renaissance», die eine gewisse Ähnlichkeit mit der
europäischen Renaissance in bezug auf die Entwicklung der Nationalsprachen gegenüber

dem Lateinischen als lingua franca aufweist, anderseits jedoch gerade einen
offenen Bruch mit dem klassischen chinesischen Altertum darstellt und daher ihr
Vorbild in der modernen abendländischen Kultur und Zivilisation suchte. Am besten

eignete sich dazu das «Mandarin» (portugiesisch «Beamter» von Sanskrit mantrin,
«Ratgeber», «Minister») als verbreitetste Umgangssprache unter Gelehrten und
Beamten, die zugleich eine wohl als zweitrangigangesehene, aber sehrbeliebte
Volksliteratur besaß. Das «Mandarin» erwies sich ebenfalls neuen Ideen gegenüber
aufnahmefähiger als die in ihrer konfuzianischen Ideenwelt festgefahrene alte
Schriftsprache, weshalb es in der nationalistischen Periode durch den Unterricht und die

Verwendung in der modernen Literatur als «Nationalsprache» eine große Verbreitung

fand.

1. Zusammenfassung des Vortrags vom 2 c. Januar 1967 vor der Gesellschaft für deutsche
Sprache und Literatur in Zürich und der Schweizerischen Gesellschaft für Asienkunde.



74 NOTIZEN

Die Kommunisten konnten hier auf den Grundlagen des vorausgehenden Regimes
weiterbauen, wobei ihre Politik den Dialekten gegenüber elastischer war als die der
nationalistischen Regierung, welche die Verbreitung der Nationalsprache nur allzuoft

gegen die verschiedenen Mundarten ausspielte. Dennoch bleibt das Hauptziel der
Erneuerer Chinas eine einheitliche Schrift und Sprache, da die Vereinheitlichung der
letztern unausweichlich das Problem der Orthographie mit sich bringt. Die alte
Zeichenschrift bildet für die schnelle Überwindung des Analphabetismus ein
beträchtliches Hindernis. Dabei haben wissenschaftliche Untersuchungen erwiesen,
daß die große Mehrheit der Zeichen einem phonetischen Prinzip unterliegt. Rein

ideographische Elemente in dieser Schrift sind nicht zu leugnen, doch ist ihre
Abhängigkeit von der gesprochenen Sprache offensichtlich. Deshalb haben sich seit
Ende des 19. Jahrhunderts viele Köpfe mit der Möglichkeit einer phonetischen
Orthographie befaßt, wodurch die Exklusivität der Schriftsprache als Medium einer
Elite endgültig durchbrochen würde. Daran waren auch die Kommunisten
interessiert, allerdings bloß aus Sozialrevolutionären Gründen. Dennoch haben sie seit
ihrer Machtergreifung nicht direkt auf die Beseitigung der Zeichenschrift, sondern
auf eine Zwischenlösung, nämlich ihre Vereinfachung, abgezielt. Der Gedanke selbst

war nicht neu, bestand doch seit langem die Praxis, in handgeschriebenen
Dokumenten die komplizierten Zeichen stark zu vereinfachen. Mit offizieller Sanktionierung

wurden nun nach ähnlichen Prinzipien neue abgekürzte Zeichen eingeführt.
Die grundsätzliche Schwierigkeit blieb allerdings bestehen, wenn auch die Erleichterung

beim Erlernen und Gebrauch der vereinfachten Schreibweise eindeutig ist.
Warum haben die sonst so kompromißlosen Kommunisten trotzdem diese

Zwischenlösung gewählt? Dies hat vorerst nationalistische Gründe: das Volk selbst

«liebt die Zeichen», wofür wohl die außerordentlich konservative Haltung gegenüber

einer uralten literarischen Überlieferung verantwortlich ist. Auf lange Sicht
dürfte die kommunistische Politik in dieser Hinsicht - gerade weil sie auf das Volk
Rücksicht nimmt — doch nicht so unvernünftig sein : sobald ein großer Teil der
Bevölkerung diese abgekürzte Schrift bewältigt hat und damit dem Ideal einer einheitlichen

gesprochenen und geschriebenen Sprache nähergerückt ist, dürfte die Zeit
reifsein für den letzten beabsichtigten Schritt : die Romanisierung des Chinesischen.

Das Problem einer phonetischen Schreibweise hat seit Ende des letzten Jahrhunderts

schon viele Köpfe beschäftigt, wurden doch zwischen 1890 und 1911 nicht

weniger als je Lösungen, die allerdings auf wenige Grundtypen zurückgeführt werden

können, vorgeschlagen. Ein Versuch, nach altem Prinzip phonetische und
ideographische Elemente zu kombinieren, hat sich als unpraktisch erwiesen. Am
wichtigsten wurden drei phonetische Umschriftsysteme. Das eine benutzt 39 von
chinesischen Zeichen abgeleitete Symbole, um die Initiale, Mediale und Finale der Silben

darzustellen. Die zwei anderen Systeme verwendeten das lateinische Alphabet. Das

erste wurde 19 2 8 als offizielle Umschrift adoptiert, jedoch von der nationalistischen



NOTIZEN J£

Regierung nie kräftig genug unterstützt, um die gebührende Prominenz zu erlangen,
obwohl es bis heute als Hilfsmittel für die richtige Aussprache auf Formosa benutzt
wird. Die phonetische Umschrift ist 1928 bis 1932 von russischen und chinesischen
Gelehrten ausgearbeitet und schließlich 195-8 vom nationalen Volkskongreß
angenommen worden, vorläufig jedoch bloß zur beschränkten Benutzung bei der
Verbreitung der allgemeinen Umgangssprache. Es ist eine praktische Umschrift, die
durch aktive Unterstützung der Regierung in der Zukunft sicherlich als offizielle
Orthographie verwendet werden kann. Die bisherigen Experimente haben bestätigt,
daß die moderne Sprache durch sie sehr verständlich ist und wenig Raum übrigbleibt
für Mißverständnisse, die vom typisch chinesischen Gleichlaut zahlreicher Wörter
mit verschiedener Bedeutung verursacht werden.

Man mag es wohl bedauern, daß somit der schönen, uralten Zeichenschrift keine
Zukunft beschieden sein wird, aber in einer Zeit, in welcher Abendland und Orient
ganz auf Rationalisierung und technische Effizienz eingestellt sind, wird sich die
moderne chinesische Literatur gleichfalls der allgemeinen Tendenz anpassen müssen,
vielleicht schon um einer gewissen politisch-kulturellen Isolierung zu entrinnen.
Über diese Möglichkeit soll man sich nicht täuschen, denn der entscheidende Schritt
wurde vor vierzig Jahren getan, als das Monopol der klassischen Schriftsprache
durchbrochen wurde. Eine phonetische Orthographie bedeutete nur die endgültige
Modernisierung des Chinesischen überhaupt. R. P. Kramers


	Notizen

