Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 23 (1969)

Heft: 1-2

Artikel: Ein Zen-Priesterbildnis der Tokugawa-Zeit : Gemmon Dy, Abt des
Myshinji, im Chinz des Sumiyoshi Jokei

Autor: Brinker, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT

Gemmon Dayii, Abt des Myashinji, im Chinzé des Sumiyoshi Jokei
(1599-1670)

HELMUT BRINKER
HEIDELBERG

Die dem Zen-Buddhismus immanente Skepsis gegeniiber jeglichem
Versuch, die im Grunde unvorstellbare und daher auch undarstellbare
Transzendenz im und durch das Bild zu vergegenwirtigen, das Mif3-
trauen gegeniiber jedem starr fixierten Kult und Dogma sowie die Be-
tonung des Diesseitigen und Alltiglichen muBten zwangsliufig dazu
fiihren, daB in weiten Bereichen des Zen die historische Personlichkeit
und die Person iiberhaupt zum Mittelpunkt des Denkens und Handelns
wurden. Der orthodoxe Mahayana-Buddhismus sah an der Spitze seiner
Heilsgestaltenhierarchie den Buddha als eine Objektivierung und per-
sonhafte Manifestation des Absoluten. Neben einem mehr oder weniger
passiven Erlosungsglauben spiegelt sich in mahayanistischen Schriften,
Kulten und Riten und vor allem in der strengen Dogmatik das teilweise
h6chst komplizierte System einer spekulativ-reflektierenden Scholastik
und Metaphysik. An ihre Stelle tritt im Zen eine auf wenige Elementar-
formen beschrinkte Meditationspraxis und die Idee der aus eigener
Aktivitit geborenen und nur durch intensive geistige und korperliche
Askese zu erlangenden Selbstbefreiung und Erleuchtung. Freilich be-
darf der nach dem satori [ 1]* Strebende in seinem unermiidlichen Ringen
vielfach der ermutigenden und den richtigen Weg weisenden Hilfe
eines bereits zur Erleuchtung durchgedrungenen Menschen, ja die Kom-
munikation zwischen Meister und Schiiler wird sogar zu einem unent-
behrlichen Bestandteil des Zen, da nur die ﬂbermittlung des dharma

* Die Ziffern in eckigen Klammern beziehen sichauf die Schriftzeichen auf den Seiten 18/19.

2 GO— &0/



2 HELMUT BRINKER

(jap. ho [2]) von Geist zu Geist (jap. ishin-denshin [3]) die Lehrtradition
lebendig und unverfilscht fortzufithren vermag?.

All das bedeutet fiir die buddhistische Sakralkunst praktisch einen
letzten Schritt zur Subjektivierung oder, wenn man so will, zur Hu-
manisierung. Indem das Bild des erleuchteten Menschen, sei es sein Por-
trit, sei es die [llustration seiner Grofitaten oder entscheidender Ereig-
nisse aus seiner Biographie (jap. doshaku-ga?[6]), im japanischen Zen
des 13.—1 5. Jahrhunderts in das Zentrum darstellerischen Interesses und
kiinstlerischen Schaffens riickt, legt das religise Kunstwerk seine
distanzierte Objektivitit als Kultgegenstand in hohem MaBe ab ; es wird,
um es mit einem Begriff der neueren Theologie auszudriicken, «ent-
mythologisiert».

I. ZUR TERMINOLOGIE DES PRIESTERBILDNISSES IM ZEN

Zen-buddhistische Priesterbildnisse nennt man im Japanischen Chinzs
oder Chinsé [7], das heit wortlich iibersetzt: Scheitel-Merkmal. Seit
seiner Ubernahme aus China im frithen 13. Jahrhundert ist dieser Ter-
minus stets strikt auf die Bildnismalerei der Zen-Schule beschrinkt ge-
blieben. Urspriinglich aber bezeichneten die beiden im Chinesischen
ting-hsiang3[7] gelesenen Schriftzeichen etwas anderes. Allein die Grund-
bedeutung «Scheitel-Merkmal » zeigt schon, daB damit der usnisa (chin.
ju-chi, jap. nikkei [8]) auf dem Haupte des Buddha gemeint war¢. Bei

1. Das zu einem zen-buddhistischen Zentralbegriff gewordene Wort von der « Ubermitt-
lung des Geistes durch den Geist» entstammt dem Fa-pao-t’an-ching (jap. Hohadan-ky3 [4]), das
traditionsgemiB dem Sechsten Patriarchen Hui-néng (jap.Ené [5], 638—713) zugeschrieben
wird. Vgl. die englische ﬂbersetzung von Wing-tsit Chan: The Platform Scripture, Asian Insti-
tute Translations, No. 3, New York: St. John’s University Press 1963.

2. In der chinesischen Literatur wird dieser Begriff (tao-shih-hua [6]) seiner wortlichen Be-
deutung gemiB im allgemeinen fiir «taoistische und buddhistische Malerei» verwendet.

3. Am Rande sei bemerkt, daB} interessanterweise das erste der beiden Schriftzeichen unter
anderem fiir ein im alten China am Hut getragenes Rangabzeichen stand.

4. Bisweilen wurde der Begriff ting-hsiang (jap. chinzd) auch mit der drnd (jap. hyakugo-so
[9])an der Stirn des Buddha identifiziert. Usnisa und drnd gehdren gemil buddhistischem Kanon
seit alters zu den dvatriméan mahd-purusa-laksanani (jap. sanjini-sé [10]), jenen zweiunddreiBig



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 3

seiner in der Geschichte des chinesischen Ch’an nicht exakt zu be-
stimmenden, sicherlich aber vor die Mitte des 12. Jahrhunderts zuriick-

gehenden Begriffsbildung wurde das Zen-Priesterbildnis also mit einem
laksana (chin. hsiang, jap. s [13]) identifiziert. In der Tat entscheidet das
Japanische nur durch die Lesung chdss fiir usnisa und chinzé (auch chinsd)
fiir Zen-Bildniss, von welchem der beiden Dinge die Rede ist. Diese
merkwiirdige Begriffsambivalenz mag vielleicht in einem etwas klareren
Licht erscheinen, nachdem wir uns vom Wesen und von der Funktion
eines solchen Chinz ein Bild gemacht haben.

2, WESEN UND FUNKTION
ZEN-BUDDHISTISCHER PRIESTERBILDNISSE

Der Zen-Meister iiberreicht sein gemaltes Bildnis, das er im allgemeinen
mit einer Widmungsaufschrift (jap. ji-san [14]) zu versehen pflegt, dem
zur Erleuchtung gelangten Schiiler als eine Art geistliches Reifezeugnis,
so da} dieser den erleuchteten Meister stets vor Augen haben und sich
an dessen geistiger Prasenz immer von neuem orientieren, erbauen und
aufrichten kann. Dies zeigt den hochst subjektiven und personlichen
Charakter zen-buddhistischer Bildnismalerei. Das Chinzé verleiht dem
intimen Meister-Schiiler-Verhiltnis sichtbaren Ausdruck. Es weist sich
darin als inka [15], als Zeugnis der Erleuchtung aus und gleichzeitig als
Anerkennungsurkunde fiir die rechtmaiBige Ubernahme des « Siegels
des Buddhageistes» (jap. busshin-in [16]).

Das von Mujaku Dochi [17] (16 §3—1744) kompilierte Zenrin-shokisen
[18], ein im Jahre 1741 erstmals erschienenes zen-terminologisches
wunderbaren, dem ripa-kdya (jap. shiki-shin [11]) des Buddha eigenen physischen Merkmalen,
welche die absolute Erkenntnis und Weisheit des Erleuchteten symbolisieren.

Fiir usnisa findet man neben ju-chi [8] und ting-hsiang [7] in der chinesisch-buddhologischen
Literatur hiufig auch die Bezeichnung wu-sé-ni-sha [12], die natiirlich nichts weiter ist als die
phonetische Transkription des Sanskritworts.

5. Moglicherweise ist die spezielle Lesung chin auf die phonetische l'ibertragung einer siid-

chinesischen Dialektform des im modernen Standardchinesischen ting 7 ausgesprochenen
ersten Schriftzeichens fiir «Spitze, Scheitel, auf dem Kopf tragen usw.» zuriickzufiihren.



4 HELMUT BRINKER

Handbuch®, zitiert unter dem Stichwort Chinzs eingangs zwei Text-
stellen, in denen es heillt: «Die Gestalt der Patriarchen ist im Grunde
gestaltlos gleichwie das Scheitel-Merkmal (‘Chinzs) des Ju-lai <(jap.
Nyorai [20], skr. Tathdgatay, das unsichtbar ist. Daher nennt man sie
(die Patriarchengestalt) ting-hsiang (jap. Chinz6)», und weiterhin:
«Das Scheitel-Merkmal (‘Chinzs) des Ju-lai ist der vollendete ju-chi
(skr. usnisay, den weder Gotter noch Menschen sehen konnen”». Mit
diesen von Mujaku Déchii zur Etymologie des Wortes Chinzs herange-
zogenen Belegen diirfte auch unsere Frage nach der Doppeldeutigkeit
dieses Begriffs bereits weitgehend beantwortet sein. So wie sich die all-
gegenwartig wirksame Weisheitsmacht des Tathdgata im uspisa symbol-
haft manifestiert, der in seiner numinosen Existenz den Augen der Got-
ter und Menschen jedoch verborgen bleibt, so dokumentiert sich in der
ﬂbergabe eines Zen-Bildnisses die wahrhafte Hbermittlung des «Gei-
stigen Siegels der Patriarchen» (jap. soshi-no-shin-in [21]), welche die
Grenzen des profan-menschlichen Wahrnehmungsvermégens iiber-
steigt und sich unsichtbar, eben vom Geist des erleuchteten Meisters
zum Geist des zur Erleuchtung durchgedrungenen Schiilers vollzieht.
Erleuchtung aber bedeutet Leerheit (jap. ki [22], skr. $inyata) ; Leerheit
bedeutet Abwesenheit aller phinomenalen, diesseitigen Merkmale,
Gestaltlosigkeit (jap. musg[23]). Hier nun wird unmittelbar verstindlich,
weshalb im Zenrin-shékisen von der «im Grunde gestaltlosen Gestalt der
Patriarchen» die Rede war und warum diese mit dem wu-chien-ting-
hsiang (jap. mugen-chdsé [24]), das heiBt dem unsichtbaren Scheitel-
Merkmal (usnisa) des Buddha, verglichen und sogar danach benannt
werden konnte. Fiir den Zen-Schiiler, der die Meisterwiirde erlangt
hat, ist das gemalte Chinzé gleichsam ein privates Siegel seines Buddha-
geistes.

6. Wir beziehen uns hier jeweils auf den Neudruck der zweiten, kommentierten und er-
ginzten Auflage von 1891, hrsg. von Shibata Otomatsu [19], Tokyd 1963. Die das Chinzs be-
treffenden Stellen des Zenrin-shékisen sollen demnichst in einer Studie itber Das zen-buddhistische

Priesterbildnis in der chinesischen und japanischen Malerei ausfiihrlicher behandelt werden.
7. Zenrin-shokisen, S.163.



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT LY

3. BILDBESCHREIBUNG

Das 106 cm hohe und 48 cm breite Priesterbildnis im Museum Rietberg,
Ziirich (R]p 419), ist mit kriftigen, opaken Farben auf Seide gemalt
(Abb. 1). Abgesehen von kleineren, unerheblichen Bruchstellen in der
Seide und einigen abgeriebenen Partien der relativ dick aufgetragenen
Farbschichten, namentlich des bréckligen Kalkwei3, befindet sich das
Bild in gutem Erhaltungszustand. Es ist heute iiber einen Rahmen ge-
spannt, war urspriinglich aber als Hingerolle aufgezogen. Die aus
schwerem, goldgrundigen Brokat bestehende Montierung diirfte alt
sein, das heiBBt der Entstehungszeit des Bildes angehdren. Dieses wurde
1917 von Baron Eduard von der Heydt aus der Sammlung Raphael
Petruccis, Briissel, erworben; 1956 ging es in den Besitz des Museums
Rietberg und damit der Stadt Ziirich iiber.

Das Bild trigt im oberen Teil eine teils nach inhaltlichen, teils nach
formal-asthetischen Gesichtspunkten gegliederte Aufschrift mit zwei
groBen Siegeln am Ende. Zwei kleinere Siegel, auf die wir spiter zu-
riickkommen werden, befinden sich in der rechten unteren Ecke.

Der vor einem leeren Grund frontal gegen links® dargestellte Priester
sitzt in einem Armlehnstuhl mit hoher Riickenlehne, den man in zen-
buddhistischem Zusammenhang stets als kyokuroku [2 5] bezeichnet. Ein
meditierend ins Ungewisse gerichteter Blick aus den dennoch wachen,
lanzettférmig geschnittenen Augen, die unter buschigen Brauen her-
vorschauen, eine hohe, dreifach gefurchte Stirn, auffallend gro8e Ohr-
lippchen, ein schmaler Mund und eine markante, spitze Nase charak-
terisieren den um das Kinn und den Hinterkopf von weilen Haarstoppeln
bedeckten Kopf des Alten (Abb. 2). Uber dem nur am Halsausschnitt
und an seinem rechten Armel sichtbaren weien Untergewand tragt der
Zen-Meister eine braune Robe (jap. koromo [26]) und dariiber wiederum

8. Die Seitenbezeichnungen sind hier, sofern durch das Possessivpronomen nicht aus-
driicklich anders angegeben, nicht auf den heraldischen Standpunkt bezogen, sondern stets
vom Standpunkt des Betrachters aus zu sehen.



6 HELMUT BRINKER

ein weiles, mit griingrundigen Goldrankenborten geschmiicktes kafaya
(jap. kesa[27]), eine Art Stola, die iiber seiner linken Schulter von roten,
durch einen weiBBen Ring an seiner Brust gekniipfte Kordeln zusammen-
gehalten wird. Die Schuhe des mit untergeschlagenen Beinen in der
gewohnlichen Meditationshaltung (jap. kekka-fuza [28]) sitzenden Prie-
sters stehen auf einer dem Supedaneum vergleichbaren FuBBbank vor
dem Lehnstuhl, iiber den ein mit Golddrachenmedaillons dekoriertes,
hellgriines Tuch in groBen Faltenschwiingen herabhingt. Dieses wird
von einer breiten, weiB-blau-roten Borte gesiumt, die in sich durch ein
dichtes, feinliniges Goldrankengeflecht und eingestreute, alternierende
weille und zartblaue Bliiten delikat gemustert ist. In seiner Rechten
hilt der Meister einen Fliegenwedel (jap. hossii [29]), mit seiner Linken
umfaBBt er dessen weiBgraues Haarbiischel. Zur Ausriistung unseres
Priesters gehort ferner der an den Stuhl gelehnte, lange Stock (jap. ba
[30]). Er diente dazu, dem Schiiler wohlgemeinte, seinen Erleuchtungs-
prozeB beférdernde Hiebe zu verabreichen?.

4. UBERSETZUNG UND INTERPRETATION
DER BILDAUFSCHRIFT

Die gegen die Regel ostasiatischer Schreibpraxis von links nach rechts
laufende Bildaufschrift (Abb. 6) mag wie folgt iibersetzt werden :

«O weh ! Dieses Schrotteisen, in fiinf Farben gemalt, kommt einem
Ochsen gleich ; nur hat es keine Horner.

Es sieht einem Esel dhnlich, doch fehlt ihm der ¢ charakteristische)
Unterkiefer.

Wenn man mich auch ernannt und zu dem Ménchlein* ,Soundso*

9. Diese Praxis wurde von dem vielgerithmten T’ang-Meister Té-shan Hsiian-chien (jap.
Tokusan Senkan [31], 780-865) eingefiihrt und dann zusammen mit dem Erweckungsschrei
«Katsu! » [32] namentlich in der Rinzai-Schule [33] geiibt.

10. Der Ausdruck shan-séng (jap. sansé [34]), wértlich: Berg-Monch, ist ein in zen-buddhi-
stischer Terminologie vielfach gebrauchter Topos der Selbsterniedrigung.



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 7

gemacht hat, welch ein Jammer ist es dennoch um diese wertvolle,
kolorierte Seide von drei Full ¢ Hohe) ™.

Soron Shuso™ lieB dieses mein triigerisches Ebenbild malen und
bat mich um eine Widmungsaufschrift.

So habe ich denn wie gewdhnlich zum Pinsel gegriffen.

Zur Zeit der Regierungsperiode Kambun im Jahre der zyklischen
Zeichen Ahé und Shitsujo™ (1664).

Der wiederum im My6shin <-ji > [45] lebende Gemmon-s6™ [46]
schrieb dies in seinem ,Betrachten des Bedeutungslosen ( genann-
ten) Studio.

Diese Widmungsworte sind in seinen { Gemmons) ,Gesammelten
Aphorismen® (goroku [49]) enthalten.

Dem Wunsche des Kybgan Zagen* entsprechend habe ich sie auf
diese Hangerolle geschrieben.

Zur Zeit der Regierungsperiode Bunsei Rytishii im Frithsommer
des Jahres mit den zyklischen Zeichen Nin-go (18225 .

11. Drei chinesische ch’ih [3 5] entsprechen 107,43 cm, und sicherlich nicht ganz zufillig
mift das Bild in der Héhe 106 cm.

12. Shou-tso (jap. shuso [36]), wortlich: Hauptsitz, ist ein Titel fir den Hauptschiiler und
nicht etwa einen Meister oder gar das Haupt eines Zen-Klosters, dessen Titel gewGShnlich
tso-chu (jap. zasu [37]), chu-ch’ih (jap. jdji [38]), t’ang-t’ou (jap. dochd [39]) oder shang-tso (jap.
joza [40]) ist. Joza wurde insbesondere auch als Ehrenbezeichnung auf den eigenen Meister
angewendet.

13. O-féng (jap. ahé [41]) ist der astrologische Name fiir den ersten der zehn Himmels-
stimme chia [42], chih-ch’u (jap. shitsujo [43]) eine poetische Bezeichnung, die dem fiinften der
zwolf irdischen Zweige ch’én [44] entspricht. Der Trick, das Datum durch astrologische und
poetische Namen zu verschliisseln, findet sich nicht selten in Zen-Bildaufschriften des 17.
Jahrhunderts.

14. Das 55 (oder shil, chin. sou), wortlich: der Alte, tritt des 6fteren hinter Priesternamen
auf. Es muB wohl als ein auf das Alter anspielender Namensbestandteil aufgefat werden. Eine
wortliche Ubersetzung scheint hier nicht angemessen zu sein. Der beriihmte japanische Zen-
Meister Ikkyii Sojun [47] (1394—1481) beispielsweise signierte mehrfach mit jenem s hinter
seinem personlichen Namen. Vgl. dazu Yamato Bunka [48], Nr. 41 (August 1964), Tafel 3, 20 4,
sowie Nr, 1 auf der Tafel mit Details der Siegel und Signaturen,

15. Der Titel tso-yiian (jap. zagen [50]) deckt sich mit shou-tso (jap. shuso [36]), das ist der
Hauptschiiler in einem Zen-Kloster. Vgl. Anm. 12,



8 HELMUT BRINKER

Der geringe Enkelschiiler Shitko* entziindete Weihrauch, ver-
beugte sich neunmalund vermerkte diesin aufrichtiger Verehrung.»

Es folgen zwei Siegel (Abb. 10), von denen sich das untere ohne wei-
teres als das des Schreibers Shiiko identifizieren 1at. Die vier Schrift-
zeichen sind: Shii-ko-chih-yin [54], das heiBt «Siegel des Shiko». Das
obere Siegel lesen wir Sui-zen [ 55]. Wahrscheinlich handelt es sich dabei
um einen anderen Namen desselben Schreibers?’.

Was sagt nun die Aufschrift iiber das Bild selbst und die dargestellte
Person aus ? Mit Sicherheit wird man zunichst konstatieren kénnen, dal3
beide Teile der Aufschrift gleichzeitig, und zwar im Jahre 1822, ent-
standen sind und aus dem Pinsel des Shiiko stammen. Shiiko zitiert im
ersten Teil eine 1664 von Gemmon-so verfate und fiir seinen Haupt-
schiiler Soron [57] auf sein eigenes Bildnis geschriebene Widmung, die -
in Gemmons goroku [49] iiberliefert und daher dem Schreiber des frithen
19. Jahrhunderts bekannt war. Soron war also Auftraggeber™ und erster
Besitzer eines uns unbekannten zeitgendssischen Gemmon-Bildnisses.
Den Worten des Shiiko zufolge diirfte unser gegenwirtiges Bild 1822
zunichst in den Besitz seines Schiilers Kyogan [59] iibergegangen sein.
Alles deutet darauf hin, da3 wir hier ein posthumes Bildnis des Gem-

16. Abgesehen von einigen anderen Eigenheiten ist die Schreibung des zweiten Zeichens
in dem Namen Shiiko (oder SGko?[51]) sehr ungewdhnlich. Es sollte jedoch nicht mit dem hsi
(jap. seki, mushiro [52]) fiir «<Matte» usw. verwechselt werden. Aus dem Siegel des Schreibers
geht eindeutig hervor, daB es sich beim zweiten Teil des Namens um das Schriftzeichen hu
(jap. ko, tora [53]) fir «Tiger» handelt. Im Zusammenhang gelesen bedeutet also der Name
unseres Schreibers «Schultiger».

17. Sui-zen heillt wortlich iibersetzt «Zen energisch vorantreiben» oder besser, mit dem
englischen Ausdruck, «to push Zen». Das Vorhandensein zweier Siegel derselben Person ist
zwar nicht die Regel, aber durchaus nicht ungewshnlich. Der oben erwihnte Meister Ikkyd
S6jun etwa benutzte bisweilen zwei verschiedene Siegel auf einem Bild, das eine mit seinem
personlichen Namen Ikkyii, das andere mit seinem weniger bekannten nom de plume Kokukei
[56]. Vgl. dazu Yamato Bunka, Nr. 41 (August 1964), Tafel 14, sowie Nr. 6 auf der unbezifferten
Tafel mit Details der Siegel und Signaturen.

18. Sicherlich war Soron nicht der Maler des Bildes. Bei zen-buddhistischen Widmungs-
aufschriften muBl das Zeichen hua (jap. ga [58]) — «malen» — zumeist kausativ im Sinne von
«malen lassen» aufgefaBBt werden.



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 9

mon-s6 vor Augen haben™, der von sich selbst schreibt, er sei — wohl
nach einer gewissen Zeit der Abwesenheit — nun wiederum im Myo6-
shinji zu Ky6to. Und in der Tat finden wir in einer Abtsgenealogie des
auf Betreiben des Ex-Kaisers Hanazono [60] (reg. 1308-1318) 1337
gegriindeten My6shinji [45] in der 199. Generation einen gewissen Gem-
mon Doyt [61] erwidhnt*, der wohl mit unserem Meister Gemmon
identisch sein diirfte. Diese Vermutung sowie die Glaubwiirdigkeit der
von unserem Schreiber Shiiko zitierten Worte aus dem Gemmon-goroku
wird bestitigt durch eine zweifellos authentische Aufschrift von der
Hand des Gemmon (Abb. 7) auf dem posthumen Bildnis der Nonne
Sansetsu Zenyt [64], der Verwalterin des Chokei-in [6 5] im My6shinji®*.
Die Aufschrift ist auf dasselbe Jahr, 1664, datiert, und zwar verwendet
Gemmon denselben ungewdohnlichen astrologischen und poetischen
Zyklusnamen Ahg-shitsujo [41/43]. Die Aufschrift schlieBt mit den Wor-
ten: «Der wiederum im Mydshin¢-jiy lebende Gemmon-s6 Dayii [61]
schrieb dies in seinem ,Betrachten des Bedeutungslosen‘ ¢ genannten)
Studio [68].» Das hier dem Namen hinzugefiigte Ddyi beseitigt alle
Zweifel an der Identitit des auf dem Ziircher Bildnis als Gemmon-sé [46]
vorgestellten Meisters mit dem 199. Abt des My6shinji. Leider lieBen
sich weder fiir ihn noch fiir irgendeinen der anderen in unserer Bild-
aufschrift erwihnten Priester exakte Lebensdaten feststellen. Die An-
spielung auf das «Schrotteisen» sowie die Verwendung des s6 (oder shi,
chin. sou) (s. Anm. 14) und natiirlich nicht zuletzt die greisenhafte Ge-

19. Welchen Sinn hitte sonst der als wortliches Zitat aus dem Gemmon-goroku iibernom-
mene erste Teil der Bildaufschrift an dieser Stelle? Ferner gibt die Tatsache, daf3 sich der
Schreiber Shiiko als Lehrnachfolger (Enkelschiiler ist hier nicht wértlich zu verstehen) des
Gemmon bezeichnet, daB er Weihrauch entziindet und sich (doch wohl vor dem Bildnis seines
geistigen und geistlichen Ahnherrn) neunmal verbeugt, unmiBverstindliche Anhaltspunkte fiir
die Identifikation des Dargestellten mit Gemmon.

20. Vgl. Yamada K&d6: Zenshd Jiten [62], Tokyd 1915, die genealogischen Listen der ver-
schiedenen Zen-Schulen, in der Unterabteilung: Rinzai-shi Mydshinji Jiji-rekidai [63],
S.17:b.

21. Myéshinji Meihé Zuroku [66) (Bildkatalog der berithmten Schitze im Myéshinji ), hrsg.
vom Onshi Kydto Hakubutsu-kan [67], Kyoto 1935, Tafel 28: rechts.



10 HELMUT BRINKER

stalt des portritierten Meisters selbst — vorausgesetzt, es handle sich
bei dieser wirklich um den erwihnten Gemmon D&yt — lassen darauf
schlieBen, daB dieser 1664 bereits sehr alt war. Und endlich ergibt sich
ausall den erérterten Fakten und Uberlegungen, daB unser Zen-Priester-
bildnis im Museum Rietberg aus dem My®oshinji zu Ky6to stammt.

£. BILDNISTYPUS

Die Entwicklung des ganzfigurigen Zen-Portrits eines gleichsam «in
cathedra» auf hohem Lehnstuhl sitzenden Priesters 13t sich zumindest
bisins 11. Jahrhundert fast liickenlos zuriickverfolgen. In der japanischen
Zen-Literatur hat dieser Typus seit alters den Namen iz5 oder isuzs [69],
«Stuhlbildnis»#*. Eines der friithesten erhaltenen, wenn auch nicht zen-
buddhistischen Beispiele ist das eindrucksvolle Idealportrit des groB3en
indischen Patriarchen Amoghavajra (chin. Pu-k’ung Chin-kang, jap.
Fukii Kongo [71]) (705-774) im Ko&zanji [76] bei Kydto (Abb. 11). Es
wird gewohnlich dem chinesischen Maler Chang Ssii-kung [77] zuge-
schrieben, der vermutlich zur Zeit der Siidlichen Sung-Dynastie titig
war?3,

Den Stil der zen-buddhistischen Bildnismalerei dieser Epoche in Japan
reprasentiert ein im Shodenji [78], Kydto, aufbewahrtes Portrit des chi-

22, Anstelle des Radikals Nr. 7 5 (Holz) findet man das gleichlautende Zeichen i [7o] hiufig
- auch mit dem Radikal Nr. 9 (Mensch) geschrieben, Iz5 behilt der Sache nach zwar dieselbe
Bedeutung, meint wortlich iibersetzt jedoch soviel wie « Anlehnbildnis».

23. Amoghavajra, der zahlreiche wichtige Sutren aus dem Sanskrit ins Chinesische iiber-
setzte, war ein Vertreter des Esoterischen Buddhismus und gilt als einer der Griinder und
Urviter der Shingon-Sekte. Sein posthumes Bildnis ist also kein Chinzs.

Der Maler Chang Ssti-kung [77] ist in chinesischen Quellen nicht erwihnt und nur durch
das in Japan kompilierte Kundaikan Sayichaki [72] (Nr. 15) bekannt, wo er unter den Malern
der Nérdlichen Sung-Dynastie rangiert. Die oben am duflersten Rand rechts und links auf dem
Amoghavajra-Bildnis erscheinenden Aufschriften «Pu-k’ung San-tsang fa-shih» [73] (Der Lehr-
meister des Tripitaka Pu-k’ung) und «Ta-sung Chang Ssii-kung pi» [74] (Chang Ssii-kung aus
dem groBen Sung {-Reich) hat es gemalt) sind sehr wahrscheinlich Zutaten spiterer Jahrhun-
derte. Farbtafel und ausfiihrliche Diskussion dieses Portrits bei Sawa Ryiiken : «K6zan-ji shozd
Fukii Sanz5-zu ni tsuite» [7 5] (Zum Fukii Sanzd-Bild im Ko6zanjiy, Yamato Bunka, Nr. 38 (Ok-
tober 1962), Tafel II, sowie S. 8—14.



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT II

nesischen Ch’an-Meisters Wu-an P’u-ning (jap. Gottan Funei [79])
(1197-1276, Abb. 12). Es wird berichtet, daB} dieser im Jahre 1260 zu
einem mehrjihrigen Aufenthalt nach Japan kam und dort zum zweiten
Abt des Kenchdji [80] in Kamakura ernannt wurde. Wu-an P’u-ning
widmete seiner eigenhindigen Aufschrift zufolge dieses Bildnis wahr-
scheinlich 1265, dem Jahr seiner Riickkehr ins Sung-Reich, seinem ja-
panischen Schiiler Tégan Ean [81]. Das angeblich von dem Ménchsmaler
(Hoin) Choga [82] ausgefiihrte Bild ist trotz allen chinesischen Stilmerk-
malen ein japanisches Werk aus der Zeit zwischen 1260 und 12635.

Nur wenige Jahre spiter, 1271, erhielt ein gewisser Ronen Koji* [83]
das nicht zu Unrecht so beriihmte, allem Anschein nach ebenfalls in Ja-
pan entstandene Bildnis seines chinesischen Lehrmeisters Lan-ch’i Tao-
lung (jap. Rankei Doryt [84]) (1213—1278, Abb. 13). Es zeigt den g8-
jahrigen Griinderabt des Kenchgji, der 1246 auf Ersuchen des vierten
Sennyiji[8 5]-Abts Getsuo Chikyd [86] aus dem vom Mongolensturm be-
drohten Sung-Reich nach Japan gekommen war, in einem hohen Lehn-
stuhl sitzend, jenem in der Bildnismalerei der Zen-Schule dominieren-
den isuzo[69]-Typus also. Das Chinzé des Lan-ch’i Tao-lung reflektiert,
wie auch das Wu-an-Portrit, den starken EinfluB der Siidlichen Sung-
Malerei auf die japanische Bildniskunst der Kamakura-Zeit (118 5-1392)
— vorausgesetzt, daB} dieses Bildnis wirklich von der Hand eines Japaners
stammt, was jedoch wahrscheinlich ist?s. Die beiden Chinzs stehen hier
gleichzeitig als Vertreter der zwei Hauptstilrichtungen innerhalb der

24. Koji (chin. chii-shih) ist in buddhistischem Kontext eine Art Titel fiir Laienbriider, die
zwar nicht der Ménchsgemeinschaft im engeren Sinne angehéren, wohl aber Schiiler und Jiin-
ger eines buddhistischen Lehrmeisters sein konnen. Die fiir den vorliegenden Fall des Ronen
Koji von japanischen Spezialisten geiuBerte Hypothese, der Genannte sei mit dem unserem
Meister Lan-ch’i Tao-lung [84] groBe Verehrung entgegenbringenden Regenten H5j6 Tokiyori
[88] identisch, liBt sich kaum halten, da dieser 1256 aus seinem Amt ausschied und 1263,
acht Jahre vor der mutmabBlichen Entstehung des Lan-ch’i-Portrits, starb. Sehr wohl aber mag
Rénen Koji der «Priester»-Name des H5j6 Tokimune [89] (reg. 1268—1284) gewesen sein. Er
war es, der Lan-ch’i Tao-lung aus der Emigration zuriickholte und diesen dann nachweislich
zu seinem eigenen Lehrer machte.

25. Ausgezeichnete farbige Detailreproduktion des Bildes in Kokuhs [87] — National Treasures
of Japan, Vol. 5: 13th—14th centuries, Tokyd 1966, Tafel 1.



12 HELMUT BRINKER

zen-buddhistischen Bildnismalerei: auf der einen Seite das reich ge-
schmiickte, farbenfreudige Portrit des Wu-an P’u-ning, auf der anderen
das schlichte, in leichten, zuriickhaltenden Farben ausgefiihrte und dem
reinen suiboku-ga nahekommende Portrit des Lan-ch’i Tao-lung.

Was die beiden zuletzt besprochenen Bildnisse auBer ihrer zeitlichen
Nihe verbindet, ist die leichte Wendung der Dargestellten ins Dreivier-
telprofil nach rechts. Auf unserem Gemmon-Portrit sowie auf dem chi-
nesischen Bildnis des Inders Amoghavajra dagegen wenden sie sich nach
links. Bei den beiden zuerst genannten Bildern fallen die authentischen
Widmungsaufschriften der portritierten Personen auf; die Bildnisse
miissen mithin zu Lebzeiten der dargestellten Priester geschaffen sein.
Es sind sogenannte juzd [90], zeitgendssische Portrits. Im Falle des Amo-
ghavajra-Bildes handelt es sich — wie gesagt — um ein posthumes Patriar-
chenbildnis*, das rund vier Jahrhunderte nach dem Tod des groBen
buddhistischen Lehrers und Ubersetzers entstanden sein mag.

In der Tat scheint die Position der dargestellten Person zumindest in
Bildnissen reprasentativen Charakters, etwa vom Typ des isuzg, eine ent-
scheidende Bedeutung gehabt zu haben. Mujaku Déchii [17] diskutiert
im Zenrin-shokisen [ 18] unter anderem anhand eines Yiian-zeitlichen Trak-
tats des Chu-hsien Fan-hsien (jap. Jikusen Bonsen [93]) (1292-1348)%
ausfiihrlich die Rolle des Rechts und Links in einem Priesterbildnis. Er
zitiert Chu-hsien und stimmt mit thm voéllig tiberein, wenn dieser
schreibt: «Jeder, der das Bildnis (Chinzs [7]) eines Schulgriinders malt,
sollte das Gesicht nach Westen ¢(d.h. nach linksy blicken lassen. Einige
Leute behaupten jedoch, wenn es zu Lebzeiten ¢ des Dargestellteny an-
gefertigt werde, miisse es nach Osten <d. h. nach rechts) blicken. Die-
sen Worten sollte man aber kein Gehor schenken®.» De facto tat man

26. Derartige posthume Bildnisse bezeichnet man im Chinesischen gewohnlich als i-hsiang
(jap. izé [91]) oder ying-hsiang (jap. eizé [92]).

27. Der Ch’an-Meister Chu-hsien Fan-hsien gehérte der Lin-chi (jap. Rinzai-) Schule [3 3] an.
1329 fuhr er nach Japan, wo er in einigen der namhaften Zen-Kléster Kamakuras und Kyétos
lehrte. Wihrend seines Aufenthalts in Ky6to wurde er zum 16. Abt des Nanzenji [134] ernannt.

28. Zenrin-shéokisen, S. 163 f.



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 13

es offensichtlich doch, und Chu-hsiens miBbilligende Kritik an den Re-
geln der religiosen Bildnismalerei blieb unter den Meistern sowohl sei-
ner Zeit als auch spiterer Jahrhunderte, sowohl in China als auch in Ja-
pan, ohne nennenswerte, sichtbare Erfolge. Fiir das Chinzs galt und gilt
weiterhin die Grundregel des Rechts und Links zur Differenzierung zeit-
gendssischer und posthumer Bildnisse. Sie schlieBt, und dies kann man
der weiteren Erorterung des Mujaku Dchii entnehmen, dariiber hinaus
sogar die Forderung ein, da} die Widmungsaufschrift jeweils an der Bild-
seite beginnen solle, der sich der Dargestellte in seinem Blick zuwende,
das heiBt, die Schreibrichtung ist praktisch durch die Wendung der Per-
son im voraus festgelegt. Von beiden Regeln gibt es freilich Ausnahmen,
doch nur in auBBerordentlich beschrinkter Zahl*. Das Ryiika-in [107] des
My®éshinji besitzt ein unter diesem Aspekt ganz amiisantes Halbfiguren-
portrit oder besser Giirtelstiick des neunzigjihrigen Mujaku Déchi
selbst, das anscheinend 1743, zwei Jahre nach Erscheinen des Zenrin-
shokisen, gemalt wurde, und auf dem sozusagen absichtlich alles «falsch»

29. Zu jenen Ausnahmen unter den bekannteren Werken der Zen-Malerei gehoren einige
Bildnisse des Tofukuji-Griinders Shoichi Kokushi [94] (1202—1280). Da die angeblich eigen-
hindigen Widmungsaufschriften aus seinen beiden letzten Lebensjahren (1279/80) datieren,
lieBe sich fiir die «regelwidrige» Linkswendung eine immerhin diskutable Erklirung finden.
Shoichi Kokushi verlor namlich mit 52 Jahren sein rechtes Auge, und man mag sich spiter aus
diesem Grunde gescheut haben, den Abt von rechts zu portritieren. Er selbst hielt sich im
iibrigen bei seinen Widmungsschriften an die geltenden Konventionen und schrieb seiner
Blickrichtung entsprechend von links nach rechts iiber die Bilder. Zu Abbildungen der in
Frage stehenden Bilder vgl. Bukkyd Bijutsu Tenmokuroku [9 5] (Exhibition of Japanese Buddhist
Art), Toky6: National Museum 1956, Kat.-Nr. 133; Kyé no Zen-dera [96] — Zen Temples in
Kydto — 3. Aufl., Kyoto/Tokyd 1962, Tafel 29; Tofukuji Reihd-shii [97] ¢Sammlung der Kunst-
schitze im Tofukuji ), hrsg. vom Onshi Kydto Hakubutsu-kan [67], Ky6to 1936, Tafel 1 ; Shozs
Senshii [98] (Eine Bildnis-Auswahl}, hrsg. von der Nihon Rekishi Gakkai [99], Tokyd 1962,
Nr.18, S. 1.

Als Beispiel fiir ein «richtiges» posthumes Bildnis mit «falscher» Aufschrift sei das Portrit
des Muhon Kakushin [100] mit dem Ehrennamen Hottd Kokushi [101] (1207-1298) im
K&kokuji [102], Wakayama-Prifektur, angefiihrt. Es ist eines der ganz wenigen Zen-Priester-
bildnisse, das eine Malersignatur trigt: Kakukei hitsu [103] — «Kakukei pinxit». Dazu enthilt
es eine auf das Jahr 1315 datierte, von dem chinesischen Ch’an-Meister I-shan I-ning (jap. Issan
Ichinei [104] 1248-1317) verfaBte Aufschrift, die gegen die Blickrichtung des Dargestellten
von rechts nach links verlauft. Vgl. Nihon Bijutsu Taikei, Bd.IV: Chiisei Kaiga [105], Verf. Tani
Shinichi [106], Tokyd 1960, Tafel 8o.



14 HELMUT BRINKER

gemacht worden ist (Abb. 3). Aus demonstrativem Protest gegen alle be-
stehenden Regeln hat sich Mujaku in leichter Linkswendung, der Posi-
tion fiir bereits verstorbene Meister, portratieren lassen, seine Aufschrift
aber von rechts nach links iiber das Bildnis geschriebens°.

Das Ziircher Chinzé des Gemmon Dayii aber folgt in seiner fiir post-
hume Bildnisse geforderten Blickrichtung des Dargestellten nach links
und dem damit korrespondierenden Verlauf der Widmungsaufschrift
von links nach rechts den herrschenden Konventionen zen-buddhisti-
scher Portritmalerei. Jene Regeln, gegen die Chu-hsien und Mujaku
D6cht polemisieren, waren also dem Maler des Gemmon-Bildes und
auch dem Schreiber der Widmungsaufschrift Shitko durchaus gegen-

wéirtig.
6. MALER UND ENTSTEHUNGSZEIT

Wenngleich das Bildnis des Myoshinji-Abts Gemmon keine Signatur
tragt, scheinen die beiden kleinen Siegel in der rechten unteren Ecke
(Abb. 9) doch hinreichend Auskunft iiber seinen Maler zu geben. Die
beiden Schriftzeichen des oblongen Siegels in fischférmigem Kontur las-
sen sich eindeutig als Tosa [108] entziffern, die des quadratischen Siegels
als Hiromichi [109]. Tosa Hiromichi aber ist niemand anders als Sumiyoshi
Jokei [110], der uns auch unter seinem Kiinstlernamen Naiki [111] be-
kannt ist3r,

1599 als zweiter Sohn des das kaiserliche Malatelier zu Kyato lei-
tenden Tosa Mitsuyoshi [116] (1539—1613) geboren, soll er bereits in
jungen Jahren die Hauptstadt verlassen haben und einer Einladung des
michtigen Shogun leyasu [117] nach Edo, dem heutigen Toky6, gefolgt

30. Mydshinji Meihé Zuroku, Tafel 16 : Mitte.

31. Vgl. zu seinen Siegeln und Signaturen Sawada Akira: Nihon Gaka Jiten, Bd.: Rakkan
[112], Tokyd 1927, S. 6 56 f., zu seiner Biographie Noma Seiroku [1 13] und Tani Shinichi [106] :
Nihon Bijutsu Jiten [114], 17. Aufl., Tokyd 1965, S. 362: c, sowie den Index of Japanese Painters,
compiled by the Society of Friends of Eastern Art, 2nd printing, Rutland, Vermont/Tokyd :
Tuttle 1959, S. 48f. Einige biographische Anmerkungen finden sich auch in kurzen Artikeln
in Kokka | 115], Nr. 143 (Okt. 1889) und Nr. 594 (Mai 1940).



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 10

sein. Edo war die Residenz der Tokugawa-Familie, in deren Diensten
Hiromichi nachweislich fiir lange Zeit titig war. Erst zu Beginn der
sechziger Jahre scheint er nach Kyato zuriickgekehrt zu sein. 1661 trat
er in den Priesterstand. Er nahm den Ménchsnamen Jokei an, und gleich-
zeitig empfing er den Rang eines hokkys [118]. Doch schon 1662 wurde
er zum hdgen [119] ernannt 32, Noch im selben Jahre berief ihn Kaiser
Gosai [121] an das Malatelier des Hofs und empfahl dem Jokei, seinen
Familiennamen Tosa in Sumiyoshi umzuindern. Das geschah offenbar,
um einen in Vergessenheit geratenen Meister des Yamato-e, Sumiyoshi
Keinin [122] (titig um die Mitte des 13. Jh.), wieder in Erinnerung zu
bringen und dessen Schultradition aufs neue zu beleben. Sicherlich nicht
ganz zufillig hatte Jokei bereits bei der Wahl seines Priesternamens den
ersten Bestandteil des Namens Keinin iibernommen, und Jokei bedeutet
wortlich iibersetzt denn auch nichts anderes als dem Kei('nin) gleich.
Darin folgte Jokei einem nicht nur in der buddhistischen Namensgebung
geiibten Brauch, sondern einer auch in Kiinstlerfamilien vielfach anzu-
treffenden Gepflogenheit. Wir brauchen unsalso nichtzauwundern, unter
den Werken des Schulgriinders Sumiyoshi Jokei zahlreiche Bilder im
archaisierenden Yamatoe-Stil zu finden, die oftmals klassische Themen
des japanischen Mittelalters zum Vorwurf haben. Neben seiner Tatig-
keit am Hof fiihrte Jokei auch Auftrige in verschiedenen Tempeln seiner
alten Heimatstadt Kyoto aus. Es ist bekannt, daB er unter anderen fiir
den Tofukuji, Koryiji, Komy6ji und My6ho-in [123] arbeitete, bevor
er 1670 starb.

Von der Voraussetzung ausgehend, daB es sich bei dem Ziircher
Gemmon-Portrit um ein posthumes Bildnis des 199. Mydshinji-Abts
handelt und daB3 wir es hier mit einem authentischen Werk von der
Hand des Sumiyoshi Jokei zu tun haben, lassen sich folgende SchluB-
folgerungen ziehen:

32. Beide Rangbezeichnungen finden wir hiuﬁg in den Signaturen auf seinen Bildern aus
den sechziger Jahren. Hokkys ist der niedrigste Rang eines gewdhnlichen buddhistischen
Priesters, Der nichsthohere Rang ist der eines higen und der héchste der eines héin [120].



16 HELMUT BRINKER

1. Der Dargestellte starb wahrscheinlich 1664 oder sehr bald danach,
in jedem Fall aber vor 1670, dem Todesjahr des Malers Jokei.

2. Das Ziircher Gemmon-Bildnis mul demnach in jenen Jahren,

zwischen 1664 und 1670, vermutlich kurz nach dem Tod des
My6shinji-Abts, entstanden sein, zu einer Zeit also, zu der Sumiyoshi
Jokei selbst dem Priesterstand angehorte.
Es braucht uns dabei nicht zu beunruhigen, daB3 wir trotz seiner be-
reits 1662 auf kaiserlichen Wunsch vollzogenen Namensinderung die
Siegel mit seinem alten Namen Tosa Hiromichi aufunserem Gemmon-
Portrit finden. Mehrere Bilder aus seinen letzten Schaffensjahren tra-
gen diese Siegel in Verbindung mit der Signatur « Sumiyoshi Hokkyo
(oder Higen) Jokei hitsu» (Sumiyoshi Hokky6 pinxit) (Abb. 8).

Genau die gleiche Stilstufe wie das Gemmon-Portrit des Sumiyoshi
Jokei reprisentiert ein inschriftlich 1670 datiertes Chinza des 6 1 jahrigen
Jikuin Somon [ 124] aus der Werkstatt des Hasegawa Sakon [ 12 5]33. Dieses
Bildnis befindet sich im Rytika-in [107] des My6shinji, der ehemaligen
Residenz des Dargestellten. Es zeigt die gleichen Drachenmedaillons,
die gleichen Rankenornamente an den Gewandsiumen und an den Bei-
nen des in Lackschnitzerei dekorierten Abtssessels, ja sogar deren lanzett-
formig zugespitzte Metallbeschlige an den Enden (Abb. 14).

Ahnliche Parallelen zu dem Ziircher Bild des Jokei weisen auch zwei
andere Chinzb von Zeitgenossen des Gemmon Doyii auf, das eine aus der
ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts, das andere aus dem letzten Jahrzehnt
vor der Wende zum 18. Jahrhundert. Beide Chinza, sowohl das 1636 da-
tierte Bildnis des Tanden Oshé [132] im Chish6-in [133] des Mydshinji
(Abb. 15) als auch das Portrit des 77 jahrigen Nanzenji-Abts [134] Jikuin

33. Mydshinji MeihG Zuroku, Tafel 14: links. Es ist unklar, ob Sakon wirklich der Sohn des
Tohaku [126] (1539-1610) war, wie vielfach behauptet worden ist. Seine grofite Aktivitit
entfaltete Sakon in der ersten Hilfte des 17. Jahrhunderts. Signatur und Siegel des Jikuin-
Portrits Edokoro Sakon hitsu — Teikai [127] (echtes Bild) scheinen darauf hinzuweisen, dal wir
es hier nicht mit einem eigenhindigen Spitwerk des Sakon zu tun haben, sondern vielmehr
mit einem Bild aus seiner Werkstatt.



Abb. 1. Sumiyoshi Jokei (1 §99—1670): Bildnis des 199. My6shinji-Abts Gemmon Dayi, Wahr-
scheinlich zwischen 1664 und 1670. Tusche und Farben auf Seide. 106 % 48 cm. Ziirich,
Museum Rietberg (R]p 419).



3% w3 & ok

<
e

.&‘%:#‘&ﬂ*“ﬁ&%%%

AR ES e e R

Abb. 3. Bildnis des Mujaku Dé6chi (1653—
1744) mit eigenhandiger, 1743 datierter Auf-
Abb. 4. Detail aus Abb. 5. Detail aus schrift. Japan, anonym. Tusche und Farben
Abb. 1 : Linkes Abb. 1: Rechtes auf Papier. 110,6 X 54,5 cm. Kydto, Ryi-
Stuhlbein. Stuhlbein. ka-in, My6shinji.



Abb. 6. Detail aus Abb. 1: Aufschrift des Shitko auf dem Ziircher Gemmon-Bildnis.

Abb. 7. 1664 datierte Aufschrift des Gemmon Doyi auf dem Bildnis der Sansetsu Zenyi (De-
tail). Kyoto, Chokei-in, Mydshinji.



Abb. 9. Detail aus Abb. 1 : Siegel des Malers

Jokei - Tosa Hiromichi

Abb. 8. Signaturen und Siegel des Sumiyoshi ~ Abb. 10. Detail aus Abb. 1 : Siegel des Schrei-
Jokei., bers Shiiko (Suizen).



\bb. 11. Idealportrit des Amoghavajra (Pu-k’ung Chin-kang, 705-774). Chang Ssii-kung zu-
geschricben. Sidl. Sung-Dynastie (12./13.]h.). Tusche und Farben auf Seide. 117, 7 x
§9,1 cm (Detail). Kyoto, Kozanji.



R 7
y
b

—

o

Abb. 12.(H5in) Choga (titig im 13. Jh.) zugeschrieben: Bildnis des Wu-an P’u-ning (Gottan
Funei, 1197-1276) mit eigenhindiger Aufschrift. Japan, vermutlich 126 5. Tusche und Farben
auf Seide. 111,¢ x go em (Detail). Kydto, Shadenji.



\bb. 1 3. Bildnis des Lan-ch’i Tao-lung (Rankei Doryii, 1213-1278) mit eigenhindiger, 1271
datierter Aufschrift. Japan, anonym. Tusche und leichte Farben auf Seide. 10g x 46,4 cm.
Kamakura, Kenchaji.



R
Gk

M
SRR

BEMNE BNTS

-

BEY W R

e
TN

Abb. 14. Hasegawa Sakon-Werkstatt : Bildnis des Jikuin Somon mit eigenhindiger, 1670 da-

tierter Aufschrift, Tusche und Farben auf Seide. 114 % 51,5 cm. Kyoto, Ryiika-in, Myéshiniji.



Abb. 15. Bildnis des Tanden Oshd mit einer 1636 datierten Aufschrift. Japan, anonym.
Tusche und Farben auf Seide. 107,7x 5o cm. Kyoto, Chishs-in, Myashinji.



LA 2 DT A

TAE

AW Y

A%\ e F

ANATIRY (AN

Abb. 16. Bildnis des Jikuin Stgo (161§-1697) mit eigenhﬁndiger, 1691 datierter Auf-
schrift. Japan, Ryotaku zugeschrieben [?]. 120, 3 X 52,4 cm. Frither Slg. Mutd Sanji, Kébe.



EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 17

Stigo [135] aus dem Jahre 1691, in der ehem. Sammlung Muté [136],
Kobe (Abb.16),zeugenvondersichschonim16. Jahrhundertabzeichnen-
den Erstarrung oder, wenn man so will, Stagnation der spiteren zen-bud-
dhistischen Bildnismalerei. Die mit Ornamentbindern und -medaillons
reich geschmiickten Stuhltiicher und Priesterroben kénnen mit ihrer
iippigen Farbenpracht nicht iiber eine gewisse Harte und Stereotypie der
Tuschlinien im Kontur und in der Binnenzeichnung hinwegtiuschen.
Den Gesichtern und Hinden der Portritierten fehlt bei allem Realismus
doch jene vibrierende Sensibilitit und unmittelbar sprechende Geistig-
keit, die den Bildnissen des 13. bis 1 5. Jahrhunderts eigen sind und die uns
etwa die beiden chinesischen Ch’an-Meister Wu-an P’u-ning und Lan-
ch’i Tao-lung so eindrucksvoll vor Augen fiihren.

Das Gemmon Déyii-Portrit des Sumiyoshi Jokei scheint im My®6shinji
etwas in Vergessenheit geraten zu sein, denn es bedurfte weit mehr als
eines vollen Jahrhunderts, bis jener Kyogan Zagen das gleichsam herren-
lose Bildnis des 199. Myashinji-Abts offenbar wiederentdeckte und dem
Shiiko 1822 zur Beschriftung vorlegte, 152 Jahre nach dem Tode des Ma-
lers3¢, Anscheinend hat das Bild wihrend dieser Zeit ein wenig gelitten,
so daB man esfiir notigbefand, einige Gewandpartien (kesa), die im Kontur
heute etwas steif und ungelenk erscheinen, sowie nahezu alle Tuschlinien
der UmriB- und Binnenzeichnung zu iiberarbeiten. Am deutlichsten fin-
den wir diese Beobachtung bei einem Vergleich der beiden vorderen
Stuhlbeine bestitigt (Abb. 4, §). Wihrend das linke mit seinem fliissig
gezeichneten, aber etwas abgebla3ten Rankendekor den urspriinglichen
Zustand zeigt, lassen die harten, schematischen Ranken des rechten nur

34. Besonders posthume Priesterbildnisse blieben oftmals viele Jahre lang, manchmal sogar
fir immer, ohne Widmungsaufschrift. Vgl. etwa das Portrit des Bunkei Oshé [128] von
YamaguchiSekkei [129] (1644~1732) im Shunho-in[1 30] desMy®&shinij, MySshinji Meihé Zuroku,
Tafel 15: rechts, das Chinzé eines unbekannten Meisters im Fogg Art Museum, Cambridge,
Massachusetts, oder das Halbfigurenbildnis des Musé Kokushi [131] (127 5—1351) in der Freer
Gallery of Art, Washington, D.C. Priesterbildnisse ohne Widmungsaufschriften hatten, wie
schon gesagt, keinen wirklichen Besitzer, Daher erklirt es sich, daB iiberwiegend diese gleich-
sam unvollstindigen, herrenlosen Priesterbildnisse ihren Weg aus den japanischen Kléstern in
westliche Sammlungen und Museen fanden.



18 HELMUT BRINKER

allzusehr die Spuren der Hbermalung fithlbar werden. Dagegen scheint
es sich bei den stellenweise, insbesondere unter dem abgeriebenen Kalk-
weil} sichtbar gewordenen Tuschespuren um das Liniengeriist der Vor-
zeichnung zu handeln, da diese unzweifelhaft unter den originalen Farb-
schichten liegen.

Das posthume Bildnis des Gemmon D6yt im Museum Rietberg, Zii-
rich, dasunsden 199. My6shinji-Abt in einer Fassung des als Griinders der
Sumiyoshi-Schule bekannt gewordenen Malers Jokei vor Augen stellt,
darf zweifellos als ein gutes Beispiel fiir die im {ibrigen verflachende zen-
buddhistische Bildnismalerei des ausgehenden 17. Jahrhunderts gelten.

SCHRIFTZEICHEN ZU TEXT UND ANMERKUNGEN

T 0 4o F 39 % 8 F

» 3k 2 A 40 } B so Kk

, AR o % o EE 6o 1t I
 kFAR 3 RE 2 g o £HAH

. He 2w BREH o B o2 Wy Hl A REED
6 )ﬁﬁ@ 25 ﬂb;’ﬁ 44 R 63 ﬁl:ﬁ%\*}&%ﬁﬁﬁ
; B4 26 K s YaF e+ ZHAR

s WY 2y BE s X MY s RBWK

. b s HWEBEE o gy o6 HyAFKE HE
o Z4+ZM 2 BF 8 KpL¥ o7 BB TY

o B4 o ¥ o % b

2 BERYy  o» RLEE o 2R 68 BEHA X

i3 32 W o FE EETE;
E s BRL o FRAE K

e H T 3¢y 1¥ 53 & 6o HFH

16 A g 35 K 54 %ﬂiﬂj 70 1§

o BREAYL e HE s @A 2 A ELR

s Mg ey v EE so H % 2 BEBEAR

w %wzh 3 B# 57 Wk WX



73

74

EIN ZEN-PRIESTERBILDNIS DER TOKUGAWA-ZEIT 19

AE ZRKE
]
KERAR
¥

75 o BT %

76
77
78
79
80
81
82
83
84

8¢
86

EY XS
i v
2T
LRI
H#FAA
LR
A%
2E%

[ ¥ L
S k&
ARt
BV
838 %
H&R %

9 /%

88 )Lk #

9 )k %W T

90§ﬁ

o1 K 1%

o2 ¥ 1%

93 % 1B HH &

V- ERE
& & |

os WAEATR
A &

o o83

7 $%IEY
4

8 HigEE

99 H3E YR
¥

mo%*&@

o1 sk MR ff

102 .ﬁ@%

103 %%%

104 “Lh"‘?

o5 B % 47K
A-weq
&

106 A8 -~

o7 H¥ 1

108 £ £ (%)

o5 f§ i

o £ & 4 JE

e g2

e fHEadER
i ¢

13 P X

e HA L Ai88 0

ns @ ¥

e £ 4 K &

ny B K

s & A%

ny & Bk
120 ¥ EF
2t & K §
ERNY A
EPE-EIY N TS
XA, 43K
124 2 e
125 BN £
126 g{ﬁ
DN F A
- i
128 k?‘&éﬂiﬁ
129 L, 0% 3K
130 ASH I
EHF 39 |
132 Y 4k
133 % BRI
134 W §
135 X &
136 R i



	Ein Zen-Priesterbildnis der Tokugawa-Zeit : Gemmon Dōyū, Abt des Myōshinji, im Chinzō des Sumiyoshi Jokei

