
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Raghavan Iyer (Ed.), The Glasscurtain between Asia and Europe. A symposium on
the historical encounters and the changing attitudes of the peoples of the East and

West. XII, 356 pp. London, Oxford University Press, 1965.

Durch die modernen Verkehrsmittel und Nachrichtenübermittlungsmöglichkeiten
wie durch die geschichtlichen Ereignisse der letzten Jahrzehnte und die

entstandenen weltweiten Organisationen ist die gesamte Welt in einer Intensität
zusammengerückt, die vor kurzem unvorstellbar gewesen wäre. Die gegenseitige
Kenntnis der verschiedenen Völker und Kulturen bleibt aber sehr verständlicherweise

hinter dieser stürmischen Entwicklung zurück. Daher ist es das Anliegen
dieses Buches, in dem 20 verschiedene Beiträge und die Wiedergabe eines

Rundfunkgesprächs zwischen A. Toynbee und dem Herausgeber des Buches vereinigt
sind, zu einem besseren und richtigeren Verständnis beizutragen, Vorurteile zu
bekämpfen und unzutreffende Vorstellungen zu berichtigen. Ein Teil der Aufsätze

beschäftigt sich mit der Wandlung des Verhältnisses einzelner europäischer Länder

zu der europäischen und orientalischen Welt im Laufe ihrer Geschichte wie
Griechenland und Rußland, die an beiden Seiten verschiedenen Anteil haben, ein
anderer mit dem Bild, das wichtige Epochen der europäischen Geistesgeschichte wie
Aufklärung und deutsche Romantik sich von den bedeutendsten orientalischen
Kulturen gemacht haben, andere umgekehrt mit den Vorstellungen von Europa bei den

wichtigsten orientalischen Völkern und den starken Wandlungen, die diese

Vorstellungen und die Stellung zu Europa in der sich wandelnden jetzigen Welt erfahren,

wieder andere beschäftigen sich allgemein mit der Frage, wie ein besseres

echtes Verständnis erreicht werden könnte. Beteiligt sind an diesem internationalen

Gespräch Inder, ein Japaner, ein Chinese aus Malaya und im übrigen überwiegend
besondere Kenner der orientalischen Geschichte und Kulturen vor allem an der
Universität Oxford. Der Dalai Lama schrieb ein kurzes Vorwort. Natürlich sind
die einzelnen Beiträge von unterschiedlichem Gehalt, im Ganzen aber wird viel
Beachtenswertes gesagt und versucht, den behandelten Problemen wirklich auf den
Grund zu gehen und das Wesentliche herauszuheben. Ernst Meyer

Franz Rosenthal, Das Fortleben der Antike im Islam. Die Bibliothek des Morgenlandes.

407 S., 8°. Zürich und Stuttgart, Artemis Verlag, 1965.

Das vorliegende Buch ist ein kleines Meisterwerk, denn es gelingt ihm, einem
weiteren Publikum — ich möchte lieber sagen : einem sehr gebildeten Leserkreis, da

es auch für den Fachmann manch neuen Hinweis und vielseitige Anregung enthält -,
ein deutliches Bild vom Fortleben der Antike unter den Muslimen zu entwerfen.
In deren Bereich, so heißt es bereits im Vorwort sehr richtig, habe das Erbe der



IC6 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

Antike die tiefste Wirkung in der Berührung der ihrem Wesen nach so völlig anders

gearteten religiösen Wissenschaft des Islams gefunden.
Um einer gesamthaften Schau des weitgesteckten Fragenkomplexes zuzustreben,

geht F.Rosenthal von einer äußerst klugen und geschickten Auswahl von
Textproben aus, die er in Übersetzung vorlegt. Diese sind in zwölf Kapiteln angeordnet,
von denen jedes mit einem kurzen, einführenden Kommentar versehen ist. Hier
wird auch summarisch das einschlägige Schrifttum erwähnt und auf die jeweiligen
gelehrten Probleme hingewiesen. So heißt es z.B. S. 106 zutreffend, daß «... der
Europäer, der nach orientalischen' Philosophien sucht, schwerlich eine besondere
,islamische Philosophie', vergleichbar etwa der eigenständigen buddhistischen oder
konfuzianischen Philosophie, ausfindig macht... », oder S. 108 «... Eine Geschichte
der Logik im islamischen Kulturbereich fehlt noch, wie so vieles andere », um
anschließend auf die Schwierigkeiten der Terminologie und die heute zugänglichen
Hilfsmittel, die vor allem A.M.Goichon erarbeitet hat, aufmerksam zu machen.
Diese einzelnen Vorbemerkungen zu den Textproben sind auch in ihrem kritischen
Standpunkte zu den Originalen sehr wohlabgewogen. Der ganzen Auswahl geht eine

allgemeine Einleitung voraus, die dem Wesentlichen des Fragenbereiches gerecht
wird. So heißt es etwa S. 27 : «... Besonders wichtig für uns ist es aber, daß durch
das Arabische Werk oder Auszüge aus Werken, die im Urtext verlorengegangen
sind, erhalten blieben und daß auch in Zukunft noch immer die Möglichkeit neuer
Funde in dieser Richtung besteht ...»

Das erste der zwölf besagten Kapitel von Textproben gilt der Übersetzungsmethode

und Textkritik, ihm folgt das zweite über biographische und'"
kulturgeschichtliche Kenntnisse der Muslime von der Antike ; dem schließen sich nun die
einzelnen Fachgebiete an. Kapitel 4 ist der Philosophie gewidmet, allem voran der
Logik, von der es S. 107 wieder sehr zutreffend heißt: «... Sie galt der Orthodoxie
meist als besonders verdächtig, da man in ihr die Wurzel allen Übels sah», was im
Folgenden durch die Fatwa des as-Subkî (S. 115-117) aus dem 14. Jahrhundert
eindringlich deutlich gemacht wird, da es in ihr u. a. heißt : «... Allein für sich hat die
Logik überhaupt keinen Nutzen. Soviel läßt sich kurz und bündig über die Logik
sagen. Sie ist wie ein Schwert, das jemand zum heiligen Krieg oder aber zum Straßenraub

benutzen kann ...» Vielleicht hätte es sich in diesem Abschnitt gelohnt, darauf

hinzuweisen, daß Aristoteles in erster Linie als Sâhib al-mantiq der Meister
der Logik, bekannt war. Ist auch die Auswahl der Texte in den folgenden Kapiteln
wohlgesetzt getroffen, so vermisse ich doch unter den Naturwissenschaften ein
Beispiel zur Tierkunde, die an einer Übersetzung oder Paraphrase aus der Zoologie des
Aristoteles im Kitâb al-Hayawân dem Buch der Tiere des Gähiz gut hätte
veranschaulicht werden können, darüber hinaus vielleicht mit einem Hinweis versehen
auf Ibn Bukhtîsù cs völlig pseudo-aristotelisches Tierbuch und gar auf das erst viel
später, um 1400, verfaßte Traktat Hayyât al-Hayawân das Leben der Tiere des



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS I £J

Damîrî aus Ägypten, bei dem die antiken Reminiszenzen völlig durch die kosmogra-
phischen Anschauungen der Muslime verwischt erscheinen. Kapitel 6 beleuchtet die

Medizin, und von derselben heißt es einleitend S. 249, die indischen Einflüsse seien
im Islam sehr gering, und weiter, man sei ihr «nicht empirisch nachgegangen,
sondern habe sie durchaus theoretisch verstehen wollen». Diese Feststellung steht nun
in offenem Widerspruch zur Aussage im Text auf S. 259, wo der Empirie gegenüber
der Theorie der Vorzug zugesprochen wird. Hier wäre darauf zu bestehen, daß die
Heilkunst unter den Muslimen ein Sammelbecken von Anregungen verschiedenster

geographischer Herkunft war, volkstümlichen wie gelehrten Ursprungs, die aber
ihre Vorrangstellung, besonders im Gegensatz zum okzidentalen Mittelalter, gerade
durch die ärztliche Praxis erreichte. Dies wird allein schon am Ausdruck sinâ cah

deutlich, der das vom Mediziner geübte Gewerbe oder Heilkunst bezeichnet; auf
S. 251 (und dazu Note 93) erscheint aber jina ah mit «Wissenschaft» übersetzt. Der
Ausdruck sinâ ah, dem auf S. 367 Note 44 gilt, und seine sprachlichen Ableitungen
scheinen mir nicht zweifelhaft oder sonderlich schwierig, denn sie gruppieren sich

um den Grundgedanken «Handwerk, Handfertigkeit, Gewerbe, Kunstgewerbe»,
im Gegensatz zu ilm «Wissen, theoretisches Erfahren, religiöses Erkennen».
Der Gegensatz sinâ ah— ilm ist ideologisch grundsätzlicher Art und ruht in der

Grundbedeutung der Wurzelkonsonanten : das erste Wort drückt handwerkliches
Können, Handfertigkeit aus, während das zweite den Begriff des religiös-geistigen
Wissens, Verstehens, Erkennens vermitteln will. Dies wird auch im Kapitel 11 über
die Geheimwissenschaften deutlich, insbesondere der Alchemie, der «Wissenschaft

von der Herstellung (san cah) (S. 3 7 3, Note 122)»; denn diese ist viel weniger spekulativ

als eminent praktisch mit ihren Beziehungen zum Gewerbe, zur Gesteins-,
Salz- und Metallkunde zu verstehen. — Hier stellt sich nun auch die grundsätzliche
Frage über die Einheit der Wissenschaften, die nach antiker Auffassung aus der
Philosophie floß, im Islam aber allein in der Einmaligkeit Allahs ihre folgerichtige Deutung

finden konnte. So mündete das gelehrte Schrifttum der Muslime während des

Spätmittelalters in die Kosmographien aus, in denen das hellenische und hellenistische

Wissen nur noch in Miszellen aufgelöst sich erhalten hat.
Ähnlich wie in der Medizin, ist auch in der Geographie bei den Muslimen zum

antiken Wissensstoff eine große Menge neuer Erkenntnisse hinzugekommen ; doch
dies wären Betrachtungen, die weit über den Rahmen des Kapitels 8 oder des in
diesem Buche zu behandelnden Themas hinaus führen würden.

Das 1 2. und letzte Kapitel behandelt die Bruchstücke antiker Literatur und Kunst,
die von den Muslimen verarbeitet und aufgenommen wurden, einem Bereich, der,
aufdas Ganze gesehen, weniger bekannt ist als die Übernahme der mehr oder minder
utilitarischen Wissenschaften.

Aber das Fortleben der Antike im Islam hat sich nicht nur auf einer Ebene

abgespielt, sondern es erfolgte sowohl durch die sinn- und wortgetreue, gelehrte Text-



IC8 BÜCHERBESPRECHUNGEN« COMPTES RENDUS

Übertragung schwieriger wissenschaftlicher Begriffe auf schriftlichem Wege, wie
auch durch die volkstümliche Aneignung von Anekdoten, Sentenzen und Anschauungen,

meist von Mund zu Mund. Dabei versteht es sich von selbst, daß viel einstmals

gehobenes Wissen im Laufe der Zeit unter das Volk als abgesunkenes Kulturgut
gelangte. Dieser eigentümlichen Wechselwirkung von Gelehrsamkeit und
Volkswissen unter den Muslimen wäre auch für das Fortleben der Antike im Islam besonders

Rechnung zu tragen. Diese gelehrt-volkstümlichen Kenntnisse verbinden sich
in erster Linie mit dem Namen Alexanders des Großen und Aristoteles' ; ihre Form
fanden sie meist in der Gnomik. Wird auf diese auch mehrmals im vorliegenden
Werke verwiesen, so habe ich doch den Eindruck, daß es zur richtigen Festlegung
des antiken Erbes unter den Muslimen von Nutzen gewesen wäre, auf die vielen
Pseudo-Aristotelica oder, allgemeiner, auf das ganze pseudoantike Wissen, das sich

vor allem um Alexanders Namen sammelte, etwas eingehender zu verweisen. Es

mag aber auch sein, daß damit der vorgesehene Rahmen für das Buch gesprengt worden

wäre, da man allzusehr auf altorientalisches und lokales Kulturgut hätte
eingehen müssen, das bei den Muslimen des Mittelalters in angeblich antike Formen

gegossen erscheint.
Der vielfältige Inhalt des Werkes wird durch ein ausführliches Register (S. 375-

397) erschlossen und mit einigen Bildbeilagen zum Thema bereichert.
So möchte ich mit dem eingangs geäußerten Gedanken auch schließen. Hier liegt

ein kleines, wunderbares Buch vor, in dem der Autor nicht vom Wesentlichen -
der Darstellung des Fortlebens der Antike im Islam - abweicht. César E. Dubler

Ibn Hauqal, Configuration de la terre (Kitab surat al ard). Introduction et traduction,
avec index par J.H.Kramers et G. Wiet, 2 vols., XXII, 552 p. Collection Unesco
d'oeuvres représentatives, Série arabe, Commission Internationale pour la
Traduction des Chefs-d'œuvre. Beyrouth, Editions G.-P.Maisonneuve & Larose, 11,
Rue Victor-Cousin, Paris, 1964.

Es ist bald ein Jahrhundert vergangen, seitdem J. de Goeje die Publikation der
ersten maßgebenden, erdkundlichen Texte der Muslime in der Bibliotheca Geogra-

phorum Arabicorum zu Leiden begann, deren zweiter Band die Erstausgabe des Ibn
Hawqal enthielt. Zeitig erkannte man dessen vielfältige Bedeutung als einen der

maßgebenden, aber auch eigenwilligsten Autoren der sogenannten «Islam-Atlanten»,

so bezeichnet, weil darin das Augenmerk vorwiegend dem Reiche der Muslime

zugewandt wurde. Doch erst die von J.H.Kramers während der dreißiger Jahre

besorgte zweibändige Neuausgabe des Ibn Hawqal an Hand einer viel besseren
Handschrift rückte das Werk ins richtige Licht. Dieser Text bildet auch die Grundlage
der vorliegenden, kommentierten Übersetzung. J.H.Kramers erkannte bei seiner

Beschäftigung mit dem Werke, welch innige Beziehung zwischen dem beschreiben-



BUCHERBESPRECHUNGEN- COMPTES RENDUS I £9

den Text und den beiliegenden Karten bestand, da zum Teil allein aus ihr das

besondere wissenschaftliche und persönliche Profil des Ibn Hawqal hervorgeht. Dieser
betont ausdrücklich, von der Einteilung der Erde in sieben Klimata, ihrer
Kompliziertheit wegen, abgesehen zu haben ; hingegen fand jedes Gebiet, das von ihm in
einem gesonderten Kapitel beschrieben wurde, seine Wiedergabe in einer Zeichnung,

d.h. in einer Kartenskizze. Dabei betont Ibn Hawqal ausdrücklich, sich für
diese vor allem auf seinen Augenschein zu verlassen, um frühere Ungenauigkeiten
seiner Vorgänger, z. B. in Itinerarien oder in physischer Geographie, nun richtigzustellen.

Der aus Nisibis im nördlichen Mesopotamien gebürtige Autor trat seine
Reisen am Donnerstag, den 7. Ramadan 331 der Higra/i 5.Mai 943 n. Chr. in Bagdad

an, doch nahm er auch frühere persönliche Beobachtungen in seinen Bericht
auf, wie S. 2 3 8 die Angabe, daß er selbst die Reste einer alten Brücke über den Tigris
bei Madayn noch um das Jahr 320 H./932 n. Chr. gesehen habe. Anfang 337 H./948
kam er nach Al-Andalus an den Hof der westlichen Umayyaden-Khalifen ; 340 H./
951 besuchte er Sigilmasa am Wüstenrande im südlichen Maghrib; 350 H./961
weilte er in Basra; seinen eigenen Angaben nach hielt er sich 358 H./969 wieder in
Nisibis, Mosul, Wasît, Khuzistân und Gurgan auf, wo er mündliche Erkundigungen
über das Kaspische Meer und dessen Randgebiete einholte ; anschließend hätte er
sich erneut nach Westen gewandt, denn er macht Angaben über die ersten
Steuererhebungen der Fatimiden in Ägypten vom Jahre 359 H./970, um sich schließlich,
falls die Angabe des Datums zutreffend ist, am 10. Raûab 362 H./i 6. April 973 in
Sizilien zu befinden. Aus allen Gegenden weiß Ibn Hawqal, neben wirtschaftlichen
Angaben, interessante und genaue Beobachtungen verschiedenster Art mitzuteilen :

S.91 berichtet er über die sakrale Prostitution im Maghrib; S. 121 vom Papyrusanbau

bei Palermo als einzigem Orte außerhalb Ägyptens, an dem diese Kultur
erfolgreich betrieben wurde; S. 252 vom angeblichen Danielsgrab bei Susa, das sich
bis zur Gegenwart erhält; S. 292 vom Export des Rosenwassers von Shirâz in alle

Welt; von der komplizierten sprachlichen, religiösen und ethnischen Situation
Irans, wobei ihm die damalige Stoßkraft der Türk-Völker deutlich bewußt wurde.
Aber es bleibt nicht beim persönlichen Augenschein, denn Ibn Hawqal wußte, wie
schon angedeutet, auch mündliche Nachrichten anderer sinnvoll zu verarbeiten;
doch er ließ sich auch durch Handschriften belehren, indem er, wie S. 2 2 7 erwähnt,
einem alten Manuskript Steuerangaben aus der Sasanidenzeit entnahm. Dabei
verweilte er nicht nur bei Originalquellen, denn selbst Ibn Hawqal konnte den
herrschenden Ansichten seiner Epoche nicht entraten, was z. B. an den Angaben über den

Nil, wo Realität und vorgefaßtes Weltbild sich unlösbar durchdringen, deutlich
wird.

Die von J.H.Kramers zur Editionsgrundlage ausgewählte Handschrift erweist
sich noch in anderer Hinsicht als besonders glücklich. Wie es im Kolophon heißt,
vollendete cAlî ibn Hasan ibn Bundar die Abschrift des Ibn Hawqal am i.Ragab



l6o BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

479 H./i 2. Oktober 1086; doch sind durch spätere Kopisten, bis zum Ende des

6.Jahrhunderts H./i2.Jahrhundert n.Chr., sehr sinnvolle Ergänzungen
eingeflochten worden. Diese Stellen werden in der vorliegenden Übersetzung durch
einen eigenen Druck deutlich gemacht ; so erscheint z.B. S. 2 21 Edessa von Ibn
Hawqal beschrieben, und ein späterer Kopist hat hinzugefügt : «... Diese Kirche ist
zum größten Teil im Jahre 580 H./i 184 zerstört worden, wobei nur das

Mittelgewölbe erhalten blieb ...» — Angaben aus ungefähr diesem Jahre werden über
Amid, Nisapûr, Merv und andere Orte mehr aus dem Osten gemacht, so daß
anzunehmen ist, daß kurz nach diesem Zeitpunkt ein Abschreiber am Werke war, der
über die lokalen Zustände der Epoche dieser Erdgegend gut bewandert war. Der
edierte Text und ebenso die vorliegende Übersetzung hat also einen doppelten
Quellenwert :

1. für Ibn Hawqal selbst, d. h. für die Mitte des 4. Jahrhunderts H./io. Jahrhundert

n. Chr. ;

2. für die verschiedenen Abschreiber, die ihre ergänzenden Kommentare mehr
als zwei Jahrhunderte darüber hinaus in den Wortlaut einflochten, d. h. also, daß

in keiner Weise mit dem im Kolophon angegebenen Datum ein Schlußpunkt in der
Ausgestaltung gesetzt war, sondern daß spätere Kopisten fließend und lebendig am
Texte weitergewirkt haben. Hier harrt noch eine vielversprechende text- und
quellenkritische Studie der Bearbeitung.

Die erste Übersetzung des Ibn Hawqal in französischer Sprache war von J. H.
Kramers selbst angefertigt worden, der sie G. Wiet zur Überarbeitung und Durchsicht

überließ. Dieser hat sie dann, in mühevoller Kleinarbeit, für den Druck
fertiggestellt. Er versah sie vor allem mit Bibliographie und reichhaltigen Noten, die in
erster Linie auf die arabischen Geographen — d.h. auf Vorgänger und Nachfolger des

Ibn Hawqal —, ausgerichtet sind, wenn sich daneben auch sachkundliche und

kulturgeschichtliche Hinweise in reicher Menge finden. Es ist nun sicherlich verhältnismäßig

einfach, in einem solchen Kommentar gewisse bibliographische Lücken zu
bemängeln. Dessenungeachtet möchte ich auf einige derselben, gerade wegen der
Umfangs der vorgelegten Noten, doch hinweisen :

1. Bei der Nennung von Sirâf am Persischen Golf, dem großen Ostasienhafen der
damaligen islamischen Welt, durfte das Kitâb Agâ ib al-Hind das Buch der Wunder

Indiens nicht unerwähnt bleiben ;

2. bei der Behandlung des Kaspischen Meeres und seiner Umgebung mußte, neben
der kosmographischen Tuhfat al-albâb des Abu Hamid von Granada (ed. G. Ferrand,
Journal Asiatique, 207 [1925]) unbedingt dessen Reisebeschreibung des eurasiatischen

Raumes (ed. Madrid, 1953) herangezogen werden;
3. immer wieder wird von Ibn Hawqal auf die iranische Textilindustrie und ihren

weitreichenden Handel verwiesen ; Karabacek, Die persische Nadelmalerei Susandjird,

Leipzig 1881, u. a. m. erscheinen in den Noten auch mehrmals zitiert. Wäre es nicht



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS l6l
gegeben, auf A.Steiger, Zur Sprache der Mozaraber, «Sache, Ort und Wort»,
Festschrift Jacob Jud, Rom. Helv. 20 (Zürich, 1943) zu verweisen, wo, anhand lexikalischer

Elemente, das Strahlungsvermögen des iranischen Textilgewerbes bis in die
Iberische Halbinsel während des Früh- und Hochmittelalters deutlich gemacht wird

Ein bleibendes und großes Verdienst des vorliegenden Werkes ist die sorgfältige
Analyse von Text und Karte zugleich, wobei ganz besonders auf Transoxanien (S.

443 ff.) verwiesen werden soll, da hier, neben der Skizze des Ibn Hawqal, auch
diejenige des Istakhrî nach dem Hamburger Manuskript untersucht wird. Nach dieser
reichen Stoffbearbeitung ist es schade, daß der Index an Sorgfalt und Vollständigkeit
zu wünschen übrig läßt.

Über all diesen mehr oder minder kleinlichen Bemängelungen bleibt es aber
unbestreitbar, daß die vorliegende Übersetzung des Ibn Hawqal dieses wichtige Werk
weit über das Fachgremium hinaus bekannt machen wird, wie es mit so vielen anderen

ähnlichen, von Gaston Wiet übertragenen Texten schon der Fall ist. Abgesehen
von den nicht zu sehr ins Gewicht fallenden Unzulänglichkeiten bleibt aber für den

engeren Kreis von Spezialisten der kritische Notenapparat des vorliegenden Opus
eine reiche Fundgrube und ein unentbehrliches Hilfsmittel für die künftige
wissenschaftliche Beschäftigung mit den islamischen Geographen, unter denen Ibn Hawqal
eine zentrale Stellung innehat. César E. Dubler

Aziz Ahmad, Studies in Islamic Culture in the Indian Environment. 311 pp., 8". Oxford,
Clarendon Press, 1964.

Das vorliegende Buch besteht aus zwei Hauptteilen. Der erste, kürzere, handelt
von den Beziehungen der muslimischen Machthaber in Indien zur übrigen islamischen
Welt. Hervorzuheben wäre die Darstellung des legitimistischen Verhältnisses der
Sultane von Dihli zum Baghdader Chalifen, das sich nach dessen Beseitigung bei
Muhammad b. Tughluq zu einem Chalifatsidealismus entwickelte. Eine verhältnismäßig
eingehende Behandlung erfahren die wechselvollen Beziehungen der Moghul-Kaiser
zu Safawiden und Osmanen. Der Schluß des ersten Teiles ist der Neuorientierung des

Theokratie- und Chalifatsgedankens seit der zweiten Hälfte des vergangenen
Jahrhunderts gewidmet.

Der umfangreichere zweite Teil will in Form von Einzeluntersuchungen einen
Einblick in das Wesen des über tausend Jahre währenden Prozesses gegenseitiger
Anziehung und Abstoßung geben, der sich auf dem Kraftfeld der Berührung von
Islam und Hinduismus vollzog. Als Hauptzug dieser Begegnung erkennt der Verfasser
die Geschichte eines nie dauerhaft gelösten, seiner Meinung nach aber auch unlösbaren

Konflikts zweier in ihrem Wesen grundverschiedener Kulturen. Zunächst
kommen einige allgemeine Probleme der Beziehungen zwischen den beiden Parteien

zur Sprache, darunter die variationsreiche Art der Anwendung muslimischer Bestim-



l62 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

mungen gegenüber Andersgläubigen auf die indischen Verhältnisse, die Ursachen
der Islamisierung weiter Gebiete Indiens, Einstellung und Verhalten der Hindus
gegenüber den Eindringlingen. Der Verfasser diskutiert die z. T. sehr komplexen Fragen

umsichtig und immer bemüht, alte und neue Vorurteile durch das Gewicht der
Tatsachen zu beseitigen. Es folgt die Besprechung einer Anzahl hybrider religiöser
Schöpfungen, die aus einer eklektischen Vermischung der beiden Kulturen erwuchsen,

angefangen mit bhaktistisch-islamischen Strömungen bis zum kühnen Synkretismus

Darà Shikohs. Ein Kapitel arbeitet die Stellung Akbars vor dem Islam heraus.
Voran geht eine Untersuchung über die Frage hinduistischer Einflüsse auf die
islamische Mystik. Der Verfasser macht u. a. die Beobachtung, daß die Furcht, in
wesensverwandten außerislamischen Ausprägungen der Mystik aufzugehen, die Sufik auf
indischem Boden mehr als anderswo zum Ausgleich mit der Orthodoxie bewog.
Am Ende des zweiten Teils werden literargeschichtliche Probleme behandelt. Als
Besonderheit verweist der Verfasser auf die hinduistische Historiographie, die auf
Persisch (der muslimischen Hofsprache) und in Anlehnung an den Stil persischer
Geschichtsschreibung die eigene Vergangenheit darstellte. Eine Studie ist auch der
Herkunft und Entwicklung des Urdu und seiner Literatur gewidmet.

Der Wert des Buches liegt vor allem in der knappen und treffsicheren Darstellung
einer Fülle disparater Einzelprobleme, die der Verfasser bei großer Belesenheit mit
wenigen Strichen auszubreiten und zu behandeln versteht. Gründliche Quellenstudien

erlauben es ihm, präzise, z.T. neue Akzente zu setzen. Nur gelegentlich, wo
er aus sekundärer Literatur schöpft, kommt es zu Ungenauigkeiten. So hat z.B.
Djahm b.Safwan die Sumaniyyah nicht befeindet, wie es S. i io heißt, sondern stand

im Gegenteil tief unter ihrem Einfluß. Benedikt Reinert

Ignaz Goldziher, Muslim Studies (Muhammedanische Studien). Edited by S.M.
Stern. Translated from the German by C.R.Barber and S.M.Stern. Volume i.
254 S., 8°. London, George Allen & Unwin Ltd., 1967.

Goldzihers «Muhammedanische Studien», in zwei Teilen 1889-90 erschienen,
gehören zu den klassischen Werken der Islamwissenschaft. Die vorliegende englische
Übersetzung hat an einer Anzahl von Stellen Verbesserungen angebracht, Drucke
von Werken angegeben, die Goldziher noch in Handschriften benutzen mußte, in
den Anmerkungen die Literaturangaben ergänzt - vereinzelt sogar mit Hinweis auf
eine bevorstehende Veröffentlichung — und gelegentlich für ein arabisches Zitat eine
andere Übersetzung vorgeschlagen. Sie hat also selbständigen Wert. -S. 12 Anm. 1 ist
mit der Ergänzung «Ibn al-Kalbï, al-Asnäm, ed. Klinge» die Zürcher Dissertation
«Das Götzenbuch Kitäb al-Asnäm des Ibn al-Kalbï; Übersetzung mit Einleitung und
Kommentar» von Rosa Klinke-Rosenberger gemeint (Sammlung orientalistischer
Arbeiten 8, Leipzig 1941). L.Forrer



BÜCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS 163

Kita TschenkÉli, Einführung in die georgische Sprache. Band I : Theoretischer Teil,
LXiv+628 S., Band II: Praktischer Teil, x, 614 S., 8°. Zürich, Amirani-Verlag,
1958; ders., Georgisch-Deutsches Wörterbuch, ebd. i96off. (im Erscheinen).

«I may also remind my critics that I am not paid for my work, that I have no
officiai position to make me responsible to any one, and that all my scientific work
is a free gift to my countrymen — or rather to the Germans.» Diese Worte, die der
eigenwillige, meist als Privatgelehrter lebende Henry Sweet seinen «Oldest English
Texts» (London 1885), S. vi, voranstellte, haben keine auch nur von ferne anklingende

Entsprechung im Vorwort von Tschenkélis «Einführung». Trotz der
Tatsache, daß in einem späten Stadium der Ausarbeitung finanzielle Zuschüsse für die
Drucklegung gesichert waren, hätte der Verfasser sehr wohl das Recht gehabt, sie
ebenfalls zu äußern; aber sein Charakter hätte ihm solches niemals erlaubt1. Mit
unbeugsamem Willen hat der seiner akademischen Herkunft nach nicht als Philologe

ausgebildete, zweimal die Emigration wählende Verfasser ein Werk zustande

gebracht, das jedem Arbeitswilligen ein gründliches Eindringen in die schwierige
Sprache ermöglicht. Auch der theoretische Teil ist in 48 «Lektionen» aufgeteilt,
die die grammatischen Bezirke in einer vom Verfasser als pädagogisch zweckmäßig
erachteten Weise eher turnusmäßig behandeln. Es handelt sich also nicht um eine

systematische Grammatik im üblichen Sinn, doch findet auch der Sprachwissenschafter

eine äußerst reiche Dokumentation mit eingehenden Erläuterungen. Im
praktischen Teil entsprechen den 48 Lektionen ebenso viele «Übungen» (S. 1—395) ;

der Rest des 2. Bandes ist von einer «Chrestomathie» angefüllt, 63 Lesestücken aus

georgischen Originaltexten von progressiver Schwierigkeit. Wie bei den «Übungen»,

so besteht auch hier das Prinzip, daß für die Lektüre der nächsten Nummer
stets der Wortschatz aller vorangehenden Stücke im Gedächtnis sitze. Nur die
«neuen Wörter» sind jeweils samt Übersetzung dem neu eingeführten Text
vorangestellt. Unter diesen Umständen bleibt freilich ein vollständiger Wortindex ein
dringendes Desiderat (den alphabetisch geordneten Wörtern wären lediglich die
Zahlen der Seiten, auf denen sie eingeführt wurden, beizugeben).

Bis zu einem gewissen Grad bietet einen Ersatz das im Erscheinen begriffene
«Georgisch-deutsche Wörterbuch». Es will den heutigen Wortschatz möglichst
vollständig bieten, muß aber schon angesichts der sprachlichen Renaissance auch
eine Anzahl «veralteter Wörter» bringen, was gleichzeitig dem Benutzer auch die

1. Obiges ist vor allem mit Rücksicht auf die «Einführung» gesagt. Bei der Herausgabe des

«Wörterbuchs» stand dem Verfasser vom 4. Faszikel an die «Stiftung für wissenschaftliche

Forschung an der Universität Zürich», vom 5. an zudem der «Schweizerische Nationalfonds»
bei. Tschenkéli selbst erlebte nur noch das Erscheinen des 6. Faszikels (1963), womit etwa
ein Viertel des Alphabets vorlag.



164 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

Lektüre der älteren Literatur ermöglicht (s. Fase. 1, S.XI). Seit Tschenkélis Tod
zeichnet als verantwortliche Herausgeberin Yolanda Marchev. Mit dem 14. Faszikel

(1968, bis sxlart'i) sind etwa zwei Drittel des Alphabets bewältigt.
Meinrad Scheller

D. L. Snellgrove, Four Lamas ofDolpo. Tibetan Biographies edited and translated.
Vol. I : Introduction and Translation, IX-f-302 S., Indices (S. 247-302), 8°. 46
Bildtafeln auf Kunstdruckpapier, 4 Illustrationen im Text, 2 Karten. Vol. II: Tibetan
Texts and Commentaries. Oxford, Bruno Cassirer 1967.

Die tibetisch besiedelte, heute auf nepalesischem Hoheitsgebiet liegende
Landschaft von Dolpo, bis ins 18. Jahrhundert zum westlichen Tibet gehörig, wurde in
ihrer Bedeutung für die Geschichte des Lamaismus bislang kaum beachtet. Ihr Ruf
als Land ungestörter Meditation hervorragender Lamas muß jedoch einst groß gewesen

sein, gab es doch selbst im zentraltibetischen Kloster Thub-bstan-rnam-rgyal, das

zur Ngor-Schule, einem Zweig der Sa-skya-pa, gehörte, ein Dol-po-Kolleg, und der

Begründer der Jo-nang-Schule, aus der später der berühmte tibetische Gelehrte
Täranätha hervorging, ist als Dol-po-pa bekannt (1292-1361). Es ist das große
Verdienst des Verfassers, diese Rolle Dolpos in der Geistesgeschichte Tibets weitgehend
aufgehellt zu haben. Schon 1956 reiste er dort. (Vgl. D.L. Snellgrove, Buddhist Himalaya,

Oxford 1957. — Id., Himalayan Pilgrimage, Oxford 1961 ; Rez. S.Hummel in
Kairos, 1962, 3-4. - Id., Die Bergvölker von Nepal, in: Atlantis, 1959, 10. — Id.,
Expériences népalaises, in : Objets etMondes, VI, 2.) Die vorliegende Veröffentlichung
ist während seines zweiten Aufenthaltes (1960-1961) entstanden.

Der durch Tsong-kha-pa reformierte Lamaismus spielte in Dolpo keine Rolle.
Unter den alten Schulen, den rNying-ma-pa, bKa'-rgyud-pa und Sa-skya-pa, war es

ein Zweig der letzgenannten, die durch Ngor-chen-kun-dga'-bzang-po (1382-1457)
gegründete Schule von Ngor mit dem 1429 zwischen sNar-thang und Zhwa-lu in
Zentraltibet errichteten Stammkloster Ngor-e-vam-chos-ldan, zu der sich die vier
Heiligen bekannten, deren Biographien vom Verfasser vorgelegt werden: bSod-

nams-blo-gros (1456-1521), Abt von dMar-sgom ; Chos-skyabs-dpal-bzang (1476 bis

1565), Abt von dMar-sgom, gYas-mtsher und mTha'-dkar; dPal-ldan-blo-gros
(1467-1536), Abtvon Bya [GrwaJ-tshangund Hrab ; bSod-nams-dbang-phyug 16 6 o bis

1731), Abt von gYas-tsher und mTha'-dkar. Die Ikonographien dieser Äbte (Tafel
39-45) greifen wesentliche Merkmale der Darstellung des Ngor-chen-kun-dga'-
bzang-po (Glocke und Donnerkeil auf Lotosblüten) und des Manjusrî (Buch und
Schwert auf Lotusen) auf, der zur Vairocana-Tathâgata-Familie gehört, die in der

Lehrauffassung der Sa-skya-pa besondere Bedeutung hatte.
Im Kapitel II (S. 16-34) gibt der Verfasser eine brauchbare Einführung in die

besonderen Probleme der lamaistischen «Dogmatik» und Ethik, ohne sich dabei auf



BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS IOC

Gemeinplätzen zu bewegen. Es sei hier speziell auf Seite 27 zur komplizierten
Psychologie des Buddhismus tibetischer Prägung und auf Seite 31 mit den Fragen zur
lamaistischen Ethik hingewiesen, in der über dem Bodhisattva-Ideal durchaus nicht
die Sorge um den eigenen Weg zur Erlösung vergessen wird. Es gehört zu dem
besonderen Wert aller Arbeiten des Verfassers, daß sie zeigen, wie schwer sich der
Buddhismus, insbesondere in seiner lamaistischen Form, in ein festes Schema prägen
oder von europäischen Gesichtspunkten her systematisieren läßt.

Die Bedeutung der hier mit zahlreichen wissenschaftlichen Anmerkungen
veröffentlichten Biographien dürfte vor allem darin liegen, daß die verschiedenen Lehren

der alten Schulen in ihrer praktischen Anwendung, das heißt im Zusammenhang
mit Zeit und Umwelt, verlebendigt werden und so weit besser als gelehrte Abhandlungen

erkennen lassen, daß der Buddhismus gerade in Tibet noch seine ursprünglichen

Anliegen bewahrt hat, wenn auch erweitert in das Feld erstaunlicher psychischer

Praktiken, unter denen die sogenannten Sechs Lehren (tib. : Chos-drug) und

von diesen in den Biographien vor allem die Techniken zur Beherrschung des

sogenannten Unterbewußtseins, wie es im Traum tätig ist (tib. : rMi-lam), eine besondere
Rolle spielen (die Sechs Lehren, skr. : Saddharmopadesa, vielleicht von der Schwester

Nâ-ro-pas, Ni-gu, und nicht von diesem selbst verfaßt). Die sich dabei abspielenden

Abenteuer der Psyche geben diesen Autobiographien, und um solche handelt es

sich, nahezu dramatische Akzente. Darüber hinaus wirkten aber diese im Grunde
ihres Wesens kontemplativen und sich der Hoheit ihrer Sendung stets bewußten

Heiligen auch segensreich durch Unterweisung, mancherlei leibliche und geistliche
Hilfe und bis zur Erstellung von Brücken in ihre Umwelt hinein. Vielleicht wäre es

zu empfehlen, die dankenswerten Übersetzungen tibetischer Namen und Begriffe im
Texte durchgehend mit ihrem tibetischen Wortlaut zusätzlich zu versehen, wenn
man an Leser denkt, die im Umgang mit der tibetischen Sprache weniger erfahren
sind.

In der Einführung in den heroischen Charakter des Landes (vgl. Tafel 1 -1 o, 14, 15,
24) und seiner sympathischen Bevölkerung (Kap.I, S. 1—16) sowie im Reisebericht
(Kap. Ill, S. 34-68) zeichnet der Verfasser den Hintergrund, vor dem das

außergewöhnliche Leben überragender Persönlichkeiten erst die eigentliche Leuchtkraft
erhält.

Der Verleger hat dem kostbaren Werk ein Gewand gegeben, für das zu danken
nicht vergessen werden sollte. Siegbert Hummel

Muhammad Sadiq, A History of Urdu Literature. IX, 429 pp., 8°. London, Oxford
University Press, 1964.

Einem Abendländer, der sich über Autoren und Werke der (schönen) Urdu-Literatur

gründlich zu unterrichten wünscht, stehen wenig Hilfsmittel zur Verfügung.



l66 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

J.H.Garcin de Tassys großartige Pionierarbeiten1 vermögen heutigen Ansprüchen
nicht mehr in jeder Hinsicht zu genügen, T. G. Baileys2 und Ram Babu Saksenas3

Darstellungen leiden unter einem lästigen Mangel an bibliographischen Daten.
Sucht man solche, so findet man die verläßlichsten Auskünfte immer noch bei J. F.
Blumhardt4. Eine große, auf fünf Bände veranschlagte Geschichte der Urdu-Literatur

wurde 1957 angekündigt5 ; wie weit sie inzwischen gediehen ist, hat der
Rezensent nicht erfahren können. Kurz, die Encyclopaedia Britannica des Jahres 1962
trifft den Nagel aufden Kopf, wenn sie lakonisch feststellt : «There are no satisfactory
general histories [of Urdu Literature]»6.

In dieser Lage nimmt man jede einschlägige Neuerscheinung mit Spannung
in die Hand. Das hier zu betrachtende Buch ist zuerst i960 in Lahore erschienen

und erweist sich bei näherem Zusehen als zu der Gattung gehörig, welche
man in England «literary criticism» nennt: der Autor will dem Leser keine
literarhistorischen Fakten bieten, ihn nicht mit Texten, Übersetzungen und der Sekundärliteratur

bekannt machen, sondern setzt die Vertrautheit mit solchen Preliminarien
stillschweigend voraus, um selber über die Dinge sprechen zu können. Ob dies beim
heutigen Stand unseres Wissens die fördersamste Betrachtungsweise ist, darf wohl
gefragt werden. Sucht man indessen nicht mehr, als der Verfasser damit hat geben
wollen, so wird man das Buch recht anerkennenswert finden. Die Darstellung ist
weder durch religiöses noch durch weltanschauliches oder politisches Vorurteil
beeinträchtigt. Flüssiges Englisch, frischer Stil und freimütiges Urteil erweisen den

Autor als einen so gewandten liebenswürdigen Mann, daß man seiner Mühe
gelegentlich einen lohnenderen Gegenstand wünschte. Werke der Weltliteratur lernt
man bei ihm nicht kennen. Sind wir nicht anspruchsvoll, so wirken wenigstens
unterhaltsam die Satiren des Saudä, kfrwäb o khayäl des Mir Asar, die vermischten
Gedichte des Wali Muhammad Nazïr, die unartigen rekhtI-Reimereien des Rangln, des

Inshä, des Jan Sähib, und die Witze des Akbar Allahabâdï.

1. Les auteurs hindoustanis et leurs ouvrages d'après les biographies originales. 2e éd. Paris

1868. - Histoire de la littérature hindouie et hindoustanie. 2e éd. 1.1-3, Paris 1870/71. -
La langue et la littérature hindoustanies en Revue annuelle. [1 (i87o)-8(i877)], Paris

1871-1878.
2. A history of Urdu literature, London 1932 (Heritage of India Series).

3. A history of Urdu literature, Allahabad 19271, 19402.

4. Catalogue of Hindustani printed books in the Library of the British Museum, London

1889. - A supplementary catalogue of Hindustani books in the Library of the British Museum,
acquired during the years 1889-1908, London 1909. -[Catalogue of the] Hindustani books

[in the Library of the India Office], London 1900 Catalogue of the Library of the India

Office II, 2). - Catalogue of Hindustani MSS. in the Library of the India Office, London 1926.

j. Indian Literature, Sahitya Akademi New Delhi, vol.1,1, October 1957, p. 135: «Ali-
garh History of Urdu Literature».

6. Vol.11, p. 574.



BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 167

Im übrigen bleibt, wie gesagt, auch nach Erscheinen dieses Buches leider der
Wunsch nach einer brauchbaren Urdu-Bibliographie weiter bestehen. Wenn Autor
und Verlag sich entschließen könnten, eine solche nachzuliefern, so erwürben sie

von allen ernsthaften Gelehrten großen Dank W. Rau

Udänavarga. Hrsg. von Franz Bernhard. Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge, Nr. 54. Sanskrittexte

aus den Turfanfunden X. Band I : Einleitung. Beschreibung der Handschriften.
Textausgabe. Bibliographie. 537 S., 8°. Göttingen, Vandenhoeck, Ruprecht, 1965.

57 Jahre, nachdem Richard Pischel die ersten Proben vom Sanskrittext des Udänavarga

darbot1, hat nun F.Bernhard den nahezu lückenlos rekonstruierten Text
der ostturkestanischen Vulgata vorgelegt. Ein kurzes Geleitwort von E.
Waldschmidt unterrichtet über die wechselvolle Geschichte der Udänavarga-Edition, die
schon einmal - von Lüders - fast zu Ende geführt war, dann aber den Wirren der

Kriegs- und Nachkriegszeit zum Opfer fiel. Um so erfreulicher, daß der Neubearbeitung

des geretteten Materials ein günstigeres Schicksal beschieden war.
Die Ausgabe stützt sich in der Hauptsache auf die zirka 680 Manuskriptbruchstücke

der Berliner Turfan-Sammlung, ergänzt durch weitere Fragmente aus der
India Office Library in London, der Bibliothèque Nationale in Paris und des

ehemaligen Asiatischen Museums in St. Petersburg (Leningrad). Der wichtigste der in
der Einleitung dargelegten Editionsgrundsätze besteht darin, nicht die älteste erreichbare

Form des Udänavarga aus den Fragmenten herauszuarbeiten, sondern nach einer
Art Konvergenzprinzip die Vulgata zu erstellen, «die in Ostturkestan so populär war,
und die direkt oder indirekt in den tocharischen, alttürkischen, tibetischen,
chinesischen und mongolischen Übersetzungen literarisch wirksam geworden ist» (S. 15).
Der Versuch, einen Ur-Udänavarga zu konstituieren, empfahl sich deshalb nicht,
weil die Handschriftenreste zahlreichen verschiedenen Rezensionen entstammen,
die meist nur einen geringen Teil des Textes umfassen, so daß das Material für eine
Stemmatik bei weitem nicht ausreicht. Demgegenüber erlaubt die vorliegende Vul-
gata-Fassung mit ihrem umfangreichen kritischen Apparat Detailstudien zur
Überlieferungsgeschichte. Ein wichtiges Ergebnis hierzu deutet der Herausgeber bereits
an : die Vulgata ist vermutlich das Endprodukt einer fortschreitenden Sanskritisie-

rung einer von zahlreichen Prakritismen durchsetzten (wenn nicht gar mittelindischen)

Version, bei welchem Prozeß das Metrum eine entscheidende regulierende
Funktion übernahm.

Die Textausgabe, der eine ausführliche Handschriftenbeschreibung vorausgeht,
zeichnet sich durch ihre Übersichtlichkeit und ihre hervorragende typographische
Gestaltung aus. Unter dem durch Fettdruck hervorgehobenen rekonstruierten Udä-

l.Die Turfan-Recensionen des Dhammapada. Von R. Pischel. SPAW 1908. Nr. 39, 8.968-985.



l68 BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS

navarga-Text finden sich - jeweils voneinander abgesetzt - die Sigla der für die
einzelnen Pädas benutzten Manuskriptfragmente, rein orthographische Varianten,
abweichende Lesarten, literarische Parallelen sowie Anmerkungen. Das selbst für die
Bearbeitung von Turfantexten ungewöhnliche Maß von hierbei aufzubringender und
aufgebrachter Akribie und Mühe wird keinem Benutzer dieser Ausgabe verborgen
bleiben. Man darfhoffen, daß die geplanten Fortsetzungsbände, die das Textmaterial
und die Sprache des Udänavarga systematisch darstellen sollen, dem hohen Maßstab
dieses ersten Bandes standhalten werden. Michael Hahn

Udänavarga. Hrsg. von Franz Bernhard. Abhandlungen der Akademie der
Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-historische Klasse. Dritte Folge, Nr. 54.
Sanskrittexte aus den Turfanfunden X. Band II : Indices. Konkordanzen. Synoptische
Tabellen. 2 80 S. +32 SeitenTabellen, 8°. Göttingen,Vandenhoeck& Ruprecht, 1968.

Der soeben erschienene zweite Teil der Udänavarga-Edition enthält die systematische

Darstellung des in Band I dargebotenen Stoffes: Drei Indices (Wortindex,
rückläufiger Wortindex, Versindex), Konkordanzen zu verschiedenen Texten mit
Parallelen zu Strophen des Udänavarga, eine Übersicht über die Dharmapada-Udäna-
Literatur sowie synoptische Handschriftentabellen zu den einzelnen Vargas.

Ein methodisch-technisches Novum dieser Arbeit besteht darin, daß bei ihr —

wohl erstmalig im Bereich der klassischen Indologie — in größerem Umfang eine
elektronische Rechenanlage zur Erstellung der einzelnen Register eingesetzt wurde,
was der Genauigkeit wie der Arbeitsökonomie zugute kommt. Das Ziel des Verfassers,

«eine totale Analyse und Bearbeitung des Gesamtmaterials der Handschriften»
(S. 6) und damit natürlich auch des publizierten Vulgata-Textes, dürfte in einer kaum

zu überbietenden Weise erreicht sein. - Ein würdiges Geschenk für Ernst,Waldschmidt,

den Initiator der Udänavarga-Edition, dessen 70. Geburtstag der Band
gewidmet ist. Michael Hahn

John L. Bishop (Ed.), Studies in Chinese Literature. 245 S., 40. Harvard-Yenching
Institute Studies XXI. Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1965.

Es war ein guter Gedanke des Harvard-Yenching Institute, diese Auswahl von
literaturhistorischen Aufsätzen in einem Sammelband für seine «Monograph Series »

herauszugeben. Wie es der Herausgeber, John L. Bishop, in seinem Vorwort sagt, bieten
die hier vorgelegten Aufsätze wichtiges Material für eine noch immer nicht geschriebene

gute Geschichte der chinesischen Literatur, und dazu ist es nützlich, solche
Studien aus ihren Ecken in den verschiedenen Fachzeitschriften zusammenzuholen.

Die hohe Qualität der Beiträge ist klar ersichtlich : in dem Aufsatz von Achilles

Fang, Rhymeprose on Literature, haben wir eine sorgfältig kommentierte Neuüberset-



BÜCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS 169

zung einer in Dichtform verfaßten Stilistik aus dem 3. Jahrhundert, mit einer zusätzlichen

Untersuchung des verwendeten Reimschemas. Hiernach folgen weitere
Stiluntersuchungen durch James R. Hightower : Diefu oder Prosagedichte des Dichters
T'ao Ch'ien (365—427) werden in Vergleichung mit ihren noch erhaltenen
Vorbildern untersucht ; der Autor beweist, daß erst das berühmte Prosagedicht des

Meisters, «Die Rückkehr», über die frühere Konvention hinauszusteigen und das eigene
schöpferische Können des Dichters auszudrücken vermag.

Im nächsten Aufsatz analysiert Hightower den sogenannten p'ien-t'i oder parallelen
Prosastil, der von seinen Anfangen in der Han-Zeit bis zu seinem Höhepunkt im 6.
und 7. Jahrhundert blühte. Anhand von zwei bekannten Beispielen, die nachher in
sorgfaltig kommentierter Übersetzung vorliegen, untersucht er die gebrauchten
Rhythmusschemen, die einerseits durch ihren ständigen Wechsel die Abgrenzung
gegenüber der Prosadichtung markieren, anderseits jedoch den Stil von der in der
klassischen chinesischen Prosa üblichen Parallelie unterscheiden lassen. In einem
weiteren Aufsatz zeigt derselbe Autor, wie die berühmte Anthologie Wen hsüan (6.
Jahrhundert) in ihrer Einteilung nach Stilgattungen von den früheren und zeitgenössischen

Gattungstheorien abweicht ; der Aufsatz enthält eine schöne Übersicht über
diese Stilgattungstheorien vom 2. bis zum 6. Jahrhundert.

Ein anderer Harvardscher Literaturhistoriker, Glen W.Baxter, erscheint mit
zwei Beiträgen. Der erste, eine Übersetzung eines Aufsatzes des japanischen
Literaturhistorikers K. Yoshikawa, untersucht den Prosastil des 4. bis 6. Jahrhunderts
anhand der Sammlung Shih shuo hsinyü (abgeschlossen im 5. Jahrhundert). Yoshikawa
entdeckt im Gebrauch der grammatikalischen Hilfswörter die ersten Ansätze zu
einer Annäherung an die gesprochene Sprache, aber zu gleicher Zeit sieht er im
Gebrauch des Vokabulars auch schon die Zuneigung zu einer Überschwenglichkeit, die
im 8. Jahrhundert schließlich zur Reaktion der «Alten Stil»-Bewegung führte.

Baxters zweiter Beitrag handelt von den Ursprüngen der poetischen Gattung der
tz'ü oder «Lieder», die in der Sung-Zeit (1 o.-i 2. Jahrhundert) zu großer Prominenz
gelangte. Dieser Aufsatz enthält wichtige Untersuchungen der oft sehr unterschiedlichen

Metren, sowie ihre Beziehungen zu den Metren der Volkslieder, zu deren
Melodien sie komponiert wurden.

Der Herausgeber schließt die Reihe mit zwei Aufsätzen, die beide in das Gebiet
der traditionellen Romanliteratur hineinführen. Zuerst untersucht er den Gebrauch,
den der Autor des berühmten Romanes Chin p'ing mei von einer bestehenden
Kurzgeschichte macht, indem er sie zu einem integrierten Teil des eigenen Romanes
umgestaltet. Der zweite Beitrag ist allgemeiner: ein Versuch, in Vergleichung mit
abendländischen literarischen Kriterien, einige Gründe zu formulieren, weshalb der
traditionelle chinesische Roman in seiner Zielsetzung und Formgebung von dem
abendländischen verschieden sein mußte. R. P. Kramers



I70 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

The Chronicle of the Three Kingdoms (220-265). Chapters 69—78 from the Tzü Chih

T'ung Chien of Ssü-ma Kuang (1019-1086). Translated and annotated by Achilles
Fang. Volume II, edited by Bernhard S.Solomon. IX, 693 S., 40. Harvard-

Yenching Institute Studies VI. Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1965.

Vierzehn Jahre liegen zwischen der Publikation des 1. und des 2. Teiles dieses

Werkes, das überdies noch während der Jahre der japanischen Besatzung Pekings
dort geschrieben wurde. Das Wichtigste aber ist, daß das ganze Werk nun für
Sinologen und Historiker zugänglich gemacht worden ist.

Die Absicht des Autors ist aus seiner Einleitung zum 1. Teil und aus dem Vorwort
des damaligen Herausgebers, Glen Baxter, ersichtlich : Fang hat durch eine kritisch
kommentierte Übersetzung eines kleinen Abschnittes des großen Geschichtswerkes
Tzü chih t'ung chien von Ssü-ma Kuang vor allem die Prinzipien der Geschichtsschreibung

dieses großen Konfuzianers untersuchen und an konkreten Beispielen illustrieren

wollen.
Daher auch im 1. Teil die ausführlichen Vergleichungen zwischen Ssü-ma Kuangs

Text und dem wichtigsten Quellenmaterial, das ihm zugänglich war. Im 2. Teil hat

man leider viele der chinesischen Texte, die diesen Vergleichungen zugefügt waren,
ausgeschnitten, zweifellos aus rein ökonomischen Gründen. Trotz dieser Einsparung,
trotz der «Varitype »-Drucktechnik und trotz der Tatsache, daß die chinesischen
Texte mit der Hand eingeschrieben wurden, war die Publikation der insgesamt über

1400 Seiten zählenden zwei Bände noch eine kostspielige Sache, die nur aus dem
Rest eines kriegszeitlichen Fonds der Rockefeller-Foundation bestritten werden
konnte. Es scheint uns, daß eine bessere Lösung des Druckproblems
chinesischabendländischer Texte schließlich in einer Zusammenarbeit zwischen abendländischen

und chinesischen Druckereien liegt, wie es zum Beispiel einige Ausgaben der

Hong Kong University Press zeigen.
Es ist zu hoffen, daß nun die vollständige Übersetzung durch ihre sehr wertvolle

Quellenvergleichung auch bei nicht-sinologischen Historikern ihre verdiente
Beachtung finden wird, als Illustration chinesischer historiographischer Prinzipien.

Die 17 Seiten mit Verbesserungen zum 1. Teil sowie der 153 Seiten zählende Index

zu den beiden Teilen gehören zu den guten Ergebnissen der langen Wartefrist
zwischen dem Erscheinen der beiden Teile. R. P. Kramers

Victor Purcell, The Chinese in Southeast Asia. Second Edition. XVI, 623 S., 2 maps,
8°. London, Published for Chatham House by Oxford University Press, 1965.

Eine neue Bearbeitung dieser wichtigen Publikation des vor kurzem verstorbenen
Autors war schon längst fällig. Denn nirgends sind die politischen Entwicklungen seit

19 51, dem Erscheinungsjahr der ersten Ausgabe, so rasch vor sich gegangen wie im

ganzen südostasiatischen Gebiet.



BUCHERBESPRECHUNGEN' COMPTES RENDUS I7I
Es ging bei der Neubearbeitung zuerst um eine zusätzliche Schilderung der politischen

und sozialen Ereignisse und Entwicklungen von 1949 bis 1963 hinsichtlich der
überseechinesischen Siedlungen in den einzelnen Ländern Südostasiens, deren
historische und soziopolitische Darstellung auch in der ersten Ausgabe den Hauptteil des

Buches ausmacht: Burma, Thailand, Indochina, Malaya und Singapore, ehem. bri-
tisch-Borneo, Indonesien und die Philippinen. Darüber hinaus mußten die
demographischen Angaben in jedem betreffenden Kapitel auf Grund neuerer Präzisierungen

erweitert und zum Teil umgearbeitet werden. Drittens war es notwendig, die

wichtigsten Ereignisse der inzwischen stark aufgeblühten soziologischen Forschung
mit hineinzubeziehen. Denn die Untersuchungen von Freedman, Skinner und anderen

Ethnologen und Soziologen haben auf die Struktur der chinesischen Gesellschaft
innerhalb der südostasiatischen Umwelt, sowohl in ihren traditionellen Aspekten als

auch in ihrem sozialen Wandel, ein klareres Licht geworfen. Dieser Tatsache hat der
Autor vor allem im 4. Kapitel, « Some special aspects of Chinese society in Southeast

Asia», Rechnung getragen. Auch in der völlig umgestalteten Bibliographie kommt
dies zum Ausdruck : die ursprüngliche Bibliographie wurde drastisch gekürzt und

größtenteils mit Literaturangaben über die Periode 1949—1963 ersetzt. Eine wichtige

Verbesserung ist hier zu melden : durch Einteilung nach den verschiedenen
Ländern hat die neue Bibliographie erheblich an Klarheit gewonnen. Die zusätzliche

Bibliographie von Publikationen in chinesischer und japanischer Sprache, besorgt
von H. Baker, ist eine wertvolle Ergänzung, die durch verschiedene bibliographische
Arbeiten, die inzwischen über das Thema erschienen sind, weithin ermöglicht wurde.

Um alle diese Änderungen einigermaßen innerhalb des Umfangs der ersten
Ausgabe durchführen zu können, war es leider notwendig, den ursprünglichen Text oft
erheblich zu kürzen und ganze Teile zu supprimieren (z. B. den ganzen 4. Abschnitt
des 4. Kapitels, der vom Opiumproblem handelte). Auch wurden vier der fünf
Appendices der ersten Ausgabe nicht mehr aufgenommen ; nur die Übersicht über die
südchinesischen Dialekte von R. Forrest wurde beibehalten, hinzugefügt wurde aber
ein interessanter Aufsatz von Alastair Lamb, «Recent archaeological research».

Somit hat der Autor seinem Buch eine ziemlich andere Gestalt gegeben, die am
klarsten in einer völlig neugeschriebenen Fassung der Einleitung und des Schlußwortes

sichtbar wird. Die Einleitung der ersten Ausgabe geht von der Dekoloni-
sation Südostasiens als zentraler Gegebenheit aus und schildert von dort aus die ganze
Problematik der chinesischen Ansiedlung in Südostasien in ihren historischen und

sozialpsychologischen Aspekte. Die politischen Aspekte, die hier noch mehr am
Rande aufgeführt wurden, sind in der neuen Einleitung ganz in die Mitte gerückt:
das dominierende Thema ist, wie zu erwarten, der Aufstieg der Chinesischen
Volksrepublik und die sich daraus ergebende Nationalitätsfrage der Überseechinesen. Ein

gleiches Bild ergibt sich im Schlußwort : in der ersten Ausgabe wird das Phänomen
der Überseechinesen als eigenständiges Phänomen behandelt, und der Autor bemüht



172 ERHALTENE BUCHER • LIVRES REÇUS

sich, in scharfer Stellungnahme gegen viel ungerechte Kritik (zumal von abendländischer

Seite), die Eigenart der chinesischen Siedlungen in ihrer Stärke und Schwäche

zu deuten. Das neue Schlußwort ist wiederum fast ausschließlich politisch ; es befaßt
sich zum Teil mit dem Thema der «gelben Gefahr», und sieht das Fortdauern des

«kalten Krieges» als das größte Hindernis zu einer wirklichen Integration der
Überseechinesen in die Gesellschaft der nunmehr unabhängigen Nationen Südostasiens.

Wirmöchten die Wichtigkeit der politischen Problematik keineswegs verringern,
haben aber den Eindruck, daß das Dominieren der politischen Faktoren in der
revidierten Auflage eine unwillkommene Verengung des ganzen Themas mit sich bringt.
Dies kann bei einem so persönlich engagierten Autor wie Purcell nur dann erklärt
werden, wenn man Einleitung und Schlußwort der revidierten Ausgabe eher als

Ergänzungen der entsprechenden Abschnitte der ersten Ausgabe sieht. Wenn man dazu

noch die durchgeführten Kürzungen, zumal in den historischen Übersichten, in
Betracht zieht, so muß die Schlußfolgerung sein, daß das revidierte Buch die erste
Ausgabe, die sich durch seine breit aufgesetzte und oft frische Darstellung der Thematik
auszeichnet, keineswegs vollständig ersetzt hat, und daß beide Ausgaben nebeneinander

ihre Gültigkeit behalten, bis eines Tages eine völlig neu aufgebaute Geschichte
den Überseechinesen in Südostasien sie ersetzen wird. R. P. Kramers

ERHALTENE BÜCHER- LIVRES REÇUS

Nafis Ahmad, An Economic Geography ofEast Pakistan. Second Edition. London etc.,
Oxford University Press, 1968.

Aziz Ahmad, Islamic Modernism in India and Pakistan 18'57-1964. London etc., Oxford
University Press, 1967.

C. H. Alexandrowicz, An Introduction to the Law ofNations in the East Indies (16th, 1 Jth
and 18th Centuries). Oxford, Clarendon Press, 1967.

Richard Allen, Malaysia. Prospect and Retrospect. London etc., Oxford University
Press, 1968.

Vishva Bandhu (ed.), Vedasästrasamgraha. An Anthology of the Vedas and Éâstras. New
Delhi, Sahitya Akademi, 1966.

John L. Bishop (ed.), Studies ofGovernmental Institutions in Chinese History. Cambridge
(Mass.), Harvard University Press, 1968.

Derk Bodde and Clarence Morris, Law in Imperial China. Cambridge (Mass.), Harvard

University Press, 1967.
Frederick Foo Chien, The Opening of Korea. A Study of Chinese Diplomacy (1876-

1885). The Shoe String Press, Inc., 1967.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

