Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Artikel: Der Hinduismus und die Religionen der Primitivstamme Indiens
Autor: Horsch, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER HINDUISMUS UND DIE RELIGIONEN DER
PRIMITIVSTAMME INDIENS#*

PAUL HORSCH

UNIVERSITAT ZURICH

Unter den fiinf Weltreligionen nimmt der Hinduismus durch seinen aus-
geprigten Synkretismus eine Sonderstellung ein, hat doch in ihm die
Verschmelzung verschiedenartiger religioser Systeme den Hohepunkt
erreicht. Besonders auffallend ist das Nebeneinander ganz fremder Vor-
stellungen, insbesondere die Eingliederung der magisch-religitsen An-
schauungen der Primitivstimme in die Hochreligion. Neben Pantheis-
mus und strengstem Monismus tummeln sich die Geister, Dimonen,
Lokalgottheiten und Hochgétter eines schwer begrenzbaren Pantheons.
Héchste Entfaltung der Mystik verbindet sich mit magischen Zauber-
praktiken, philosophische Spekulation mit primitivem Aberglauben.
Die Mythologie gleicht einem kaleidoskopischen Spiegel der Stammes-
vielfalt, wihrend die Riten die ganze ethische Skala von grausamen Blut-
opfern bis zu den Mysterien vergeistigter Zeremonien durchlaufen. Und
trotzdem ist gerade dieses wirre Durcheinander im Wesen des Hinduis-
mus begriindet. Die soziale Stufenleiter der Kasten entspricht dem Weg
vom primitiven Polytheismus zum brahmanischen Theismus und schlieB-
lich zum mystischen Alleinen. Umgekehrt offenbart sich durch die Inkar-
nationen, die avatdras, der Allgeist Visnu in irdischen Gestalten wie Krsna
und Rama — urspriinglich wohl Stammesheroen —, ja schlieBlich in allen
Wesen.

Man wird sich fragen, inwiefern hier iiberhaupt noch von einer Reli-
gion, einem einheitlichen, weltanschaulichen System die Rede sein

* Zum Werke von Matthias Hermanns, Die religis-magische Weltanschauung der Primitiv-
stdmme Indiens. Band I: Die Bhagoria Bhil. XVI, 355 S., 2 Karten, 26 Tafeln mit 5o Bildern,
8°. Band II: Die Bhilala, Korku, Gond, Baiga. XII, 560 S., 1 Karte, 36 Tafeln mit 70 Bildern,
8°. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1964-1966.



116 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

kann. Schon das Wort «Hinduismus» weist auf seine geographische Be-
grenzung hin, stammt der Name doch vom Sindhu-Flu}, dem heutigen
Indus. Der Hinduismus ist demnach, im Unterschied zum Buddhismus,
untrennbar mit der Bevolkerung Indiens verbunden, weshalb man ihn
treffend definieren konnte als «dasjenige indische, autochthone religics-
soziale System, dem die iiberwiegende Mehrzahl der Bevolkerung des
heutigen Indiens anhingt und welches die Gesamtheit aller Riten, reli-
giosen Brauche, Anschauungen und Mythologien umfaf3t, welche durch
die heiligen Biicher und die Vorschriften der Brahmanen direkt oder in-
direkt ihre Sanktion erhalten»®.

Der vielschichtige, komplizierte Charakter des Hinduismus wird ver-
stirkt durch die Kontinuitit seiner auBergewohnlich langen Entwick-
lungsgeschichte, die heute noch keineswegs abgeschlossen ist. Manche
mythischen Vorstellungen und kultischen Brauche reichen in die indo-
iranische Periode, einige sogar in die indogermanische Vorzeit —also bis
etwa das 3. Jahrtausend v. Chr. — zuriick. Die Entdeckung der Industal-
kultur mit ihren reichen archiologischen Funden von einem nicht weni-
. ger hohen Alter offenbarte schlieBlich grundlegende Wesensziige des
heute noch lebenden Hindutums: Phalluskult, Verehrung von Tieren
und Pflanzen, wahrscheinlich auch einer Muttergéttin und vielleicht so-
gar des Gottes Sivain Verbindung mit dem heiligen Stier und inder Gestalt
eines archaischen Ekstatikers, dem Vorlaufer der Yogins und Asketen?.
Damit stoBen wir bereits auf die Wurzeln des vorarischen Einflusses.

1. Sir Alfred Lyall, zitiert von H. von Glasenapp, Die fiinf Weltreligionen, Diisseldorf/Kéln
1963, S. 1, ohne nahere Angaben. Ahnlich wie der Hinduismus hat das Judentum gegeniiber
dem Christentum seinen nationalen, rassischen Charakter bewahrt, obwohl es an der Mala-
barkiiste Indiens die eigentiimliche Gemeinde der «schwarzen Juden» gibt. Hieraus erklart
sich der beiden Religionsformen eigene Toleranzbegriff: man wird als Jude oder Hindu ge-
boren, kann also nicht dazu bekehrt werden, wozu noch die Vorstellung vom auserwihlten
Volke oder vom karmischen Verdienste tritt. Daher haben die Hindus nie eigentlich ver-
sucht, die Primitivstimme zu bekehren, vielmehr vollzog sich der Verschmelzungsproze
spontan durch die Annahme bestimmter sozialer und religioser Gepflogenheit. Eine moderne
Hindu-Bewegung wie die Ramakrishna-Mission verrit deutlich christlichen Einfluf3.

2. Vgl. Heinz Mode, Indische Friihkulturen, Basel 1944, S. 68f., 87f.; Ernest Mackay, Early
Indus Civilizations, London 1948, S. g6ff. Die Identifikation der seltsamen Figur mit dem



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 117

Als die Indoarier sich im Laufe der 2.Hilfte des 2. vorchristlichen
Jahrtausends schubweise iiber ganz Nordindien ausbreiteten, stie} die
kriegerische Landnahme auf den Widerstand der eingeborenen, dunkel-
hiutigen, «nasenlosen» Bevolkerung. Schon im Rgveda ist von manchen
Stimmen und ganz allgemein den Dasyus und Dasas die Rede3. Wohl be-
stand bereits eine arische Sozialordnung von drei Stinden: Priester,
Krieger, Viehziichter und Handwerker. Durch den Zusammenprall mit
der verachteten Urbevélkerung und deren allmihlichen wirtschaftli-
chen, kulturellen und gesellschaftlichen Assimilierung entstand eine
vierte Schicht, die der Sadras als niedrigster Kaste¢. Sicher hat gerade
diese Differenzierung zur Rigiditit der indischen Gesellschaftsordnung
gefiihrt. Anderseits wurde durch die Integration vorarischer Stimme
schon in vedischer Zeit das religiose Denken der Arier beeinfluBt. Die-
ser ProzeB intensivierte sich mit dem stets weiteren Vordringen der
brahmanischen Kultur : immer neue Stimme wurden samt ihren Sitten,
Gottern und Mythen im unbestimmt dehnbaren SchoB des Hindutums
aufgenommen, so da} schlieBlich weniger das Dogma als die Anerken-
nung des Kastensystems mit seiner strengen Hierarchie die religiése Zu-
gehorigkeit bestimmte. Anhand der mannigfaltigen Vélkernamen und
anderer ethnographischer Daten aus der indischen Literatur kann der
Assimilationsprozel} geschichtlich verfolgt werden, woriiber sich denn
auch ein betrachtliches Schrifttum entwickelt hat, obwohl gerade hier
noch manches der Klirung bedarfs. So darf denn der Hinduismus weit-

hinduistischen Siva geht auf Sir John Marshall zuriick ; weitgehend anerkannt, wird sie heute
jedoch immer noch diskutiert (Hermanns II, 110). Zusammen mit Siva stammt wohl auch
der Phalluskult aus dem Industal, wo er in Verbindung mit Muttergottheiten hochentwickelt
ist, wihrend er bei den Primitivstimmen meistens fehlt oder sekundir ist. Als fisnadevas,
«jene, deren Gott der Phallus ist», bezeichnet verichtlich der Rgveda wohl Nachkommen
der groBen Stidtekultur; vgl. Horsch, Erotik und Religion, Asiatische Studien XVII/XIX,
1965, S.362.

3. Vgl. H.Zimmer, Altindisches Leben, Berlin 1879, S. 100ff.; W.Rau, Staat und Gesell-
schaft im Alten Indien, Wiesbaden 1957, S. 16.

4. Zuersterwihntin Rgveda 1o, 90, 12 ; vgl. R. S. Sharma, Sidrasin Ancient India, Delhi 1958.

5. Vgl. A.Baines, Ethnography (castes and tribes), StraBburg 1912 (mit ausfiihrlicher Bi-
bliographie); R.Shafer, Ethnography of Ancient India, Wiesbaden 19¢4.



118 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

gehend als das Produkt der Verschmelzung autochthoner Religionsfor-
men mit dem dominierenden arischen Element der vedischen Weltan-
schauung betrachtet werden. Gerade in der epischen Literatur gelangt
der EinfluB3 der Primitivstimme zum Durchbruch, hat man doch selbst
im «dunkelblauen» Krsna den Stammeshelden von Eingeborenen gese-
hen, oder in der Ehe der fiinf Pandavas mit einer einzigen Gattin den Ein-
fluB unrarischer Polyandrie vermutet®. So wiren selbst gewisse matriar-
chale Ziige, die in krassem Widerspruch zum brahmanischen Patriarchat
stehen, im modernen Hinduismus auf die Ureinwohner zuriickzu-
fithren.

Die hohe Bedeutung fiir die indische Religionsgeschichte dieser Pri-
mitivstimme liegt noch darin, daB3 der Integrationsprozef bis heute nicht
abgeschlossen ist und somit sub oculis verfolgt werden kann. Allerdings
haben die Indologen bisher diesem Gesichtspunkt wenig Aufmerksam-
keit gewidmet, war ihr Interesse doch vorwiegend linguistisch orien-
tiert’”. Auch waren sie allzusehr auf die klassischen Literaturen und
Religionsformen konzentriert, um mit dem einheimischen Substrat
in engere Beriihrung zu kommen, hat doch erst in jiingerer Zeit das
Studium der Tantras und der Agamas einen Aufschwung erhalten®, was
notwendigerweise eine Auseinandersetzung mit dem autochthonen Ele-
ment niederer Volksschichten nach sich zieht. Anderseits waren auch
die Ethnologen nicht voll zustindig, da ihnen meist die griindlichen
Kenntnisse der indischen Hochkulturen fehlten, so daff ihre Forschung

6. Vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Leipzig 1908, I, S. 282-283. Fiir eine
wertvolle Bibliographie iiber vorarische Einfliisse sieche C.Regamey, Bibliographie analytique
des travaux relatifs aux éléments anatyens dans la civilisation et les langues de I'Inde, Paris
1935.

7. AufschluBireiche Literaturhinweise bei M. Eliade, Yoga, Ziirich und Stuttgart 1960,
S.443—448. Vom indologischen Standpunkt hat sich ebenfalls W.Ruben mit dem Problem
der indischen Urbevélkerung befaBit, so zum Beispiel Uber die Literatur der vorarischen Stimme
Indiens, Berlin 19¢2.

8. Neben den klassischen Werken von Sir John Woodroffe iiber den Tantrismus hat sich
neuerdings das franzésische Institut in Pondychéry besondere Verdienste vor allem auf dem
Gebiete der $ivaitischen Agamas erworben.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 119

weitgehend auf die Vélkerkunde beschrinkt blieb?. Deshalb wurden
gerade die religionsgeschichtlichen Aspekte der Primitivstimme und
ihre Bedeutung fiir das Verstindnis des Hinduismus zu wenig beriick-
sichtigt. Um so begriiBenswerter ist daher das Erscheinen der Werke
vonMatthias Hermanns, die gerade diesem Problemkreis gewidmet sind.

Die fiinf Primitivstimme, welche Hermanns in den bereits erschiene-
nen zwei Binden behandelt, besiedeln das westliche und mittlere Indien
beiderseits des Narbada-Flusses. Die Bhil, die heute eine indoarische
Sprache — Bhili — reden, gaben schon frither zu relativ zahlreichen Stu-
dien, worunter jene von W.Koppers hervorgehoben seien, Anlaf®.
Hier liegt wohl eine der umfassendsten Untersuchungen iiber einen Ein-
zelstamm vor. Die Bhilala im Madhya Pradesh «zeigen ein besonderes
Phinomen, dasie ein Mischvolk aus Rajput-Mdnnern und Bhil-Frauen sind,
das sich darum den Bhil iiberlegen fiihlt, aber dennoch in die Kategorie
der Dschungelstimme gehért, obwohl die Rajput eine angesehene Kaste
sind» (II, S.xi). Schon dieses Beispiel zeigt, daB die Bhil, die iiber ein
weites Gebiet zerstreut sind, weder ethnisch noch soziologisch Einheit-
lichkeit besitzen, obwohl ein Bhil-Komplex besteht, wodurch jeder Bhil
von andern Eingeborenen unterschieden werden kann. Rassisch zahlt sie
Hermanns zu einer «préi-mediterranen Form».

Der kleine Stamm der Korku — 205216 Seelen nach dem Census of
India 1941 — ist gleichfalls fast ausschlieBlich in der Provinz Madhya
Pradesh verbreitet, spricht aber einen Munda-Dialekt, der zur austro-
asiatischen Sprachfamilie gehort. Die Baiga, welche heute auf dieselbe
Provinz beschrinkt sind, haben Hindi, die verbreitetste, aus dem Sans-
krit stammende Sprache Nordindiens, iibernommen. Kulturell bilden

9. Eine zuverlissige up-to-date-Zusammenfassung der Religionen der Primitivstimme
bietet Chr. vonFiirer-Haimendorf in Die Religionen Indiens, Band III, Stuttgart 1964, S.245—
293. Vom indologischen Gesichtspunkt hat sich zuletzt eingehend und kritisch J. Gonda mit
dem «Substratproblem» befaBt: Change and continuity in Indian religion, The Hague 1965,
S.7-37: Some critical remarks apropos of substratum theories.

10. Vgl. W.Koppers, Die Bhil in Zentralindien, Wien 1948. Interessantes Material auch
bei H. Berger, Deutung einiger alter Stammesnamen der Bhil aus der vorarischen Mythologie des Epos
und der Puranas, Wiener Zeitschrift fiir die Kunde Siid- und Ostasiens III, 1959, S. 34—82.



120 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

sie hochstwahrscheinlich einen Zweig des Bhuiya-Volkes (ca. ! Mil-
lion), verfallen aber rassisch in einen groben und grazilen Typus, obwohl
der Standardtyp zur proto-australiden Hauptgruppe gehért. Die
3201004 Gond sind das grofte Primitivvolk Indiens, das Teile von
Andhar Pradesh, Madhya Pradesh und Maharashtra besiedelt, wobei zwei
Sprachen, Hindi und Gondi, vertreten sind. Gondi zihlt zu den dravidi-
schen Sprachen, was noch keine rassische Zugehorigkeit impliziert.
Hermanns denkt an ein pra-dravidisches Substrat, so da} dieser Stamm,
unter dem rassisch die Langkopfe am stirksten vertreten sind, ebenfalls
die Sprache der hoher entwickelten Kulturvélker seiner Umgebung an-
genommen hat.

Die sprachliche und rassische Vielfalt dieser ethnischen Gruppen spie-
gelt sich in ihrer sozialen und Gkonomischen Struktur — Jiger- und
Sammlerstimme, Rodungsfeldbauern und Bodenbauern (erst auf der
letztern Stufe wurden sie dem Hinduismus leichter zuginglich) —, vor-
nehmlich aber in der Weltanschauung wider. Den religiésen Vorstellun-
gen, das heiBt den Ursprungs- und Stammesmythen der Gétter- und Gei-
sterwelt, dem Lebens- und Jahreszyklus sowie dem Priestertum widmet
der Verfasser den Hauptteil seiner breitangelegten Untersuchung. Ge-
rade den Priestern als Bewahrern der magischen Weltanschauung und
Vermittlern der alten mythischen Traditionen und Zauberpraktiken
kommt eine besondere Bedeutung zu, weisen sie doch zahlreiche ver-
wandte Ziige mit den Medizinméannern und Schamanen anderer archai-
scher Kulturen auf™. So mannigfaltig ist das von Hermanns gesammelte
Material, da3 wir uns in diesem Rahmen auf drei grundsatzliche Fragen
beschrinken miissen: 1. die «Theorie», welche der Verfasser seiner
Untersuchung zugrunde legt, 2. die Beziehung der religiésen Vorstel-
lungen dieser Primitivvolker zur Hochreligion des Hinduismus, 3. die

religionsgeschichtlichen SchluBfolgerungen.

11. Schamanistische Ziige treten schon in der altern vedischen Literatur auf, so zum Bei-
spiel im Muni, dem langhaarigen Ekstatiker von Rgveda 10, 136 ; niheres siche bei M. Eliade,
Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Ziirich und Stuttgart 1957, S. 384—401; vgl. W.Ru-
ben, Schamanismus im alten Indien, Acta Orientalia 18, S. 164-205.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 121

Der Ausdruck «religios-magische Weltanschauung» des Titels hebt
deutlich das Hauptanliegen des Verfassers hervor: das Verhaltnis von
Magie und Religion. Mit Recht weist er die beiden extremen Losungs-
versuche — Entwicklung der Religion aus der Magie (J. G. Frazer, K. Th.
Preuss) oder umgekehrt — zuriick, kann er doch auf Grund groBer Erfah-
rung und einer umfassenden, vielfaltigen Materialsammlung schlieBen :
«So bilden Mythen und Kult eine organische Einheit, welche den reli-
giosen Wesenszug der friihzeitlichen Menschen darstellt» (I, S. ). Dann
aber 1B}t er sich trotzdem zu einer neuen entwicklungsgeschichtlichen
Konstruktion hinreiBlen. «Wir haben jedoch eine ganz andere Situation,
wenn man durch eine Degeneration der religiosen Urkrifte, durch eine
Erschiitterung der religiosen Seins-Haltung an den Erfolgen der religis-
sen Funktionen zweifelt, schlieBlich verzweifelt und sie veriachtlich in
allen Lebensbereichen ausschaltet. In seinem verletzten Stolz fiillt der
Mensch dieses entstandene Vakuum aus durch die Ich-Funktion seines
iibersteigerten Persénlichkeitsdranges und seines iiberheblichen Macht-
strebens. Ist die Religion die demiitige, ehrfiirchtige Bindung an das
machtvolle Uberweltliche, so ist die neue Haltung die stolze und herri-
sche Unterwerfung und Bindung alles Ego-Fremden durch ein faustisches
Ich. Das ist Magie im engeren Sinne als Schwarze Magie. Diese unterschei-
det sich von der Weifen Magie, welche okkulte und auBernatiirliche Fa-
_ higkeiten zum Heil und Segen von Mensch und Natur gebraucht, also eine
Funktion der Religion ist. Der weifle Magier ist der gute Typ des Medizin-
mannes, des Schamanen, des Priesters, wihrend der schwarze Magier der
bose Feind des Guten und der Verbiindete des Bosen ist» (I, S.7-8).

Schlechthin wird hier die schwarze Magie als eine spitere, degene-
rierte Erscheinungsform des urspriinglich religiosen Erlebens und Ver-
haltens, zu dem auch die weile Magie gehort, betrachtet, was gleich
zwei Einwinde hervorruft. Erstens wird zwischen der Religion und einer
bestimmten Form der Magie, eben der « weilen», nicht phianomenolo-
gisch scharfunterschieden, obwohl beiden gegensitzliche Struktureigen-
tiimlichkeiten zu eigen sind. Wird die Religion als Verhiltnis des Men-



122 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

schen zu einer Macht definiert, so kann die Magie, welcher Art sieauch im-
mer sei, als die Umkehrung dieses Verhiltnisses bezeichnet werden : auf
der einen Seite demiitige Unterwerfung durch Lobpreis, Gebet und Opfer
unter eine gottliche Gewalt, anderseits tyrannische Beherrschung der
hoheren Michte — Gotter, Geister usf. — durch Zauberpraktiken, durch
den magischen Zwang menschlichen Wissens und ritueller Hand-
lung.

Noch schwerwiegender ist der zweite Einwand : Sachlich 148t sich ein
«urspriinglicher» Volkerstamm ohne schwarze Magie gar nicht nach-
weisen, weist Hermanns doch selbst darauf hin, daB bei ganz primitiven
Vélkern, wie den Pygméen und Pygmoiden, «die in der Wirtschafts- und
Gesellschaftsordnung auf der Grundstufe menschlicher Entwicklung be-
harrten» (I, S.9), der Schwarzzauber kaum oder nur gering entwickelt
ist, andere Stimme auf einer entsprechend primitiven Kulturstufe indes
ganz von der schwarzen Magie beherrscht sind. Ganz abgesehen von der
Unmdoglichkeit, heute noch «ilteste» Vélker entdecken zu konnen, fin-
den wir schwarze und weille Magie, so weit wir zuriickgehen, immer
verbunden, wenn auch das ﬂbergewicht auf der einen oder andern Form
liegen mag. Dafiir bietet der Atharvaveda ein treffendes Beispiel durch
die Unterscheidung von atharvan und asgiras, auf die heilkriftigen (‘bhesa-
jani), nutzbringenden bzw. die verzaubernden (ydtu, abhicara), schad-
lichen und schrecklichen (ghora) magischen Praktiken bezogen. Auch
geht es sicher nicht an, zur Eruierung geschichtlicher Fakten mytholo-
gische Zeugnisse wie die verbreiteten Erzihlungen vom urspriinglichen
Paradies und dem spiteren Ursprung des Bosen heranzuziehen.

Hermanns unterscheidet zwei kulturelle Grundtypen. «Wenn die re-
ligiésen Krifte das innerweltliche und iiberweltliche Leben noch weit-
gehendst gestalten, dann bilden sie freundliche, sanfte, schlichte, sitt-
same Menschen, die voller Ehrfurcht und Takt, Entgegenkommen und
Liebe sind. Sie sind durch und durch altruistisch. Beherrscht die
schwarze Magie die innerweltlichen und iiberweltlichen Sphiren, dann
werden die Menschen stolz, iiberheblich, frech, streitsiichtig, eifersiich-



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 123

tig und duBerst sinnlich. Sie sind im héchsten Grade egoistisch» (I, S. 9).
Die Unterscheidung klingt allzu idealistisch, doch fiigt der Autor etwas
realistischer hinzu : « Diesebeiden GrundtypengibtesunterdenMenschen
der verschiedensten Entwicklungsstufen, ja selbst bis in die Hochkultur-
volker hinein.» Da stellt sich allerdings die Frage, mit welcher Berech-
tigung er auf derselben Seite folgende Behauptung aufstellen kann:
«Wie bereits erwihnt, bestehen diese beiden Grundhaltungen nicht von
Anfang an unabhingig und selbstindig in der Menschheit, sondern die
schwarze Magie entwickelte sich spater.» Fiir diese Fundamentalthese
fehlt nicht nur jeder beweiskriftige Anhaltspunkt : sie ist von vornherein
héchst unwahrscheinlich. Soweit wir die Geistesgeschichte zuriickver-
folgen kénnen, sind Religion und Magie eng miteinander verbunden;
Mythos und Kult erginzen sich gegenseitig ; der Mensch verhailt sich bit-
tend, opfernd, unterwiirfig, zugleich aber versucht er, die héheren
Maichte durch eigene magische Krifte zu iiberwinden, zu zwingen, sei es
im guten oder bosen Sinne, impliziert doch schon die Férderung von
Gesundheit und Fruchtbarkeit (weille Magie) die Vernichtung feind-
licher Krifte und boser Zaubergeister (schwarze Magie). Auch der
Nebenbuhler zum Beispiel ist ein Feind, dessen Tod wiinschenswert er-
scheint. Immer sucht der Magier, was ihm oder seinem Klienten von
Nutzen ist ; doch, wie schon Montaigne bemerkte, «le profit de I'un est
dommage de I'autre». Uberhaupt ist es irrefithrend, unsere ethischen
Kategorien von Gut und Bose auf eine primitive, magische Weltanschau-
ung zu iibertragen™. Das Uberwiegen der einen Grundhaltung hingt von
verschiedenen Faktoren ab, so insbesondere von der sozialen Struktur
und der Geistesgeschichte. In der iltesten Zeit ist der hieratische Rgveda
religios, der mehr volkstiimliche Atharvaveda dagegen eher magisch ein-
gestellt. Je mehr jedoch der Kult ins Zentrum riickt und die Brahmanen
von rituellen Spekulationen beherrscht werden, desto mehr entwickelt
sich eine ausgepragte Opfermagie.

11a, Vgl. H. Oldenberg, Die Weltanschauung der Brdhmana-Texte. Gottingen 1919,
S. 184-219.



124 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

Phinomenologisch sind schwarze und weille Magie also wesensgleich,
auch fehlt der historische Nachweis, daf} erstere sich spiter entwickelt
hat. Der bose Zauberer und Schwarzmagier reicht in die Urzeit zuriick,
ganz abgesehen davon, dal die Unterscheidung zwischen weiler, heil-
bringender und schwarzer, schidlicher Magie spit ist. Man kann sich des
Eindrucks nicht erwehren, die Urspriinglichkeit des religiosen Gefiihls
und der weiBlen Magie sei ein Ersatz fiir den friiher vertretenen « Urmo-
notheismus», steht doch der Verfasser der «kulturhistorischen» Schule
von P. W, Schmidt und P. W. Koppers nahe. In beiden Fillen handelt es
sich um theoretische Konstruktionen, die sachlich und geschichtlich un-
haltbar sind. In beiden Fillen war wohl dasselbe Motiv wirksam: das
Problem der Historizitit der géttlichen Offenbarung und damit der pri-
destinierenden Gnadenwahl zu 16sen. Wenn das wahrhaft Religitse, das
Gute schlechthin, urspriinglich ist, liegt das Bose, die Schuld am Siinden-
fall allein beim Menschen. Damit wird die ungeheure Schwierigkeit der
Theodizee, nimlich die Unméglichkeit fiir viele Menschen, aus geogra-
phischen und geschichtlichen Griinden der Offenbarung und damit der
ewigen Seligkeit teilbaftig zu werden, zumindest abgeschwicht. Aber
jeder Versuch, den vollkommenen Zustand in die Urzeit zu verlegen,
lauft auf einen Paradiesesmythos hinaus, dem alle faktischen Ergebnisse
geistesgeschichtlicher Forschung widersprechen.

Im iibrigen kann das geistig verhaltnismiBig hoch entwickelte Welt-
bild der Bhil kaum als MaBstab fiir die wirklich primitiven Naturvélker
verwandt werden, sind doch gerade die Bhil wihrend Jahrhunderten
stark von den Hindus beeinfluBt worden, was schon die Ubernahme der
Sprache bezeugt. Ebenfalls erscheint uns die Berufung auf die Parapsy-
chologie als abwegig, denn obwohl letztere heute wissenschaftlich er-
forscht wird, sind die Erklirungsversuche noch voller Widerspriiche.
Wie kann man da behaupten, daB3 «die Magie durch die Parapsychologie
wissenschaftliches Ansehen» (I, S. 11) erhilt? Wohl wird in der Magie
der Begriff der Kausalitit durch den der Analogie und die mathematisch
ausdriickbare, raum-zeitliche GesetzmiBigkeit durch symbolische Ent-



.~ DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 12§

sprechungen ersetzt. Damit kénnen wir die Primissen des magischen
Denkens verstehen, ebenso aber ihre Erfolglosigkeit, dennsie sind falsch.
Nur allzu gerne beruft sich der Okkultismus auf noch unerklirte, para-
psychologische Phinomene, wodurch nichts bewiesen wird. Oder soll
die noch heute weite Verbreitung der Zauberei und des Hexenwahnes
wirklich die Thesen von der spiten Degeneration stiitzen? Der moderne
Aberglauben ist ein Uberrest des einstmals universal verbreiteten magi-
schen Denkens, das man nicht unbedingt als « Urdummbheit» bezeichnen
muf}, wenn es auch vom rational-logischen wie erfahrungsmiBigen
Standpunkt als objektiv unhaltbar und unwirksam iiberfiihrt wird (vgl.1,
S. 13). Dabei iibersieht Hermanns den Grundunterschied zwischen Ma-
gie und Parapsychologie : wihrend parapsychologische Phinomene ex-
perimentell festgestellt, aber noch nicht theoretisch erklirt werden
kénnen, sind die theoretischen Pramissen der Magie bekannt, weil sie
jedoch falsch sind, fithren sie nicht zu praktischen, verifizierbaren Resul-
taten, wie zum Beispiel beim Regenzauber. Magische Heilungen sind
durch Autosuggestivkraft, also psychologisch und nicht durch okkulte
Michte zu erkliren.

Wenden wir uns nach dieser grundsitzlichen Erorterung der zweiten
Frage zu, dem Verhiltnis des Hinduismus zur religiés-magischen Welt-
anschauung der Primitivstimme. Wihrend wir bei diesen nur die aktuel-
len Vorstellungen, mdgen sie noch so archaisch sein, erforschen kénnen,
bietet uns jener einen Einblick in die geistige Entwicklungsgeschichte
iiber Jahrtausende. Da sehen wir, wie neben den religidsen Hymnen des
Rgvedazu gleicher Zeit im Atharvaveda magische Zauberformeln obwal-
teten, worunter gerade die schwarze Magie eine Vorrangstellung ein-
nimmt. In den Brahmanas wird der ganze Opferkult zu einem groBarti-
gen magischen System ausgebaut. Wohl geht es primar um die Férderung
heilbringender Krifte, wesentlich ist jedoch die G6tterdimmerung, die
Ohnmacht der Gotter gegeniiber dem magischen Zwang der wahrhaft
wissenden Brahmanen. Daneben bestand und verbreitete sich der nie-



126 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

dere Aberglauben der Zauberer (ydtu), wie er in zahlreichen Texten uns
tiberliefert wurde™. Falsch wire es bestimmt, in dieser Entwicklung
eine Degradierung des religiosen Geistes zu erblicken, denn das magi-
sche Ritual bildet eine logische Vorstufe zur mystischen Spekulation der
Upanisaden. Noch spiter treten die beiden Grundhaltungen in engster
Verbindung miteinander auf, so besonders im Tantrismus: die héhere,
vergeistigte Tradition, die durch den Yoga bereits experimentell wissen-
schaftliche Gestalt angenommen hatte, vermischte sich mit den Zauber-
praktiken der niederen Schichten des Volkes, nicht ohne daB letztere
wenigstens einen tieferen, symbolischen Gehalt durch diese Verschmel-
zung erhalten hitten. Nichts weist daraufhin, da3 der Homo magicus als
dekadenter Nachfolger des Homo religiosus zu betrachten wire, viel-
mehr darf er als der Vorliufer des wissenschaftlichen Empirikers ange-
sehen werden, wie denn schon Oldenberg die Weltanschauung der
Brahmana-Texte als eine « vorwissenschaftliche Wissenschaft» bezeich-
net hat™3,

Entwicklungsgeschichtlich darf hier daran erinnert werden, daf3 auch
die modernen Naturwissenschaften — von der Astronomie bis zur Che-
mie — weitgehend aus magischem Forschen und Denken entstanden sind.
Der wesentliche Schritt von der religiosen zur magischen Einstellung
besteht in der Annahme einer universalen GesetzmiBigkeit gegeniiber
der gottlichen Willkiir. Dem Willen des Gottes steht es anheim, die Ge-
bete und Opfergaben des Priesters um Regen zu erhéren, indes bannt ihn
der Zauberer kraft seines Wissens und seiner Riten mit magischem
Zwang: «Und wenn der Regengott nicht regnen will, er regnet doch»,
heiBt es in einem alten Texte. Damit wird der Gott selbst zu einem un-
personlichen Mechanismus, der vom wissenden Brahmanen gesetzmaBig

12, Vgl. A. Weber, Zwei vedische Texte iiber Omina und Portenda, Berlin 1859; W. Caland,
Altindisches Zauberritual, Amsterdam 1900; W. Caland, Altindische Zauberei, 1908 ; ]. Gonda,
The Rgvidhana, Utrecht 1951; G. W.Bolling and J. von Negelein (Eds.), The Parisistas of the
Atharvaveda, Leipzig 1909.

13. H. Oldenberg, Die Weltanschauung der Brahmana-Texte, Gottingen 1919; vgl. S.Lévi,
La doctrine du sacrifice, Paris 1898,



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 127

beherrscht werden kann. Sicherlich sind die Grundvoraussetzungen die-
ses Denkens ungeniigend : einerseits der Realititsbegriff mit seiner Auf-
teilung der Wirklichkeit in magische Substanzen, die wirr konkretistisch
verwoben sind, anderseits die archaischen Denkformen der Analogie,
der esoterischen Aquivalenzen usf. Wissenschaft entsteht durch experi-
mentell verifizierbare Analyse der Wirklichkeit in Verbindung mit
streng formalen Denkgesetzen. Im Hinduismus vollzog sich diese «logi-
sche» Weiterentwicklung der Zauberpraktiken und magischen SchluB-
folgerungen weniger im Bereich der Naturwissenschaften als auf rein
religiosem Gebiete: die exakte Analyse des heiligen, zauberkriftigen
Wortes fithrt zu Paninis Grammatik, die induktive Beschreibung der Be-
wuBtseinszustinde unter genau vorgeschriebenen Bedingungen, wie
Atemkontrolle, Konzentration und Meditation, fithrt zum Yoga. So
blieb das indische Denken vorwiegend dem religiosen Bereich verhaftet,
in dem magische Vorstellungen, psychologische Techniken und philo-
sophische Spekulationen eng miteinander verbunden sind. Gerade dieses
freie Nebeneinander ohne die rigide Trennung durch ein Dogma — das
gesellschaftliche des Kastensystems ausgenommen — erleichterte den
Primitivstimmen den Ubergang zum Hinduismus: irgend einen Ansatz-
punkt archaischer Natur konnten sie darin immer entdecken und damit
einfach zu einer neuen niedern Kaste werden.

Michtig ist der Einflu} der indischen Hochkultur bei allen Primitiv-
stimmen (Assam ausgenommen), insbesondere jedoch bei den Bhil und
Gond, haben doch letztere die Motive des Ramayana in der « Geschichte
des Lachhaman Jati» nacherzihlt. In der Erzihlung Pandavani ist Bhim-
sen, einer der fiinf Pandava-Briider des groBen Epos «Mahabharata», der
Hauptheld. So erstaunt es auch nicht, daB wir den Hochgéttern des Hin-
duismus in den Primitivstimmen haufig begegnen, Visnu unter dem Na-
men Bhagwan (bhagavant, «der Erhabene») und Siva als Mahadev, sowie
dessen Gattin Gauri-Parvati usf. Eine hervorragende Rolle bei den Gond
spielt der legendire Guru Gorakh (Gorakhnatha), der Begriinder des Hat-
ha-Yoga(zwischeng.und 12. Jh. ?). Bemerkenswertistdas Fehlenbuddhi-



128 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

stischen Einflusses, was auf die spite Beriihrung mit dem Hinduismus zu-
riickzufiihren ist. Hermanns hebt allerdings mit Recht die eigenartige
Ausbildung der entsprechenden Mythologeme hervor. «Sanskritnamen
beweisen also nicht von vornherein, dall Hindu-Gestalten iibernommen
wurden, besonders, wenn diese ein ganz nicht-hinduistisches Geprage ha-
ben. NamenentlehnungbedeutetnochkeineSachentlehnung» (11, S. 460).

Auffallend ist das Fehlen gewisser Motive, so das der Schépfung aus
dem kosmischen Ei. Auch die Zerstiickelung eines Urwesens, aus dessen
Teilen bestimmte Kreaturen und kosmische Bereiche entstehen, ist sel-
ten. Hermanns unterstreicht den Gegensatz zwischen dem religis-ma-
gischen Weltbild der Primitiven Zentralindiens zu den Vorstellungen
der indischen Hochkultur. Dem «zyklischen Urtyp» der letzteren, wo-
nach die Welt ewig, nicht von einem Gott erschaffen ist und sich in un-
geheuren Perioden im endlosen Rhythmus von Evolution und Aufl6sung
wiederholt, steht bei den Primitiven der «mythische Urtyp» entgegen
mit einem vom Hochsten Wesen gesetzten Schopfungsbeginn, einer
gradlinigen Entwicklung und einem endgiiltigen Ende der geschaffenen
Welt. Die kosmogonischen Vorstellungen werden konfrontiert (11,
S. 457—470). Hierzu ist immerhin zu bemerken, da8 sonst der Mythos
von der ewigen Wiederkehr gerade in archaischen Kulturen verbreitet
ist™, daB anderseits im altvedischen Bereich diese Vorstellung noch
fehlt, wihrend der Schopfergott eine hervorragende Stellung einnimmt.
Es handelt sich bei den indischen Weltzyklen wahrscheinlich um einen
spekulativen Uberbau, vielleicht unter babylonischem EinfluB. Interes-
sant ist dennoch das Fehlen dieser so grundlegenden Anschauung bei den
Primitivstimmen, die verstindlicherweise fiir theoretisch-philosophi-
sche Gedankenginge weniger zuginglich sind. Aber bestimmt kann nicht
von einem «mythischen Urtyp» mit gradliniger Entwicklung von Schép-
fung bis Weltende die Rede sein ™5, denn diese Vorstellung ist christlich,

14. Vgl. M. Eliade, Der Mythos der ewigen Wiederkehr, Diisseldorf 1953.
15. Man vergleiche, was hierzu ein Kenner der primitiven Mythen Indiens sagt: «Die
meisten Primitivstimme haben weder einen Begriff von einer Erschaffung der Erde noch



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 129

sie geht im Gegensatz zur dlteren zyklischen Zeitauffassung vor allem auf
Augustinus und dessen Auslegung der einmaligen geschichtlichen Offen-
barung zuriick.

Mannigfaltige Motive iiber die Erschaffung der Erde verraten ebenfalls
hinduistischen EinfluB3, so das Tauchen und Suchen nach ihr auf dem
Meeresgrund, das Emporheben und Festigen, ihre Ausbreitung und Be-
fruchtung. Daneben ist noch von den Siulen der Welt und den Trigern
der Erde, besonders als Schlange und Schildkréte, wie im Hinduismus
die Rede. AuBerordentlich schwierig ist es allerdings hiufig, die Hindu-
Mythenschicht von der primitiven genau zu trennen, da ja auch erstere
wihrend Jahrhunderten von dieser beeinfluBt und durchdrungen wurde.
Methodisch wird es darum gehen, moglichst alte Mythologeme herauszu-
schilen, denn je weiter wir sie zuriickverfolgen kénnen, um so geringer
wird die Wahrscheinlichkeit einer Beeinflussung durch die Urbevélke-
rung. Dasselbe gilt auch fiir die Erzdhlungen von der Sintflut, die ganz
eigenartige Ziige aufweisen, was eine Ubernahme jedoch nicht aus-
schlieBt (vgl.I, S. go—51; 73f.; II, S. 473), oder besonders vom Hoch-
gott Bhagwan, dessen urspriinglich hinduistische Merkmale durch Stam-
meseigentiimlichkeiten modifiziert wurden (vgl. aber II, S.4r1f.)*,
Sehr interessant ist Hermanns Behauptung, da3 Siva und Rudra unab-
hingig nebeneinander bestanden haben: letzterer entstammt der ari-
schen Herrenschicht, Siva dagegen der vorarischen Kultur- und Urbe-
wohnerschicht. Siva ist der groBBe Zauberer und Yogin, dessen typische

von einer zeitlichen Begrenztheit der Menschenwelt, und wo sich Mythen von der Welt-
schopfung finden, tragen sie Ziige, die auf Beeinflussung von seiten des Hinduismus hindeu-
ten» (C. vonFiirer-Haimendorf, ibid. S.282).

16. Vgl. C.vonFiirer-Haimendorf, ibid. S. 284: «Die iiber Sprach- und Stammesgrenzen
hinausgehende weite Verbreitung des Namens Bhagavan legt gewil die Vermutung nahe, daB
es sich bei der Verehrung dieser Hochgottgestalt nicht um das Produkt einzelner Stammes-
kulturen, sondern um eine geistige Strémung weiteren AusmaBes handelt. Dabei ist es je-
doch durchaus méglich, daB in den Vorstellungen mancher Primitivstimme schon vor ihrer
Beeinflussung durch die Bhakti-Religion da und dort Ansitze zu einem Hochgottglauben vor-
lagen und daB in einzelnen Stammesmythologien beheimatete Gottergestalten mit dem Bha-
gavan der hinduistischen Volksreligion identifiziert wurden.»



130 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

Ausstattung — Dreizack, Trommel, Keule mit Menschenschidel usf. —
und dessen duBerer Aufputz ganz den primitiven Magier offenbaren. Man
mag sich allerdings fragen, ob schamanistische Ziige nicht bereits den
vedischen Rudra kennzeichnen (z.B. RV 10, 136, 7)".

In diesem Zusammenhang sei auf einen merkwiirdigen Bhil-Ritus, den
sogenannten Frosch-Regenzauber, hingewiesen. Beim Ausbleiben des
Monsunregens suchen junge Burschen Zweige und legen sich mit diesen
unter Hersagen bestimmter Zauberformeln in Froschposition auf die
Erde, um den Regen herbeizubringen. Dies erinnert an das Froschlied
von RV 7, 103, wo Brahmanen als Frésche gleichfalls in Verbindung mit
dem Regen erwihnt werden. Verschieden sind die Interpretationen,
doch scheint die Auslegung als Regenzauber gegeniiber der Satire oder
Parodie entschieden vorzuziehen zu sein (vgl. Geldner zur Stelle). Aller-
dings muB die Frage offenbleiben, ob es sich um die Einkleidung einer
autochthonen Zeremonie in hymnisches Gewand oder um eine unabhan-
gige Parallelentwicklung eines Analogiezaubers handelt.

Besondere Beachtung verdient die Feststellung, daB der eigentliche
Wiedergeburtsglaube der Hindus unter den Stammesangehdrigen fehlt.
So finden wir zum Beispiel bei den Baiga wohl die Wiederverksrperung
der Ahnengeister in ihren Nachkommen, besonders des Vaters im Sohn
oder in der Tochter, je nachdem er ihn oder sie mehr geliebt hat, doch
wird dies niemals bestimmt durch das universelle Gesetz der Vergeltung
der Taten (II, S. 330). Bei den Gond halten nur jene Eingeborenen, die
mit den Lehren der Hochkultur besser bekannt wurden, dafiir, daf} «des
Menschen Schicksal das Resultat seiner guten und bésen Taten in seiner
fritheren Existenz ist» (II, S. 446). Im wesentlichen stimmen ihre Jen-
seitsvorstellungen mit jenen anderer archaischer Volker weitgehend
iiberein, so auch betreffs der Wiederverkérperung, die niemals eine

17. Dagegen kam E. Arbman, Rudra, Uppsala 1922, S. 281, zum Ergebnis, daB der Rudra
der jiingeren vedischen Uberlieferung kein anderer als der volkstiimliche Siva ist. Im fol-
genden versucht er den Nachweis, daB wir in dieser jiingeren Gestalt zugleich die urspriing-
liche zu erblicken haben. Uber das Muni-Lied 10, 136 in Verbindung mit Rudra-Siva aus-

fithrlich S. 298 fF.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS I31

moralisch gesetzmiBige Seelenwanderungdarstellt . Daraus ergebensich
zwei grundlegende SchluBfolgerungen: 1. haben die Primitivvélker das
hohere, spekulative Ideengut des Hinduismus nichtassimiliert ; 2. beweist
dies, daBB die Seelenwanderungslehre nicht aus niedern Kulturschich-
ten stammt, sondern das Produkt einer langen Entwicklung der vedisch-
arischen Reflexion besonders unter dem EinfluB der Ksatriyas bildet®.

Vom soziologischen Standpunkt hebt Hermanns den Kollektivismus
der Primitivvolker hervor. « Nicht der Einzelmensch steht im Zentrum,
sondern die Gemeinschaft von Familie, Sippe und Stamm. Das Gemein-
schaftsfiihlen und -denken regelt alles und jedes, auch das Intimste des
Menschen, die Ehe. Wer gegen die Gemeinschaftstabus verstoBt, wird
feierlich aus ihr ausgestoBen» (II, S. 482). Es ist hdchst wahrscheinlich,
daB} gerade die wachsende Aufnahme solcher Stammesverbinde in den
SchofB des Hinduismus zur Rigiditit des Kastensystems gefithrt und des-
sen lange Erhaltung {iberhaupt ermdglicht hat, wie anderseits gerade die
hinduistische Gesellschaftsform der autochthonen Bevolkerung eine
weitgehend religiose Autonomie sicherte.

Uber das Priestertum der verschiedenen Stimme handeln mehrere
aufschluBreiche Kapitel (vgl.1I, S. 84 ff.), wobei es sich in der Regel um

18. Bei manchen Stimmen Assams gelangt der Tote in die nichstgelegene Unterwelt,
von wo er nach neuerlichem Tode stufenweise in immer tiefere Bereiche wandert. Dies er-
innert an den Wiedertod von Satapatha Brihmana 2,3,3,9; 10,1,4,14; 11,5,6,9; 11,4,
3,20 usw. Vgl. C.vonFiirer-Haimendorf, ibid. S.282 und 290: «Viele Stimme Vorder-
indiens sind mit der Idee der Reinkarnation vertraut, doch fehlt ihren Vorstellungen meist
das sittliche Element des hinduistischen Karman-Begriffes. Die Art der Wiedergeburt wird
ihrer Meinung nach nicht von den in einem vorhergehenden Leben erworbenen sittlichen
Verdiensten bestimmt, sondern erscheint dem Zufall oder dem Willen eines héchsten We-
sens unterworfen. Ferner ist es oft ein unpersonliches Lebensprinzip, das reinkarniert wird,
wihrend die Personlichkeit des Verstorbenen sich im Totenland den dahingeschiedenen
Vorfahren zugesellt.» In der Anmerkung verweist er auf seinen Beitrag: The After-Life in
Indian Tribal Belief, Journal of the Royal Anthropological Institute, Bd. 83, 1953, S.37—49.

19. Vgl. P.Horsch, Die vedische Gatha- und Sloka-Literatur, Bern 1966, S. 296 ff., 434fF.,
475ff. Nicht bestritten sei die Moglichkeit, daB die arische Spekulation durch primitive
Vorstellungen beeinfluBt oder wenigstens bestirkt wurde. Wesentlich erscheint uns, daB im
Brahmanismus der Wiedergeburtsgedanke von Anfang unléslich mit dem Karman-Gesetz
verbunden ist, so schon in der Lehre vom Wiedertod.



132 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

den Typus des Magiers und Zauberers handelt, der dem Schamanen ni-
hersteht als dem Brahmanen des Hinduismus. Manche schamanistische
Elemente, die schon im Vedismus durchzusickern beginnen, konnen
demnach mit einiger Wahrscheinlichkeit auf die Urbevolkerung zuriick-
gefiihrt werden®. Ausschlaggebend ist das verhiltnismaBig stark ausge-
prigte Priestertum natiirlich in der ﬁberlieferung des umfangreichen
Mythen- und Ritenschatzes, der allerdings in jiingster Zeit unter den
Einfliissen der Zivilisation rapide zusammenschmilzt. Wenn Hermanns
anderseits annimmt, daB} eine rein gedichtnismaBige ﬁber]ieferung des
gewaltigen magisch-religiosen Stoffes niemals ausgereicht hitte und er da-
her eine kollektive und vererbbare « UberbewuBtseins-Sphire» (II, S.
484) postuliert unter ausdriicklicher Berufung auf parapsychologische
Phinomene, so konnen wir dem kiihnen Hochflug seiner Phantasie nicht
mehr folgen, ganz abgesehen davon, daB dies den bisherigen Ergebnissen
der Vererbungslehre zuwiderliuft.

Damit gelangen wir zum dritten Punkt : den religionsgeschichtlichen
Folgerungen. In der Zusammenfassung der erzielten Resultate (II, S. 457
bis §36) versucht der Verfasser eine neue religionsgeschichtliche Theo-
rie zu konstruieren, deren apologetische Ziele nur allzu offenkundig
sind. In diesem Rahmen miissen wir uns begniigen, auf zwei Hauptthesen
hinzuweisen. Hermanns stellt sich erstens eindeutig auf den Standpunkt
der Entwicklungslehre, nimmt dabei aber, im Gegensatz etwa zu Teil-
hard de Chardin, so weit wie moglich eine konservativ katholische Hal-
tung ein. Die biologische Evolution trifft nach ihm blo8 auf die tierische
Sinnesseele, nicht aber auf die von ihr wesenhaft verschiedene mensch-
liche Geistseele zu: letztere ist eine Neuschpfung des Schopfergottes
(I, S. 492). Dabei beruft er sich auf das Zeugnis der Mythen der Primitiv-
volker. Darnach wird «jede einzelne Menschenseele vom héchsten We-
sen gesandt». Und der SchluB: «Diese einfachen Menschen haben eine

20. So gehort zum Beispiel der gotterbesessene, verziickte, langhaarige Muni, der mit
Rudra Rauschgift(?) trinkt, zur jiingsten Schicht des Rgveda (10, 136).



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 133

klare Vorstellung vom Ursprung des Menschen und seiner beiden We-
senselemente Leib und Seele» (id.). Ob die modernen Biologen wohl
diesem Argument folgen werden? Doch fiihrt dies zum zweiten Punkt:
die Ursprungs- und Endmythen werden als Offenbarung des héchsten
Wesens gedeutet. Offensichtlich handelt es sich hier um einen Ersatz fiir
die idltere These von P. W, Schmidt iiber den Urmonotheismus, welche
Hermanns «als schwach und nicht iiberzeugend » ablehnt (II, S. 503). So
begegnen wir folgender Behauptung: «Die Echtheit und Wahrheit der
Gottesoffenbarung, welche die Primitiven in ihren Ursprungs- und End-
mythen festhalten, ist durch einen auBlergewdhnlich gesicherten Uber-
lieferungsstrom gewihrleistet» (II, S. 496).

Mag die These schon durch ihre Kiihnheit iiberraschen, so erstaunt sie
noch mehr durch ihr so eng begrenztes Fundament : auf Grund einiger
zentralindischer Stimme wird ein fiir die gesamte V6lkerkunde verbind-
licher Schlu} gezogen. Dabei iiberzeugt nicht einmal das aus diesem en-
gen Bereich herangezogene Material. Eine Unterscheidung von Sinnes-
seele und Geistseele ligt dem primitiven Denken noch fern, dazu handelt
es sich um Stimme, die bereits vom Christentum beeinflu8t wurden,
wie dies zum Beispiel aus der Scham vor der Nacktheit nach dem Essen
der verbotenen Paradiesesfrucht deutlich hervorgeht (I, S.81). Dazu
stehen dieFolgerungen, dieHermanns aus einer ad hoc erfundenenspeku-
lativen Entwicklungslehre zieht (II, S. 484ff.), in krassem Gegensatz zu
den Ergebnissen der Religionsgeschichte und Religionswissenschaft, wie
sehr er sich auch bemiiht, seine Hypothese von dieser Seite her zu unter-
mauern. So stellt er zum Beispiel die Behauptung auf: «Die im obigen
gewonnenen Beweise, daB8 Ursprungs- und Endmythen als Offenbarung
eines Schopfergottes zu gelten haben, werden durch die Ergebnisse der
Religionswissenschaft aufs nachdriicklichste bekriftigt» (II, S. 499). Kein
Wunder, daB die Parapsychologie einmal mehr herhalten muB.

Die Religionsgeschichte soll ebenfalls beweisen, da} sogar die sekun-
diren und tertidren Kulturvilker, «die aus den mannigfaltigsten Ver-
mischungen der Jager, Bauern und Hirten hervorgingen» (II, S. 503), als



134 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

Bewahrer der Ursprungs- und Endmythen in Betracht kommen. Als «in-
struktives Beispiel » werden die alten Sumerer angefiihrt, wobei wieder-
um von einem Mythos, der psychologisch zu deuten ist, auf eine meta-
physische Wahrheit und damit die Giiltigkeit eines Dogmas geschlossen
wird. Allein, ein Blick auf die altindische Geistesgeschichte, die uns zu-
verlissiger iiberliefert wurde, hebt die Haltlosigkeit dieser Schliisse
hervor.

Wenn wir die religionsgeschichtlichen Thesen von Hermanns gesamt-
haft ins Auge fassen, dringt sich die Uberzeugung auf, es werde hier
nicht mehr wissenschaftlich geforscht, sondern auf Grund eines festen
Dogmas theologisch spekuliert. Dabei erscheint uns der Urmonotheis-
mus von Pater P. W. Schmidt immerhin von sachlicher wie gedanklicher
Sicht besser fundiert als die Hypothese von der Uroffenbarung. Ohne die
Rolle des Magischen als Vorliufer wissenschaftlichen Beobachtens und
Denkens schmilern zu wollen, wird ihm hier ein eigentlicher Wahr-
heitsgehalt zugesprochen, so daB schlieBlich etwa die Astrologie als
ewige Wahrheit gelten miiBite oder alle Mythen, sofern sie einen einiger-
maflen universellen Chakter haben, als Uroffenbarung zu betrachten wi-
ren. Hier wird Geschichte umgekehrt: die dunklen Anfinge mythisch-
magischen Denkens, das durch Scheitern und wiederholtes Versuchen
zur objektiven Erforschung der Wirklichkeit fiihrte, wird gerade als das
wahrhafte Erfassen dieser Realitit verstanden. Dabei li3t sich induktiv
iiberhaupt kein zusammenhingendes primitives Weltbild herstellen: die
Seelenvorstellungen wie auch die Ursprungs- und Endmythen sind bei
allen Stimmen komplex, heterogen und widerspruchsvoll, ganz abgese-
hen von der Unméglichkeit in ethnologischer Sicht, jemals absolut Ur-
spriingliches zu ergriinden.

Trotz diesen Einwinden ist es sicherlich das Verdienst des Verfassers,
neue Anregung zur Diskussion religionsgeschichtlicher Grundprobleme
geboten zu haben. Er zeigt uns zugleich, worin die eigentliche Proble-
matik fiir einen katholischen Forscher liegt. Uns ging es fast ausschlief3-
lich um eine kritische Auseinandersetzung mit bestimmten Grundthe-



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 135

sen, deshalb sei gleich hinzugefiigt, daf in allen iibrigen Punkten Her-
manns hichste Anerkennung gebiihrt, besonders fiir die ungeheure Ma-
terialfiille, die er in iibersichtlicher und ansprechender Weise darzubie-
ten versteht. Es ist duBerst wiinschenswert, daf} die iibrigen vier Binde
in rascher Folge und ebenso gediegener Ausstattung erscheinen konnen.

Fiir den Indologen liegt in diesen Arbeiten ein Interesse ganz beson-
derer Art. Schon lingst war der EinfluB der Primitivstimme auf die Bil-
dung der hinduistischen Volksreligion bekannt, doch nur liickenhaft und
konjektural erforscht. Die Ethnologie indes bietet die Mglichkeit, die-
sen Assimilations- und Integrationsprozefl auf Grund eines gewaltigen
Vergleichsmaterials niher zu untersuchen und rein empirisch selbst
heute noch zu beobachten. Waren bisher Vélkerkunde und Indologie
streng getrennt?, so gilt es nun, gemiB einem entsprechenden Pro-
gramm beide zu verbinden und gleichsam ein neues Fachgebiet zu schaf-
fen, was zu einem exakteren Verstindnis der indischen Religionsge-
schichte beitragen wird. Selbst der Ethnologe und Religionssoziologe
wird aus dieser Betrachtungsweise Nutzen ziehen, insofern sie ihm eben-
falls gestattet, den Einflul der Hochreligion auf die Primitivstimme —
und gerade dies wurde bisher zu wenig beriicksichtigt —zu beobachten
und damit objektiver einzuschitzen. Zugleich wird dies ein klirendes
Licht werfen auf manche Aspekte der aktuellen indischen Problematik.
Immer wieder wurde als Charakteristikum des Hinduismus die « Einheit
in der Vielfalt» betont, wobei auf den ersten Punkt das Hauptgewicht
fiel. Wir sahen jedoch, dal der Mechanismus der Verschmelzung weit-
gehend bestimmt war durch die indische Gesellschaftsordnung, das Ka-
stensystem**: Dieses impliziert indes rigide Trennung und Heteroge-

21. Hermanns selbst trat zuerst durch namhafte Veroffentlichungen auf dem Gebiete
Westchinas und besonders Tibets hervor, wandte sich also spit der indischen Vélkerkunde
zu, Allerdings wird schon im 2.Bande die Beziehung der primitiven Kulturen zur hinduisti-
schen Volksreligion stirker beriicksichtigt. Vgl. auch seinen Beitrag Hinduism and Tribal
Culture, Bombay 1957 (konnte nicht eingesehen werden).

22. Vom religiésen Standpunkt wurde die Assimilierung wohl begiinstigt durch ein alt-
vedisches Prinzip, ndmlich den Henotheismus, wonach jeder Gott jeden andern unter Um-



136 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS

neitit, fristen doch die assimilierten Primitivstimme ein schattenhaftes
Dasein als niedrigste Kasten am Rande der hinduistischen Hierarchie.
Gerade diese Heterogeneitit und Diskriminierung bildet gegeniiber der
verhaltnismaBig homogeneren chinesischen Kultur ein gewaltiges Hin-
dernis — man denke auch an die nicht hinduisierten Naga-Stimme Assams
oder an die religiose Gemeinschaft der Sikhs — fiir die Verwirklichung
eines einheitlichen sozialen und wirtschaftlichen Entwicklungspro-
gramms.

stinden vertreten konnte, eine Nivellierungstendenz, die ihrerseits zum Pantheismus fiihrte :
Das géttliche All-Eine der monistischen Systeme schlieBt jedoch auf einer niederen, welt-
lichen Ebene die Vielheit ganz verschiedenartiger Gotter nicht aus, was den Dorfgottheiten
und Stammeskulten die Aufnahme auch vom philosophisch-dogmatischen Standpunkt er-
leichterte.



	Der Hinduismus und die Religionen der Primitivstämme Indiens

