
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Artikel: Der Hinduismus und die Religionen der Primitivstämme Indiens

Autor: Horsch, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HINDUISMUS UND DIE RELIGIONEN DER
PRIMITIVSTÄMME INDIENS*

PAUL HORSCH
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Unter den fünfWeltreligionen nimmt der Hinduismus durch seinen

ausgeprägten Synkretismus eine Sonderstellung ein, hat doch in ihm die

Verschmelzung verschiedenartiger religiöser Systeme den Höhepunkt
erreicht. Besonders auffallend ist das Nebeneinander ganz fremder
Vorstellungen, insbesondere die Eingliederung der magisch-religiösen
Anschauungen der Primitivstämme in die Hochreligion. Neben Pantheismus

und strengstem Monismus tummeln sich die Geister, Dämonen,

Lokalgottheiten und Hochgötter eines schwer begrenzbaren Pantheons.

Höchste Entfaltung der Mystik verbindet sich mit magischen
Zauberpraktiken, philosophische Spekulation mit primitivem Aberglauben.
Die Mythologie gleicht einem kaleidoskopischen Spiegel der Stammesvielfalt,

während die Riten die ganze ethische Skala von grausamen
Blutopfern bis zu den Mysterien vergeistigter Zeremonien durchlaufen. Und
trotzdem ist gerade dieses wirre Durcheinander im Wesen des Hinduismus

begründet. Die soziale Stufenleiter der Kasten entspricht dem Weg
vom primitiven Polytheismus zum brahmanischenTheismus und schließlich

zum mystischen Alleinen. Umgekehrt offenbart sich durch die

Inkarnationen, die avatâras, der Allgeist Visnu in irdischen Gestalten wie Krsna

und Räma — ursprünglich wohl Stammesheroen —, ja schließlich in allen

Wesen.
Man wird sich fragen, inwiefern hier überhaupt noch von einer

Religion, einem einheitlichen, weltanschaulichen System die Rede sein

* Zum Werke von Matthias Hermanns, Die religiös-magische Weltanschauung der Primitivstämme

Indiens. Band I: Die Bhagoria Bhil. XVI, 3jc S., 2 Karten, 26 Tafeln mit co Bildern,
8°. Band II: Die Bhilala, Korku, Gond, Baiga. XII, j6o S., 1 Karte, 36 Tafeln mit 70 Bildern,
8°. Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1964-1966.



ii6 Paul horsch: der Hinduismus und
kann. Schon das Wort «Hinduismus» weist auf seine geographische

Begrenzung hin, stammt der Name doch vom Sindhu-Fluß, dem heutigen
Indus. Der Hinduismus ist demnach, im Unterschied zum Buddhismus,
untrennbar mit der Bevölkerung Indiens verbunden, weshalb man ihn
treffend definieren konnte als «dasjenige indische, autochthone religiössoziale

System, dem die überwiegende Mehrzahl der Bevölkerung des

heutigen Indiens anhängt und welches die Gesamtheit aller Riten,
religiösen Bräuche, Anschauungen und Mythologien umfaßt, welche durch
die heiligen Bücher und die Vorschriften der Brahmanen direkt oder
indirekt ihre Sanktion erhalten»1.

Der vielschichtige, komplizierte Charakter des Hinduismus wird
verstärkt durch die Kontinuität seiner außergewöhnlich langen
Entwicklungsgeschichte, die heute noch keineswegs abgeschlossen ist. Manche

mythischen Vorstellungen und kultischen Bräuche reichen in die
indoiranische Periode, einige sogar in die indogermanische Vorzeit — also bis

etwa das 3. Jahrtausend v. Chr. — zurück. Die Entdeckung der Industalkultur

mit ihren reichen archäologischen Funden von einem nicht weniger

hohen Alter offenbarte schließlich grundlegende Wesenszüge des

heute noch lebenden Hindutums : Phalluskult, Verehrung von Tieren
und Pflanzen, wahrscheinlich auch einer Muttergöttin und vielleicht

sogar des Gottes Siva inVerbindung mit dem heiligen Stier und inder Gestalt

eines archaischen Ekstatikers, dem Vorläufer der Yogins und Asketen2.

Damit stoßen wir bereits auf die Wurzeln des vorarischen Einflusses.

1. Sir Alfred Lyall, zitiert von H. von Glasenapp, Diefünf Weltreligionen, Düsseldorf/Köln
1963, S. 1, ohne nähere Angaben. Ähnlich wie der Hinduismus hat das Judentum gegenüber
dem Christentum seinen nationalen, rassischen Charakter bewahrt, obwohl es an der Mala-
barküste Indiens die eigentümliche Gemeinde der «schwarzen Juden» gibt. Hieraus erklärt
sich der beiden Religionsformen eigene Toleranzbegriff: man wird als Jude oder Hindu
geboren, kann also nicht dazu bekehrt werden, wozu noch die Vorstellung vom auserwählten

Volke oder vom karmischen Verdienste tritt. Daher haben die Hindus nie eigentlich
versucht, die Primitivstämme zu bekehren, vielmehr vollzog sich der Verschmelzungsprozeß

spontan durch die Annahme bestimmter sozialer und religiöser Gepflogenheit. Eine moderne

Hindu-Bewegung wie die Ramakrishna-Mission verrät deutlich christlichen Einfluß.

2. Vgl. Heinz Mode, Indische Frühkulturen, Basel 1944, S. 68f., 87L ; Ernest Mackay, Early
Indus Civilizations, London 1948, S. 56 ff. Die Identifikation der seltsamen Figur mit dem



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS II7
Als die Indoarier sich im Laufe der 2.Hälfte des 2. vorchristlichen

Jahrtausends schubweise über ganz Nordindien ausbreiteten, stieß die

kriegerische Landnahme auf den Widerstand der eingeborenen,
dunkelhäutigen, «nasenlosen» Bevölkerung. Schon im Rgveda ist von manchen

Stämmen und ganz allgemein den Dasyus und Däsas die Rede3. Wohl
bestand bereits eine arische Sozialordnung von drei Ständen: Priester,

Krieger, Viehzüchter und Handwerker. Durch den Zusammenprall mit
der verachteten Urbevölkerung und deren allmählichen wirtschaftlichen,

kulturellen und gesellschaftlichen Assimilierung entstand eine

vierte Schicht, die der Südras als niedrigster Kaste4. Sicher hat gerade
diese Differenzierung zur Rigidität der indischen Gesellschaftsordnung

geführt. Anderseits wurde durch die Integration vorarischer Stämme

schon in vedischer Zeit das religiöse Denken der Arier beeinflußt. Dieser

Prozeß intensivierte sich mit dem stets weiteren Vordringen der
brahmanischen Kultur : immer neue Stämme wurden samt ihren Sitten,
Göttern und Mythen im unbestimmt dehnbaren Schoß des Hindutums

aufgenommen, so daß schließlich weniger das Dogma als die Anerkennung

des Kastensystems mit seiner strengen Hierarchie die religiöse
Zugehörigkeit bestimmte. Anhand der mannigfaltigen Völkernamen und
anderer ethnographischer Daten aus der indischen Literatur kann der

Assimilationsprozeß geschichtlich verfolgt werden, worüber sich denn

auch ein beträchtliches Schrifttum entwickelt hat, obwohl gerade hier
noch manches der Klärung bedarf'. So darf denn der Hinduismus weit-
hinduistischen Siva geht auf Sir John Marshall zurück ; weitgehend anerkannt, wird sie heute

jedoch immer noch diskutiert (Hermanns II, no). Zusammen mit Siva stammt wohl auch

der Phalluskult aus dem Industal, wo er in Verbindung mit Muttergottheiten hochentwickelt
ist, während er bei den Primitivstämmen meistens fehlt oder sekundär ist. Als sisnadevas,

«jene, deren Gott der Phallus ist», bezeichnet verächtlich der Rgveda wohl Nachkommen
der großen Städtekultur; vgl. Horsch, Erotik und Religion, Asiatische Studien XVIII/XIX,
196c, S.362.

3. Vgl. H.Zimmer, Altindisches Leben, Berlin 1879, S. 100ff. ; W.Rau, Staat und Gesellschaft

im Alten Indien, Wiesbaden 19C7, S. 16.

4. Zuersterwähnt in Rgveda 10,90,12 ; vgl. R.S. Sharma, Südrasin Ancient India, Delhi 1958.

r. Vgl. A.Baines, Ethnography (castes and tribes), Straßburg 1912 (mit ausführlicher
Bibliographie); R.Shafer, Ethnography of Ancient India, Wiesbaden 1904.



I I 8 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

gehend als das Produkt der Verschmelzung autochthoner Religionsformen

mit dem dominierenden arischen Element der vedischen

Weltanschauung betrachtet werden. Gerade in der epischen Literatur gelangt
der Einfluß der Primitivstämme zum Durchbruch, hat man doch selbst

im «dunkelblauen» Krsna den Stammeshelden von Eingeborenen gesehen,

oder in der Ehe der fünfPändavas mit einer einzigen Gattin den Einfluß

unrarischer Polyandrie vermutet6. So wären selbst gewisse matriar-
chale Züge, die in krassem Widerspruch zum brahmanischen Patriarchat

stehen, im modernen Hinduismus auf die Ureinwohner zurückzuführen.

Die hohe Bedeutung für die indische Religionsgeschichte dieser

Primitivstämme liegt noch darin, daß der Integrationsprozeß bis heute nicht
abgeschlossen ist und somit sub oculis verfolgt werden kann. Allerdings
haben die Indologen bisher diesem Gesichtspunkt wenig Aufmerksamkeit

gewidmet, war ihr Interesse doch vorwiegend linguistisch orientiert7.

Auch waren sie allzusehr auf die klassischen Literaturen und

Religionsformen konzentriert, um mit dem einheimischen Substrat

in engere Berührung zu kommen, hat doch erst in jüngerer Zeit das

Studium der Tantras und der Agamas einen Aufschwung erhalten8, was

notwendigerweise eine Auseinandersetzung mit dem autochthonen
Element niederer Volksschichten nach sich zieht. Anderseits waren auch

die Ethnologen nicht voll zuständig, da ihnen meist die gründlichen
Kenntnisse der indischen Hochkulturen fehlten, so daß* ihre Forschung

6. Vgl. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur, Leipzig 1908, I, S. 282-283. Für eine

wertvolle Bibliographie über vorarische Einflüsse siehe C. Regamey, Bibliographie analytique
des travaux relatifs aux éléments anaryens dans la civilisation et les langues de l'Inde, Paris

I93Î-
7. Aufschlußreiche Literaturhinweise bei M.Eliade, Yoga, Zürich und Stuttgart i960,

S.443-448. Vom indologischen Standpunkt hat sich ebenfalls W.Ruben mit dem Problem
der indischen Urbevölkerung befaßt, so zum Beispiel Über die Literatur der vorarischen Stämme

Indiens, Berlin 19C2.
8. Neben den klassischen Werken von Sir John Woodroffe über den Tantrismus hat sich

neuerdings das französische Institut in Pondychéry besondere Verdienste vor allem auf dem
Gebiete der éivaitischen Ägamas erworben.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS II9
weitgehend auf die Völkerkunde beschränkt blieb9. Deshalb wurden
gerade die religionsgeschichtlichen Aspekte der Primitivstamme und
ihre Bedeutung für das Verständnis des Hinduismus zu wenig
berücksichtigt. Um so begrüßenswerter ist daher das Erscheinen der Werke
vonMatthias Hermanns, die gerade diesem Problemkreis gewidmet sind.

Die fünf Primitivstämme, welche Hermanns in den bereits erschienenen

zwei Bänden behandelt, besiedeln das westliche und mittlere Indien
beiderseits des Narbadä-Flusses. Die Bhil, die heute eine indoarische

Sprache - Bhili — reden, gaben schon früher zu relativ zahlreichen
Studien, worunter jene von W. Koppers hervorgehoben seien, Anlaß10.

Hier liegt wohl eine der umfassendsten Untersuchungen über einen
Einzelstamm vor. Die Bhilala im Madhya Pradesh «zeigen ein besonderes

Phänomen, da sie einMischvolk aus Rajput-Männern und Bhil-Frauen sind,
das sich darum den Bhil überlegen fühlt, aber dennoch in die Kategorie
der Dschungelstämme gehört, obwohl die Rajput eine angesehene Kaste

sind» (II, S.xi). Schon dieses Beispiel zeigt, daß die Bhil, die über ein
weites Gebiet zerstreut sind, weder ethnisch noch soziologisch Einheitlichkeit

besitzen, obwohl ein Bhil-Komplex besteht, wodurch jeder Bhil
von andern Eingeborenen unterschieden werden kann. Rassisch zählt sie

Hermanns zu einer «prä-mediterranen Form».
Der kleine Stamm der Korku - 20 r 216 Seelen nach dem Census of

India 1941 - ist gleichfalls fast ausschließlich in der Provinz Madhya
Pradesh verbreitet, spricht aber einen Munda-Dialekt, der zur austro-
asiatischen Sprachfamilie gehört. Die Baiga, welche heute auf dieselbe

Provinz beschränkt sind, haben Hindi, die verbreitetste, aus dem Sanskrit

stammende Sprache Nordindiens, übernommen. Kulturell bilden

9. Eine zuverlässige up-to-date-Zusammenfassung der Religionen der Primitivstämme
bietet Chr. vonFürer-Haimendorf in Die Religionen Indiens, Band III, Stuttgart 1964, S. 24c-
293. Vom indologischen Gesichtspunkt hat sich zuletzt eingehend und kritisch J. Gonda mit
dem «Substratproblem» befaßt: Change and continuity in Indian religion, The Hague 1965,
S.7-37: Some critical remarks apropos of substratum theories.

10. Vgl. W. Koppers, Die Bhil in Zentralindien, Wien 1948. Interessantes Material auch
bei H. Berger, Deutung einiger alter Stammesnamen der Bhil aus der vorarischen Mythologie des Epos

und der Purânas, Wiener Zeitschrift für die Kunde Süd- und Ostasiens III, 1959, S. 34-82.



I20 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

sie höchstwahrscheinlich einen Zweig des Bhuiya-Volkes (ca. Vi

Million) verfallen aber rassisch in einen groben und grazilen Typus, obwohl
der Standardtyp zur proto-australiden Hauptgruppe gehört. Die

3201004 Gond sind das größte Primitivvolk Indiens, das Teile von
Andhar Pradesh, Madhya Pradesh und Maharashtra besiedelt, wobei zwei

Sprachen, Hindi und Gondi, vertreten sind. Gondi zählt zu den dravidi-
schen Sprachen, was noch keine rassische Zugehörigkeit impliziert.
Hermanns denkt an ein prä-dravidisches Substrat, so daß dieser Stamm,

unter dem rassisch die Langköpfe am stärksten vertreten sind, ebenfalls

die Sprache der höher entwickelten Kulturvölker seiner Umgebung

angenommen hat.

Die sprachliche und rassische Vielfalt dieser ethnischen Gruppen spiegelt

sich in ihrer sozialen und ökonomischen Struktur — Jäger- und

Sammlerstämme, Rodungsfeldbauern und Bodenbauern (erst auf der
letztern Stufe wurden sie dem Hinduismus leichter zugänglich) —,

vornehmlich aber in der Weltanschauung wider. Den religiösen Vorstellungen,

das heißt den Ursprungs- und Stammesmythen der Götter- und
Geisterwelt, dem Lebens- und Jahreszyklus sowie dem Priestertum widmet
der Verfasser den Hauptteil seiner breitangelegten Untersuchung.
Gerade den Priestern als Bewahrern der magischen Weltanschauung und

Vermittlern der alten mythischen Traditionen und Zauberpraktiken
kommt eine besondere Bedeutung zu, weisen sie doch zahlreiche
verwandte Züge mit den Medizinmännern und Schamanen anderer archaischer

Kulturen auf". So mannigfaltig ist das von Hermanns gesammelte

Material, daß wir uns in diesem Rahmen auf drei grundsätzliche Fragen
beschränken müssen: 1. die «Theorie», welche der Verfasser seiner

Untersuchung zugrunde legt, 2. die Beziehung der religiösen Vorstellungen

dieser Primitivvölker zur Hochreligion des Hinduismus, 3. die

religionsgeschichtlichen Schlußfolgerungen.
11. Schamanistische Züge treten schon in der altern vedischen Literatur auf, so zum

Beispiel im Muni, dem langhaarigen Ekstatiker von Rgveda io, 136 ; näheres siehe bei M. Eliade,
Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Zürich und Stuttgart 19J7, S. 384-401 ; vgl. W.
Ruben, Schamanismus im alten Indien, Acta Orientalia 18, S. 164-20Ç.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 121

Der Ausdruck «religiös-magische Weltanschauung» des Titels hebt
deutlich das Hauptanliegen des Verfassers hervor: das Verhältnis von

Magie und Religion. Mit Recht weist er die beiden extremen
Lösungsversuche - Entwicklung der Religion aus der Magie (J. G. Frazer, K. Th.

Preuss) oder umgekehrt — zurück, kann er doch auf Grund großer Erfahrung

und einer umfassenden, vielfältigen Materialsammlung schließen :

« So bilden Mythen und Kult eine organische Einheit, welche den

religiösen Wesenszug der frühzeitlichen Menschen darstellt» (I, S. i). Dann
aber läßt er sich trotzdem zu einer neuen entwicklungsgeschichtlichen
Konstruktion hinreißen. «Wir haben jedoch eine ganz andere Situation,
wenn man durch eine Degeneration der religiösen Urkräfte, durch eine

Erschütterung der religiösen Seins-Haltung an den Erfolgen der religiösen

Funktionen zweifelt, schließlich verzweifelt und sie verächtlich in
allen Lebensbereichen ausschaltet. In seinem verletzten Stolz füllt der
Mensch dieses entstandene Vakuum aus durch die Ich-Funktion seines

übersteigerten Persönlichkeitsdranges und seines überheblichen
Machtstrebens. Ist die Religion die demütige, ehrfürchtige Bindung an das

machtvolle Überweltliche, so ist die neue Haltung die stolze und herrische

Unterwerfung und Bindung alles Ego-Fremden durch ein faustisches

Ich. Das ist Magie im engeren Sinne als Schwarze Magie. Diese unterscheidet

sich von der Weißen Magie, welche okkulte und außernatürliche

Fähigkeiten zum Heil und Segen vonMensch und Natur gebraucht, also eine
Funktion der Religion ist. Der weiße Magier ist der gute Typ des Medizinmannes,

des Schamanen, des Priesters, während der schwarze Magier der
böse Feind des Guten und der Verbündete des Bösen ist» (I, S. 7—8).

Schlechthin wird hier die schwarze Magie als eine spätere, degenerierte

Erscheinungsform des ursprünglich religiösen Erlebens und
Verhaltens, zu dem auch die weiße Magie gehört, betrachtet, was gleich
zwei Einwände hervorruft. Erstens wird zwischen der Religion und einer
bestimmten Form der Magie, eben der «weißen», nicht phänomenologisch

scharfunterschieden, obwohl beiden gegensätzliche Struktureigentümlichkeiten

zu eigen sind. Wird die Religion als Verhältnis des Men-



122 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

sehen zu einer Macht definiert, so kann dieMagie,welcherArt sie auch

immer sei, als die Umkehrung dieses Verhältnisses bezeichnet werden : auf
der einen Seite demütige Unterwerfung durch Lobpreis, Gebet undOpfer
unter eine göttliche Gewalt, anderseits tyrannische Beherrschung der
höheren Mächte - Götter, Geister usf. - durch Zauberpraktiken, durch
den magischen Zwang menschlichen Wissens und ritueller Handlung.

Noch schwerwiegender ist der zweite Einwand : Sachlich läßt sich ein

«ursprünglicher» Völkerstamm ohne schwarze Magie gar nicht
nachweisen, weist Hermanns doch selbst daraufhin, daß bei ganz primitiven
Völkern, wie den Pygmäen und Pygmoiden, « die in der Wirtschafts- und

Gesellschaftsordnung auf der Grundstufe menschlicher Entwicklung
beharrten» (I, S. 9), der Schwarzzauber kaum oder nur gering entwickelt
ist, andere Stämme aufeiner entsprechend primitiven Kulturstufe indes

ganz von der schwarzen Magie beherrscht sind. Ganz abgesehen von der

Unmöglichkeit, heute noch «älteste» Völker entdecken zu können,
finden wir schwarze und weiße Magie, so weit wir zurückgehen, immer
verbunden, wenn auch das Übergewicht auf der einen oder andern Form

liegen mag. Dafür bietet der Atharvaveda ein treffendes Beispiel durch
die Unterscheidung von atharvan und angiras, aufdie heilkräftigen (bhesa-

jäni), nutzbringenden bzw. die verzaubernden (yätu, abhieära),
schädlichen und schrecklichen (ghora) magischen Praktiken bezogen. Auch

geht es sicher nicht an, zur Eruierung geschichtlicher Fakten mythologische

Zeugnisse wie die verbreiteten Erzählungen vom ursprünglichen
Paradies und dem späteren Ursprung des Bösen heranzuziehen.

Hermanns unterscheidet zwei kulturelle Grundtypen. «Wenn die

religiösen Kräfte das innerweltliche und überweltliche Leben noch weit-
gehendst gestalten, dann bilden sie freundliche, sanfte, schlichte,
sittsame Menschen, die voller Ehrfurcht und Takt, Entgegenkommen und
Liebe sind. Sie sind durch und durch altruistisch. Beherrscht die
schwarze Magie die innerweltlichen und überweltlichen Sphären, dann

werden die Menschen stolz, überheblich, frech, streitsüchtig, eifersüch-



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTÄMME INDIENS I 23

tig und äußerst sinnlich. Sie sind im höchsten Grade egoistisch» (I, S. 9).
Die Unterscheidung klingt allzu idealistisch, doch fügt der Autor etwas
realistischerhinzu : «DiesebeidenGrundtypengibtesunterdenMenschen
der verschiedensten Entwicklungsstufen, ja selbst bis in die Hochkulturvölker

hinein.» Da stellt sich allerdings die Frage, mit welcher Berechtigung

er auf derselben Seite folgende Behauptung aufstellen kann:
«Wie bereits erwähnt, bestehen diese beiden Grundhaltungen nicht von
Anfang an unabhängig und selbständig in der Menschheit, sondern die
schwarze Magie entwickelte sich später.» Für diese Fundamentalthese

fehlt nicht nur jeder beweiskräftige Anhaltspunkt : sie ist von vornherein
höchst unwahrscheinlich. Soweit wir die Geistesgeschichte zurückverfolgen

können, sind Religion und Magie eng miteinander verbunden ;

Mythos und Kult ergänzen sich gegenseitig ; der Mensch verhält sich

bittend, opfernd, unterwürfig, zugleich aber versucht er, die höheren
Mächte durch eigene magische Kräfte zu überwinden, zu zwingen, sei es

im guten oder bösen Sinne, impliziert doch schon die Förderung von
Gesundheit und Fruchtbarkeit (weiße Magie) die Vernichtung
feindlicher Kräfte und böser Zaubergeister (schwarze Magie). Auch der
Nebenbuhler zum Beispiel ist ein Feind, dessen Tod wünschenswert
erscheint. Immer sucht der Magier, was ihm oder seinem Klienten von
Nutzen ist ; doch, wie schon Montaigne bemerkte, «le profit de l'un est

dommage de l'autre». Überhaupt ist es irreführend, unsere ethischen

Kategorien von Gut und Böse aufeine primitive, magische Weltanschauung

zu übertragen"*. Das Überwiegen der einen Grundhaltung hängt von
verschiedenen Faktoren ab, so insbesondere von der sozialen Struktur
und der Geistesgeschichte. In der ältesten Zeit ist der hieratische Rgveda

religiös, der mehr volkstümliche Atharvaveda dagegen eher magisch
eingestellt. Je mehr jedoch der Kult ins Zentrum rückt und die Brahmanen

von rituellen Spekulationen beherrscht werden, desto mehr entwickelt
sich eine ausgeprägte Opfermagie.

11 a. Vgl. H. Oldenberg, Die Weltanschauung der Brähmana-Texte. Göttingen 1919,
S. 184-219.



124 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

Phänomenologisch sind schwarze und weiße Magie also wesensgleich,
auch fehlt der historische Nachweis, daß erstere sich später entwickelt
hat. Der böse Zauberer und Schwarzmagier reicht in die Urzeit zurück,

ganz abgesehen davon, daß die Unterscheidung zwischen weißer,
heilbringender und schwarzer, schädlicher Magie spät ist. Man kann sich des

Eindrucks nicht erwehren, die Ursprünglichkeit des religiösen Gefühls
und der weißen Magie sei ein Ersatz für den früher vertretenen « Urmo-
notheismus», steht doch der Verfasser der «kulturhistorischen» Schule

von P.W. Schmidt und P.W. Koppers nahe. In beiden Fällen handelt es

sich um theoretische Konstruktionen, die sachlich und geschichtlich
unhaltbar sind. In beiden Fällen war wohl dasselbe Motiv wirksam: das

Problem der Historizität der göttlichen Offenbarung und damit der
prädestinierenden Gnadenwahl zu lösen. Wenn das wahrhaft Religiöse, das

Gute schlechthin, ursprünglich ist, liegt das Böse, die Schuld am Sündenfall

allein beim Menschen. Damit wird die ungeheure Schwierigkeit der

Theodizee, nämlich die Unmöglichkeit für viele Menschen, aus

geographischen und geschichtlichen Gründen der Offenbarung und damit der

ewigen Seligkeit teilhaftig zu werden, zumindest abgeschwächt. Aber
jeder Versuch, den vollkommenen Zustand in die Urzeit zu verlegen,
läuft auf einen Paradiesesmythos hinaus, dem alle faktischen Ergebnisse

geistesgeschichtlicher Forschung widersprechen.
Im übrigen kann das geistig verhältnismäßig hoch entwickelte Weltbild

der Bhil kaum als Maßstab für die wirklich primitiven Naturvölker
verwandt werden, sind doch gerade die Bhil während Jahrhunderten
stark von den Hindus beeinflußt worden, was schon die Übernahme der
Sprache bezeugt. Ebenfalls erscheint uns die Berufung auf die
Parapsychologie als abwegig, denn obwohl letztere heute wissenschaftlich
erforscht wird, sind die Erklärungsversuche noch voller Widersprüche.
Wie kann man da behaupten, daß «die Magie durch die Parapsychologie
wissenschaftliches Ansehen» (I, S. 11) erhält? Wohl wird in der Magie
der Begriff der Kausalität durch den der Analogie und die mathematisch

ausdrückbare, raum-zeitliche Gesetzmäßigkeit durch symbolische Ent-



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS I2C

sprechungen ersetzt. Damit können wir die Prämissen des magischen
Denkens verstehen, ebenso aber ihre Erfolglosigkeit, denn sie sind falsch.

Nur allzu gerne beruft sich der Okkultismus auf noch unerklärte,
parapsychologische Phänomene, wodurch nichts bewiesen wird. Oder soll
die noch heute weite Verbreitung der Zauberei und des Hexenwahnes

wirklich die Thesen von der späten Degeneration stützen Der moderne

Aberglauben ist ein Überrest des einstmals universal verbreiteten magischen

Denkens, das man nicht unbedingt als «Urdummheit» bezeichnen

muß, wenn es auch vom rational-logischen wie erfahrungsmäßigen
Standpunkt als objektiv unhaltbar und unwirksam überführt wird (vgl. I,
S. 13). Dabei übersieht Hermanns den Grundunterschied zwischen Magie

und Parapsychologie : während parapsychologische Phänomene

experimentell festgestellt, aber noch nicht theoretisch erklärt werden
können, sind die theoretischen Prämissen der Magie bekannt, weil sie

jedoch falsch sind, führen sie nicht zu praktischen, verifizierbaren Resultaten,

wie zum Beispiel beim Regenzauber. Magische Heilungen sind

durch Autosuggestivkraft, also psychologisch und nicht durch okkulte
Mächte zu erklären.

Wenden wir uns nach dieser grundsätzlichen Erörterung der zweiten

Frage zu, dem Verhältnis des Hinduismus zur religiös-magischen
Weltanschauung der Primitivstämme. Während wir bei diesen nur die aktuellen

Vorstellungen, mögen sie noch so archaisch sein, erforschen können,
bietet uns jener einen Einblick in die geistige Entwicklungsgeschichte
über Jahrtausende. Da sehen wir, wie neben den religiösen Hymnen des

Rgveda zu gleicher Zeit im Atharvaveda magische Zauberformeln obwalteten,

worunter gerade die schwarze Magie eine Vorrangstellung
einnimmt. In den Brähmanas wird der ganze Opferkult zu einem großartigen

magischen System ausgebaut. Wohl geht es primär um die Förderung
heilbringender Kräfte, wesentlich ist jedoch die Götterdämmerung, die

Ohnmacht der Götter gegenüber dem magischen Zwang der wahrhaft
wissenden Brahmanen. Daneben bestand und verbreitete sich der nie-



126 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

dere Aberglauben der Zauberer (yätu), wie er in zahlreichen Texten uns
überliefert wurde". Falsch wäre es bestimmt, in dieser Entwicklung
eine Degradierung des religiösen Geistes zu erblicken, denn das magische

Ritual bildet eine logische Vorstufe zur mystischen Spekulation der

Upanisaden. Noch später treten die beiden Grundhaltungen in engster
Verbindung miteinander auf, so besonders im Tantrismus : die höhere,

vergeistigte Tradition, die durch den Yoga bereits experimentell
wissenschaftliche Gestalt angenommen hatte, vermischte sich mit den

Zauberpraktiken der niederen Schichten des Volkes, nicht ohne daß letztere

wenigstens einen tieferen, symbolischen Gehalt durch diese Verschmelzung

erhalten hätten. Nichts weist daraufhin, daß der Homo magicus als

dekadenter Nachfolger des Homo religiosus zu betrachten wäre,
vielmehr darf er als der Vorläufer des wissenschaftlichen Empirikers
angesehen werden, wie denn schon Oldenberg die Weltanschauung der
Brähmana-Texte als eine «vorwissenschaftliche Wissenschaft» bezeichnet

hat'3.

Entwicklungsgeschichtlich darf hier daran erinnert werden, daß auch

die modernen Naturwissenschaften - von der Astronomie bis zur Chemie

— weitgehend aus magischem Forschen und Denken entstanden sind.

Der wesentliche Schritt von der religiösen zur magischen Einstellung
besteht in der Annahme einer universalen Gesetzmäßigkeit gegenüber
der göttlichen Willkür. Dem Willen des Gottes steht es anheim, die
Gebete und Opfergaben des Priesters um Regen zu erhören, indes bannt ihn
der Zauberer kraft seines Wissens und seiner Riten mit magischem

Zwang: «Und wenn der Regengott nicht regnen will, er regnet doch»,
heißt es in einem alten Texte. Damit wird der Gott selbst zu einem

unpersönlichen Mechanismus, der vom wissenden Brahmanen gesetzmäßig

12. Vgl. A.Weber, Zwei vedische Texte über Omina und Portenda, Berlin 18J9; W. Caland,
Altindisches Zauberritual, Amsterdam 1900; W. Caland, Altindische Zauberei, 1908; J.Gonda,
77ie Rgvidhäna, Utrecht 19CI ; G.W. Boiling and J. von Negelein (Eds.), The Parisistas of the

Atharvaveda, Leipzig 1909.
13. H. Oldenberg, Die Weltanschauung der Brähmana-Texte, Göttingen 1919; vgl. S.Lévi,

La doctrine du sacrifice, Paris 1898.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 127

beherrscht werden kann. Sicherlich sind die Grundvoraussetzungen dieses

Denkens ungenügend : einerseits der Realitätsbegriff mit seiner

Aufteilung der Wirklichkeit in magische Substanzen, die wirr konkretistisch
verwoben sind, anderseits die archaischen Denkformen der Analogie,
der esoterischen Äquivalenzen usf. Wissenschaft entsteht durch
experimentell verifizierbare Analyse der Wirklichkeit in Verbindung mit
streng formalen Denkgesetzen. Im Hinduismus vollzog sich diese «logische»

Weiterentwicklung der Zauberpraktiken und magischen
Schlußfolgerungen weniger im Bereich der Naturwissenschaften als auf rein
religiösem Gebiete: die exakte Analyse des heiligen, zauberkräftigen
Wortes führt zu Päninis Grammatik, die induktive Beschreibung der Be-

wußtseinszustände unter genau vorgeschriebenen Bedingungen, wie
Atemkontrolle, Konzentration und Meditation, führt zum Yoga. So

blieb das indische Denken vorwiegend dem religiösen Bereich verhaftet,
in dem magische Vorstellungen, psychologische Techniken und
philosophische Spekulationen eng miteinander verbunden sind. Gerade dieses

freie Nebeneinander ohne die rigide Trennung durch ein Dogma — das

gesellschaftliche des Kastensystems ausgenommen - erleichterte den

Primitivstämmen den Übergang zum Hinduismus : irgend einen Ansatzpunkt

archaischer Natur konnten sie darin immer entdecken und damit
einfach zu einer neuen niedern Kaste werden.

Mächtig ist der Einfluß der indischen Hochkultur bei allen Primitivstämmen

(Assam ausgenommen), insbesondere jedoch bei den Bhil und

Gond, haben doch letztere die Motive des Rämäyana in der « Geschichte
des Lachhaman Jati» nacherzählt. In der Erzählung Pandavani ist Bhim-

sen, einer der fünf Pändava-Brüder des großen Epos «Mahâbhârata», der

Hauptheld. So erstaunt es auch nicht, daß wir den Hochgöttern des

Hinduismus in den Primitivstämmen häufig begegnen, Visnu unter dem

Namen Bhagwan (bhagavant, «der Erhabene») und Siva als Mahadev, sowie
dessen Gattin Gaurî-Parvatï usf. Eine hervorragende Rolle bei den Gond

spielt der legendäre Guru Gorakh (Gorakhnätha), der Begründer des

Hatha-Yoga (zwischen 9. und 12. Jh. Bemerkenswert ist das Fehlenbuddhi-



128 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

stischen Einflusses, was auf die späte Berührung mit dem Hinduismus
zurückzuführen ist. Hermanns hebt allerdings mit Recht die eigenartige
Ausbildung der entsprechenden Mythologeme hervor. «Sanskritnamen
beweisen also nicht von vornherein, daß Hindu-Gestalten übernommen

wurden, besonders, wenn diese ein ganz nicht-hinduistisches Gepräge
haben Namenentlehnungbedeutet nochkeine Sachentlehnung » (II, S. 46o).

Auffallend ist das Fehlen gewisser Motive, so das der Schöpfung aus

dem kosmischen Ei. Auch die Zerstückelung eines Urwesens, aus dessen

Teilen bestimmte Kreaturen und kosmische Bereiche entstehen, ist
selten. Hermanns unterstreicht den Gegensatz zwischen dem religiös-magischen

Weltbild der Primitiven Zentralindiens zu den Vorstellungen
der indischen Hochkultur. Dem «zyklischen Urtyp» der letzteren,
wonach die Welt ewig, nicht von einem Gott erschaffen ist und sich in
ungeheuren Perioden im endlosen Rhythmus von Evolution und Auflösung
wiederholt, steht bei den Primitiven der «mythische Urtyp» entgegen
mit einem vom Höchsten Wesen gesetzten Schöpfungsbeginn, einer

gradlinigen Entwicklung und einem endgültigen Ende der geschaffenen

Welt. Die kosmogonischen Vorstellungen werden konfrontiert (II,
S. 45:7-470). Hierzu ist immerhin zu bemerken, daß sonst der Mythos
von der ewigen Wiederkehr gerade in archaischen Kulturen verbreitet
ist14, daß anderseits im altvedischen Bereich diese Vorstellung noch

fehlt, während der Schöpfergott eine hervorragende Stellung einnimmt.
Es handelt sich bei den indischen Weltzyklen wahrscheinlich um einen

spekulativen Überbau, vielleicht unter babylonischem Einfluß. Interessant

ist dennoch das Fehlen dieser so grundlegenden Anschauung bei den

Primitivstämmen, die verständlicherweise für theoretisch-philosophische

Gedankengänge weniger zugänglich sind. Aber bestimmt kann nicht

von einem «mythischen Urtyp» mit gradliniger Entwicklung von Schöpfung

bis Weltende die Rede sein'5, denn diese Vorstellung ist christlich,

14. Vgl. M.Eliade, Der Mythos der ewigen Wiederkehr, Düsseldorf 19Ç3.

ij. Man vergleiche, was hierzu ein Kenner der primitiven Mythen Indiens sagt: «Die
meisten Primitivstämme haben weder einen Begriff von einer Erschaffung der Erde noch



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS 129

sie geht im Gegensatz zur älteren zyklischen Zeitauffassung vor allem auf

Augustinus und dessen Auslegung der einmaligen geschichtlichen
Offenbarung zurück.

Mannigfaltige Motive über die Erschaffung der Erde verraten ebenfalls

hinduistischen Einfluß, so das Tauchen und Suchen nach ihr auf dem

Meeresgrund, das Emporheben und Festigen, ihre Ausbreitung und
Befruchtung. Daneben ist noch von den Säulen der Welt und den Trägern
der Erde, besonders als Schlange und Schildkröte, wie im Hinduismus
die Rede. Außerordentlich schwierig ist es allerdings häufig, die Hindu-

Mythenschicht von der primitiven genau zu trennen, da ja auch erstere
während Jahrhunderten von dieser beeinflußt und durchdrungen wurde.
Methodisch wird es darumgehen, möglichstalteMythologeme herauszuschälen,

denn je weiter wir sie zurückverfolgen können, um so geringer
wird die Wahrscheinlichkeit einer Beeinflussung durch die Urbevölkerung.

Dasselbe gilt auch für die Erzählungen von der Sintflut, die ganz

eigenartige Züge aufweisen, was eine Übernahme jedoch nicht
ausschließt (vgl.I, S. co-ri ; 73 f. ; II, S.473), oder besonders vom Hochgott

Bhagwan, dessen ursprünglich hinduistische Merkmale durch

Stammeseigentümlichkeiten modifiziert wurden (vgl. aber II, S.4iif.)16.
Sehr interessant ist Hermanns Behauptung, daß Siva und Rudra

unabhängig nebeneinander bestanden haben: letzterer entstammt der
arischen Herrenschicht, Siva dagegen der vorarischen Kultur- und Urbe-
wohnerschicht. Siva ist der große Zauberer und Yogin, dessen typische

von einer zeitlichen Begrenztheit der Menschenwelt, und wo sich Mythen von der
Weltschöpfung finden, tragen sie Züge, die auf Beeinflussung von Seiten des Hinduismus hindeuten»

(C.vonFürer-Haimendorf, ibid. S. 282).
16. Vgl. C.vonFürer-Haimendorf, ibid. S. 284: «Die über Sprach- und Stammesgrenzen

hinausgehende weite Verbreitung des Namens Bhagavan legt gewiß die Vermutung nahe, daß

es sich bei der Verehrung dieser Hochgottgestalt nicht um das Produkt einzelner Stammeskulturen,

sondern um eine geistige Strömung weiteren Ausmaßes handelt. Dabei ist es

jedoch durchaus möglich, daß in den Vorstellungen mancher Primitivstämme schon vor ihrer
Beeinflussung durch die Bhakti-Religion da und dort Ansätze zu einem Hochgottglauben
vorlagen und daß in einzelnen Stammesmythologien beheimatete Göttergestalten mit dem

Bhagavan der hinduistischen Volksreligion identifiziert wurden.»



130 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

Ausstattung - Dreizack, Trommel, Keule mit Menschenschädel usf. -
und dessen äußerer Aufputz ganz den primitiven Magier offenbaren. Man

mag sich allerdings fragen, ob schamanistische Züge nicht bereits den

vedischen Rudra kennzeichnen (z. B. RV 10, 136, 7)1?.

In diesem Zusammenhang sei aufeinen merkwürdigen Bhil-Ritus, den

sogenannten Frosch-Regenzauber, hingewiesen. Beim Ausbleiben des

Monsunregens suchen junge Burschen Zweige und legen sich mit diesen

unter Hersagen bestimmter Zauberformeln in Froschposition auf die

Erde, um den Regen herbeizubringen. Dies erinnert an das Froschlied

von RV 7, 103, wo Brahmanen als Frösche gleichfalls in Verbindung mit
dem Regen erwähnt werden. Verschieden sind die Interpretationen,
doch scheint die Auslegung als Regenzauber gegenüber der Satire oder
Parodie entschieden vorzuziehen zu sein (vgl. Geldner zur Stelle). Allerdings

muß die Frage offenbleiben, ob es sich um die Einkleidung einer
autochthonen Zeremonie in hymnisches Gewand oder um eine unabhängige

Parallelentwicklung eines Analogiezaubers handelt.
Besondere Beachtung verdient die Feststellung, daß der eigentliche

Wiedergeburtsglaube der Hindus unter den Stammesangehörigen fehlt.
So finden wir zum Beispiel bei den Baiga wohl die Wiederverkörperung
der Ahnengeister in ihren Nachkommen, besonders des Vaters im Sohn

oder in der Tochter, je nachdem er ihn oder sie mehr geliebt hat, doch

wird dies niemals bestimmt durch das universelle Gesetz der Vergeltung
der Taten (II, S. 330). Bei den Gond halten nur jene Eingeborenen, die

mit den Lehren der Hochkultur besser bekannt wurden, dafür, daß «des

Menschen Schicksal das Resultat seiner guten und bösen Taten in seiner
früheren Existenz ist» (II, S. 446). Im wesentlichen stimmen ihre

Jenseitsvorstellungen mit jenen anderer archaischer Völker weitgehend
überein, so auch betreffs der Wiederverkörperung, die niemals eine

17. Dagegen kam E.Arbman, Rudra, Uppsala 1922, S. 281, zum Ergebnis, daß der Rudra
der jüngeren vedischen Überlieferung kein anderer als der volkstümliche Siva ist. Im
folgenden versucht er den Nachweis, daß wir in dieser jüngeren Gestalt zugleich die ursprüngliche

zu erblicken haben. Über das Muni-Lied 10, 136 in Verbindung mit Rudra-Siva
ausführlich S. 298ff.



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS I3I
moralisch gesetzmäßige Seelenwanderung darstelltl8. Daraus ergeben sich

zwei grundlegende Schlußfolgerungen : i. haben die Primitivvölker das

höhere, spekulative Ideengut des Hinduismus nichtassimiliert ; 2. beweist
dies, daß die Seelenwanderungslehre nicht aus niedern Kulturschichten

stammt, sondern das Produkt einer langen Entwicklung der vedisch-
arischen Reflexion besonders unter dem Einfluß der Ksatriyas bildet19.

Vom soziologischen Standpunkt hebt Hermanns den Kollektivismus
der Primitiwölker hervor. «Nicht der Einzelmensch steht im Zentrum,
sondern die Gemeinschaft von Familie, Sippe und Stamm. Das Gemein-
schaftsfühlen und -denken regelt alles und jedes, auch das Intimste des

Menschen, die Ehe. Wer gegen die Gemeinschaftstabus verstößt, wird
feierlich aus ihr ausgestoßen» (II, S. 482). Es ist höchst wahrscheinlich,
daß gerade die wachsende Aufnahme solcher Stammesverbände in den
Schoß des Hinduismus zur Rigidität des Kastensystems geführt und dessen

lange Erhaltung überhaupt ermöglicht hat, wie anderseits gerade die
hinduistische Gesellschaftsform der autochthonen Bevölkerung eine

weitgehend religiöse Autonomie sicherte.
Über das Priestertum der verschiedenen Stämme handeln mehrere

aufschlußreiche Kapitel (vgl. II, S. 84ff.), wobei es sich in der Regel um

18. Bei manchen Stämmen Assams gelangt der Tote in die nächstgelegene Unterwelt,
von wo er nach neuerlichem Tode stufenweise in immer tiefere Bereiche wandert. Dies
erinnert an den Wiedertod von Satapatha Brähmana 2, 3, 3,9; 10,1,4,14; 11,5,6,9; n,4,
3,2o usw. Vgl. C.vonFürer-Haimendorf, ibid. S. 282 und 290: «Viele Stämme Vorderindiens

sind mit der Idee der Reinkarnation vertraut, doch fehlt ihren Vorstellungen meist
das sittliche Element des hinduistischen Karman-Begriffes. Die Art der Wiedergeburt wird
ihrer Meinung nach nicht von den in einem vorhergehenden Leben erworbenen sittlichen
Verdiensten bestimmt, sondern erscheint dem Zufall oder dem Willen eines höchsten Wesens

unterworfen. Ferner ist es oft ein unpersönliches Lebensprinzip, das reinkarniert wird,
während die Persönlichkeit des Verstorbenen sich im Totenland den dahingeschiedenen
Vorfahren zugesellt.» In der Anmerkung verweist er auf seinen Beitrag: The After-Life in
Indian Tribal Belief, Journal of the Royal Anthropological Institute, Bd.83, 1953, S. 37-49.

19. Vgl. P.Horsch, Die vedische Gäthä- und Sloka-Literatur, Bern 1966, S. 296fr., 434fr.,
47iff. Nicht bestritten sei die Möglichkeit, daß die arische Spekulation durch primitive
Vorstellungen beeinflußt oder wenigstens bestärkt wurde. Wesentlich erscheint uns, daß im
Brahmanismus der Wiedergeburtsgedanke von Anfang unlöslich mit dem Karman-Gesetz
verbunden ist, so schon in der Lehre vom Wiedertod.



132 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

den Typus des Magiers und Zauberers handelt, der dem Schamanen

nähersteht als dem Brahmanen des Hinduismus. Manche schamanistische

Elemente, die schon im Vedismus durchzusickern beginnen, können
demnach mit einiger Wahrscheinlichkeit auf die Urbevölkerung zurückgeführt

werden20. Ausschlaggebend ist das verhältnismäßig stark

ausgeprägte Priestertum natürlich in der Überlieferung des umfangreichen
Mythen- und Ritenschatzes, der allerdings in jüngster Zeit unter den

Einflüssen der Zivilisation rapide zusammenschmilzt. Wenn Hermanns
anderseits annimmt, daß eine rein gedächtnismäßige Überlieferung des

gewaltigen magisch-religiösen Stoffes niemals ausgereicht hätte und er
daher eine kollektive und vererbbare «Überbewußtseins-Sphäre» (II, S.

484) postuliert unter ausdrücklicher Berufung auf parapsychologische
Phänomene, so können wir dem kühnen Hochflug seiner Phantasie nicht
mehr folgen, ganz abgesehen davon, daß dies den bisherigen Ergebnissen
der Vererbungslehre zuwiderläuft.

Damit gelangen wir zum dritten Punkt : den religionsgeschichtlichen
Folgerungen. In der Zusammenfassung der erzielten Resultate (II, S. 4^7
bis 536) versucht der Verfasser eine neue religionsgeschichtliche Theorie

zu konstruieren, deren apologetische Ziele nur allzu offenkundig
sind. In diesem Rahmen müssen wir uns begnügen, aufzwei Hauptthesen
hinzuweisen. Hermanns stellt sich erstens eindeutig auf den Standpunkt
der Entwicklungslehre, nimmt dabei aber, im Gegensatz etwa zu Teil-
hard de Chardin, so weit wie möglich eine konservativ katholische

Haltung ein. Die biologische Evolution trifft nach ihm bloß aufdie tierische
Sinnesseele, nicht aber auf die von ihr wesenhaft verschiedene menschliche

Geistseele zu : letztere ist eine Neuschöpfung des Schöpfergottes

(II, S. 49 2 Dabei beruft er sich aufdas Zeugnis der Mythen der Primitivvölker.

Darnach wird «jede einzelne Menschenseele vom höchsten Wesen

gesandt». Und der Schluß: «Diese einfachen Menschen haben eine

20. So gehört zum Beispiel der götterbesessene, verzückte, langhaarige Muni, der mit
Rudra Rauschgift(?) trinkt, zur jüngsten Schicht des Rgveda (10,136).



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS I 33

klare Vorstellung vom Ursprung des Menschen und seiner beiden
Wesenselemente Leib und Seele» (id.). Ob die modernen Biologen wohl
diesem Argument folgen werden Doch führt dies zum zweiten Punkt :

die Ursprungs- und Endmythen werden als Offenbarung des höchsten

Wesens gedeutet. Offensichtlich handelt es sich hier um einen Ersatz für
die ältere These von P.W. Schmidt über den Urmonotheismus, welche
Hermanns «als schwach und nicht überzeugend» ablehnt (II, S. C03). So

begegnen wir folgender Behauptung: «Die Echtheit und Wahrheit der

Gottesoffenbarung, welche die Primitiven in ihren Ursprungs- und

Endmythen festhalten, ist durch einen außergewöhnlich gesicherten
Überlieferungsstrom gewährleistet» (II, S.496).

Mag die These schon durch ihre Kühnheit überraschen, so erstaunt sie

noch mehr durch ihr so eng begrenztes Fundament : auf Grund einiger
zentralindischer Stämme wird ein für die gesamte Völkerkunde verbindlicher

Schluß gezogen. Dabei überzeugt nicht einmal das aus diesem

engen Bereich herangezogene Material. Eine Unterscheidung von Sinnesseele

und Geistseele ligt dem primitiven Denken noch fern, dazu handelt

es sich um Stämme, die bereits vom Christentum beeinflußt wurden,
wie dies zum Beispiel aus der Scham vor der Nacktheit nach dem Essen

der verbotenen Paradiesesfrucht deutlich hervorgeht (I, S.81). Dazu

stehen dieFolgerungen, die Hermanns aus einer ad hoc erfundenen
spekulativen Entwicklungslehre zieht (II, S.484fr.), in krassem Gegensatz zu
den Ergebnissen der Religionsgeschichte und Religionswissenschaft, wie
sehr er sich auch bemüht, seine Hypothese von dieser Seite her zu
untermauern. So stellt er zum Beispiel die Behauptung auf: «Die im obigen

gewonnenen Beweise, daß Ursprungs- und Endmythen als Offenbarung
eines Schöpfergottes zu gelten haben, werden durch die Ergebnisse der

Religionswissenschaft aufs nachdrücklichste bekräftigt» (II, S.499). Kein
Wunder, daß die Parapsychologie einmal mehr herhalten muß.

Die Religionsgeschichte soll ebenfalls beweisen, daß sogar die sekundären

und tertiären Kulturvölker, «die aus den mannigfaltigsten
Vermischungen der Jäger, Bauern und Hirten hervorgingen» (II, S. C03), als



134 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS UND

Bewahrer der Ursprungs- und Endmythen in Betracht kommen. Als «

instruktives Beispiel» werden die alten Sumerer angeführt, wobei wiederum

von einem Mythos, der psychologisch zu deuten ist, auf eine

metaphysische Wahrheit und damit die Gültigkeit eines Dogmas geschlossen
wird. Allein, ein Blick auf die altindische Geistesgeschichte, die uns

zuverlässiger überliefert wurde, hebt die Haltlosigkeit dieser Schlüsse

hervor.
Wenn wir die religionsgeschichtlichen Thesen von Hermanns gesamthaft

ins Auge fassen, drängt sich die Überzeugung auf, es werde hier
nicht mehr wissenschaftlich geforscht, sondern auf Grund eines festen

Dogmas theologisch spekuliert. Dabei erscheint uns der Urmonotheis-

mus von Pater P.W. Schmidt immerhin von sachlicher wie gedanklicher
Sicht besser fundiert als die Hypothese von der Uroffenbarung. Ohne die

Rolle des Magischen als Vorläufer wissenschaftlichen Beobachtens und
Denkens schmälern zu wollen, wird ihm hier ein eigentlicher
Wahrheitsgehalt zugesprochen, so daß schließlich etwa die Astrologie als

ewige Wahrheit gelten müßte oder alleMythen, sofern sie einen einigermaßen

universellen Chakter haben, als Uroffenbarung zu betrachten

wären. Hier wird Geschichte umgekehrt : die dunklen Anfänge
mythischmagischen Denkens, das durch Scheitern und wiederholtes Versuchen

zur objektiven Erforschung der Wirklichkeit führte, wird gerade als das

wahrhafte Erfassen dieser Realität verstanden. Dabei läßt sich induktiv

überhaupt kein zusammenhängendes primitives Weltbild herstellen : die

Seelenvorstellungen wie auch die Ursprungs- und Endmythen sind bei
allen Stämmen komplex, heterogen und widerspruchsvoll, ganz abgesehen

von der Unmöglichkeit in ethnologischer Sicht, jemals absolut

Ursprüngliches zu ergründen.
Trotz diesen Einwänden ist es sicherlich das Verdienst des Verfassers,

neue Anregung zur Diskussion religionsgeschichtlicher Grundprobleme

geboten zu haben. Er zeigt uns zugleich, worin die eigentliche Problematik

für einen katholischen Forscher liegt. Uns ging es fast ausschließlich

um eine kritische Auseinandersetzung mit bestimmten Grundthe-



DIE RELIGIONEN DER PRIMITIVSTAMME INDIENS I3C

sen, deshalb sei gleich hinzugefügt, daß in allen übrigen Punkten
Hermanns höchste Anerkennung gebührt, besonders für die ungeheure
Materialfülle, die er in übersichtlicher und ansprechender Weise darzubieten

versteht. Es ist äußerst wünschenswert, daß die übrigen vier Bände

in rascher Folge und ebenso gediegener Ausstattung erscheinen können.

Für den Indologen liegt in diesen Arbeiten ein Interesse ganz besonderer

Art. Schon längst war der Einfluß der Primitivstämme auf die

Bildung der hinduistischen Volksreligion bekannt, doch nur lückenhaft und

konjektural erforscht. Die Ethnologie indes bietet die Möglichkeit, diesen

Assimilations- und Integrationsprozeß auf Grund eines gewaltigen
Vergleichsmaterials näher zu untersuchen und rein empirisch selbst

heute noch zu beobachten. Waren bisher Völkerkunde und Indologie

streng getrennt21, so gilt es nun, gemäß einem entsprechenden

Programm beide zu verbinden und gleichsam ein neues Fachgebiet zu schaffen,

was zu einem exakteren Verständnis der indischen Religionsgeschichte

beitragen wird. Selbst der Ethnologe und Religionssoziologe
wird aus dieser Betrachtungsweise Nutzen ziehen, insofern sie ihm ebenfalls

gestattet, den Einfluß der Hochreligion auf die Primitivstämme -
und gerade dies wurde bisher zu wenig berücksichtigt - zu beobachten

und damit objektiver einzuschätzen. Zugleich wird dies ein klärendes

Licht werfen auf manche Aspekte der aktuellen indischen Problematik.
Immer wieder wurde als Charakteristikum des Hinduismus die « Einheit
in der Vielfalt» betont, wobei auf den ersten Punkt das Hauptgewicht
fiel. Wir sahen jedoch, daß der Mechanismus der Verschmelzung
weitgehend bestimmt war durch die indische Gesellschaftsordnung, das

Kastensystem22 : Dieses impliziert indes rigide Trennung und Heteroge-

21. Hermanns selbst trat zuerst durch namhafte Veröffentlichungen auf dem Gebiete
Westchinas und besonders Tibets hervor, wandte sich also spät der indischen Völkerkunde

zu. Allerdings wird schon im 2.Bande die Beziehung der primitiven Kulturen zur hinduistischen

Volksreligion stärker berücksichtigt. Vgl. auch seinen Beitrag Hinduism and Tribal

Culture, Bombay 19C7 (konnte nicht eingesehen werden).
22. Vom religiösen Standpunkt wurde die Assimilierung wohl begünstigt durch ein alt-

vedisches Prinzip, nämlich den Henotheismus, wonach jeder Gott jeden andern unter Um-



136 PAUL HORSCH: DER HINDUISMUS

neität, fristen doch die assimilierten Primitivstämme ein schattenhaftes

Dasein als niedrigste Kasten am Rande der hinduistischen Hierarchie.
Gerade diese Heterogeneität und Diskriminierung bildet gegenüber der

verhältnismäßig homogeneren chinesischen Kultur ein gewaltiges
Hindernis - man denke auch an die nicht hinduisierten Näga-Stämme Assams

oder an die religiöse Gemeinschaft der Sikhs — für die Verwirklichung
eines einheitlichen sozialen und wirtschaftlichen Entwicklungsprogramms.

ständen vertreten konnte, eine Nivellierungstendenz, die ihrerseits zum Pantheismus führte :

Das göttliche All-Eine der monistischen Systeme schließt jedoch auf einer niederen,
weltlichen Ebene die Vielheit ganz verschiedenartiger Götter nicht aus, was den Dorfgottheiten
und Stammeskulten die Aufnahme auch vom philosophisch-dogmatischen Standpunkt
erleichterte.


	Der Hinduismus und die Religionen der Primitivstämme Indiens

