
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Artikel: Ekajat in Tibet

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EKAJATÄ IN TIBET

SIEGBERT HUMMEL
PLOHN I. V.

Seltsam sind im lamaistischen Pantheon einige Darstellungen der Göttin
Ekajatä (Ekajäti, tib. : E-ka-dza-ti, Ral-gcig-ma), sofern sie einäugig und

mit nur einem Bein gezeigt wird. Mitunter hat man die lamaistische

Ekajatä mit der Bon-Gottheit Nam-mkha'-gyu-mdog-snang-srid-mdzod
(A-phyi-gnam-gyi-gung-rgyal) gleichgesetzt, einer Wetter- und

Gewittergottheit im Bereich der Wolken1. Auch mit der gNam-lha-dkar-mo
hat man sie identifiziert*. Diese Beziehung zum Himmelsraum (tib. :

gNam, Nam-mkha') wird durch S. H. Ribbach noch unterstrichen, wenn
er auf eine Legende verweist, nach der Ekajatä gegen Padmasambhava,

einen der Begründer des Lamaismus, Blitze schleudert, bis dieser der
hier zweifellos vorbuddhistischen Gottheit, in der Legende unter dem

Gewände der buddhistischen Ekajatä, schließlich im Kampfe ein Auge
ausstößt und sie dem Buddhismus verpflichtet 3. Die von Ribbach
ausgewählten Bilder stellen die Göttin auf Bergeshöhen oder hoch über den

Eisriesen des Himalaya dar, von Wolken eingehüllt (Abb. 4), aber auch

mit einem Bein und einem Auge (Abb. 23), das sich genau über dem

Nasenbein befindet. Von einem ausgestoßenen Auge ist nichts zu sehen. Die

Legende enthält hier einen Zug, der das seltsame Aussehen einer von
Natur einäugigen Gottheit erklären will, das vom buddhistischen
Pantheon her unerklärlich gewesen sein muß, nachdem die zugrunde
liegende Symbolik der Einäugigkeit und des einen Beines vielleicht längst

vergessen war. Daß die Göttin nach Aufnahme in den lamaistischen Göt-

1. M.Hermanns, Mythen und Mysterien der Tibeter, Köln 19Ç6, S. 89.
2. H.Hoffmann, Quellen zur Geschichte der tibetischen Bon-Religion, Mainz 19C0, S.40. Zur

möglichen einstigen Beziehung der gNam-lha-dkar-mo zu Pe-har mit einer starken Komponente

der Berggottheiten vgl. S.Hummel, Pe-Har (in: East and West, 13, S.313ff.). - Id.,
Khum-bu-yul-lha, der Weiße Gott der Sher-pa (in: Acta Orientalia, XX, 3, S. 2$3ff.).

3. S.H. Ribbach, Vier Bilder des Padmasambhava, Hamburg 1917, S. 30, mit Abb. 4 und 23.



EKAJATÄ IN TIBET III
terhimmel dem Kanon der buddhistischen Ikonographie entsprechend

ausgestattet worden ist, schmälert nicht die Bedeutung ihrer eigensten
und wesentlichen Züge.

Daß die Berge nicht nur die Orte des Sippenursprunges, sondern auch

der Toten sein können, ist Gemeingut Eurasiens von Europa bis nach

Japan hinein und unter anderem bei den Lepcha Sikhims wie bei den mit
den Tibetern verwandten Na-khi im südwestchinesischen Grenzgebiet
tibetischer Siedlung bis in die Gegenwart lebendige Vorstellung geblieben,

läßt sich aber auch noch an vielen tibetischen Mythen ablesen, worauf

hier nicht weiter eingegangen werden kann. Möglicherweise klingt
das noch nach, wenn die Göttin als Sakti des Totengottes Yama auftritt4.

Ekajatä gilt auch als Erscheinung der berühmten dPal-ldan-lha-mo,
die in anderer Form der einzige weibliche Vertreter der Acht-Schrecklichen

(tib. : Drag-gshed-brgyad) ist?. dPal-ldan-lha-mo ist eine
außerordentlich vielschichtige und daher auch komplexe Gestalt, in der sich

heterogene Vorstellungen indischer, kleinasiatischer und
vorbuddhistisch-tibetischer Herkunft vereinigt haben, unter denen die Traditionen

von alten Berggottheiten nicht übersehen werden können, die
teilweise in die vorderasiatische Nachbarschaft der Heimat des Padmasambhava,

etwa in den Bereich der Berggöttin Murkum, teils in den tibetischen

und noch weiter nördlich vorgelagerten Raum verweisen6.
Vielleicht sollte man hinter der nach G. Tucci für Remati irrtümlichen
tibetischen Schreibung Ri-ma-ti (Ri= Berg), einer der vielen Bezeichnungen

für die dPal-ldan-lha-mo, als Ursache des Fehlers noch die alttibetische

Vorstellung von dieser mächtigen Gestalt in ihrer Funktion als

Berggottheit erkennen'.
Die seltsamen einäugigen Wesen mit nur einem Bein oder auch

hinkend sind uns im Chor der Schmiedegottheiten und ihrer Gesellen ver-

4. R. de Nebesky-Wojkowitz, Oracles and Demons of Tibet, 's-Gravenhage I9j6, S. 84.

r. R. de Nebesky-Wojkowitz, i.e., S. 33f.
6. S. Hummel, Die Herrin der Berge (in: Ethnos, 1962, S. 23 ff.).
7. S.Hummel, Probleme der Lha-mo (in: Central Asiatic Journal, VIII, 2, S. 143IT.).



112 SIEGBERT HUMMEL

traut, wiederum von Europa bis Japan hinein, als Wieland und Regin, als

Hephästos mit seinen einäugigen Gehilfen, aber auch als japanische Donner-

und Berggottheiten. Für Westtibet lassen sich vielleicht noch Spuren

dieser Vorstellung in der Vorgeschichte des legendären Begründers
der tibetischen Bon-Religion, gShen-rab(s)-mi-bo, nachweisen8.
Bekannte tibetische Schmiedegottheiten, wenn auch ohne die genannten
körperlichen Mißbildungen, sind im Bon-Pantheon dBal-gyi-mgar-ba
(mGar-ba Schmied), Ggo-wu-la-ddo bei den verwandten Na-khi und

im Lamaismus mit zweifellos vorbuddhistischer Herkunft mGar-ba-nag-

po im Gefolge des [Dam-can-]rdo-rje-legs-pa mit seinen weitreichenden

Bezügen aus dem Räume Eurasiens, der mit dem Donnerkeil (skr. :

Vajra, tib. : rDo-rje) aus Meteoreisen und auf der Ziege reitend, dem

untrüglichen Zeichen vieler Gewittergottheiten, selbst zu den
göttlichen Schmieden zu zählen ist, wie an anderer Stelle gezeigt werden
konnte8. Seine phantastische Gefolgschaft, ähnlich der des berittenen

dPa'-brtan-dmag-dpon, mongolisch als Dai'cin-Tengri bekannt, erinnert
an die Wilde Jagd, das für die Fruchtbarkeit des Jahres so bedeutsame

und nach örtlichen Versionen auf Bergen spukende Totenheer Odins,
der mit seinen Wölfen und Raben wie Daicin-Tengri mit Hunden und

Vögeln, den alten Totengeleitern, Todes- und Heilsgott zugleich ist ° und

samt seiner Einäugigkeit Beziehungen zu den Schmieden unterhält. Dabei

treten schamanistische Reminiszenzen an die Oberfläche8. Die
teilweise Erblindung bei Schmiede- und Gewittergottheiten wird wie das

Hinken aus Vorstellungen erklärt, die sich auf Beobachtungen des Sol-

stitiums beziehen, und hätte danach kosmischen Sinngehalt10. Insofern

dürfte in der einbeinigen und einäugigen Ekajatä wenigstens indirekt
8. S.Hummel, Der göttliche Schmied in Tibet (in: Folklore Studies, XIX, S. 2 ci ff. ; zu den

dortigen Literaturhinweisen auch M. Eliade, Schmiede und Alchemisten, Stuttgart o. J., S. 116-
130). - Id., Bon-Ikonographisches im Linden-Museum (vgl. ferner St. Sas, Das Hinkende als Symbol,

Zürich/Stuttgart, Rascher Verlag, 196 c).

9. Hierzu auch die Realien in S. Hummel, Der Weiße Alte (in : Sinologica, VI, 3, S. 193 ff.). —

Id., Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-Museum (in: Tribus, 16, Register:
«Der Weiße Alte).
¦ [10. S.Hummel, Der göttliche Schmied in Tibet, S. 2j9, Anm. 27.



Abb. i. Ekajatä. Ausschnitt aus

einer lamaistischen Malerei des

i 8. Jh. (vgl. Abb. 36inS. Hummel,
« Geheimnisse tibetanischer
Malereien», Leipzig 1949). Original im
Museum f. Völkerkunde zu Leipzig,
OAs 1CC04. Die Göttin ist von
schokoladenbrauner Körperfarbe,
mit blauem Mantel in grauem
Gewölk dargestellt. Sie hat nur ein

Auge in der Stirn. Sie tritt gern
zusammen mit Shyàmavarnâ und

Khadiravana, aber auch mit
Shyàmavarnâ und Mârîcî in Trinitäten
auf (vgl. Tribus, 16, S. 74 ff., Nr.
23698, 2391J, 24404), wobei es

in Ermangelung von Attributen
ungewiß ist, ob Mârîcî oder Khadiravana

gezeigt wird.
Abb. 2. Ekajatä aus dem Chos-

dbyings-rin-po-che'i - mdzod-kyi-
'grel (ed. Gangtok).

It.. VN

z «
:!((/.

'*"•..,..

^ fl«lW$V^*fl«&^3Pr^|



EKAJATÄ IN TIBET I I 3

noch eine Beziehung zur Sonne zu erkennen sein, die für den einbeinigen
vedischen Aja Ekapäd mit seiner Sonnensymbolik Paul Horsch überzeugend

nachgewiesen hat". Das gilt dann auch vom Ziegenbock, der bei

rDo-rje-legs-pa zum Gewitter, in der indischen Mythologie aber direkt
zur Sonne gehört. Wenn auch Ekajatä und Aja Ekapäd zur gleichen
Vorstellungsschicht zu rechnen sein werden, so ist die Vorstellung der Ein-

füßigkeit als Funktion eines sonnenstützenden Pfeilers (Weltbaum,
Weitaxe), wie sie für Aja Ekapäd vermutet wird, an Ekajatä allerdings
nicht zu entdecken. Man muß das fehlende Bein wahrscheinlich mit dem

Hinken, in anderer Auffassung mit dem dunklen, das heißt unsichtbaren
Fuß (Horsch, I.e., S. 16), und damit eng mit dem dunklen Auge, der

Einäugigkeit, zusammenbringen. Die nicht seltene Verbindung
zwischen Gewitter und Schmied scheint im Ge-sar-Epos der Tibeter noch
erkennbar zu sein8.

Unter den mythischen Perchtengestalten kennen wir auch einige
weibliche Wettergottheiten, die zugleich Todesgöttinnen sind. Für das

westliche Mittelasien mit europäischen Parallelen, zu denen Frau Holle

gehört, hat R. Bleichsteiner reiches Überlieferungsgut gesammelt und

veröffentlicht", auf das hier nur andeutend aufmerksam gemacht werden

kann, weil das in gewissem Sinne mit Ekajatä verbindet. Daß diese

einäugig ist und nur ein Bein hat, dürfte nach unseren Überlegungen

kosmologisch zu erklären sein und mit ihrem Charakter als Wettergottheit

zusammenhängen. Ein an der lamaistischen Ekajatä mitunter
auffallender Zwergenwuchs, eine gewisse zwerghafte Korpulenz, die auch

indische Varianten zeigen, fügt sich leicht in das Bild dieser Göttin ein,
selbst wenn das in Indien ein wenig anders zu begründen sein wird. Die

Darstellung im Chos-dbyings-rin-po-che'i-mdzod-kyi-' grel, das vor
wenigen Jahren in Gangtok neu aufgelegt wurde, zeigt über Ekajatä, die

11. P. Horsch, Aja Ekapäd und die Sonne (in: Indo-Iranian Journal, IX, 1, S. 1—31). -
J. Przyluski, Les Unipèdes (in : Mélanges chinois et bouddhiques, II, S. 307 ff. mit den Beispielen

aus der chinesischen Mythologie).
12. R.Bleichsteiner, Perchtengestalten Mittelasiens (in: Archiv für Völkerkunde, VIII,

S.j8ff.).



114 SIEGBERT HUMMEL

hier gSang-ba'i-gnyer-'dzin-sngags-kyi-srung-ma genannt wird, den in
der tibetischen Astronomie und Astrologie bedeutsamen Himmelshund

(tib. : gNam-khyi-nag-po), ein ganz bestimmtes Gestirn oder Steinbild,
das wahrscheinlich mit dem Sirius oder dem Großen Hund identisch
ist13. Gerade durch diesen verderblichen zölaren Dämon wird die von
uns vermutete ursprüngliche Funktion der Göttin in Tibet bestätigt. Da

Ekajatä im Buddhismus meist mit zwei Augen und beiden Beinen dargestellt

wird, dürfte die Annahme berechtigt sein, daß in dieser Göttin eine
alte vorbuddhistische Gestalt der Bon-po verborgen ist, die sich im
lamaistischen Pantheon ohne Mühe noch abheben läßt14.

13. S.Hummel, Der Hund in der religiösen Vorstellungswelt des Tibeters, II (in: Paideuma,
VII, 7, S. ìSlff. ; dort auch zu den Wölfen und Hunden als Totengeleiter und zum Hund
des Da'icin-Tengri). —Id., Die lamaistischen Malereien und Bilddrucke im Linden-Museum, S. 1 i6f.,
Nr. 1004er mit Abb. 8).

14. In der Sädhanamälä (ed. B.Bhattacharyya, Baroda 192J-1928, vol.I, S. 260, Nr. 127)
wird behauptet, daß Ekajatä durch Nâgârjuna von den Tibetern (skr. : bhotesu) übernommen
und offiziell in das große indisch-buddhistische Pantheon eingegliedert wurde. Dieser
Nâgârjuna war ein Tantriker der 2.Hälfte des 1.Jahrtausends n.Chr., vielleicht zur Zeit des

Ti-lo-pa, das heißt nach der Bannung der Ekajatä durch Padmasambhava, und nicht schon

im 7. Jahrhundert, wie H. Hoffmann annimmt (Symbolik der tibetischen Religionen und des

Schamanismus, Stuttgart 1967, S. 34; Rezension S.Hummel, in: Kairos, 1968, 2, S. 137—140).
Nach andern Quellen stammt Ekajatä aus Cina (westliches Tibet); vgl. G. Tucci,
Preliminary Report on two scientific Expeditions in Nepal, Rom 1956, S. 98.


	Ekajatā in Tibet

