
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Artikel: Orientalia Helvetica : die Sammlung für Völkerkunde der Universität
Zürich

Autor: Stoll, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ORIENTALIA HELVETICA

Die Sammlungfür Völkerkunde der Universität Zürich

EVA STOLL

KONSERVATORIN, ZÜRICH

Am 2 c. Februar 1888 wurde in Zürich die Ethnographische Gesellschaft

gegründet, deren vornehmstes Ziel die Schaffung eines ethnographischen
Museums darstellte. Den Grundstock für dieses Museum bildeten die

Gegenstände, die Hofrat Johann Jakob Horner, der als Hofastronom in
russischen Diensten an der Weltumseglung von Kapitän Krusenstern
18 o 3-18 06 teilgenommen hatte, vornehmlich aus der Südsee, aus Alaska

und Kamtschatka mitbrachte und die vorerst dem Museum als Leihgaben
der Antiquarischen Gesellschaft zur Verfügung gestellt wurden. Dazu

kamen die Sammlungen von Prof. Dr. Conrad Keller aus Madagaskar, von
Prof. Dr. Otto Stoll, dem ersten Direktordes neugeschaffenen Museums,
aus Guatemala und die Sammlungen von Prof. Dr. Hans Schinz aus

Südwestafrika (Buschmänner, Hottentotten, Ovambo, Herero), ferner eine

Sammlung, die der Missionar Spillmann aus Vorderindien mitbrachte,
und einige Objekte aus China und Japan, die von Frau Labhart-Lutz
erworben werden konnten. 1894 wurde eine große japanische Sammlung

von aus Bambus gefertigten Gegenständen, die Herr Hans Spörry in
Yokohama zusammengetragen hatte, übernommen. Durch Schenkungen
und Ankäufe wurde die Sammlung weiter stark vergrößert, so daß sie,
als sie 1914 vom Kanton Zürich übernommen und in neuen Räumen auf
der zweiten Etage des neuerstellten Universitätsgebäudes untergebracht
wurde, über ein repräsentatives Anschauungsmaterial über Kulturen aus

allen Erdteilen verfügte. Am 3. Dezember 1916 konnten die neuen
Ausstellungsräume eingeweiht werden. Mit der durch die Verschmelzung
der Ethnographischen mit der Geographischen Gesellschaft 1899

hervorgegangenen Geographisch-Ethnographischen Gesellschaft in Zürich
steht die Sammlung für Völkerkunde bis heute in enger Verbindung.



ORIENTALIA HELVETICA 89

Wesentliche Vergrößerungen erfuhr die Sammlung durch die von
Prof. Dr. Hans Wehrli und Dr. Martin Hürlimann in Indien, Nepal, Tibet
und Kaschmir gesammelten Objekte, sowie durch die von Herrn Rudolf

Wening übernommene Siam-Sammlung, die von Prof. Dr. Hans Wehrli
geschenkten Gegenstände der Kachin, die Objekte aus der Kultur der

Nagavölker in Assam, welche von Prof. Dr. Hans Eberhard Kauffmann

geschenkt wurden, und eine umfassende Sammlung aus der materiellen
Kultur der Lawa, Nord-Thailand, die vom Prinzen Sanidh Rangsit
gesammelt und dem Museum geschenkt wurde. Die Sammlungen aus dem

indonesischen Raum wurden ganz wesentlich ergänzt und vergrößert
durch die von Herrn Prof. Dr. Alfred Steinmann von seinem langjährigen
Aufenthalt in Indonesien mitgebrachten Textilien, Schattenspielfiguren,

Kultgeräte und ikonographisch interessanten Figuren. Feiner verdankt
das Museum Herrn Prof. Steinmann eine Reihe von chinesischen
Keramiken und Porzellanen. 1940 konnte eine Serie von künstlerisch

hochwertigen Skulpturen und Masken aus der Afrika-Sammlung Coray
übernommen werden, und 19 C7 wurde dem Museum von den Nachkommen
des Ministers Alfred Ilg seine aus Abessinien mitgebrachte Sammlung

übergeben. Außer den erwähnten größeren und zusammenhängenden

Sammlungen wurden im Laufe der Zeit viele Einzelstücke und kleinere

Gruppen von Gegenständen durch Kauf oder Schenkung erworben, so

daß die Sammlung für Völkerkunde gegenwärtig repräsentatives Kulturgut

aus dem pazifischen Raum, aus Indonesien, Indien und den Himalaya-
ländern, auch aus China, Japan, Afrika und Amerika, zeigen kann.

Von 1888 bis 1909 amtete Prof. Dr. Otto Stoll als Direktor der Sammlung

für Völkerkunde, unterstützt durch PD Dr. Jakob Heierli und später

Prof. Dr. Rudolf Martin. Er wurde abgelöst durch seinen Schüler

Prof. Dr. Hans Wehrli, der nach Wegzug von Prof. Martin durch Prof.

Dr.Otto Schlaginhaufen unterstützt wurde. 1941 übernahm Prof.Dr.
Alfred Steinmann die Direktion der Sammlung bis zu seinem Rücktritt
im Jahre 1963. An seine Stelle trat der heutige Direktor, Prof. Dr. Karl

Henking. Dem jeweiligen Direktor standen als Konservatorinnen zuerst



90 EVA STOLL

Frl. Ida Heierli und Frl.Maria Ruchti zur Seite. Von 1930 bis Ende 19 C9

versah die jetzige Leiterin des Museums Rietberg, Fri. Prof. Dr. Elsy

Leuzinger, das Amt der Konservatorin. Im letzten Teil ihrer Amtszeit wurde
sie unterstützt durch Frl. Gertrud Wildberger, die heute neben Frl. Dr.
Eva Stoll als Konservatorin amtet.

Als Ergänzung zu der ursprünglich als Studiensammlung gedachten
Institution wurde eine Handbibliothek angelegt, die ständig weiter
ausgebaut wird, sowie eine Photo- und Diapositivsammlung.

VORDERER ORIENT

Die Sammlung für Völkerkunde besitzt eine kleine Kollektion aus Alt-
Iran : eine kleine Tonmaske aus Susa, drei Tongefäße mit schwarzer
Malerei aus Nihavend, alt-elamitische Zeit (Abb. 1), eine Tempellampe mit
langem Ausguß aus rötlichem Ton und mit roter Malerei verziert, aus

Sialk (i.Jahrtausend vor Christus, Abb. 2), und eine Bronzelampe in
gleicher Form aus Luristan. Ebenfalls aus Luristan stammt eine Anzahl

von Bronzen : zwei Standartenaufsätze, die eine mit zwei Steinböcken,
die andere eine Dämonenfigur, Gewandnadeln, mit großer runder Scheibe

oder mit Tierkopf, verschiedeneTierfiguren, einevonzweigeflügelten
Löwen flankierte menschliche Gestalt, eine Bronzeglocke, eine

Axtklinge und Teile einer Pferdetrense.

INDIEN - HINTERINDIEN

Die Indien-Sammlung wurde von E. Abegg in dem Katalog «Die Indien-

Sammlung der Universität Zürich» ausführlich beschrieben. Leider sind

nur noch wenige Exemplare dieser wertvollen Übersicht vorhanden.
Das Hauptgewicht der Ausstellungen aus dem indischen Kulturkreis —

Vorder- und Hinterindien, Indonesien, Tibet, Nepal - wird auf die

Ikonographie des Hinduismus, Jainismus und Buddhismus gelegt, und als

Ergänzung dazu werden Kultgegenstände, Zaubergeräte und kunstge-



ORIENTALIA HELVETICA 9I

werbliche Arbeiten gezeigt. Von dem hinduistischen Pantheon sind die

wichtigsten Gottheiten vorhanden : die Naturgottheiten lndra auf
seinem Elefanten Airävata, der Sonnengott Sürya, der auf seinem einrädri-

gen, von sieben Pferden gezogenen und von Aruna gelenkten Sonnenwagen

über Wolkenberge fährt, die Flußgöttinnen Ganga, auf dem
Fabeltier Makara stehend, und Yamunä auf der Schildkröte.

Ein Sandsteinrelief zeigt den Schöpfergott Brahma mit bärtigen
Gesichtern, vier Armen, deren hintere Hände die Keule und das Veda-

Manuskript, die vorderen Rosenkranz und Wassergefäß halten. Ihm zu
Füßen Adoranten und das Reittier Hamsa, als Gans dargestellt. Der Gott
Vishnu ist in allen seinen Avatâras vorhanden. Davon seien hier nur
erwähnt eine Bronzefigur, die ihn als Fisch Matsya zeigt, wie er mit dem

Oberkörper aus dem Fischmaul herausragt, und ein Steinrelief aus der

späteren Cola-Zeit, das ihn als Mannlöwen darstellt, wie er im Flammenkranz

aus der Palastsäule heraustritt und den sich unsterblich wähnenden

König Hiranyakashipu zerfleischt (Abb. 4). Eine Marmorfigur zeigt ihn

in seiner zukünftigen Inkarnation als Kalki mit dem Flügelpferd. Mehrere
Bronzen geben Krishna wieder als Kind mit dem Butterbällchen, als

flöteblasender Hirtenjüngling (Abb. c) und auf dem überwundenen

Schlangendämon Kälya tanzend. Auch aus der Räma-Legende sind einige
Figuren und Szenen zu sehen : Räma und Sita mit Lakshmana und der

Minister des Affenkönigs, Hanumân, sind mehrfach vertreten, und auf

einem Holzrelief baut das Affenheer eine Brücke nach Lanka, um die

dort gefangengehaltene Sita zu befreien. Eine Bronzefigur zeigt Vishnu
als den Erschaffer der Welt, wie er auf der Weltenschlange ruht, von
ihren Häuptern überdacht. Aus seinem Nabel entspringt der Stiel einer
Lotosblüte, auf der der viergesichtige Brahma sitzt, der auf Vishnus
Geheiß die Welt aus den Urwassern neu erstehen läßt. Zu Füßen Vishnus

massiert seine Gattin Lakshmî ihm das Knie (Abb. 6). Das Reittier Vishnus,

der Göttervogel Garuda, halb Mensch, halb Tier, ist ebenfalls in
mehreren Bronzen abgebildet ; auf der einen sitzt Vishnu mit Lakshmî

auf seinem Rücken. Einige Miniaturen aus dem 18. und frühen 19. Jahr-



92 EVA STOLL

hundert zeigen Szenen von Vishnu als Zwerg Vämana, der vom König
Bali soviel Land erbittet, wie er mit drei Schritten erreichen kann,
Vishnu als Eber sowie verschiedene Szenen aus dem Leben Krishnas:

seine Geburt im Palast des Kamsa, sein Leben mit den Hirtinnen, denen

er beim Bad die Kleider raubt und sie auf dem Baum versteckt, Krishna

mit Rädhä, Krishna auf dem Kopf des besiegten Schlangendämons

Kälya tanzend und Krishna und Baläräma beim Auszug zum Kampf mit
Kamsa.

Shiva und die zu ihm gehörenden Gottheiten sind ebenfalls mehrfach

vertreten. Auf einem Steinrelief aus dem i 2. Jahrhundert sitzt Shiva mit
Pârvatî in einer Bergeshöhle. In der rechten Hand hält er den Dreizack
und in der linken eine dreiköpfige Schlange. Die linke vordere Hand

umfaßt Pârvatïs Brust, die rechte vordere Hand ist abgebrochen. Unter
den Begleitpersonen erkennt man die Söhne Skanda, den Anführer der

Götter gegen die Dämonen und den elefantenköpfigen Ganêsha. Über
der Gruppe die Götter Brahma und Vishnu und zu Füßen Shivas sein

Reittier Nandî und Pârvatïs Löwe (Abb. 7). Eine kleine Bronze zeigt den

tanzenden Shiva im Flammenkreis, Trommel und Flamme als Schöp-

fungs- und Zerstörungssymbole in zweien seiner Hände. Im flatternden
Haar die Mondsichel und ein Figürchen der Flußgöttin Ganga, die er,
um die zerstörende Wucht ihrer Herabkunft zu hemmen, in seinem

Haar aufgefangen hat. Er tanzt auf dem Dämon Apasmära-Purusha, der

von den Feinden der Götter gegen ihn ausgesandt worden war und den

er besiegte.
Von den Darstellungen der Gattin Shivas, Pârvatî, seien nur zwei

erwähnt, eine südindische Bronze von 80 cm Höhe, vermutlich aus dem

14. Jahrhundert stammend (Abb. 9), und eine kleine, ebenfalls südindische

Bronze aus Madura : Pârvatî mit ihrem Sohn Subramanya auf dem

Arm (Abb. 8). Auch in ihrem dunklen Aspekt als Kâlî, die Schwarze, ist
Shivas Gattin mehrfach vertreten wie auch als Durgä, den Stierdämon
Mahishäsura vernichtend. Der elefantenköpfige Sohn Shivas, Ganêsha,

der Beseitiger der Hindernisse und der Gott des Wissens, eine der be-



ORIENTALIA HELVETICA 93

liebtesten Hindugottheiten, ist ebenfalls mehrmals vorhanden, vierar-

mig, in den Händen seine Embleme : Elefantenstachel, Streitaxt, Rosenkranz

und Reiskuchen, um den Leib eine Schlange und in Begleitung seines

Reittieres, der Ratte. Shiva als Lingam, das als phallisches Symbol
seine schöpferische Kraft verkörpert, oft zusammen mit dem
entsprechenden weiblichen Symbol Yöni, und Shivas Reittier, der Stier Nandï,

vervollständigen den Kreis um Shiva.

Steinfragmente von Nymphen, Rishis usw. (Abb. 10-13), verschiedene

Kultgegenstände, wie sie im Kult Vishnus und Shivas verwendet
werden und als Embleme den Gottheiten beigegeben sind (Räuchergefäße,

Wassergefäße für rituelle Waschungen, Almosenschalen, Kultlampen,

oft reich verziert und mit ikonographischen Darstellungen versehen,

Waffen aller Art und Rosenkränze aus verschiedenen Materialien)
ergänzen die Sammlungen aus dem hinduistischen Kulturkreis.

Der Jainismus ist in der Sammlung für Völkerkunde nur in drei Figuren

vertreten, die Tirthankaras darstellen. Da sie aber keine besonderen

Kennzeichen aufweisen, ist nicht festzustellen, um welche der 24
Tirthankaras es sich hier handelt. Eine reizvolle Marmorgruppe von zwei

Chauri-Trägern, die sich an eine Säule lehnen, soll ebenfalls aus einem

Jainatempel stammen (Abb. 1 c).
Der Buddhismus kann hauptsächlich in seinen Ausstrahlungen nach

Hinterindien, Nepal, Tibet, China und Japan gezeigt werden, mit
Ausnahme einiger weniger buddhistischer Darstellungen aus Vorderindien,
wie zum Beispiel eines kleinen Reliefs aus Gandhâra im graeco-buddhi-
stischen Stil, das Buddha mit zwei Bodhisattvas und drei Begleitpersonen
darstellt (Abb. 14). Von Thailand und Laos stammen mehrere Buddhafiguren,

zum Teil in reich vergoldeten und mit Edelsteinen besetzten

Gewändern. Davon stellt die eine den sterbenden Buddha dar, der auf

der rechten Seite liegt und den Kopf elegant auf die rechte Hand stützt.
Ein Buddhakopf aus Stein (Abb. 21) und mehrere kleinere Bronzeköpfchen

aus Thailand, eine Büste und ein Kopf eines Lokeshvara aus der

Khmer-Kultur Kambodschas des 13. Jahrhunderts (Abb. 20) und ein



94 EVA STOLL

Shiva-Kopf, Champä, Annam, aus dem 9. Jahrhundert (Abb. 19) vermitteln

einen Eindruck von der buddhistischen Kunst Indochinas. Eine

Holzfigur aus Burma zeigt die schlafende Yashödharä mit ihrem Söhnchen

Rahula an der Brust.
Aus Ceylon stammt eine kleine Sammlung der Wedda, der Urbevölkerung,

einige buddhistische Kultfiguren und eine bemerkenswerte

Sammlung von Masken, wie sie für die krankheitsaustreibenden
«Teufelstänze» verwendet werden.

INDONESIEN

Auf das reiche Sammlungsgut der Wildbeuterstämme aus dem Inneren
der malaiischen Halbinsel und von den naturvölkischen Kulturen von
Sumatra, Borneo, Celebes, Tenimber, Nias, Flores, den Philippinen
usw. soll hier nur hingewiesen werden. Dagegen seien die von Indien her
beeinflußten Kulturen, speziell von Sumatra, Java und Bali, hervorgehoben.

Aus der hindu-javanischen Periode stammen mehrere Kleinplastiken,

Priesterglocken, Räuchergefäße, Lampen und andere

Metallgegenstände aus dem 10.-12. Jahrhundert, sowie einige Terrakottaplastiken

aus der Majapaitperiode, 14.-1 c. Jahrhundert (Abb. 2 2). Hinduistischen

Einfluß zeigen Steinplastiken, zum Beispiel ein Ganêsha, ein
Tempelwächter und zwei Steinreliefs mit Dämonendarstellungen (Abb. 24).
Mehrere Gegenstände zum Gebrauch bei Totenfesten und Begräbnisriten

aus Bali und eine Anzahl seltener bestickter Tücher von Kroë,
Südsumatra, mit der Darstellung des Seelenschiffes, das den Verstorbenen
ins Totenland fährt, und des Lebensbaumes deuten aufdie Vorstellungen
zum Leben nach dem Tode hin. Ein Dajakpriester hat auf Wunsch von
P. Wirz die Geographie der Oberwelt gezeichnet mit den sieben

Himmeln, Flußläufen, Häusern, Kultstätten und Begräbnisplätzen, und alles

beschriftet. Das Motiv des Lebensbaumes ist überall vorhanden und

vielfältig abgewandelt. In diesen Zusammenhang gehört auch ein aus

Kalimantan (Südborneo) stammender Holzpfahl mit großem Gesicht, heraus-



ORIENTALIA HELVETICA 9£

hängender Zunge und vorquellenden Augen, der beim Tiwah, dem

Totenfest, eine Rolle spielt.
Besonders reich ist die Sammlung für Völkerkunde an Textilien aus

Indonesien, an denen die verschiedensten Techniken zur Anwendung
kamen : Batik mit verschiedenen Musterungen und Farben, zum Teil mit
Blattgold beklebt, Piangi, Ikat und Doppelikat (Bali), Brokatgewebe,

einige davon mit Mikaplättchen bestickt.

Theater

Zum reizvollsten Besitz der Sammlung für Völkerkunde gehören die

Schattenspiel- und Puppentheaterfiguren aus dem indischen, hinterindischen

und indonesischen Raum. Das volkstümliche indische Puppentheater

aus Rajasthan ist zwar nur durch drei Puppen vertreten. Sie haben

einen großen bemalten Holzkopf, bewegliche Arme und sind in prächtige

Gewänder gehüllt. Sie werden an einer Schnur geführt, die am

Kopf und Rumpf befestigt ist. Die Spiele berichten meist von den
Heldentaten der Ritter und Prinzen aus der Mogulzeit. Aus einem burmesischen

Marionettenspiel, «Jokthe Poë», besitzt die Sammlung einen König

samt seinem Thron, den Prinzen und die Prinzessin, deren

Liebesgeschichte das Hauptthema des Spiels bildet, einen Spaßmacher und
einen Zauberer, sowie einige Tierfiguren : Elefant, Tiger und Pferd. Alle
diese Figuren sind von fast unfaßbarer Beweglichkeit durch raffiniert
angebrachte Gelenke und Schnüre. Der Prinz kann sogar den Mund öffnen.
Aus Thailand stammen einige an drei Stäben geführte Puppen (einen
Stab für den Körper und je einen für jede Hand) mit besonders hübschen

und feinen Gesichtchen und prächtigen Gewändern (Farbtafel i sowie

eine ganze Anzahl von Tanzaufsätzen aus Papiermache für menschliche

Tänzer, die Gestalten aus dem indischen Epos Râmâyana darstellen, zum

Beispiel Rävana und Hanumân. Die Gesichter sind in den entsprechenden

Farben bemalt und tragen hohe, vergoldete und mit Spiegelplättchen
verzierte Aufsätze. Ebenfalls aus Thailand kommen die großen, aus

einem einzigen Stück Büffelhaut gestanzten und bemalten Schattenspiel-



96 EVA STOLL

Szenen aus dem thailändischen Ramakien. Kleinere Einzelfiguren aus

bemaltem Leder werden an einem festen Holzstab geführt und haben

bewegliche, ebenfalls an Stäben bewegte Arme. Sie sind im Vergleich
mit den javanischen Wayang-purwu-Figuren eher flächig gearbeitet, und
die Gesichter sind nicht immer im Profil zu sehen. Das javanische
Schattenspiel ist in der Sammlung für Völkerkunde sehr gut vertreten durch
Fürsten- und Dämonengestalten, Spaßmacher (wie zum Beispiel den

dicken Semar) und Pausenzeichen in Form eines Lebensbaumes. Die

gleichen Gestalten wie die Wayang-purwu-Figuren aus Leder kommen
auch als halbrunde Holzfiguren vor (wayang-klitik), als vollrunde Way-
ang-golek-Figuren sowie als Masken für menschliche Darsteller (wayang-

topeng) und vergoldeter Lederschmuck und Kopfbedeckungen für das

Wayang-wong, bei dem die Darsteller auch ihre Rollen selber sprechen
und die Handlung nicht wie bei den erwähnten Wayang-Spielen durch
einen Erzähler gesprochen wird. Die Beleuchtungslampe für das

Schattenspiel in Form des Göttervogels Garuda ist auch vorhanden, doch fehlt
leider ein Gamelanorchester.

Der Vollständigkeit halber sei hier schon auf das chinesische Schattenspiel

hingewiesen, von dem die Sammlung für Völkerkunde die Figuren
für das Spiel « Der Jujubendiebstahl » aus Szechuan besitzt. Diese Figuren
werden an Bambusstäbchen hinter dem Bildschirm bewegt, ein

Führungsstab hält die Figur und zwei bewegen die Hände. Durch Anpressen
der Figur an den Seidenschirm sehen die Zuschauer, die vor dem Schirm

sitzen, die Farben durchscheinen.

TIBET - NEPAL

DieSammlung ausTibet und den Himalayaländern zeigteinige
Gebrauchsgegenstände aus dem Alltagsleben, wie zum Beispiel zylindrische Holzgefäßefür

dieBereitungdesButtertees, reichverzierteTeetassen, Eßbestecke

undein Feuerzeug, wie es dieNomadenbenützen, bestehendaus einem
Ledertäschchen mitverziertenMetallbeschlägen,dasZunderunddenFeuer-



Abb. i. Tontopf mit schwarzer

Bemalung. Iran, altela-
mitische Periode, 2.
Jahrtausend v. Chr., 2i cm.
Abb. 2. Schnabelkanne aus

Ton mit roter Bemalung.
Iran, Sialk, i. Jahrtausend

v. Chr., 22 cm.

(Alle Photos von Istvân Râcz,

Helsinki)

'ss*-jmvrsrrrrnm*iw**

//S*

mm&

.*—'

r

'ff

*
>*èm iz^

m. r-f,
>0jJe 34«:

-*s

«
*&

M



A mm
mm

Sì
Q o:

^K z.

<K&

a I m Q

^m

«5

• fev&^;
\

Abb. 3. Metallteller mit Silbertauschierung. Pakistan. Durchmesser: 20 cm.
Abb. 4. Vishnu als Mannlöwe, den Dämonenkönig Hiranyakashipu zerfleischend. Steinrelief.

Indien, 12.-13.Jh., 39 cm.



t£u

jm
«*

¦W,
V;

**
m

*****

•jij?^~ hj.

\«*•

"¦^.:.



A
FT«n

V r:

Ì
ç

zzm

Abb. {. Zeremonialaxt aus

Kupier mit Einlagen :

flöteblasender Krishna und

Blütenmotive. Indien. Höhe der

Klinge: 33 cm.

Abb. 6. Vishnu auf der

Weltenschlange ruhend.
Nordindische Bronze, 1 3 cm.
Abb. 7. Shiva mit Pârvatî.
Unten links und rechts die
Söhne Skanda und Ganêsha,
oben links und rechts Vishnu
und Brahma. Die Reittiere
Stier und Löwe sowie der
tanzende Bringi sind stark

zerstört. - Steinrelief aus

Nordindien, 12. Jh., çj cm.



0*
mÊm.

Ir»,_. •.

-,:

:V



JÊr

r

Abb. 8. Shivas Gattin Pârvatî mit ihrem Sohn Subrahmanya auf dem Arm. Südindische
Bronze, i8 cm.
Abb. 9. Shivas Gattin Pârvatî. Südindische Bronze, 80 cm.
Abb. 10. Kopf aus rötlichem Sandstein. Nordindien, 13. Jh., 1 1 cm.
Abb. 11. Figur aus rotem Sandstein. Nordindien, Mathurä, 18 cm.
Abb. 12. KopI aus rötlichem Stein. Nordindien. 12.-13. Jh., 29 cm.
Abb. 13. Sandsteinrelief einer himmlischen Nymphe mit Adorantin. Nordindien, 13. Jh.,
20 cm.



•T<4t~'

#**©f**

>

-•-^-^•.

m

iâ •«,-- \ Si

•tv* «¦

X

'



HfeS

«to.

V

*
^-'. WMW

1

mSSSÊ^

m. 'Y'V^T^Û
==**»»*>

'4

Abb. 14. Buddhagruppe. Schwarzgrauer Schiefer. Gandhâra, 1 .—2. Jh., 18 cm.



Abb. i j. Zwei Chauriträger, an eine Säule gelehnt.
Vermutlich aus einem Jainatempel. Weißer Marmor.
Jaipur, Nordindien, 22 cm.
Abb. 16. Fragment einer Stupaverzierung. Nordindien,

28 cm.

V

1 5

* ï >üMr



«/

/¦ •b

l ,,,.*;"¦ jHsrtÄ:i

Abb. 17. Topfaufsatz in Tierform. Ton mit
grünlicher Glasur. Burma, lr cm.
Abb. 18. Becher aus Ton mit grünlicher Glasur.

Nordburma, 18 cm.
Farbtafel: Drei Puppen aus einem Puppenspiel.
Thailand, ca. co cm.



1T"

<£T"

/



.-.-.

A

s-_--V

1-¦¦SèìMI
:m*. .*»

¦***.

Abb. 19. Kopf eines Shiva. Stein. Champa,
Süd-Vietnam, 31 cm.
Abb. 20. Kopf des Bodhisattva Lokeshvara.

Khmer, Kambodscha, 12.-13.Jh., 26 cm.
Abb. 21. Buddhakopf aus Stein. Thailand,

41 cm.



-î

*¦

¦*
«*

A

wm
->

-' '; '

*r ¦ ¦ „ -

HO »-V "^ >

M



Abb. 22. Zwei
hindujavanische Tonköpfchen.
Java, Madjapahit-Periode,

14. Jh., 4 und j cm.
Abb. 23. Huldigungsszene.

Hindu-javanische
Bronzegruppe. Java,

33 cm breit.
Abb. 24. TempelWächter.
Steinrelief. Bali, 77 cm.

S5S

t. ;c^
fc,

v\ &•**• tV\t wVü

I
,-. :'^gji00^'

vE

m .-V:/-

kV

^
:•

¦SS
¦T-WP ¦P

***
--¦.

M »

M«:

.¦A-»
vrf • • ***v> *..-—

24



"") kw*f* ^N

\*ry \

^•""••Hn

,- —"Zjl .v.

M

JH

£Wfcl mmmm x ïk

.?''--.^

Abb.2{. Öllampe in Vogelgestalt, Gelbguß. Batak, Sumatra, 14 cm.
Abb. 26. Garuda-Maske aus Holz, bunt bemalt. Wird beim wayang-wong verwendet. Java,

1 7 cm.
Abb. 27. Pinangschere aus Fisen mit Silbertauschierung. Bali, 20 cm lang.
Abb. 28. Priesterhelm aus Kupfer, Silber und Messing, mit Darstellungen des Adibuddha

Vajrasattva und der fünf himmlischen Buddhas. Nepal, 40 cm.
Abb. 29. Hausaltar zum Aufhängen, in Form von Buddhas Fußabdruck, aus Kupfer, mit Silber,
Messing und Türkisen verziert. Nepal, 40 cm.
Abb. 30. Tempelmodell aus vergoldetem Kupfer, dient für Morgen- und Abendandachten.
In drei Nischen sitzen buddhistische Gestalten, die Buddha (Mitte), seine Lehre und seine
Gemeinde darstellen. Nepal, 16.-17. Jh., lojcm.



$m
w «r,

a n

U

ti /" -j-

2 4

A

ffftn** «»»!.

if^-KSsssr ^5*-» >-.*£$*% |

(o



V" V» '
.1 d

AW
27

-# 91s
h

•—
¦V'vvvtw. .-2*. w, t.v..>: ^•*

^ItìfeiìMiM^a.j!
P

Abb. 3 i. Avalokiteshvara mit elf Köpfen und acht Armen. Vergoldete Bronze. Tibet, 2 c cm.
Abb. 32. Manjushrî in seiner Form als Dharmadhâtu-Vâgïshvara mit seiner Shakti und

dem Göttervogel Garuda. Vergoldete Bronze. Nepal, 27,c cm.



Abb. 33- Große Teekanne

aus Kupfer und Messing.
Nepal, 33 cm.
Abb. 34. Teetasse, aus einem
Stück Jade geschliffen, mit
Untersatz und Deckel aus

getriebenem Silber. Nepal.
Höhe : Tasse mit Untersatz

9 cm, Deckel 7 cm.
Abb. 3 ç. Stüpa auf Yöni mit
den Dhyäni-Buddhas an den

vier Seiten und den vier
Welthütern. Von den Shi-

vaiten als Lingam verehrt.
Nepal, co cm.

I

¦1

C>

P.|ffi
<

14



v-^

¦ ¦

¦**A

ffi



}6

J

Farbtafel :

Mauerfresko. Dame mit
Dienerin. China, Ming-Dyna-
stie, 71 cm.
Abb. 36. T'ao-t'ieh-Maske
aus Bronze. China, Chou-

Dynastie, 7, c cm.
Abb. 37. Räuchergefäß aus

Bronze in Gestalt eines

Vogels mit einem Fisch als

Schwanz. China, 17 cm.

Abb. 38. Bronzespiegel. China,

T'ang-Dynastie. Durchmesser

18 cm (Leihgabe).

'¦•a:y

¦"Nil^*l^k.

^^l^M
¦ f ;

¦ •*; HbÜ^hSv'ImÜwR' 'is 1 ¦ 0*fl S • *¥§Y, ff 1 ¦vi V ¦IV « 1
l' i J1 • ¦ » ^H(''

(- * ^ i '¦ ' 1

s ,T #

t '^'^sSü

&k
<

V ' ' ¦¦ '
' '¦¦ 1

^
1«



at
ß

4°

Abb. 39. Reiter aus hellem
Ton mit weißer Bemalung.
China, T'ang-Dynastie, 30

cm.

Abb. 40. Pferd aus grauem
Ton. Grabbeigabe. China,



4'

*
Abb.4>. Kopf eines Bodhisattva. Stein. China,

Wei-Dynastie, 34 cm.

Abb. 42. Holzfigur des Bodhisattva

Kuan-yin. China. 14.Jh., 120 cm.

«i.v.~-

»Vi

J 42



K

;*'•••

4i ¦¦¦¦«¦¦nrai

V\l
T>T5*

?>«S
-<-

¥

44

Abb. 43. Fabeltier, Bronze,
teilweise vergoldet. China,

Î9 cm lang.
Abb. 44. Großes Räuchergefäß

aus Bronze auf
Holzsockel China, 1 8.Jh., 7 3 cm.



f 3*

¦

1.

I 0 k



Abb-4J. Väschen, grau mit
weißen Einlagen unter der
Glasur (mishima). Korea,
i £.-i6. Jh., i 2 cm.
Abb. 46. Schale mit grüner
Seladon-Glasur. China, Sung-

Zeit, 8 cm.

KYS

»

4\

46



»¦^Ä^äs§5P^

^

afo.JJW.vjZ-E

47

Ton Japanrauem

4*

Abb. 47. Statuette aus

Jömon-Periode, g,f cm.
Abb. 48. Kopf einer Haniva-Figur aus rotem
Ton. Japan, protohistorische Periode, 16 cm.



*r

Ar

>/
X

mr- fSric
»

¦*¦

«»»»f'»-'

49

Abb.49. Amitâbhas «Reines Land im Westen». Detail der 3. Farbtafel. In der Mitte Buddha
Amitâbha mit seinen zwei Begleitern : Avalokiteshvara (Kannon) und Mahâsthâmaprâpta
(Seishi) und anderen Bodhisattvas.



SÉv

«

¦-*¦ r.'

11

J2 I

Abb. to. Buddha als Asket.

Holzfigur. Japan, 34 cm.
Abb. 51. Buddha Amitâbha
auf der Lotosblüte stehend.

Vergoldete Holzfigur. Japan,

103 cm.
Abb. ç2. Tantrische Gottheit,

bezeichnet als Dai-

zuigu (Mahäpratisära).
Gehört ins Pantheon der
buddhistischen Shingon-Sekte.
Japan, 1 10 cm.



¦¦

* I
44

Abb. C3. Holzfigur des Bodhisattva Kshitigarbha (Jizö). Japan, 77 cm.
Abb. Ç4. Ziergehänge von einem buddhistischen Tempel (keman). Japan, 30 cm.
Abb. rr Nö-Maske. Alte Frau vom Typus Röja. Japan, 21 cm.



^

¦

rf^>

¦



»«>$
»v^Û**0.

»yig

Sä

UgttJ •

4\*?

Rollbild auf Seide gemalt, stellt Buddha Amitâbhas «Reines Land im Westen» dar.

Kopie von dem sog. Taema-Mandara, Nara, Japan. Höhe i rS cm.



ORIENTALIA HELVETICA 97

stein enthält und an dem eine Metallklinge zum Feuerschlagen angebracht
istund ein Lederriemen, der in den Gürtel gesteckt wird. An seinem Ende

ist ein Stück Röhrenknochen befestigt, der das Herausrutschen aus dem
Gürtel verhindern soll und der mit Metallknöpfen verziert ist.

Weitaus der größte Teil der Sammlung ist den religiösen Kultgegenständen

gewidmet. Einige Beispiele von Fadenkreuzen zum Einfangen
der bösen Geister erinnern an die vorbuddhistische Bon-Religion. Aus
dieser in den Buddhismus übernommen wurden Kultgegenstände aus

Menschenknochen : Schädeltrommeln, Trompeten aus Röhrenknochen,
Schädelschalen für Opferdarbietungen, Priesterschürzen mit dazugehöriger

Mütze und Armbändern aus reich beschnitzten Knochenplättchen.
Donnerkeil und Glocke, Zeremonialdolche mit dreischneidiger Klinge
(phurbu), Gebetsmühlen, davon eine in einem Gehäuse montiert, das

mit Metallbeschlägen versehen und mit Steinen besetzt ist, werden von
den Priestern beim Kult verwendet. Dazu werden reich verzierte
Teekannen, mit Silber beschlagene Gefäße für das Opfer und Schälchen für
die Butterlämpchen gezeigt. Einige Masken mit Dämonengesichtern und

ein vollständiges Gewand sind für die Tschamtänze bestimmt, wie sie an

Festen, besonders am Neujahr, aufgeführt werden.
Der historische Buddha Shakyamuni ist mehrfach dargestellt, unter

anderem auf einem Altar in Meditationshaltung auf einem Lotosthron

sitzend, die eine Hand in der Stellung der Zeugnisanrufung der Erde

(bhümisparshamudrä) über das rechte Knie herabhängend, die Finger
nach unten zur Erde weisend, die linke Hand in Meditationsstellung,
eine Almosenschale auf der Handfläche tragend. Er wird begleitet von
zwei Bodhisattvas : Maitreya und Manjushrî, jeder eine Lotosblüte in der

linken Hand haltend, und zwei kleinen Lama-Figuren mit Gebetsmühle

und Rosenkranz in den Händen. Buddhas Haupt wird überdacht von
einer neunköpfigen Schlange. Die fünf Dhyânibuddhas sind nur auf der

Priesterkrone aus getriebenem Metall (Abb. 28) und auf einigen Roll-
bildern abgebildet, ausgenommen eine kleine Bronzefigur des Buddha

Amitâyus. Der Bodhisattva Avalokiteshvara, die Schutzgottheit Tibets,



98 EVA STOLL

ist in verschiedenen seiner Erscheinungsformen vertreten, zum Beispiel
als elfköpfiger, achtarmiger Avalokiteshvara (Abb. 32), als vierarmiger
Shadakshari-Avalokiteshvara, als Padmapâni mit der Lotosblüte in der
Hand und als achtarmiger Amoghapäsha. Eine nepalesische Bronze zeigt
ihn als Hariharihari-Avalokiteshvara auf den Schultern Vishnus sitzend,
der seinerseits auf dem Göttervogel Garuda sitzt, der auf einem Löwen
steht. Ein getriebener Kupferteppich, 21 r cm hoch und 14c cm breit,
zeigt ebenfalls den elfköpfigen Avalokiteshvara als Zentralfigur auf einem
Lotosblütensockel stehend. Um ihn herum die vier Weltenhüter, zwei
schwebende, girlandentragende Figuren mit Sonne und Mond, zwei
stehende Gestalten mit Jakschwanzwedel respektive Lotoszepter in der
Hand. Über der Zentralfigur die fünf himmlischen Buddhas und unter
ihr der Bodhisattva Manjushrî, Schwert und Buch in den Händen
haltend. Darunter eine Opferschale mit dem dreigipfeligen Berg. Links
und rechts davon je ein Drache und eine kleine Menschengestalt in
anbetender Haltung. Auf beiden Seiten die sechs Silben «Om mani padme

hüm», die Anrufungsformel für Avalokiteshvara. Am unteren Ende ist
der Stab, der die auf Stoffgemalten Bilder straff zieht, in Metall ebenfalls

angedeutet. Der Bodhisattva der Weisheit, Manjushrî, ist in mehreren

Formen vertreten (Abb. 31), wie auch Samantabhadra auf seinem Elefanten.

Ein nepalesischer Altar stellt einen jugendlichen Buddha dar, auf

einem Lotossockel stehend, der auf einem von vier Fabeltieren

getragenen Thron liegt, vor dem ein Pfauenpaar abgebildet ist.
Von den acht Dharmapäla sind in der Sammlung für Völkerkunde vier

als Bronzefiguren abgebildet : Hayagrîva, dreigesichtig, sechsarmig, tritt
mit seinen sechs Füßen auf Schlangen. In seinem Flammenhaar trägt er
drei Pferdeköpfe. Kubera in seiner Gestalt als Kälajambhala hält in seiner
rechten Hand eine Schale vor der Brust und trägt in der linken einen

großen, juwelenspeienden Mungo. Er steht auf einer liegenden Gestalt,
deren Embleme, das mehrstöckige Banner in der rechten Hand, und der
kleine Mungo in der linken auf Kubera deuten. Eine weitere Figur wird
durch die mongolische Fußbekleidung, den krebsförmigen SchwertgrifF



ORIENTALIA HELVETICA 99

in der rechten Hand (das Schwert fehlt) und das Herz, das er zwischen
Daumen und Mittelfinger der linken Hand vor der Brust hält, als Beg-ts'e
charakterisiert. Pal-dan Lha-mo, die schreckliche Hüterin der Lehre,
reitet auf ihrem Maultier über ein Meer von Blut und Leichenteilen. In
der linken Hand hält sie die Schädelschale, in der rechten fehlt das Zepter.

Das Maultier hat die Sonnenscheibe zwischen den Ohren, eine
Schädelkette um den Hals, die Würfel, die Hevajra der Lha-mo gab, am
Geschirr und am Hinterteil ein Auge.

Die weiblichen Gottheiten sind nur durch eine Bronzefigur der

Ushnishavijayä und eine Stoffmalerei der weißen Tärä vertreten. Drei
Figuren zeigen den indischen Heiligen Padmasambhava, den Begründer
der tibetischen Rotmützensekten. Er ist charakterisiert durch seine

Mütze mit den aufgeschlagenen Seitenklappen, den Vajra in der rechten
Hand und die Schale in der linken. Der Stab mit Dreizack, den er an der
linken Seite hält, fehlt an den meisten alten Figuren, nur der Ring, durch
den er gesteckt war, ist noch vorhanden. Auf einem Bronzegong ist die

Dur-khrod Lha-mo, die Göttin der Leichenäcker, mit vier ihrer
Manifestationen abgebildet, begleitet von Garuda und zwei Schlangengottheiten.

Aufder Rückseite der Doppelvajra mit dem Yang-yin-Zeichen in der

Mitte. Diese Darstellung ist von China her beeinflußt, was durch die
chinesischen Zeichenhsi tsang, die Bezeichnung fürTibet, und durch die
Zeichen für Sonne undMond in den entsprechenden Kreisen erhärtet wird.

Die Sammlung für Völkerkunde besitzt auch eine Reihe von Stoffmalereien,

thang-ka, zum Teil in den Originalfassungen, von denen nur
zwei erwähnt seien: eine Darstellung der grünen Tärä, umgeben von
acht ihrer Erscheinungsformen und begleitet von Ekajatä und Mârïcï,
und eine andere, welche den Dhyänibuddha Ratnasambhava mit
Manjushrî und Vajrasattva zeigt.

Eine Anzahl von tibetischen und nepalesischen Handschriften und

Drucke werden zurzeit von R.O.Meisezahl, Bonn, bearbeitet. Diese

Arbeit wird in der Zeitschrift «Libri» bei Munksgaard, Kopenhagen,
erscheinen.



IOO EVA STOLL

CHINA

Der China-Saal der Sammlung für Völkerkunde wurde 19 57 nach
modernen Gesichtspunkten neu gestaltet. Das Ausstellungsgut gibt einen
kurzen Überblick über das kulturelle Schaffen Chinas von prähistorischer

bis in die neuere Zeit.
Neben einigen Bronzespiegeln (Abb. 38) aus der Han- und T'ang-Zeit

werden in einer Auswahl die gebräuchlichsten Formen von Bronzegefäßen

gezeigt, wie sie seit der Chou- und der Han-Dynastie für das

Ahnenopfer verwendet wurden. Die Gefäße für Wein, Wasser, Nahrungsmittel

sind mit symbolischen Motiven, wie Zikadenflügel (Unsterblichkeit),

t'ao-t'ieh, Drachen- und Mäanderdekor verziert. Eine kleine t'ao-
t'ieh-Maske aus Bronze der Chou-Zeit (Abb. 36) und ein Räuchergefäß

in Vogelgestalt mit Fischschwanz (Abb. 37) sind besonders erwähnenswert.

Frei steht ein großes Räuchergefäß, das ursprünglich im kaiserlichen

Palast in Peking in einer Halle aufgestellt war (Abb. 44). Nach

einer Inschrift am Oberrand wurde es im siebenten Jahr der Regierungszeit

des Kaisers Chien-lung (173C-1796) hergestellt. Der mandschurische

Kriegsherr Marschall Chang Tso-lin, der 1926-1927 mit seiner

Armee in Peking stationiert war und im ehemaligen kaiserlichen Palast sein

Hauptquartier hatte, nahm das Gefäß mit. Seit 19 co steht es in der

Sammlung für Völkerkunde.
Als ein Beispiel von Grabbeigaben aus Ton aus der Han-Zeit wird ein

Ziehbrunnen aus rötlichem Ton gezeigt, der Spuren von grünlicher Glasur

aufweist. Aus späterer Zeit stammen die beiden Tierfiguren aus

dunklem Ton, ein Pferdund ein Rind (Abb. 40). Verschiedene Figürchen
sind Grabbeigaben aus der T'ang-Zeit, zum Beispiel eine Dienerin mit
den für diesen Stand charakteristischen zwei Haarknoten, ein Zwerg und

ein Zauberer mit erhobenen Fäusten, eine Reiterfigur (Abb. 39) usw.
Eines dieser Figürchenweist die charakteristische grün-gelbe Glasur auf.

Einige Dachreiter — Fabeltier, drohende menschliche Figur und ein Reiter

zu Pferd- stammen aus derMing-Zeit, wie auch zwei Abschlußplatten



ORIENTALIA HELVETICA IOI

für Dachziegel eines Kaisergrabes aus der Gegend von Nanking. Sie sind

gelb glasiert und zeigen im Reliefeinen Drachen mit tannzapfenartig
geschupptem Körper, an denFüßen die fünfZehenderkaiserlichenDrachen.

Als ältestes Beispiel der chinesischen Keramik- und Porzellankunst

werden zwei Töpfe in Buntkeramik aus der heutigen Provinz Kansu

gezeigt. Sie stammen aus neolithischen Gräbern. In Spiralwulsttechnik
wurden sie von Hand aufgebaut aus grauem Ton und auf der Außenseite

nach Auftragen einer Engobe in Schwarz und Rot bemalt. Nach dem

Brennen nahm der graue Ton eine rötliche Färbung an. Eine Tonvase aus

der Han-Zeit wurde nach dem Muster von Bronzegefäßen geformt. Man
sieht die beiden seitlichen Ringe angedeutet, sowie die Wülste und Rillen

des Bronzegusses. Die Keramik der Sung-Zeit mit ihren verschiedenen

Glasuren ist mit einigen schönen Beispielen vertreten : die grünen
Schattierungen von Seladon, weiß, Hasenhaar usw., mit oder ohne
Dekor. Eine Nackenstütze aus weißer Keramik ist mit schwarzer
Landschaftsmalerei im Stile der Sung-Zeit versehen. Sie stammt, wie der

Stempel auf der Unterseite angibt, aus der Fabrik der Familie Chang von
Chou Hsian. Es folgen Beispiele aus der Ming- und Ch' ing-Zeit mit
weißblauem und zum Teil farbigem Dekor. Das «Blanc de Chine» der Ming-
Zeit ist durch eine Kuan-yin und ein Libationsgefäß in der Form eines

Nashornbechers vorhanden. Ein reich beschnitzter Giftbecher, aus dem

Horn des Nashorns gefertigt, soll zum Erkennen von Gift in einem
Getränk gedient haben. Das Gift soll durch das Hornmaterial zum
Aufschäumen gebracht werden. Dieser Glaube hat viel beigetragen zur
Dezimierung der früher so reichen Bestände an Nashörnern.

Die reiche koreanische Keramikkunst ist leidernur durch ein einziges

Töpfchen vertreten (Abb. 46).
Ein mehrbändiges chinesisches Werk über die altchinesischen

Geldformen ergänzt eine Anzahl von Münzen verschiedenster Formen.
Verschiedene Jade-Amulette in Form von Fisch, Vogel, Zikade, ein

Himmelsymbol Pi und ein Erdsymbol Ts'ung sind Beispiele für die rituelle
Kleinkunst des alten China.



I02 EVA STOLL

Ein reich besticktes Mandaringewand, ein in Kossu-Technik gewobenes

Gewand, ein Mandarinhut mit blauem Stein und Pfauenfeder geben
einen kleinen Eindruck der chinesischen Prunkkleidung.

Die drei großen Lehren in der Religion Chinas — Taoismus,
Konfuzianismus und Buddhismus - werden durch Bronzefiguren ihrer Begründer,

Lao-tzu, Konfuzius und Buddha, angedeutet. Eine Bronze zeigt Liu-
hai auf der dreibeinigen Kröte und eine andere den Gott des langen
Lebens. Kuan-yin, die chinesische Entsprechung des indischen Bodhisattva

Avalokiteshvara, ist in verschiedenen Darstellungen zu sehen : auf dem

Löwen reitend, aufLotosblüte sitzend und als große Holzplastik mit dem
Bild des Buddha Amitâbha in der Haartracht (Abb. 42). Ein Steinrelief
aus dem 14. Jahrhundert zeigt sechs in Nischen sitzende Bodhisattva-

gestalten, und ein Steinkopf eines Bodhisattva aus der Wei-Periode
(Abb. 41) ergänzt die kleine Sammlung von religiöser Plastik. Ein Stück
eines Mauerfreskos stellt eine vornehme Dame dar, die ein Jui-Zepter in
der Hand hält, mit ihrer Dienerin, die sie mit einem Schirm schützt

(Farbtafel 2).

JAPAN

Das prähistorische Japan ist in der Sammlung für Völkerkunde durch
mehrere Tonscherben, ein Tonfigürchen und einige magatama aus der

späteren Jömon-Zeit vertreten. Die Tonscherben wurden in den

Muschelschalenhügeln von Yoyama-muro, ungefähr 100 Kilometer östlich

von Tokyo, Präfektur Chiba, gefunden. Sie geben einen Einblick in die

Vielfalt der vorwiegend im Schnurabdruckverfahren hergestellten
Ornamentik und in das kunstgewerbliche Können der spätneolithischen

Bevölkerung Japans. Das dunkelgraue Tonfigürchen (Abb. 47) und die

kommaförmigen Steinamulette, magatama, stammen ebenfalls aus der

jüngeren Jömon-Zeit.
Aus der protohistorischen Zeit, die von ungefähr 200 vor Christus bis

zum Beginn der buddhistischen Ära im frühen 6. Jahrhundert nach Chri-



ORIENTALIA HELVETICA I03

stus angesetzt wird, stammen ein Kopf (Abb. 48) und verschiedene
Fragmente von Haniva-Grabfiguren aus rotgebranntem Ton.

Eine kleine Zusammenstellung von Gebrauchsgegenständen der Ainu,
die zum Teil die charakteristische Ornamentik an Holzschnitzereien und
Geweben aufweisen, gibt einen Einblick in das kunstgewerbliche Schaffen

dieses Restvolkes auf der Insel Hokkaido im Norden Japans. Eine
Strohkrone mit Bärenköpfen aus Holz erinnert an den Bärenkult, bei
dem ein in Gefangenschaft aufgezogener Bär rituell getötet und zu seinen

Ahnen heimgeschickt wird, um diese günstig zu stimmen, damit sie bei
der nächsten Bärenjagd einen ihrer Schützlinge den Menschen überlassen.

Holzstäbe mit angehefteten krausen Holzspänen (inao) dienen als

Opfergaben an übernatürliche Wesen.
Es werden verschiedene Gegenstände aus dem japanischen Alltagsleben

gezeigt, unter anderem ein komplettes Schreibgerät, mit Tusche,

Reibstein, Pinsel und Etui, verschiedene aus Bambus gefertigte Geräte,
die aus der Sammlung Spörry stammen : Schuhe für das Reisfeld,
Kuchenschachteln, Zikadenkäfige und anderes mehr. Musikinstrumente,
wie Samisen, ein kleines Koto, Mundorgeln. An Kleidungsstücken
werden ein seidenes Priestergewand mit eingewebtem Familienwappen

(mon) gezeigt sowie ein Kulikleid mit dem aufgenähten
Schriftzeichen, das den Namen des Arbeitgebers bedeutet. Die wichtigsten
Geräte für die traditionelle Tee-Zeremonie, wie Wasserschöpfer,
Teebüchse, Bambuslöffel, Quirl, Teekanne, Teeschalen, Spülbecken
und Tablett auf dem Lacktischchen, erinnern an diese bis heute geübte
Sitte.

Ein Höhepunkt des japanischen Kulturschaffens ist die Zeit der Samurai.

Verschiedene Ausrüstungsgegenstände zur Tracht der Samurai sind

zu sehen : eine Rüstung mit Panzerhemd, Arm- und Beinschienen, Helm
und Maske und die dazugehörigen Waffen, wie Lang- und Kurzschwert
in kostbaren Lackscheiden. Die von den Sammlern so gesuchten
Schwertstichblätter (tsuba), die Seitenmesserchen und die nur dekorativen

Zwecken dienenden Figürchen (menuki), die in die Bandumwick-



104 EVA STOLL

lung des Schwertgriffes eingebunden werden und die eine Fülle verschiedenster

Formen undMotive aufweisen, werden noch einzeln gezeigt, um
ihre Vielfalt zu belegen. Ein Bogen mit Pfeilen und Köcher, Steigbügel

aus Eisen, mit Silbertauschierung verziert und vom Meister signiert,
Stoßwaffen und Dolche ergänzen diese Sammlung.

Das Schwärzen der Zähne wird heute nicht mehr geübt, doch auf den

Farbholzschnitten ist es gelegentlich dargestellt und auch einige Masken

des Nö-Theaters haben geschwärzte Zähne. In der Sammlung für Völkerkunde

sind die Geräte zu diesem O-haguro vorhanden: Kupferplatte,
verschiedene Schälchen und Messingkesselchen, Pinsel usw. in einem
schwarzen Lackkasten.

Für die in Japan so hoch entwickelte Textilkunst zeugen einige in

Doppel-Ikat-Technik gemusterte Baumwoll- und Hanfgewebe, eine

Technik, die seit Mitte des 19. Jahrhunderts nicht mehr ausgeübt wird.
Vor dem Weben werden die Zettel- wie die Einschlagfäden nach dem

vorgezeichneten Muster eingefärbt. Es werden daraus zirka 30 Zentimeter

breite Streifen gewebt, die durch das Zusammenspiel der vorgefärbten

Fäden reizvolle Muster mit Schattierungen erhalten. Die Streifen

werden zu Bettdecken zusammengenäht, die der jungen Braut in die

Aussteuer mitgegeben werden. Dementsprechend waren die gewebten
Motive meist Glückszeichen (zum Beispiel der Reiher als Wunsch für
langes Leben) und geometrische Motive, mit Abwandlungen der Zahl 88

als Symbol der gewünschten langen Lebensdauer. Beispiele der
hochentwickelten Lackkunst, wie sie seit prähistorischen Zeiten in Japan
geübt wird, und der Elfenbeinschnitzerei (netzuke) sowie einige Beispiele
der Keramiktechnik vervollständigen den Überblick über die
kunstgewerblichen Arbeiten Japans.

Auf die Bedeutung des japanischen Theaters wird durch eine repräsentative

Sammlung von Theatermasken hingewiesen. Zwei Stülpmasken

gehören zum Gigaku, das in Verbindung mit dem buddhistischen Kultus

von Tänzern vor den Tempeln ohne Bühne dargestellt wurde : eine große
Maske eines tengu, eines Waldkobolds des buddhistischen Volksglau-



ORIENTALIA HELVETICA IOC

bens, mit langer, raubvogelartig gebogener Nase, und eine Karura-
Maske, einen mythischen Vogeldämon darstellend, der eine Perle im
Schnabel hält. Das Nö-Theater ist durch eine ganze Reihe von Masken

verschiedener Typen vertreten : eine vom Meister signierte dunkelblaue
Maske des Fudö, des Gottes der Weisheit, zwei ebenfalls signierte Masken

eines alten Mannes (sankö) und einer mageren Frau vom Typus yase

onna, die Masken einer alten (Abb. C4) und einer jungen Frau. Der
Waldkobold tengu tritt auch im Nö-Spiel auf und ist neben Dämonenmasken
und der humoristischen Kyögen-Maske Buaku, des bösen Kriegers, auch

vertreten.
Shinto ist in der Sammlung für Völkerkunde nur sehr spärlich vertreten

: eine Maske der Uzume, die nach der Legende die schmollende

Sonnengöttin Amaterasu durch ihren obszönen Tanz aus der Felsenhöhle

hervorlockte und damit das Licht wieder auf die Erde zurückholte, eine
Maske der Reisgöttin Inari in Fuchsgestalt, mehrere Votivtäfeichen, wie
sie in Shintoschreinen dargebracht werden, mit volkstümlichen Tiergestalten

(Stier, Ratte, Pferd, Krabbe) und figürlichen Szenen bemalt.
Aus dem buddhistischen Pantheon seien drei Darstellungen des Buddha

Amida zu nennen, des Herrn des reinen Landes im Westen. Er steht
auf einem Lotossockel (Abb. co) oder sitzt auf einer Lotosblüte, die auf

einem mehrstöckigenThron liegt, die Hände in abhaya und varada mudräs

haltend. Der Buddha Vairocana, Dainishi Nyorai, ist auf einem Rollbild
dargestellt, wie er im Meditationssitz auf einem Lotossockel ruht, seine

natürlichen Hände zeigen vajra-mudrä (die rechte Hand umfaßt den

Zeigefinger der linken), die kosmische Geste der Weltumfassung, in den

anderen zehn Händen hält er verschiedene Embleme. Von den Bodhisattvas

ist Kwannon mehrfach vertreten, zum Beispiel in einer mit vergoldetem

Lack überzogenen Holzfigur der elfköpfigen Kwannon : DerKopf
des Buddha Amida ist auf dem Scheitel sichtbar, umgeben von den übrigen

zehn Köpfchen. Zwei Holzplastiken zeigen Jizö, der in der rechten
Hand den mit sechs Metallringen versehenen Stab hält und in der linken
Hand die kostbare Perle trägt (Abb. c2). Fu-gen sitzt inMeditationsstel-



I06 EVA STOLL

lung, die Hände in Anbetungshaltung vor der Brust, aufeiner Lotosblüte,
die auf dem Rücken eines liegenden Elefanten ruht. Eine große Bodhi-

sattva-Figur, deren acht Arme verschiedene Embleme tragen, kann

vorläufig noch nicht bestimmt werden (Abb. ci).
Emma-o, der Richter der Unterwelt, Bronzefiguren von zwei Glücks-

göttern : dem Schutzpatron der Fischer, Ebisu, mit dem Fisch auf dem

Rücken, und von Daikoku, dem Gott des Reichtums, der einen Reissack

auf dem Rücken trägt, ein Fäßchen in der Hand hält und auf zwei
Reissäcken steht, sowie eine bemalte Holzfigur von Köbö Daishi, der Ende

des achtenbisAnfangdes neuntenJahrhunderts lebteundals Begründerder

Shingon-Sekte gilt, ergänzen die Schau von religiöser Plastik Japans in
der Sammlung für Völkerkunde.

PUBLIKATIONEN ÜBER DIE ASIEN-SAMMLUNGEN

Abegg, Emil: Die Indien-Sammlung der Universität Zürich. Mitt. Geogr.-Ethnogr. Ges. Zürich,
Bd. XXXV, 1934/3S-

Bühler, Liselotte: Ein kultischer Meß-Stab aus China. Geogr.Helvetica, 21. Jg., Nr.4, 1966.
Hummel, Siegbert: Kosmische Strukturpläne der Tibeter. Geogr.Helvetica, 19. Jg., 1964.
Hummel, Siegbert: Ein Parivära des Gautama Buddha. Asiatische Studien, Bd.XVII/1-2,

1964.
Spörry, Hans und Carl Schröter: Die Verwendung des Bambus in Japan. Katalog der Spörry-

schen Bambus-Sammlung. Zürich 1903.
Steinmann, Alfred: Een fragment van een Keteltrom van het Eiland Kroe. Cultured Indie,

3e Jrg., I94-I-
Steinmann, Alfred: Die Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich. Mitt.Geogr.-

Ethnogr. Ges. Zürich, Bd.XLI, 1941/43.
Steinmann, Alfred: Masken und Krankheiten in Asien. Ciba-Zeitschr. Nr. 89, 1943.
Steinmann, Alfred: Dai Schiff in der darstellenden Kunst Südostasiens. Das Seelenschiff in der

Textilkunst, Ciba-Rundschau, Nr. 6c, 194J.
Steinmann, Alfred: Der Anteil Zürichs an der völkerkundlichen Forschung. Festschrift zur 200-

Jahr-Feier der Naturforschenden Gesellschaft in Zürich. Vierteljahrsschrift NGZ, 1946.
Steinmann, Alfred: Batiken. Ciba-Rundschau, Nr. 69, 1947.
Steinmann, Alfred: Das Batiken in China. Sinologica, Vol. 1, 1949.
Steinmann, Alfred: Die Batikgeräte in Asien und Indonesien. Bull.Schweiz.Ges. Anthropol.

Ethnol., 29.Jg., I9C2/C3-
Steinmann, Alfred: Die Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich. Zürich 1956

(Führer).



ORIENTALIA HELVETICA I07

Steinmann, Alfred: Batik. A Survey of Batik Designs. J.Lewis, Leigh-on-Sea, England,
19C8.

Steinmann, Alfred: Die Holzfiguren von Kafiristan. Bull.Schweiz. Ges. Anthropol.Ethnol.,
36. Jg., I9S9/60.

Steinmann, Alfred: £ine balinesische Stoffmalerei mit mythologischer Szene. Geogr.Helvetica,
I9-Ig-, 1964-

Stoll, Eva: Ti-se, der heilige Berg in Tibet. Geogr. Helvetica, 21. Jg., 1966.

Zink, Elisabeth: Tonscherben aus dem prähistorischen Japan. Asiatische Studien, Bd.XVII/3-4,
1964.



Io8 ELSY LEUZINGER

Neues aus dem Museum Rietberg, Zürich

ELSY LEUZINGER

KONSERVATORIN, ZÜRICH

Gleich anfangs des Jahres 1967 wurden dem Museum Rietberg von Dr.
Max Bangerter, Montreux, zwei indische Steinskulpturen geschenkt:
Flötenspielender Krishna und Ardhanärishvara (Abb. 1 Wir sind glücklich

darüber, daß die ursprünglich als Leihgaben zur Verfügung gestellten

schönen Stücke nun dem Museum gehören.
Herr Generalkonsul Julius Mueller, Zollikon, überließ uns zwölf

japanische Bildrollen : vonMasataka, Insho, Soh-ami,Donin,Shokei(Abb. 2),

Aigai, Chinzan, Baiitsu, Unzen und Taiga (Abb. 3). Herr Heinz

Brasch, Forch/Tokyo, schenkte uns wiederum eines seiner Rollbilder:
eine Tuschmalerei von Fukuda Heihachiro.

Von einem ungenannt sein wollenden Gönner erhielten wir koptische
Gewebe und Steinbilder, ägyptische und syrische Gläser sowie kleinere
indische Objekte. Frau Dr.M.Schmid, Zürich, überreichte dem Rietberg

einige Wayangfiguren, Herr Karl Schoch, Zürich, fünf japanische
Holzschnitte und die chinesische Malerin Tseng Yu-ho Ecke, Honolulu,
eine Kalligraphie. Frau Professor Sirén, Stockholm, ließ uns einige
chinesische Möbel aus dem Arbeitszimmer ihres Gatten zukommen.

Aus dem Anschaffungskredit 1967 wurde eine sehr schöne Dvâravatï-
Buddha-Bronze (Abb. 4) gekauft, ferner ein Thangka aus Tibet.

Zwölf japanische Rollbilder durfte der Rietberg als Leihgaben von
Herrn Heinz Brasch, Forch/Tokyo, in Empfang nehmen.

Herr Balthasar Reinhart, Winterthur, überließ unserer Bibliothek
zwei neue Bände der «National Treasures of Japan» (Vols, c und 6). Die
Bibliothek wird laufend ergänzt.

Im Jahre 1967 besuchten 1 c 327 PersonendasMuseumRietberg, mehr
als im Vorjahr, dies nicht zuletzt dank der Intensivierung der öffentlichen

Führungen, die immer hohe Teilnehmerzahlen aufwiesen. Auch


	Orientalia Helvetica : die Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich

