Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Artikel: Die Lao-Tz-Diskussionen in der chinesischen Volksrepublik
Autor: Kramers, R.P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN
IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK

R.P. KRAMERS

UNIVERSITAT ZURICH

Die Spriiche des Lao-tzii* in dem kaum iiber fooo Worte zahlenden Text,
der unter dem Namen Tao té ching tiberliefert worden ist, haben schon
seit lingerer Zeit auch ausgedehnte Kreise im Abendland beriihrt. Die
Faszination des dichterisch-prignanten Stils, in dem diese Lebensweis-
heit eher mit suggestiver Kraft als mit scharf definierter Klarheit formu-
liert wurde, dringt zu immer neuen Deutungsversuchen. Daher gibt es
fortwihrend Raum fiir neue Ubersetzungen, die gezwungenermaBen
ebenso viele verschiedene Interpretationen darstellen : wissenschaftliche
Anndherungsversuche von sinologischen Forschern, die unter Beizie-
hung einer beachtlichen Textkritik zu der urspriinglichen Bedeutung des
Textes durchzudringen versuchen, und freie, von der urspriinglichen
Gedankenwelt fast v6llig losgeloste Paraphrasierungen, die den Lao-tzii-
Text eher als Ausgangspunkt fiir die Formulierung einer eigenen Lebens-
philosophie denn als ein historisches Dokument behandeln.

Aber die abendlindischen Bemiihungen zum Verstindnis des Lao-tzii
sind, verglichen mit dem machtigen Strom der eigenen chinesischen In-
terpretationsversuche, nicht mehr als ein kleines Bichlein. Denn der
frithe Taoismus, obwohl nicht als offizielle Lehre anerkannt, hat doch
die konfuzianische Orthodoxie zu verschiedenen Zeiten stark beein-
fluBt. Dabei kam es immer wieder zu neuen Interpretationen, je nach
der allgemeinen geistigen Konstellation der Zeit. Wir konnen daher be-
haupten, daB sich die Vorstellungen des mysteriosen alten Weisen fast in
jedem Jahrhundert wandelten, und daB, je bewegter die Zeit, sich des
Meisters Avatare um so rascher wandelten.

* Lao-tzii verweist auf den Text, Lao-tzii auf den angeblichen Verfasser. Zahlen in eckigen
Klammern beziehen sich auf die chinesischen Zeichen am Ende des Aufsatzes.



32 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Diese Aussage gilt zumal fiir das Jahrhundert, in dem wir leben, und
das fiir China wahrlich dramatische Wendepunkte aufzeigt. Der Zusam-
menbruch der alten Ordnung und das Aufkommen neuerer Wertkrite-
rien unter abendlandischem EinfluB brachte eine vollig neue Note in die
Interpretation der traditionellen Geistesgeschichte. Schon wihrend der
zwanziger Jahre dieses Jahrhunderts wurde diese neue Haltung in den
Diskussionen um die alte Geschichte Chinas bemerkbar, unter anderm
auch in den Diskussionen um Lao-tzii*. Bestimmend fiir die neue Haltung
war zuerst das negative Moment des Ikonoklasmus, es wurde ein Versuch
unternommen, mit der bisherigen Tradition griindlich abzurechnen. Das
bedeutete, dal man sich von den durch die Tradition gestellten Lebens-
normen distanzierte und so zum ersten Male die chinesische Geschichte
von aullen her in ihrem historischen Werdegang zu betrachten versuchte.
Daf sich dabei ein heftiger Streit zwischen Ikonoklasten und Traditiona-
listen entwickelte, zeigt, wie sehr man zu jenem Zeitpunkte noch nach
positiven neuen Normen suchte, und wie sehr man andererseits noch
nicht bereit war, von den traditionellen Normen abzusehen. Somit wa-
ren die Kontroversen iiber die alte Geistesgeschichte ein Widerhall des
erschiitternden Erneuerungsprozesses, der sich auf politischen und so-
zialen Ebenen abspielte.

Die Griindung und Entwicklung der Chinesischen Volksrepublik seit
1949 bildet ein neues Glied in der Kette der revolutionaren Ereignisse,
die China auf dem Wege zur Erneuerung dringen. DaB} dabei die Frage
nach der Kontinuitit der chinesischen Geschichte und Geistesgeschichte
in eine neue Phase eingetreten ist, wird an den Versuchen, diese Ge-
schichte neu zu schreiben, und an den dadurch entstandenen Diskussio-
nen deutlich. Ein allgemeiner Uberblick iiber die Diskussionen um die
alte chinesische Philosophie wurde von Donald Munro dargestellt?. Jo-

seph Levenson untersuchte besonders die Stellung des Konfuzius im

1. Im Ku shih pien [20] («Symposium iiber die alte Geschichte»), Bd. 3, S. 303-520, sind die
wichtigsten Beitrige zur Lao-tzii-Frage zwischen den Jahren 1919 und 1932 abgedruckt worden.

2. Donald J.Munro: Chinese Communist Treatment of the Thinkers of the Hundred Schools Period.
In China Quarterly, Nr. 24, Okt.—Dez. 1965, S. 119—140.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 33

kommunistischen China3, und von Hellmut Wilhelm liegt eine dhnliche
Untersuchung vor iiber die neue Beurteilung der neokonfuzianischen
Stromungen der Sung- und Ming-Dynastie*.

Wir miissen uns dariiber klar sein, da3, wie Levenson daran erinnert,
die heutigen Kontroversen iiber die geistige Vergangenheit Chinas im
ganzen Erneuerungsproze marginal sind: Die Gesamtheit der politi-
schen, sozialen, wirtschaftlichen und technischen Probleme, vor die sich
das neue Regime gestellt sieht, liBt dem Problem der Rekonstruktion
der Vergangenheit nur einen bescheidenen Raum. Immerhin ist es be-
merkenswert, daf} ein Teil der Diskussionen sogar seinen Weg in die
filhrenden Tageszeitungen gefunden hat. Auch deuten die verschiedenen
Sammelbinde, in denen die wichtigsten Aufsitze und Diskussionsbei-
trige nochmals publiziert worden sind, auf die Bemiihung um eine sorg-
filtige Dokumentation. So ist es auch mit der Lao-tzii-Diskussion zwi-
schen Mai und September 1959, deren wichtigste Beitrige in einem
«Symposium zur Philosophie des Lao-tzii» noch im selben Jahr in einem
Sammelband erschienen sind 5. Unser Bericht wird vornehmlich von die-
ser Dokumentation ausgehen, um zuerst einen Eindruck des Inhaltes zu
geben, bevor wir ihre Beweggriinde und ihren Wert fiir die Lao-tzii-
Forschung niher zu deuten versuchen.

Ende Mai 1959 publizierten zwei Gelehrte in einer Tageszeitung eine
zusammenfassende Ubersicht iiber die neueste Lao-tzii-Forschung®, wo-
bei der Stoff iiber drei Themengruppen verteilt wurde:

1. Die Frage nach der Zeit der Abfassung des Tao té ching und die damit
verbundene Frage nach den Beziehungen zwischen Lao-tzii, dem an-
geblichen Autor, und dem Tao té ching.

3. Joseph R.Levenson: The Place of Confucius in Communist China. In China Quarterly, Nr. 12,
Okt.-Dez. 1962, S.1—18. Spiter in etwas abgeinderter Fassung in Confucian China and its
Modern Fate, Bd. 3, 1965, S.61-82,

4. Hellmut Wilhelm: The Reappraisal of Neo-Confucianism. In China Quarterly, Nr.23,
Juli-Sept. 1965, S.122-139.

5. Lao-tzii ché-hsiieh t’ao-lun chi [21]. Peking 1959. Spiter abgekiirzt TLC.

6. Jén Chi-yii und Féng Ching-yiian: Lao-tzi ti yen-chiu [22] («Die Lao-tzii-Forschung») im
Kuang-ming jih-pao vom 24. und 31.Mai 1959, siche TLC, S.1-27.



34 R. P, KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

2. Das Problem der sozialgeschichtlichen Deutung des Gedankengutes
im Tao té ching, oder, marxistisch gesagt, die Frage, welche Klassen-
interessen die Gedanken des Tao té ching-Autors vertreten.

3. Das fiir die Diskussion wichtigste Problem der Deutung des Tao té
ching als philosophisches System, und die fiir die kommunistischen
Denkhistoriker zentrale Frage, ob dieses System als idealistisch oder
als materialistisch zu bewerten sei.

Wir werden jeden Punkt etwas niher betrachten.

1. Der klassischen Tradition gemi war Lao-tzii ein alterer Zeitge-
nosse des Konfuzius, und lebte also in der zweiten Hilfte des 6. und am
Anfang des . vorchristlichen Jahrhunderts. Es gibt einige Uberlieferun-
gen, nach denen Konfuzius ihn in der Hauptstadt des Chou-Reiches be-
sucht haben soll, wo Lao-tzii oder Lao Tan einmal als Archivar titig war.
Die moderne Kritik hat, mit nur ein paar Ausnahmen, diese Tradition
abgelehnt und die Vermutung geduBert, daB} es sich hier um eine spitere
antikonfuzianische Tradition handelt, die Konfuzius als verirrten, jedoch
dankbaren Schiiler des Lao-tzii darstellt”. Diese Ansicht wird gerecht-
fertigt durch einige Textstellen im Tao té ching, die sich gerade gegen die
Hauptbegriffe des Konfuzianismus wenden. So hat man verschiedene
Hypothesen zu begriinden versucht : da es vielleicht einen alten Weisen
namens Lao Tan gegeben habe, der aber mit dem Tao té ching nichts zu
tun habe; daB3 der Philosoph Lao-tzii der Verfasser des Tao té ching war,
aber erst zwei Jahrhunderte nach Konfuzius gelebt hat; oder aber, daf3
der Text von verschiedenen Autoren (Lao-tzii kann «alter Meister», aber
auch «alte Meister » bedeuten) geschrieben worden ist, usw. Es ist ziem-
lich sicher, daB der Text in seiner heutigen Redaktion friihestens dem
4.vorchristlichen Jahrhundert entstammt und da8} er einer Schule an-
gehorte, deren Bliitezeit ungefihr jener Periode entspricht. Wir brau-
chen in diesem Punkt nicht in Einzelheiten zu gehen, da sie fiir das Ver-
stindnis der Philosophie des Tao té ching weniger aufschluBreich sind.

7. Siehe die Diskussionen im Ku shih pien, in Anmerkung 1 genannt.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 35

Fiir die heutige Diskussion in China ist diese Frage jedoch von groBer
Bedeutung, da sie mit dem zweiten Problem zusammenhangt, nimlich
mit dem Problem der Klassenzugehérigkeit des Autors des Tao té ching.

2. Keine Lebensphilosophie wird ins Luftleere hineinkonstruiert. Das
ist natiirlich im allgemeinen der Fall, nur wird dieser Tatsache in der
Sicht der kommunistischen Gesellschaftslehre ein au8erordentlich gro-
Bes Gewicht beigemessen. Da es in der alten chinesischen Philosophie
keinen Text gibt, der sich nicht mit der Kunst des Regierens befaBt, ist
es auch verhiltnismiBig leicht, den Lao-tzii aus dieser Sicht zu betrach-
ten.

Zuerst werden einige Historiker genannt, die die Ansicht vertreten,
Lao-tzli (oder wer auch immer der Autor des Tao té ching gewesen sein
mag?®) gehore der dekadenten Adelsklasse an. Tatsichlich weill man, daf3
sich in der mittleren Chou-Zeit (zwischen dem 6. und 4. vorchristlichen
Jahrhundert) einschneidende Wandlungen in der gesellschaftlichen so-
wie der politischen Ordnung vollzogen haben. Die alte sakrale Ordnung
der zentralen Herrschaft der Chou-Dynastie l6ste sich allmahlich auf. Es
entstanden eine Anzahl GroBstaaten, die sich aus ehemaligen Grenzmar-
ken entwickelt hatten. Aufstrebende Familien von GroBgrundbesitzern
und Handlern verdrangten die alten, mit dem Chou-Ko6nigshaus verbun-
denen Feudalherrscherfamilien. So kann man gegen die Mitte der Chou-
Zeit auch wirklich das Bestehen eines heruntergekommenen Adels an-
nehmen, dessen Vertreter sich aber oft als politische Berater und Ver-
walter der Feudalherren zu behaupten wuflten.

Da nun iiber den Autor des Tao té ching keine zuverlissigen biographi-
schen Angaben vorliegen, soll seine Klassenzugehdrigkeit lediglich aus
den Aussagen im Text iiber Politik und Gesellschaft hergeleitet werden.

8. Die Autoren, die sich an der Diskussion beteiligen, sind sich bewuflt, da8 die Autor-
schaft des Lao-tzii-Textes nicht feststeht. Wenn sie daher kurzweg von Lao-tzii als von einer
existierenden Person reden, geschieht dies nur als vereinfachte Darstellung. Der ilteste
Name, unter welchem der Text bekannt war, ist Lao-tzif, der Titel Tao té ching stammt erst
aus der Han-Zeit. Siehe D. C. Laos Ubers. : Lao-tzii, Tao té ching, Penguin Books, 1963, S. 7-
12, 147-162,



36 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

So unternimmt es der Historiker Fan Wén-lan9, Lao-tzi als herunter-
gekommenen Edlen zu prisentieren. Der so wichtige Begriff des wu wei
[1], «nicht handeln», oder besser «das Nicht-Eingreifen in den natiir-
lichen Lauf der Dinge», wird auf die Klassengegensitze angewendet. Fiir
die herrschende Klasse empfiehlt Lao-tzii das wu wei, fiir die beherrschten
Klassen aber das yii min [2], «das Dummbhalten des Volkes». Da letzteres
aber tatsichlich sehr schwierig ist, will Lao-tzii am liebsten zuriick zu
den alten Zeiten, als die «Staaten klein und diinn besiedelt» waren, wie
der Anfang des 80. Kapitels lautet. Er will so bewul3t den zu seiner Zeit
in Gang gesetzten Kriften entgegentreten, die gerade nach gréBerer Ein-
heit tendieren; denn nur durch die Ansiedlung der Bevélkerung in
kleinen Gruppen mit einem niedrigen Lebensstandard und ohne Gele-
genheit zu gegenseitigem Kontakt kann die archaische Utopie Lao-tziis
aufrechterhalten werden. |

So lehnt er alles Streben, das fiir einen gesellschaftlichen Fortschritt
unentbehrlich ist, einfach ab. Wir erkennen in dieser Interpretation den
Rest des 8o.Kapitels wieder, zumal den Schluf3, wo der Weise davon
spricht, daBl «das Volk, obwohl es die benachbarte Siedlung in der Ferne
liegen sieht, und ihre Hihne krihen und ihre Hunde bellen hért, doch
bis zum Lebensende niemals mit dem Nachbarn verkehrt».

Ahnlich wie Fan Wén-lan beschreibt auch der Historiker Lii Chén-yii
in seiner «Geschichte des politischen Denkens Chinas»™ Lao-tzi als
Angehorigen der alten Herrscherklasse, weil er sich unter anderem ge-
gen die neuaufkommende Handelsklasse kehrt, wie zum Beispiel in Ka-
pitel 53: «Die Herrscherhofe sind schon ausgestattet, aber die Acker
sind voller Unkraut und die Vorratsscheunen leer, [doch gehen die Leute
herum] in schénen Kleidern, mit scharfen Schwertern, satt vom Essen
und Trinken, und mit zu vielem Besitz.» Aber da er noch immer fiir die

9. Die Autoren zitieren Fan Wén-lan: Chung-kuo t’ung-shih chien-pien («AbriB} der allge-
meinen Geschichte Chinas»), S.269-270. Die Ausgabe von 1947 enthilt einen kurzen Ab-
schnitt, S. 87-90.

1o. Lit Chén-yii: Chung-kuo chéng-chih szii-hsiang shih [24] («Geschichte des chinesischen
politischen Denkens»). Ausgabe der Autoren, S. 64ff.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 37

alte Ordnung war, predigte Lao-tzii zugleich das Beibehalten der Inter-
essenverhiltnisse, was auch wieder den Interessen des Bauerntums ent-
gegengesetzt war, Lao-tzii wuBBte um die Dekadenz seiner eigenen Klasse
und um die Unmoglichkeit einer Restauration ihrer Macht, daher waren
seine Ideen archaisch, negativ und regressiv.

Einige andere Gelehrte jedoch sehen im Tao té ching die Stimme des
unterdriickten Bauerntums. Diese Ansicht wird vor allem von Yang
Hsing-shun vertreten, dessen Auffassung zuerst 19 50 in Rul3land publi-
ziert wurde, 19 ¢7 dann auch in chinesischer Ubersetzung vorlag ™. Nach
Yang war Lao-tzii ein erbitterter Feind der unterdriickenden Klasse, da
er fiir die Bauern gro3e Sympathie hegte. Alles Ungliick in der Welt kam
von der Abschaffung des Tao und von der Loslésung vom Ideal des primi-
tiven Volkslebens. Wir erkennen hier das 38.Kapitel: «Wenn das Tao
verlorengeht, gibt es natiirliche Tugend, wenn die verlorengeht, gibt es
[die Lehre der] Menschlichkeit, wenn die verlorengeht, gibt es die Ge-
rechtigkeit, und wenn die Gerechtigkeit verlorengeht, gibt es die Sitt-
lichkeit.» Und dann das 19.Kapitel : «Verwirf Menschlichkeit und Ge-
rechtigkeit, und das Volk wird zu kindlicher Ehrfurcht und Liebe zu-
riickkehren ..., und laB [das Volk] daran festhalten, daf3 es das Schlichte
zeigt und an der Einfalt festhilt, und daB es wenig Selbstsucht und Be-
gehren hat.»

Wir brauchen die weiteren Argumente Yangs nicht anzufithren, denn
sie laufen auf dasselbe hinaus. Seinen Ansichten dhnlich sind diejenigen
des Philosophiehistorikers Hou Wai-lu, der durch viele Aufsitze und
durch sein sechsbindiges Werk iiber die Geschichte des chinesischen
Denkens bei der Umdeutung von Chinas geistiger Vergangenheit in letz-
ter Zeit eine hervorragende Rolle spielt™. Hou Wai-lu sieht in Lao-tzii
einen Vertreter des Ideals der primitiven, nach Sippen geordneten
«Bauernkommunen». Und dieser Aspekt Lao-tziis kann positiv gewiir-

11. Yang Hsing-shun: Lao-tzii chi ch’i hsiieh-shuo [2 5] («Lao-tsli und seine Lehre»), S. 75—78.
12. Hou Wai-lu: Chung-kuo szii-hsiang t’ ung-shih [26] (« Allgemeine Geschichte des chine-
sischen Denkens»), Peking 1956-1960, siche den Abschnitt iiber Lao-tziiin Bd. 1, S. 257-308.



38 R.P, KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

digt werden. Hingegen wird bei Lao-tzii eine allzu groBe Naivitit be-
merkbar, wie zum Beispiel im Kapitel 20: «Mein Gemiit ist das eines
Dummen, so verwirrt.» Und seine Tao-Mystik und der Gedanke der
Widerstandslosigkeit werden weiter von Hou negativ gewertet.

Die Autoren der genannten Ubersicht, Jén Chi-yii und Féng Ching-
yiian, fiigen als ihre Meinung hinzu, daB Lao-tzii eigentlich beide Inter-
essen vertritt: einerseits die Interessen der Bauern und der kleinen
Bourgeoisie (fiir letztere vgl. Kapitel 67 : «Ich habe drei Kostbarkeiten,
die ich fest bewahre: die eine heif3t Liebe, die zweite Sparsamkeit, und
die dritte, daB ich nicht so anmaBend bin, der Erste in der Welt sein zu
wollen»); aber andererseits sind die Einsiedler vom Typus Lao-tziis
doch nicht v6llig mit dem echten Bauerntum identifizierbar, dafiir gibt
es zu viele konservative Ziige. Die widerspriichlichen Standpunkte im
Text lieBen iibrigens auch verschiedene Stufen der Autorschaft ver-
muten.

Wenn man die groBen Denker der Chou-Zeit nach ihrem Klassen-
hintergrund analysiert, so ergibt sich nach Jén und Féng folgendes Bild :
Konfuzius war noch ein echter Vertreter der adligen Oberschicht aus
der Periode der Sklavenhaltergesellschaft, die aber selber im Begriff war,
sich umzuwandeln. Deshalb gibt es in seinem Konservatismus auch Ele-
mente der Erneuerung.

Mo Ti, der Prediger der allgemeinen Menschenliebe, gehorte der neu-
aufkommenden Klasse der freien Handwerker, somit dem Bauerntum
und der Bourgeoisie an.

Die Gesetzesschule vertrat vor allem die mittleren Schichten, wegen
ihrer Betonung des Gleichgewichtes und der Gleichheit vor einem un-
parteiischen Gesetz, obwohl die Meister dieser Schule selbst vorwie-
gend der Adelsklasse entstammten. Und Lao-tzii konnte man als Ver-
treter des heruntergekommenen Adels sehen, der selbst zum Bauern-
tum geworden war. Das wiirde auch die anscheinenden Gegensitze im
Text erkliren. Es geht aber nicht an, Lao-tziis Utopie als reinen Archais-
mus zu betrachten, wie einige es tun. Es steckt in diesen alten Utopien



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 39

immer eine Zukunftsvision ; man kann schlieBlich von Rousseaus «Zu-
riick zur Natur» auch nicht sagen, daB er uns zu einem kulturlosen Zeit-
alter zuriickfithren will. Natiirlich ist es teilweise richtig, zu sagen, da3
Lao-tziis Ansichten iiber die Gesellschaft und die Geschichte nicht wirk-
lichkeitsgetreu seien: schlieBlich ist er von der konfuzianischen Lehre
des Status quo und des Einhaltens der Riten und Sitten grundsitzlich ver-
schieden. Lao-tziis Fehler war, daBl er zu weit ging; indem er gegen die
Ausbeutung und Unterdriickung seiner Zeit protestierte, kehrte er sich
gegen jede gesellschaftliche Ordnung iiberhaupt. Aber wenn Lao-tzii
schon iibertreibt, so fiigen die Autoren hinzu, soll man noch nicht, wie
viele es heute tun, die Echtheit seiner Kritik an der Gesellschaft ver-
kennen.

So wird der alte Naturmystiker in diesen revolutioniren Tagen noch
zum Fiirsprecher des Bauerntums, es sei denn mit dem Vorbehalt, daf3
er selbst noch zu viel mit der Erbschaft einer sklavenhaltenden Ober-
schicht belastet war, um sich v6llig mit dem Volke identifizieren zu
konnen.

3. Aber wie gesagt, das weitaus wichtigste Diskussionsthema heute
ist die Frage nach der Klassifizierung des Denksystems Lao-tziis als ent-
weder materialistisch oder idealistisch. Wir erkennen hier noch klarer
das evangelische Feuer des kommunistischen Regimes, das gerade der
Philosophie fiir freie, unverbindliche Arbeit keinen Platz mehr 1aBt und
sie in ihre dogmatischen Kategorien hineinzwingt. So wird auch Lao-tzii
unter diesem Gesichtspunkt behandelt, wobei sich, wie wir sehen wer-
den, doch noch ein gewisses Seilziehen ergibt zwischen einer gradlinigen
dogmatischen Beurteilung und einem Versuch, die Eigenstindigkeit der
Tao té ching-Philosophie irgendwie zu sichern.

Jén Chi-yii und Féng Ching-yiian teilen ihren Stoff systematisch ein
und nennen die Argumente derjenigen, die Lao-tzii fiir einen Idealisten
halten, an erster Stelle. Das liBt aber den historischen Vorgang der
Diskussion nicht ganz erkennen, denn sie fing eigentlich mit den Be-
hauptungen an, zumal jenen des Gelehrten Yang Hsing-shun, daB Lao-



40 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

tziis Denksystem materialistisch sei. Die Feststellung dieser Tatsache ist
deshalb wichtig, weil unter den chinesischen Intellektuellen noch immer
die Tendenz besteht, das Neue im Alten wieder zu entdecken, und so
das Alte wieder zu Ehren kommen zu lassen. Hieriiber noch spater. Wir
wollen jetzt sehen, wie man Lao-tzii zum Idealisten macht. Der Histo-
riker Lii Chén-yiis gibt zwar zu, daB Lao-tzii die Priexistenz der Sub-
stanz pu [3], «der ungehobelte Block, das Echte», iiber den Begrift
ming [4], «Namey, anerkennt, doch wird im Tao té ching bei niherer Be-
trachtung die Sache gerade umgekehrt: das Tao hat keinen materiellen,
sondern einen geistigen Inhalt. Im Tao gibt es weiter keinen inneren
Kampf, alles dreht sich schlieBlich um Begriffe wie «Ruhe», «Leere»
und «Nicht-Handeln». Und zuletzt scheint Lao-tzii das Tao doch als all-
michtigen Schopfer und Herrn aller Dinge anzusehen, wie es auch aus
Kapitel 4 hervorzugehen scheint: «Es ist abgriindig, wie der Ahn aller
Dinge.»

Ein anderer Gelehrter, Yang Jung-kuo™, sieht als Grundthema des
Tao té ching die Form des Kaisertums, also die absolute Monarchie. Denn
das Tao ist iiber allen Dingen, ewig und unveranderlich. Das Tao té ching
spricht auch vom 7¢ [5], dem Wesen der Dinge: Jedes Ding hat sein
spezifisches Té. Das Tao ist das Ganze aller T¢, die T¢ sind nur Einzelteile
des Tao. So hat der Konig, wenn er das Tao verstanden hat, auch die ewi-
gen T¢ in jedem spezifischen Fall, und deshalb steht im 39.Kapitel ge-
schrieben: «Wenn der Fiirst das Eine erlangt, kann er dadurch zum
Fiirsten der Welt werden.»

Eine zweite Gruppe sieht bei Lao-tzii eine Vermischung von Idealis-
mus und Materialismus. Hou Wai-lu™ spricht von einem Dualismus von
Tao und Té: Was zum T¢ gehort, also zum Wesen der einzelnen Dinge,
gehort zum Kosmos und ist mit der Materie verbunden. Das Tao aber ist

13. Lit Chén-yii: a.a.0., S. 57-59.

14. Yang Jung-kuo: Chung-kuo ku-tai szii-hsiang shih [27] («Geschichte des alten chine-
sischen Denkens»), S.257-270.

15. Hou Wai-lu: a.a. 0., S.266.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 41

jenseits des Té, und steht also iiber der materiellen Wirklichkeit. Nicht
nur das: das Tao ist selbst der Materie entgegengesetzt. Also vom Tao
her ist Lao-tzlis System idealistisch zu nennen, wahrend das T¢ das Binde-
glied zur materiellen Welt ist.

Diesen Meinungen gegeniiber stehen diejenigen jener Gelehrten, die,
wie Yang Hsing-shun und Fan Wén-lan, Lao-tziis System, vor allem sei-
nen Tao-Begriff, als grundsitzlich materialistisch interpretieren. Das Tao
wird dann als das Naturgesetz aller Dinge gesehen und steht im Gegen-
satz zu der Auffassung eines hochsten Gottes oder eines himmlischen
Willens. Das Tao ist das ewig Natiirliche der materiellen Welt, es ist die
Ursubstanz aller Dinge, die sich jeweils durch seine Eigenart (sein T¢)
manifestiert und ohne die Dinge nicht existiert.

Jén Chi-yii und Féng Ching-yiian sind selbst auch der Meinung zuge-
tan, Lao-tzii sei grundsitzlich Materialist. Sie warnen davor, in einem
so zeitgebundenen Text wie dem Tao té ching scharfe und klare Defini-
tionen zu erwarten. Lao-tzii hatte damals ungeheure Schwierigkeiten,
seine primitiv-wissenschaftlichen Ansichten auszudriicken. So wird das
Tao als undifferenziert, ohne Laut und Form, als sich selbst zum Gesetz
nehmend und als den Géttern priexistierend beschrieben. Wenn man
es ablehnt, das Tao als konkrete Urmaterie zu erfassen, so konnte man
auch sagen, Lao-tziis Tao sei der Bereich des Materiellen. Das Tao ist das
Urchaos, woraus die Welt entstanden ist. Diesen Gedanken hat Lao-tzi
gemeinsam mit den materialistischen Denkern des klassischen abend-
landischen Altertums. Als Beweis wird der Text im 1.Kapitel herbei-
gefiihrt: «Das Namenlose ist der Anfang von Himmel und Erde, das
Nambafte ist die Mutter aller Dinge.» «Das Namenlose» ist das Tao, das
Chaos, die Ursubstanz. « Das Nambhafte» bezieht sich auf die Dinge, die
schon einen Namen haben, und aus welchen andere Dinge entstehen ;
wie Hiihner aus Eiern, Biume aus Biumen usw. Nur fiir das Entstehen
von Himmel und Erde kann keine andere konkrete Ursache genannt
werden. Dieser Gedanke wird mit jenem der klassischen griechischen
Philosophen verglichen, die fiir den Weltanfang das Wasser oder die



42 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Unendlichkeit annehmen. Auch die Unwahrnehmbarkeit des Tao ist
kein Kriterium des Idealismus. Denn wie Lenin schon gesagt hat, ist das
einzige Merkmal der Materie, daB3 sie objektiv auerhalb unserer Er-
kenntnis existiert. Es gibt natiirlich auch idealistische Elemente bei Lao-
tzli, die spiiren lassen, wie sehr er noch in seiner Zeit gefangen war. Aber
das soll uns nicht fiir die unverkennbaren Ansitze zum primitiven Ma-
terialismus im Tao té ching blind machen.

Die Frage wird auch so gestellt: Wenn Lao-tzii ein Materialist war,
weshalb haben dann spitere Idealisten ihm geglaubt und sogar aus seiner
Lehre eine Religion gemacht? (Dies bezieht sich natiirlich auf den reli-
giosen Taoismus, der erstim 2. und 3. nachchristlichen Jahrhundert ent-
standen ist, und auch zum Teil auf spatere Auslegungen des Tao té ching.)
Aber die Autoren lehnen dieses Argument ab ; man kann Lao-tzii spitere
Verzerrungen nicht vorwerfen. Selbst der wissenschaftliche und konse-
quent materialistische Marxismus, der am wenigsten zu Verdrehungen
fihig ist, wird doch wieder von internationalen Revisionisten falsch in-
terpretiert, um dadurch ihren reaktioniren Grund zu beminteln. Wie-
viel leichter muB eine solche Verdrehung gewesen sein, wo die Gedan-
ken des Tao té ching nicht eindeutig materialistisch waren! Noch viele
Argumente werden fiir die Verteidigung Lao-tzis als Materialisten an-
gefithrt, aber wir wollen sie hier nicht weiter behandeln. Denn die ei-
gentliche Diskussion iiber Idealismus oder Materialismus bei Lao-tzii fing
erst nach dieser Ubersicht an: mit einem langen Aufsatz in der chine-
sischen philosophischen Zeitschrift vom Juni 1959, verfaBt von Kuan
Féng und Lin Yii-shih*. Diese beiden Autoren sind in den letzten Jahren
ofters als Vertreter des offiziellen Parteistandpunktes aufgetreten und
haben den Versuchen zur Aufwertung der alten Philosophie die rechte
Anwendung der neuen Dogmatik gegeniibergestellt. Kuan und Lin stel-
len sich gegen drei Auffassungen iiber das Tao, die in den letzten Jahr-
zehnten von den Vorkidmpfern eines materialistischen Lao-tzii verteidigt
wurden :

16. Ché-hsiieh yen-chiu («Philosophische Forschung»), 1959, Nr. 6, siehe TLC, S. 176-227.



"IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 43

1. DaBl das Tao «das ewig Natiirliche der materiellen Welt» oder «das
materielle Sein» selbst sei.

2. DaB3 das Tao ein «minimales materielles Element» sei, oder aber die
«Realitit der Materie» (ungefihr der altgriechischen Theorie des
Atoms entsprechend), oder daB es «das essentielle Fluidum» oder
das « Urchaos der Materie» sei.

3. DaB} das Tao das objektive Gesetz der materiellen Welt sei.

Diesen Behauptungen gegeniiber entfalteten die Autoren die These, im
Tao té ching gebe es zwar Ansitze zum Materialismus, das Tao sei aber im
Grunde genommen vergleichbar mit dem «absoluten Geist» im Hegel-
schen Sinne.

Wir sehen im 1.Kapitel des Tao té ching den Schliissel zum ganzen
philosophischen System Lao-tziis:

«Das Tao, das man fiir Tao halten kann, ist nicht das ewige Tao,
Man kann ihm schon einen Namen geben, aber es ist nicht der
ewige Name.»

Dieser erste Satz muf3 mit dem 2 5. Kapitel in Verbindung gebracht wer-
den, wo es heif3t:

«Ich weiB seinen Namen nicht, la3 es uns mit Tao andeuten;
oder wenn man ihm schon einen Namen geben muB, la es

,groB‘ heiBen.»

Die Autoren sehen also im Tao das Namenlose, aber die nichste Zeile
des 1.Kapitels wird anders gelesen, nicht (wie wir vorher gesehen

haben) :

«Das Namenlose ist der Anfang von Himmel und Erde,
das Namhafte ist die Mutter aller Dinge»,

sondern:

«Als Nichts wird es genannt: Anfang von Himmel und Erde;
als Seiendes wird es genannt: Mutter aller Dinge.» [6]



44 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Dieser Punktuationsunterschied ist schon eine uralte Crux im Tao té
ching, aber er ist im Lichte der neuen Diskussion wichtig, weil man den
Termini «Nichts» und «Seiendes» eine so groBe Bedeutung fiir die
Feststellung des Tao als idealistischen Begriff beimift. Die Interpreta-
tion der Autoren zeigt, da3 in Tao das ewig Seiende und das ewige Nichts
miteinander verbunden sind. Das Tao besteht ewig, es ist nicht dem
Wandel der Dinge unterstellt, aber gegeniiber der Existenz der konkre-
ten Dinge ist es das «Nichts», das heilt es hat keine formelle Existenz:
Tao ist ewig sich selbst.

Die dritte Zeile bestitigt das Primat des Nichts {iber dem Seienden:

«Deshalb sollst du durch ,das ewige Nichts® (d. h. das Tao als ewiges
Nichts) den geheimnisvollen Anfang (ndmlich von Himmel und Erde)
erblicken,

und durch das ,ewig Seiende‘ (d. h. das Tao in seiner Qualitit als ewig
Seiendes) die Grenze aller Dinge erforschen.»

Auch diese Zeile wird anders punktuiert als iiblich, obwohl auch hier
schon jahrhundertelang beide Lesarten verteidigt worden sind. Die an-
dere, mehr iibliche Interpretation lautet :

«Deshalb kann man durch stindige Wunschlosigkeit den geheimnis-
vollen Urgrund (d. h. das Tao) erblicken,
Und durchstindige Begierde dieAbgrenzungen der Dinge erfassen.»[7]

Diese Lesart ist darum nicht unwahrscheinlich, weil bei Lao-tzi an an-
deren Textstellen die Termini «Wunschlosigkeit» bzw. «Begierdex»
eine groe Rolle spielen. Die Autoren Kuan und Lin aber halten streng
an der Zweiteilung «Nichts» und «Seiendes» fest, da sie dadurch im
1.Kapitel einen logischen Zusammenhang erblicken, der nach ihrer
Meinung durch die andere Lesart vollig unbegreiflich sein wiirde.

So wire auch mit der Lesart «ewiges Nichts» und «ewig Seiendes»
die nichste Zeile verstindlich :



-~ IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 45

«Diese beiden treten aus demselben Ursprung hervor, obwohl sie
verschiedene Namen haben ;

zusammen werden sie ,das Dunkle‘ genannt, das Dunkle vom Dunklen,
die Pforte alles Geheimnisvollen.»

Beide Aspekte kommen im Tao zusammen, das dadurch seine fiir die
ganze Philosophie Lao-tziis bestimmende Bedeutung erhilt.

Das Primat des Nichts gegeniiber dem Seienden wird den Autoren zu-
folge in anderen Stellen des Tao té ching weiter begriindet, woraus man
schlieBen muB3, daB} die Auffassung vom Tao als Materie keinen geniigen-
den Grund hat. In Kapitel 4 heiB3t es zum Beispiel :

«Das Tao ist ein leeres GefaB3 (ch’ung [8], etwas Undifferenziertes),
und obwohl sein Wirken iiberall ist, wird es selbst niemals voll.»

Mit dieser Interpretation wird die «Leere», das Nichts, dem «Vollen»,
dem Konkreten gegeniibergestellt. Aber auch das ist nicht die iibliche
Interpretation, die das Wort «voll» [9] zum Wort «erschopft» [10]
emendiert, so daB sich der Paradox ergibt:

«Das Tao ist leer, aber sein endloses Wirken erschopft sich nie.»

Wir sehen jedoch, weshalb die Interpreten diesen Gegensatz zwischen
«leer» und «voll» betonen wollen: denn so kénnen sie beweisen, daf3
das Tao nicht als Urmaterie, sondern als grundsitzlich idealistischer Be-
griff gedacht ist. So lesen sie auch im 40. Kapitel, wo steht:

«Alle Dinge in der Welt entstehen aus dem Seienden,
und das Seiende aus dem Nichts.»

Also wird hier der Existenz der Dinge etwas anderes vorangesetzt : das
«Seiendey ist hier nicht gemeint als die ewige Selbstexistenz des Tao,
sondern als die Existenz der materiellen Welt. Das «Nichts» ist natiir-
lich wieder das Tao.

Anhand weiterer Texte wird dann gezeigt, wie das Tao des Lao-tzii
das unverinderliche, iiberzeitliche und iiberraumliche Absolute ist.



46 R.P, KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Denn das Tao wird als «ewig» und «ohne Form» beschrieben. Wichtig
auch fiir die Feststellung der Vorherrschung des Geistes iiber die Ma-
terie sind die Texte, welche das Tao als den allgemeinen, allschaffenden
Urgrund sehen. Im 2 5. Kapitel lesen wir:

«Es gibt etwas, das im Chaos (oder: formlos) zustande kam,
und das vor Himmel und Erde geboren wurde.»

Dieser Text wird von der pro-materialistischen Seite her als wichtiges
Beweisstiick angefiihrt, da das chinesische Wort, hier mit «etwas» wie-
dergegeben, auch das Wort fiir «Ding» oder «Materie» [11] ist. Hier
aber erscheinen Kuan und Lin in der Zuriickweisung dieser Lesart ge-
recht zu sein, denn in die Auslegung des Wortes als «Materie» wire
zuviel hineininterpretiert. Noch klarer erscheint der Text im 42.Ka-

pitel :

«Tao erzeugt Eins, Eins erzeugt Zwei, Zwei erzeugt Drei,
und Drei erzeugt die zehntausend Dinge.»

Die «Eins» kann als undifferenzierte Urmaterie ausgelegt werden, aus
welcher dann die «Zwei» (yang) und dadurch die «Drei» (yin) entste-
hen. Aber es wird deutlich gesagt: das Tao erzeugt die Eins, also wird
es wieder der Materie vorangestellt und kann deshalb nicht selbst die
Materie sein. Und auch der Text in Kapitel 40 scheint dies zu bezeugen :

«Alle Dinge in der Welt entstehen aus dem Seienden,
das Seiende jedoch aus dem Nichts.»

Nachdem Kuan und Lin ihre eigenen Argumente als Beweise des Idealis-
mus (oder genauer gesagt: des «objektiven Idealismus») bei Lao-tzii
hervorgebracht haben, kehren sie sich systematisch gegen die pro-mate-
rialistische Gruppe. Sie suchen der Reihe nach zu beweisen, da3

1. das Tao nicht etwa das Atom ist, wie es in der altgriechischen Phi-
losophie beschrieben wurde. Die Befiirworter dieser Theorie zitieren
als Beweis Kapitel 14:



- IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 47

«Was nicht erschaut werden kann, heif3t schwindend,
was nicht geh6rt werden kann, heiBt fein,

was nicht gefiihlt werden kann, heiBt winzig.

Diese drei kénnen nicht erforscht werden,

deshalb werden sie zu Einem vermischt.

Unbestimmt ist es, unnahbar ;

es kehrt zuriick zu was nicht Ding ist.»

Die «Eins» im Text gleicht dem Atom der Griechen. Aber, so sagen die
Interpreten, diese Eins ist nicht das Tao.

Auch kann man nicht das Tao mit dem apeiron, der « Unendlichkeit»,
des Anaximander vergleichen, welches sich iiber die vier Elemente aus-
dehnt und ihr Grund ist. Denn das apeiron bleibt ein Element und ist
nicht die Leere jenseits von Raum und Zeit.

2. Einanderes Argument, um Tao als materialistisch zu bezeichnen, ist
mit dem Text aus Kapitel 21 verkniipft, wo iiber das Tao Folgendes ge-
sagt wird :

«Es ist unbestimmt und schattenhaft,

aber in ihm ist ein Bild.

Es ist schattenhaft und unbestimmt,

aber in ihm ist eine Substanz (,Ding‘, ,Materie®),
tief und dunkel,

aber in ihm ist ein Samen.

Dieser Samen ist echt,

in ihm ist Nachpriifbares.»

Dieser «Samen» oder diese «Essenz» wird mit einigen Stellen vonandern
alten Philosophen in Verbindung gebracht, wo iiber ein «Fluidum der
Essenz» [12] gesprochen wird"7.

17. Vor allem durch Féng Yu-lan in einem langen Aufsatz iiber die wichtigsten Termini
in der frithtaoistischen Philosophie, wovon noch die Rede sein wird.



4.8 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Aber diese Identifikation ist willkiirlich. Erstens kommt der Terminus
ching, «Essenz», nur sehr selten in Lao-tziis Text vor und scheint daher
gar nicht zentral zu sein, Zweitens kann man mit ebensoviel Recht (auf
Grund eines Chuang-tzii-Textes) das Wort ching («Essenz») zu ch’ing[13],
«Gefiihle», emendieren : «In Tao gibt es Gefiihle und Nachpriifbares®.»
Also wird eine materialistische Interpretation dieses ganzen Passus von
Kuan und Lin abgelehnt.

3. Tao’kann auch nicht ein Urchaos sein, aus welchem Himmel, Erde
und alle Dinge entstanden sind. Denn ein solches Urchaos ist etwas
Konkretes, das sich aufteilt in die konkreten Formen der Materie und
daher selber nicht bestehen bleibt. Hingegen wird vom Tao behauptet,
es bleibe immer sich selbst. So wird auch der Satz im 2 5. Kapitel aus-
gelegt : «Es gibt Etwas, das formlos zustande gekommen und bevor Him-
mel und Erde entstanden ist.» Diese Aussage bestitigt, da} Tao das un-
geteilte Absolute ist,

4. Tao ist nicht der Bereich des Materiellen in materialistischem
Sinne, oder, wie andere gesagt haben, «das ewigNatiirliche der materiel-
len Welt». Die beiden Autoren zitieren hier einen Passus im Chuang-tzii-
Text: «Gibt es ein Ding, das vor Himmel und Erde entstanden ist? Das
was die Dinge zu Dingen macht, ist kein Ding. Da das Ding aus dem
Ding entsteht, kann man nicht zu dem gelangen, das den Dingen voran-
gegangen ist, es gibt immer wieder Dinge™.»

Die beiden Autoren betonen, dal} sie hier nicht die Absicht haben,
den Lao-tzii mittels des Chuang-tzii zu interpretieren — sie erkennen ja
selbst, daB grundsitzliche Unterschiede zwischen den beiden in ihrer
Auffassung des Tao bestehen —, aber der Chuang-tzii-Passus macht klar,
daB die Suche nach einem Anfang der Dinge notwendigerweise bei etwas,
das «nicht Ding» ist, endet; und diese Tatsache kann man auch in den
oben schon erwihnten Texten des 40. und 42. Kapitels sowie beim An-

18. Chuang-tzii, Kapitel Ta tsung shih. Richard Wilhelm: Dschuang dsi, S. 49, iibersetzt:
«Das ist der SINN; er ist giitig und treu» [28].
19. Chuang-tzii, Kapitel Chih pei yu; R. Wilhelm, a.a.O., S.167.



"IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 49

fang des 2 1. Kapitels des Lao-tzii wiedererkennen: «Das Tao als Ding ist
schattenhaft und unbestimmt.» Es ist dies die normale Deutung der
Zeile, sie wird aber auch wieder anders und nicht sehr iiberzeugend in-
terpretiert: «Das Tao im Schaffen der Dinge ist schattenhaft und unbe-
stimmt®.» Mit noch weiteren Belegstellen versuchen die Autoren im-
mer festzustellen, daf3 das Tao eine andere, dem «Seienden», den «Din-
gen» und der «Eins» vorangehende Kategorie ist.

5. Tao besteht nicht aus objektiven Gesetzen. Denn solche Gesetze
sind nach den Lehren des dialektischen Materialismus nicht von der ob-
jektiven Existenz der Materie wegzudenken. Wenn man daher die «ob-
jektiven Gesetze» vom Werdegang der Materie loslost und ihnen eine
eigene Existenz gewidhrt, oder sie sich als etwas Priexistentes und
Schopferisches betrachtet, so hat das nichts mit objektiven Gesetzen zu
tun. Auf diese Weise konnte Gott auch ein objektives Gesetz sein.

Nach dieser Widerlegung der wichtigsten Argumente fiir das Tao als
etwas Materielles kommen Kuan und Lin zu der SchluBfolgerung, daf3
das Tao des Lao-tzii mit dem «absoluten Geist» gleichzustellen und daf3
seine Kosmologie als objektiv idealistisch zu betrachten ist. Einige An-
sitze zum Materialismus im Lao-tzii werden zugegeben. So zum Beispiel
das Primat der Realitit iiber den «Namen» ; aber das gilt nur fiir die
konkrete Welt der «Dinge» und nicht fiir das ganze System, dem ein
metaphysischer Tao-Begriff zugrunde liegt.

Dieser Uberblick iiber die Beweisfithrung der marxistischen Dogma-
tiker fiir Lao-tziis idealistischen Tao-Begriff zeigt erstens die streng lo-
gische Methode die sie anwenden, und zweitens die manchmal genauso
gradlinige Methode derjenigen, die das Tao fiir materialistisch halten.
Die Diskussion ist in mancher Hinsicht als ganz modern zu bezeichnen,
und es stellt sich die Frage, ob sie durch ihre Zuneigung zur scharfen
Definition der Eigenart der Lao-tzii-Mystik einigermaBen niherkommt.

20. Es geht um die Interpretation des wei wu [29]. Wei kann in verschiedener Kontext
«sein» oder «tun, machen» bedeuten. Wu, «Ding», kann entweder die ausgedehnteste Be-
deutung «etwas» oder seine mehr konkrete Bedeutung haben.



fo R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Es haben sich aber auch Versuche ergeben, die die Eigenstindigkeit
der Tao-Philosophie gegeniiber der modernen Interpretationsmethode
verteidigt haben. Hier soll vor allem Féng Yu-lan erwihnt werden, der
bekannte Philosophiehistoriker, dessen in den zwanziger Jahren ver-
faBte Geschichte des chinesischen Denkens durch die englische Uber-
setzung Derk Boddes dem Abendland zuginglich gemacht worden ist.
Féng hat sich seit 19 5o in seinem Bekenntnis zum Marxismus-Leninismus
aktiv an der Umdeutung der Philosophiegeschichte Chinas beteiligt,
wie aus einer Fiille von Aufsitzen hervorgeht. Es gibt wohl wenige Ge-
lehrte, die wie er so sehr von einem Gesamtiiberblick der chinesischen
Philosophiegeschichte ausgehen. Auch an der Lao-tzii-Diskussion hat er
sich ausfiihrlich beteiligt®".

In seiner ersten Stellungnahme versucht Féng die pro-idealistischen
und pro-materialistischen Gruppen einander niherzubringen. Dabei
stellt er zuerst die ganze Methodik der Diskussion in Frage, indem er
davor warnt, die Lao-tzii-Philosophie zu «modernisieren». Man kann sie
nicht in Hegelschen Termini erfassen. Wenn zum Beispiel die zweite
Gruppe den Terminus wu, «Ding» [11], in den oben zitierten Kapiteln
21 und 2 5 eindeutig als «Materie» auslegt, ist sie genau so gradlinig in
ihrem Verfahren wie die erste Gruppe, die mittels eines Chuang-tzii-
Textes (s. Seite 48) die logische SchluBfolgerung zu ziehen versucht, daf3
das Tao, als Uranfang aller Dinge, selbst nicht als Materie gedacht wer-
den kann. So kénnen beide Gruppen aus denselben Texten jeweils etwas.
Gegensitzliches beweisen. Wenn man aber von der Verwendung mo-
derner Begriffe absieht und sie nicht dem Lao-tzii-Text aufzwingt, kann
man ihm besser gerecht werden.

Der schon zitierte Text im 1.Kapitel: «Das Namenlose ist der An-
fang von Himmel und Erde, das Namhafte ist die Mutter aller Dinge»,

21. Kuan-yii Lao-tzif ché-hsiieh ti liang-ko wén-t’i [30] («Zwei Fragen der Philosophie Lao-
tziis betreffend»), TLC, S. 48—66. Nach einer Erwiderung durch Kuan Féng und Lin Yii-shih
(TLC, S. 228-240) noch eine Replik: Tsai t’an kuan-yii Lao-tzii ché-hsiieh ti wén-t’i [31] («Wie~
derum zur Frage der Philosophie des Lao-tzii»), TLC, S.67-81.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK (9!

beweist den Vorrang des Namenlosen iiber das Namhafte (oder, der an-
deren Punktuierung gemiB : Das « Nichts» steht iiber dem «Seienden»).
Vergleichen wir nun diese Aussage mit dem Text aus Kapitel 40: «Alle
Dinge in der Welt entstehen aus dem Seienden, das Seiende entsteht aus
dem Nichts», so sehen wir keinen Widerspruch, denn es steht: ¢’ien-hsia
wan-wu, «alle Dinge (unter dem Himmel =) in der Welt», und nicht:
t’ien-ti wan-wu, « Himmel und Erde und alle Dinge».

Wie muBl man sich nun, den Texten zufolge, die Entstehung vom
Seienden aus dem Nichts, von Himmel und Erde aus dem Tao vorstellen?
Féng erginzt hierfiir den von Kuan und Lin zitierten Text aus Kapitel 42 :
«Tao erzeugt Eins, Eins erzeugt Zwei, Zwei erzeugt Drei, und Drei er-
zeugt alle Dinge.» Hierauf folgt:

«Alle Dinge tragen das yin und umfassen das yang,
und sie gelangen zur Harmonie durch das ch’ung-ch’i [14]
(das undifferenzierte Fluidum).»

Wir iibersetzen hier nach der Interpretation Féngs, der drei ch’i,
«Fluida», «Ur-Emanationen», unterscheidet : das des yin, des yang und
das des ch’ung. Dieses letzte Fluidum entspricht der «Eins» des voran-
gehenden Textes, sowie das yin der «Zwei» und das yang der «Drei»
entsprechen. Das ch’ung wird im 4.Kapitel auch als Merkmal des Tao
beschrieben: «Das Tao ist ch’ung, ein leeres Gefal3 (etwas Undifferen-
ziertes, ohne Form) ...» Und in verschiedenen Texten des Huai nan tzii fin-
det man das Wort wieder, um das undifferenzierte Urchaos anzudeuten.

Dieses und andere Beispiele fithrt Féng Yu-lan an, um klarzumachen,
dafB3 die einzig richtige Methodologie zum Verstindnis des Lao-tzii die-
jenige ist, die nicht nur vom Text selbst, sondern auch vom ganzen, mit
ihm in Zusammenhang stehenden taoistischen Traditionsgut ausgeht.
Das versucht er in seinem Aufsatz iiber die friihtaoistische Terminologie
zu zeigen, denn es geht ihm darum, die eigene Bedeutungswelt dieser
Terminologie darzulegen®,

22. Hsien-ch’in Tao-chia ché-hsiieh chu-yao ming-tz’i t'ung-shih [32] («Allgemeine Erklirung
der wichtigsten philosophischen Termini der Taoisten in der Chou-Zeit»), TLC, S.82-124.



£2 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Man darf sich den Taoismus nicht als eine einheitliche Lehre vorstel-
len. Erst im 2. vorchristlichen Jahrhundert sprach man von der Tao-chia
oder Tao-Schule. In Wirklichkeit hat es aber eine ganze Reihe verschie-
dener Traditionen gegeben, die bei grundsitzlicher Verwandtschaft
doch groBe Unterschiede aufweisen. Féng Yu-lan sieht bei Yang Chu
(der Philosoph, der von Mencius erwihnt wird) den altesten verbin-
denden Gedanken: nimlich das wei-wo [15], den «Egoismus» oder die
«Selbsterhaltung»*. War das Ziel gleich, so konnte man iiber die Me-
thoden der Selbsterhaltung verschiedener Auffassung sein. Im Friihtaois-
mus kann man, je nach methodischen Unterschieden, fiinf Hauptstro-
mungen feststellen:

1. Die Stromung, die die Auffassung vertritt, das Leben und seine Er-
haltung sei das Wichtigste. Dazu ist es notig, da3 man seine eigenen
Wiinsche einschrinkt und sich sowenig wie mdglich von der AuBBen-
welt beeinflussen 1a3t. Bekanntlich ist diese Haltung in der Aussage
Yang Chus charakterisiert, der keinen Zweck darin sah, selbst «ein
Hirchen seines Schienbeines fiir das Wohl der Welt zu opfern» .

2. Eine zweite Auffassung sieht das Wohl des Einzelnen nicht in der Er-
haltung des Lebens, sondern in der Befriedigung der Wiinsche. Wenn
man zum Zweck der Lebenserhaltung auf die Befriedigung seiner
Wiinsche verzichtet, ja sie sogar verneint, dann wiirde man doch nie-
mals das Verlorengegangene wiedergeschenkt bekommen. Also exi-
stiert der Mensch nicht nur um der Existenz, sondernauch um des Ge-
nusses willen. Diese Gedanken findet man im 29. Kapitel des Chuang-
tzii: « Der Rauber Chih», und im Yang Chu-Kapitel des Lieh-tzi*.

23. Féng Yu-lan hat schon in seinem fritheren Werke diese «Selbsterhaltung» den ur-
spriinglichen Gedanken des Taoismus genannt. Siehe z. B. A Short History of Chinese Philosophy,
1948, Kapitel 6.

24. Siehe Mencius, 7 A. 26.

25. Chuang-tzii, Kapitel 29, ist nicht von R. Wilhelm iibersetzt worden. Siche L. Wieger:
Les Péres du systéme taoiste, S. 467. Es gehort zu einer spiteren Textschicht. Bekanntlich wird
der ganze: Lieh-tzii-Text, einschlieBlich des Kapitels Yang Chu, als eine Filschung des 4. Jahr-
hunderts angesehen ; siehe A.C.Graham: The Book of Lieh-tzii, London 1960.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK £3

3. Dann gibt es eine Anzahl von Texten, die desMenschen gréBtes Wohl
in der Verlingerung des Lebens suchen. Die Beschrinkung der Be-
gierden ist an sich nicht geniigend, man sucht dariiber hinaus nach
einer Methode der Lebenskultivierung. Diese Gedanken findet Féng
Yu-lan vor allem in einigen Kapiteln des Kuan-tzii, die den Meistern
Sung Hsing und Yin-wén (Zeitgenossen des Mencius) zugeschrieben
werden?$,

4. Die vierte Stromung wird im Lao-tzii-Text vertreten: Alle schadli-
chen Einfliisse in Natur und Gesellschaft sollen vermieden werden.
Dazu ist es notig, die Gesetze der Natur und der Menschenwelt zu
kennen, um sie beherrschen zu lernen.

5. Selbst mit den Kenntnissen der Gesetze in Natur und Gesellschaft ist
es nicht immer méglich, schidliche Einfliisse zu vermeiden; denn es
gibt neben notwendigen auch zufillige Ereignisse, die nicht vorge-
sehen werden kénnen. Der beste Weg zur Selbstimmunisierung ge-
gen solche zufilligen (bel ist der Weg der Selbstverneinung, der in
groBen Teilen des Chuang-tzii-Textes gepredigt wird. Das nennt Féng
Yu-lan die 4h Q-Mentalitit?’: wenn man Ubeln begegnet, tut man
einfach so, als ob sie nicht existierten.

Diese ganze Ubersicht der friihtaoistischen Stromungen ist von Féng Yu-
lan stark vereinfacht, doch sie ist nicht frei von seiner personlichen Stel-
lungnahme, die er folgendermaBen klarmacht: Der konsequente Egois-
mus fiihrt zu keiner befriedigenden L&sung, wie zu erkennen ist in der
Geschichte des Mannes, der einen Schatz verstecken wollte, ihn schlieB3-
lich begrub und zu der Stelle schrieb: «Hier liegen keine 300 Unzen
Silber begraben.» Féng fiigt hinzu, daB in der sozialistischen Gesellschaft
nur das Kollektiv betrachtet wird, und daB8 demzufolge der zentrale

26. Die Kapitel Nei yeh, Hsin shu shang und Hsin shu hsia [33] sind neuerdings von W, Allyn
Rickett behandelt worden: Kuan tzii, A Repository of Early Chinese Thought, Hong Kong 1965.
Das Kapitel Pai-hsin [34] scheint nicht iibersetzt zu sein. Uber die Frage der Beziehung dieser
Texte zu den Philosophen Sung Hsing und Yin-wén [3 5] siehe auch dort, besonders S. 157.

27. Nach dem berilhmten Werke des modernen Schriftstellers Lu Hsiin: Die Biographie
des Ah Q.



£4 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

taoistische Gedanke des Egoismus oder der Selbsterhaltung kein aktuel-
les Problem bildet und die verschiedenen Losungsversuche fiir die heu-
tige chinesische Welt keine direkte Relevanz haben. Aber weil sich die
3. und 4. Stromung im Taoismus mit der Frage nach der Unsterblichkeit
befaBBten, muBten sie sich bis zu einem gewissen Punkt auch mit der Un-
tersuchung iiber die Gesetze von Natur und Gesellschaft auseinander-
setzen; und diese Tatigkeit fiihrte zu einer wenn auch nur mangelhaften
materialistischen Einstellung.

Nun geht es darum, wie Féng Yu-lan in seiner ersten Erwiderung auf
Kuan und Lin betont hat, in den Texten von ihrer Eigenart und ihrem
weiteren geschichtlichen und gedanklichen Zusammenhang auszugehen.
Das ist nach seiner vereinfachten Skizzierung der verschiedenen taoisti-
schen Strémungen nicht leicht, aber das Problem wird noch erschwert
durch die lange exegetische Tradition. Féng erkennt hier das Problem,
das dieser traditionellen Exegese anhaftet, und das er kurz definiert mit
dem alten Spruch: wang-wén shéng-i [16], «den Text anschauen und so
sich die Bedeutung aufgehen lassen». Durch diese Praxis der direkten
Auslegung, ohne Bezug auf eine historische Textkritik, sind die tradi-
tionellen Kommentare zum Lao-tzii und zu den andern Friihtaoisten eher
mit ihren eigenen Ideen und denen ihrer eigenen Zeit verkniipft, als daf3
sie wirklich etwas iiber die urspriinglichen Ideen aussagen.

Die einzige Alternative zur Feststellung der Bedeutung der wichtig-
sten termini technici im Lao-tzii-Text ist die Heranziehung und Verglei-
chung des gesamten Textmaterials mit den friihtaoistischen Texten.
Das bedeutet nicht, daB diese Termini einheitlich gebraucht werden,
denn in Féngs Ubersicht wird es klargemacht, daB es innerhalb der
taoistischen Denkweise groe Unterschiede gibt, die man zum Teil unter
dem Gesichtspunkt des Gegensatzes zwischen Materialismus und Idealis-
mus erklaren kann. Féng will jedoch zuerst versuchen, das Gemeinsame
der taoistischen Terminologie festzustellen, um dann spiter die Unter-
schiede klarer zu sehen. Natiirlich ergibt sich dann auch noch die Not-
wendigkeit, eine solche Untersuchung aus sozialhistorischer Perspek-



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 113

tive zu betrachten ; aber er méchte sich vorerst auf die Terminologie be-
schrinken?,

Wichtig ist, da3 Féng Yu-lan die Beziehungen des Friihtaoismus zur
alten Medizin betont. Die klassischen medizinischen Texte stammen
zwar aus einer spiteren Periode, gehen aber manchmal auf viel iltere
Schriften zuriick, die selber nicht erhalten geblieben sind. Die alte Me-
dizin ist aus religiésen und magischen Brauchen entstanden, und es gab
ein ausgedehntes Schamanentum im alten China. In ihrer Weiterent-
wicklung aber blieb die Medizin zwar eng mit den religiosen Vorstel-
lungen verbunden, versuchte jedoch, Féng zufolge, bis zu einem ge-
wissen Grade die Verzerrungen der religiosen Vorstellungswelt zu kor-
rigieren, da sie im Grunde genommen der Religion entgegengesetzt war.
So glaubte man zum Beispiel nicht, daB alles Leben und alle Krankheiten
einfach von einer hheren Macht wie Shangti gegeben waren. Es ging bei
der alten Medizin nicht so sehr um die Heilung bestehender Krankheiten,
sondern (und dort sieht man die Verbindung mit den taoistischen Stro-
mungen am klarsten) eher um eine Prophylaxis, um die richtigen Me-
thoden zur Erhaltung des Lebens.

So hat sich allméhlich eine der alten Religion entgegengesetzte Natur-
anschauung entwickelt, die zum Beispiel in dieser Textstelle zum Aus-
druck kommt : «Weil man heutzutage das Orakel befragt und betet, ver-
mehren sich die Krankheiten stindig?.»

Diese verinderte Naturanschauung ist im Denken verschiedener
taoistischer Stromungen anzutreffen und kann als mechanistisch, ja fast
als hylozoistisch definiert werden. Die Ahnlichkeit zum Hylozoismus
der ionischen Schule fiihrt Féng deshalb an, weil auch Plechanov im
Hylozoismus einen primitiven Materialismus sah.

So versucht Féng, der Reihe nach eine Anzahl wichtiger Termini auf
ihren materialistischen Gehalt zu priifen. Da ist zuerst ch’i [17], ein « Ur-

28. Es folgt hier noch eine Angabe des benutzten Quellenmaterials, wo neben den schon
genannten Kapiteln des Kuan tzii und des Huai nan tzif mit Auslegungen des Tao té ching, das
eklektische Lii shih ch’un ch’iu und ein paar Texte aus dem Ch’u tz’{i genannt worden sind.

29. Lii shih ch’un ch’iu, Kapitel 3, R. Wilhelm: Friihling und Herbst des Lii Bu We, S. 31.



5'6 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

fluidum», das nach den Lehren verschiedener Texte offensichtlich die
Urmaterie ist, von welcher alle Materie hergeleitet wurde. Das gilt so-
wohl von der Vorstellung des Menschenlebens als einer Konzentration
von ch’i als auch von einer weitverbreiteten Kosmogonie. Es konnen
hier Vergleichungen mit den Vorstellungen in der alten griechischen
Philosophie gemacht werden ; was aber das ch’i von jenen unterscheidet,
ist die Ansicht, daB es ohne wahrnehmbare Form war. Daraus kann man
aber nicht schlieBen, wie es ein anderer Beitrag zur Lao-tzii-Diskussion
tut®, daB das ch’i demzufolge nicht materiell sein kann. Wenn es als
wu-hsing [18], «ohne Form», definiert wird, soll man dies als relative
Definition auffassen ; daB} es nimlich weniger wahrnehmbar ist als andere
Substanzen. Schlieflich war das Feuer des Heraklit nicht das gew6hn-
liche, sondern ein ewiges, unwahrnehmbares Feuer, aber dadurch noch
lange nicht rein abstrakt.

Mit den Vorstellungen von ch’i wird auch der Unterschied zwischen
ching [12], «Essenz» oder «das Saubere», und hsing, « Form», «der wahr-
nehmbare Stoff», verbunden. Beides ist ch’i, obwohl sie antithetisch
sind. Thr Verhiltnis wird auch beschrieben als hsing, als Gehduse, dem
das ching innewohnt, Diese Vorstellung hingt mit der Methode der
Lebenserhaltung zusammen; denn es geht darum, soviel wie moglich
vom ching anzusammeln, um dadurch das hsing zu siubern. Wem das ge-
lingt, der kann zu shén [19] « Geistigkeit», « Gottlichkeit», durchdrin-
gen. Shén ist wieder ein religioser Terminus, der in der taoistischen Vor-
stellung als Ausdruck von der Anhédufung des ching, der «Essenz», ver-
wendet wird. Dieser und andere Termini sind also nicht als geistig oder
religios zu deuten, obwohl sie von der religiosen Tradition herstammen,
sondern als etwas ganz Konkretes. Auch der Terminus yi, «Eins», der
so hiufig bei Lao-tzii und Chuang-tzii vorkommt, wird von Féng mit
dem ching-Fluidum in Verbindung gebracht, so zum Beispiel im 10.Ka-
pitel des Tao té ching:

30. Chou Chien-jén: Lao-tzii ti «Tao» shih wei-wu chu-i hai-shih wei-hsin chu-i? [36] («Ist das
Tao des Lao-tzii materialistisch oder idealistisch?»), siehe TLC, S. 299.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK £7

«Kannst du den Kérper3* behalten und nur das Eine umfassen,
ohne dich von ihm zu trennen?»

In diesem Text ist das «Eine» parallel mit dem «Ké6rper» und daher
auch mit dem Begriff ching, «Essenz», gleichzustellen. Und so gilt es
auch fiir den Text des 42.Kapitels, wo das Wort ch’ung [8], wie wir
schon gesehen haben, von Féng als ch’ung-ch’i [14], «undifferenziertes
Fluidum», ausgelegt und mit «Eins» identifiziert wird. Auch der Ter-
minus ¢é [ 5] wird mit diesen anderen Worten in Verbindung gebracht:
das té eines Menschen wird groBer, indem er mehr ching anhauft. Des-
halb ist es das, was einen Menschen zum Menschen, und ein jedes Ding
zum Ding macht. Oder besser, wie im 21. Kapitel gesagt wird :

«In seinen Handlungen befolgt der Mensch mit groBBem té nur das Tao»
und im g1.Kapitel:
«Das Tao gibt das Leben, das té ernéhrtes ...»

So ist auch bei der Geburt des Menschen sein ¢ in vollstindigster Fiille
anwesend, und deshalb soll der Mensch, anstatt sein té durch Wissen und
Begierde zu verringern, zu dem Zustand des Sauglings zurlickkehren.
Kapitel 5§ sagt zum Beispiel :

«Wer die Fiille des té in sich hilt, ist wie ein Saugling.»

Noch andere Beispiele gibt Féng, um den engeren Zusammenhang zwi-
schen yi, ching und té nachzuweisen ; sie sind alleverschiedene Ausdrucks-
formen dessen, was ihnen zugrunde liegt: nimlich das des Tao. Denn
wo Lao-tzili sagt: «Tao erzeugt Eins ...», besagen die Varianten im
Chuang-tzii und im Huai nan tzii, dal «das Tao mit Eins anfingt ...».
Das bringt Féng Yu-lan zu dem wichtigsten Begriffe, den er zuletzt
analysiert: zum Tao. Er stellt fest, da}, wo die anderen von ihm behan-
31. Der Terminus ying-p’o [37] bildet nach Féng den Begriff des menschlichen Kérpers.

P’o wurde als «Korperseele» gedacht, zum Unterschied von hun [38], «Hauch» oder «Gei-
stesseele». Siehe auch Chan Wing-tsit, The Way of Lao-tzii, S.117.



58 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

delten Termini durch die ganze taoistische Literatur hindurch einander
mehr oder weniger an Bedeutung gleichbleiben, es gerade mit dem Tao-
Begriff nicht der Fall ist. Dabei kehrt er sich aber gegen die Auffassung,
die Kuan Féng in einem Aufsatz iiber die taoistische Schule von Sung
Hsing und Yin-wén vertritt3?, da} diese Schule im Unterschied zu Lao-
tzii einen materialistischen Tao-Begriff habe : das Tao sei der «Weg» von
Himmel und Erde. Féng widerlegt diese Auffassung mit anderen Texten,
die beweisen, da3 auch dort der Gedanke an Tao als Erzeuger aller Dinge
vorkommt. Und das kann man von allen friihtaoistischen Vorstellungen
sagen : das Tao ist grundsitzlich mehr und etwas anderes als nur Natur-
gesetz. Der gréf3te Unterschied zwischen Lao-tziis Tao-Begriff und der
der Sung-Yin-Stromung liegt darin, daB Lao-tzii das Tao als Synthese
vom Seienden und vom Nichts bezeichnet. Aber dieses Nichts bedeutet
nicht den abstrakten Begriff, zu dem er bei Chuang-tzii wird : wu-yu, die
Negation des Seienden ; sondern es ist das Nichts dessen, was ohne Form
und nicht wahrnehmbar ist. Hier sind sicherlich Ansitze zum primiti-
ven Materialismus vorhanden, und es ist daher nicht gerecht, den Tao-
Begriff des Lao-tzii idealistisch zu deuten, wie dies Chuang-tzii in seiner
Philosophie getan hat.

Dieser sehr gekiirzte Abril} des iiberaus interessanten Aufsatzes von
Féng Yu-lan fiihrt uns die Merkmale der taoistischen Lebenshaltung als
eigenstindige Lebensphilosophie klarer vor Augen als die vorher zu-
sammengefafte Diskussion, die vornehmlich von den marxistisch-leni-
nistischen Konstanten ausging. Wir kénnen daraus auch spiiren, um was
es in der Diskussion grundsitzlich geht: um die Einordnung der alten
Gedankenwelt in ein neues Schema. Aber eigentlich versucht Féng Yu-
lan—und andere mit ihm —, soweit es ihm méglich ist, die Grundkatego-
rien dieses Schemas in ihrer Brauchbarkeit und Relevanz fiir den Diskus-
sionsgegenstand abzulehnen. Kuan und Lin verteidigen sich gegen den
Vorwurf, daB sie die Lao-tzii-Philosophie zu sehr in modernen philoso-

32. In Ché-hsiieh yen-chiu, 1959, Nr. §.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK £9

phischen Kategorien analysieren33. Erstens sind die modernen philoso-
phischen Termini nur als Analogien gemeint, zweitens aber kann man
solche Termini verwenden, um Begriffe, die inhaltlich schon im Lao-tzit
existieren, klarzustellen. Natiirlich waren Begriffe wie «Materie»,
«Raum» und « Zeit» bei Lao-tzii nicht scharf definiert, aber das bedeutet
noch lange nicht, daB sie inhaltlich nicht da waren. Doch hat man bei
ihrer Gesamtanalyse des Gedankensystems Lao-tziis stark den Eindruck,
daB der Vorwurf der «modernisierenden» Methode, die sie anwenden,
gerecht ist. Denn in ihrer Analyse der taoistischen Dialektik — wichtig,
weil die Theorie der Enantiodromie und deren Uberwindung einige
Ahnlichkeiten mit dem modernen dialektischen Verfahren aufzeigt,
welche schon von anderen als Beweis fiir die Relevanz Lao-tziis auch fiir
die heutige Zeit angefithrt wurde — konzentrieren Kuan und Lin sich
ganz darauf, zu beweisen, daB eine solche Dialektik nicht materialistisch
sein kann, weil ihr Grundbegriff: das Tao, ihnen zufolge idealistisch ist.
Und so wird auch Lao-tziis «Erkenntnislehre» als aprioristischer, irra-
tionaler und intuitiver Mystizismus abgewiesen, eben weil die Anschau-
ung Lao-tziis von einem idealistischen Tao-Begriff ausgeht3¢, Also bleibt
fiir sie die Frage nach dem Tao als materialistisch oder idealistisch zen-
tral, und man hat den Eindruck, da} die heutige offizielle Lehre es sich
nicht leisten kann, einem alten Weisheitsbuch, das verfiihrerische Ver-
gleichsmoglichkeiten mit der modernen Dialektik aufweist, ein mate-
rialistisches Urprinzip zuzuschreiben.

Aber wir diirfen in der Beurteilung dieses Standpunktes nicht unge-
recht sein, denn es geht hier schluBendlich nicht um rein theoretische
Fragen. Schon am Anfang haben wir gesehen, wie sehr die Frage der
Klassenzugehorigkeit, die aus dem Lao-tzii-Text spricht, fiir die heutige
Diskussion von zentraler Bedeutung ist. Das gilt sowohl fiir diejenigen,

33. Tsai t’an Lao-tzii ché-hsiieh (= Wiederum zur Philosophie Lao-tziis), siehe TLC,
S.228-240.

34. Fiir die Ausfithrungen Kuans und Lins iiber Lao-tziis Dialektik und Erkenntnislehre
siche TLC, S.202—2121,



60 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

die im Denksystem des Lao-tzii einen materialistischen Untergrund zu
verteidigen suchen (wie Jén Chi-yii, der die Frage zu beantworten sucht,
warum der urspriinglich materialistische Lao-tzii-Text spater idealistisch
interpretiert wurde), als auch fiir diejenigen, die, wie Kuan Féng und
Lin Yi-shih, Lao-tzii in idealistischer Weise interpretieren. Auch sie
befassen sich mit der Frage, wie das Denksystem Lao-tziis in dem Zu-
sammenhang seiner eigenen Zeit zu beurteilen ist, und zwar im letzten
Abschnitt ihres Aufsatzes, der Lao-tziis Kosmologie behandelt3s. Diese
Kosmologie soll im Zusammenhang mit der religiosen Krise der Chou-
Zeit gesehen werden, in der die alten religiosen Vorstellungen eines
hochsten Himmelsherrn, Shang-ti, oder eines voluntaristisch gedachten
Himmels, T’ien, allméhlich jener einer unpersénlichen, hochsten Ge-
walt Platz machten. Kuan und Lin geben zu, da8 Lao-tzii im Kampf gegen
die alten theistischen Vorstellungen einen positiven Beitrag geleistet hat
und daB hier die Ansitze zum Materialismus am klarsten zutage treten.
Aber, so fahren sie weiter, diese Tatsache kann weder zum Hauptpunkt
der Interpretation des ganzen Systems des Tao té ching gemacht werden,
noch ist sie das Hauptkriterium fiir die philosophische Beurteilung Lao-
tzlis. Denn ein theistisches System braucht nicht unbedingt durch ein
atheistisches ersetzt zu werden. Es kann auch an die Stelle des alten ein
subtilerer Theismus treten, so wie Hegel es mit seinem «absoluten
Geist» versuchte. Und das ist dann im Grunde genommen nur ein an-
derer Name fiir Gott, durch welchen das «Opium» dem Volke auf an-
dere Weise iibermittelt werden kann. ;

Wenn dies, wie Kuan und Lin es meinen, bei Lao-tzii der Fall war,
warum wollte er dann damals die alte Vorstellung des Shang-ti oder T’ien
durch sein Tao, das hei3t den «absoluten Geist», ersetzen ? Sie vertreten
die Meinung, daB} zu Lao-tziis Zeiten die regierende Klasse des sklaven-

35. Siehe TLC, S.221ff. Der Terminus t’ien-tao-kuan [40], den wir hier mit «Kosmolo-
gie» wiedergeben, bedeutet buchstiblich «Anschauung des Himmelsweges» und bezieht

sich auf die Frage nach der hochsten Autoritit im Universum. Man kénnte hier fast von
«Theologie» reden.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 61

haltenden Adels selbst nicht mehr daran glaubte, das Volk durch die
alten religiosen Ansichten dummbhalten zu kénnen. Deshalb kam Lao-
tziis idealistischer Tao-Begriff gerade zur rechten Zeit; es war dies ein
Versuch, auf eine andere Art eine Vorstellung der hochsten Gewalt zu
geben, wodurch der aufkommende Materialismus mit besserem Erfolg
bekimpft werden konnte.

Fiir diese zeitgenossische Interpretation des Denksystems Lao-tziis
werden Kuan und Lin scharf kritisiert, vor allem von Jén Chi-yii und
T’ang Yi-chieh3°. Beide sind nicht einverstanden mit der These, daB die
Bestimmung des Tao als idealistisch oder als materialistisch die primar
zu l6sende Frage zu Lao-tziis Zeiten war. Die groBe philosophische Frage
war damals die Frage der Kosmologie, der Anschauung der héchsten Ge-
walt im Weltall. Auch Jén geht vom Gegensatz Materialismus—Idealis-
mus aus, jedoch sollte man die alten Meister im Rahmen ihrer Zeit beur-
teilen. Wenn Kuan und Lin den Philosophen Mo Ti zum Materialisten
erkliren, tun sie das auf Grund seiner Methodik, obwohl doch sein
Glaube an eine voluntaristische Himmelsmacht ihn eher zum Idealisten
stempelt. Die Erklirung Kuans und Lins, Mo Ti gebrauche eine allge-
meingiiltige Gottesvorstellung wegen des herrschenden Aberglaubens
unter dem Volke, ist nicht befriedigend. Auch Lenin hatte die zentrale
Bedeutung der Gottesfrage in der ganzen abendlindischen Philosophie
betont. Die Lage im alten China war natiirlich anders, aber dennoch ver-
gleichbar, denn die Macht des Aberglaubens war zu groB, als daf3 ein
reiner Atheismus iiberhaupt vorkommen konnte. Die Suggestion Kuans
und Lins, Lao-tzii habe einen Ersatzbegriff fiir die alten Gé&tter kon-
struiert, damit die herrschenden Klassen das Volk mit diesem Ersatz
dummbhalten kénnten, verkennt die positive Rolle und die Ansitze zum
Materialismus seiner Philosophie. Denn die Lao-tzii-Philosophie bestritt

36. Jén Chi-yii: Lun Lao-tzii ché-hsiieh ti wei-wu-chu-i pén-chih [41] («Uber die materiali-
stische Grundlage der Philosophie Lao-tziis»), TLC, S.28-47; T’ang Yi-chieh: Lao-tzi yii-
ch’ou-kuan ti wei-wu-chu-i pén-chih [42] («Die materialistische Grundlage der Kosmologie Lao-
tziis»), TLC, S.134-153.



62 R.P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

tatsichlich die Gesetze des alten Glaubens, indem sie ein materielles Tao
an die Stelle des Shang-ti setzte. DaB sie das nicht mit kimpferischen Me-
thoden tat, ist noch kein Beweis fiir den Idealismus des Systems.

Auch T’ang Yi-chieh ist dieser Ansicht: es ist doch klar, daB das Tao,
das Lao-tzii als «Tao nimmt sein eigenes So-sein zum Vorbild» (Kap. 2 5)
definiert hat, als hochstes naturalistisches Prinzip iiber jeder voluntari-
stischen Gottesvorstellung erhaben ist. Wie schon Kuo Mo-jo37 betont
hat, war damals die Frage nach der héchsten Gewalt die wichtigste phi-
losophische Frage. Darin lag der grundsitzliche Unterschied zur mo-
dernen Philosophie, welche die Frage des Verhiltnisses von Denken und
Existenz zentral stellt. Das konnte die moderne abendlindische Philo-
sophie erst tun, nachdem sie aus dem langen Winterschlaf der mittel-
alterlichen Kirche aufgewacht war. So machen nun die philosophischen
Grundprobleme immer selbst eine Entwicklung durch. Und deshalb
kann man die Philosophie Lao-tziis nur richtig verstehen, indem man
von den geistigen Normen und Problemen der damaligen Zeit ausgeht,
und nicht, indem man sie aus moderner philosophischerSicht betrachtet.

Wir miissen zum SchluB nur noch etwas zu der Frage bemerken, wie
die heutige Lao-tzii-Diskussion iiberhaupt zu verstehen ist : Es diirfte aus
dem oben zusammengefaf3ten Material klar geworden sein, daB es sich
nicht um eine rein wissenschaftliche Diskussion handelt, trotzdem hier
und dort der Eindruck einer wissenschaftlichen Objektivitit geweckt
worden ist. Es geht eigentlich um etwas ganz anderes, es geht in erster
Linie um die Frage der Kontinuitit des geistigen Erbe Chinas. Im alten
Kaiserreich existierte dieses Problem noch gar nicht, oder nur am
Rande. Da war China noch die ganze Welt, und Konfuzius und Lao-tzi
sowie die andern Denker hatten ihren Platz innerhalb dieser Welt. Wie
wir aber am Anfang gesagt haben, wurde durch die Beriihrung mit dem
Abendland zum ersten Male eine geistige und soziale Alternative in

37. Der Autor verweist auf einen Aufsatz von Kuo Mo-jo: Hsien-ch’in t’ien-tao-kuan ti chin-
ch’an [43] («Die Entwicklung der Kosmologie in der Chou-Zeit»).



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 63

China bemerkbar, die wesentlich dazu beigetragen hat, die alte, in sich
selbst geschlossene Welt aufzubrechen und zu sprengen.

Dem gegeniiber haben sich aber gewisse intellektuelle Kreise kriftig
widersetzt, und so entstand zum ersten Male eine Apologie fiir die Eigen-
stindigkeit des chinesischen Denkens und des chinesischen Geistes.
Diese Apologie variierte von einem starren Konservatismus, der alles
Neue ablehnte, zu einem viel subtileren Versuch, die modernen abend-
landischen Alternativen in die alte Tradition hinein zu interpretieren.
AuchfortschrittlicheDenker gebrauchten dieseMethode desHineininter-
pretierens, aber in einem andern Sinne. Sie bewiesen ihren Landsleuten,
daB die neuen Ideen auch bei den alten Denkern vorgefunden werden
konnen, daf3 diese Ideen aber von einer spiteren Orthodoxie unter-
driickt worden sind. Beiderseits jedoch muf3te man mit der Vergangen-
heit fertig werden, um sie in die Gegenwart hinein zu integrieren.

Wihrend das nationalistische Regime in China immer mehr von sei-
nen Theoretikern zu einer Wiederbelebung der konfuzianischen Ortho-
doxie — als Mittel zur Riickkehr zur eigenen Seele Chinas — getrieben
wurde, zeigte die soziale Wirklichkeit des modernen China immer kla-
rer die Hohlheit dieser Versuche. Erst mit der Revolution von 1949 be-
gann man einen andern Weg zu gehen. Aber das bedeutete, daf} die Ver-
gangenheit neu interpretiert werden mufite, um den inneren Wider-
stand, der noch unter den Intellektuellen und dem traditionsgebundenen
Volke lebte, endgiiltig zu brechen. Wie Hellmut Wilhelm sagt: «Bei
dieser Umdeutung (der alten Werte) ging es nicht darum, ein neues mar-
xistisches Verstindnis der historischen Ereignisse herbeizuschaffen, son-
dern auch darum, die in ... 1949 noch immer akzeptierten Werte und
dominierenden Lebenshaltungen zu zerbrechen. Die Umdeutung der
Geschichte muBlte mit einer Umerziehung zusammengehen3?.» Dieses
Element der Umerziehung ist es, das die Aufgabe der Gelehrten heute so
verantwortungsvoll macht. Wiederum in den Worten Wilhelms: «Der
Entscheid nimlich, daB} gewisse Werte verschwinden sollen, wird er-

38. China Quarterly Nr. 23 (a.a.0.), S.122-123.



64 R.P. KRAMERS: DIELAO-TZU-DISKUSSIONEN

reicht durch den Druck einer erschreckenden Verantwortung, die nicht
nur intellektuell, sondern mehr noch sozial ist. Der Entschlufl wird nicht
nur, und gewGhnlich nicht an erster Stelle, vom intellektuellen Histo-
riker gefa3t ; insofern er aber in dem ProzeB mitarbeitet, ist erauch ver-
antwortlich. Er ist sich bei der Arbeit immer davon bewuB3t, da3 der
intellektuelle ProzeB der Analyse und der Umdeutung weit iiber den
geistigen Bereich hinaus reichen wird; er schmiedet das Schwert, das
dannspiterim Kampfgebraucht wird, moglicherweise gegenihnselbst39.»

Dal} daher die heutige Diskussion um Lao-tzii eher etwas iiber die in-
tellektuelle und politische Geschichte des neuen Chinaals iiber den alten
Meister selbst aussagt, ist klar. Man ist bemiiht, den Lao-tzli «unschad-
lich» zu machen und ihn in der alten Geschichte aufzubewahren. Ob
dieses Bemiihen wirklich Erfolg haben wird, ist eine Frage, die der wei-
teren Zukunft iiberlassen werden muf3. Denn der Prozel3 der Wieder-
entdeckung der eigenen Identitit in einer modernen Welt ist in China
noch lange nicht abgeschlossen. Immer wieder gibt es Intellektuelle und
andere, die mit «einem fast unheimlichen Gefiihl fiir das politisch Mog-
liche»+ die chinesische Tradition doch noch sozusagen durch ein Hin-
tertiirchen hineinschmuggeln, und sie in ihrer Eigenart zu verteidigen
versuchen. Das gibt der heutigen Diskussion auch ihren zeitgenossischen
Charakter; denn die Moglichkeit besteht noch immer, daB hinter der
Fassade einer wissenschaftlichen Distanz Elemente eines traditionellen
Lebensgefiihls stecken, die ihren normativen Einflul auch auf die mo-
derne chinesische Welt behalten haben.

Hat denn die Diskussion um Lao-tzii und andere alte Philosophen fiir
uns noch einen wissenschaftlichen Wert? Vielleicht doch, insofern die
normativen Gesichtspunkte der marxistischen «Klassiker» ein neues
sozialhistorisches Licht auf die Materie werfen. Indem man versucht,
den Philosophen ihren Platz in der sozialgeschichtlichen Entwicklung zu
geben, und man damit die Geistesgeschichte in eine engere Beziehung

39. Ibid., S.125.
40. Wilhelm, Ibid.



INDER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 65

zur ganzen Geschichte als ProzeB bringt, ist die Moglichkeit einer mehr
wissenschaftlichen Interpretation gegeben. Aber diese Moglichkeit be-
schrankt sich auf eine notwendige Korrektur von der Seite einer verant-
wortlichen Textkritik und historischen Kritik auf das wang-wén shéng-i
[16], die direkte Kontaktnahme mit den Texten. Dariiber hinaus bleibt
die Frage nach einer inneren Deutung eines Textes wie das Tao té ching
bestehen. Denn, indem einerseits die Notwendigkeit besteht, dieses
Weisheitsbuch im Rahmen seiner Abfassungszeit zu plazieren, um da-
durch seine geistesgeschichtliche Bedeutung genauer festzustellen,
bleibt andererseits die Tatsache bestehen, daB das Tao té ching seine wich-
tige Rolle in der Mitgestaltung des chinesischen Lebensgefiihls gespielt
und deshalb eine Bedeutung erlangt hat, die weit iiber seinen urspriing-
lichen EinfluB hinausreicht. Deshalb sind wir iiberzeugt, da8 mit den
Diskussionen iiber Lao-tzii im heutigen China das letzte Wort noch nicht
ausgesprochen ist.



66

10

II

12

13

14

Iy

16

17

18

19

20

2

—

R.P. XRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

SCHRIFTZEICHEN ZU TEXT UND ANMERKUNGEN

& 5

B R

#

2

A%,

B gAMLY,
AZENMLE
HEE S NAME Y
% K A
e

&

%

4

A

t

¥ &

%X

YL Rk

i

A

£ 7

AP

¢ 2

A5 B4 M4

22

23

24

27

28

29

3o

31

32

33

34

35

G EINNCR § B
A3 HE

& X

v 8 Y%
%M -
P & Kb
RN
25 4 Y
A5G -

v 8 EEE Y
1A -

v @<L ARE My
AR ARG A

% 4

WX LT H
A HE
AR E T Y

% Gh [ 24
LERFYHI KL
Gink
%% AL,
@
44 F L

LA

AR T



36

37

38

39

40

IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 67

BEA o A T UYEEH N
Lol ARHik P RAY
Xidnaik o B4
4 ey
éaii%?r*ﬁf? s FEE

7 %%, 45 AR AGL Z



	Die Lao-Tzŭ-Diskussionen in der chinesischen Volksrepublik

