
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 22 (1968)

Heft: 1-4

Artikel: Die Lao-Tz-Diskussionen in der chinesischen Volksrepublik

Autor: Kramers, R.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN
IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK

R. P. KRAMERS

UNIVERSITÄT ZURICH

Die Sprüche des Lao-tzü* in dem kaum über rooo Worte zählendenText,
der unter dem Namen Tao tê ching überliefert worden ist, haben schon

seit längerer Zeit auch ausgedehnte Kreise im Abendland berührt. Die
Faszination des dichterisch-prägnanten Stils, in dem diese Lebensweisheit

eher mit suggestiver Kraft als mit scharf definierter Klarheit formuliert

wurde, drängt zu immer neuen Deutungsversuchen. Daher gibt es

fortwährend Raum für neue Übersetzungen, die gezwungenermaßen
ebenso viele verschiedene Interpretationen darstellen : wissenschaftliche

Annäherungsversuche von sinologischen Forschern, die unter Beiziehung

einerbeachtlichen Textkritik zu der ursprünglichen Bedeutung des

Textes durchzudringen versuchen, und freie, von der ursprünglichen
Gedankenwelt fast völlig losgelöste Paraphrasierungen, die den Lao-tzü-

Text eher als Ausgangspunkt für die Formulierung einer eigenen
Lebensphilosophie denn als ein historisches Dokument behandeln.

Aber die abendländischen Bemühungen zum Verständnis des Lao-tzü

sind, verglichen mit dem mächtigen Strom der eigenen chinesischen

Interpretationsversuche, nicht mehr als ein kleines Bächlein. Denn der
frühe Taoismus, obwohl nicht als offizielle Lehre anerkannt, hat doch

die konfuzianische Orthodoxie zu verschiedenen Zeiten stark beeinflußt.

Dabei kam es immer wieder zu neuen Interpretationen, je nach

der allgemeinen geistigen Konstellation der Zeit. Wir können daher

behaupten, daß sich die Vorstellungen des mysteriösen alten Weisen fast in
jedem Jahrhundert wandelten, und daß, je bewegter die Zeit, sich des

Meisters Avatare um so rascher wandelten.

* Lao-tzü verweist auf den Text, Lao-tzü auf den angeblichen Verfasser. Zahlen in eckigen
Klammern beziehen sich auf die chinesischen Zeichen am Ende des Aufsatzes.



32 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Diese Aussage gilt zumal für das Jahrhundert, in dem wir leben, und
das für China wahrlich dramatische Wendepunkte aufzeigt. Der
Zusammenbruch der alten Ordnung und das Aufkommen neuerer Wertkriterien

unter abendländischem Einfluß brachte eine völlig neue Note in die

Interpretation der traditionellen Geistesgeschichte. Schon während der

zwanziger Jahre dieses Jahrhunderts wurde diese neue Haltung in den
Diskussionen um die alte Geschichte Chinas bemerkbar, unter anderm
auch in den Diskussionen um Lao-tzü1. Bestimmend für die neue Haltung
war zuerst das negative Moment des Ikonoklasmus, es wurde ein Versuch

unternommen, mit der bisherigen Tradition gründlich abzurechnen. Das

bedeutete, daß man sich von den durch die Tradition gestellten
Lebensnormen distanzierte und so zum ersten Male die chinesische Geschichte

von außen her in ihrem historischenWerdegang zu betrachtenversuchte.
Daß sich dabei ein heftiger Streit zwischen Ikonoklasten und Traditionalisten

entwickelte, zeigt, wie sehr man zu jenem Zeitpunkte noch nach

positiven neuen Normen suchte, und wie sehr man andererseits noch
nicht bereit war, von den traditionellen Normen abzusehen. Somit waren

die Kontroversen über die alte Geistesgeschichte ein Widerhall des

erschütternden Erneuerungsprozesses, der sich auf politischen und
sozialen Ebenen abspielte.

Die Gründung und Entwicklung der Chinesischen Volksrepublik seit

1949 bildet ein neues Glied in der Kette der revolutionären Ereignisse,
die China auf dem Wege zur Erneuerung drängen. Daß dabei die Frage
nach der Kontinuität der chinesischen Geschichte und Geistesgeschichte
in eine neue Phase eingetreten ist, wird an den Versuchen, diese

Geschichte neu zu schreiben, und an den dadurch entstandenen Diskussionen

deutlich. Ein allgemeiner Überblick über die Diskussionen um die
alte chinesische Philosophie wurde von Donald Munro dargestellt*.
Joseph Levenson untersuchte besonders die Stellung des Konfuzius im

1. Im Ku shih pien [20] («Symposium über die alte Geschichte»), Bd. 3, S. 303-C20, sind die

wichtigsten Beiträge zur iao-tzü-Frage zwischen den Jahren 1919 und 1932 abgedruckt worden.
2. Donald J. Munro : Chinese Communist Treatment of the Thinkers ofthe Hundred Schools Period.

In China Quarterly, Nr. 24, Okt.-Dez. 196c, S. 119-140.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 33

kommunistischen China', und von Hellmut Wilhelm liegt eine ähnliche

Untersuchung vor über die neue Beurteilung der neokonfuzianischen

Strömungen der Sung- undMing-Dynastie4.
Wir müssen uns darüber klar sein, daß, wie Levenson daran erinnert,

die heutigen Kontroversen über die geistige Vergangenheit Chinas im

ganzen Erneuerungsprozeß marginal sind : Die Gesamtheit der politischen,

sozialen, wirtschaftlichen und technischen Probleme, vor die sich
das neue Regime gestellt sieht, läßt dem Problem der Rekonstruktion
der Vergangenheit nur einen bescheidenen Raum. Immerhin ist es

bemerkenswert, daß ein Teil der Diskussionen sogar seinen Weg in die
führenden Tageszeitungen gefunden hat. Auch deuten die verschiedenen

Sammelbände, in denen die wichtigsten Aufsätze und Diskussionsbeiträge

nochmals publiziert worden sind, auf die Bemühung um eine

sorgfältige Dokumentation. So ist es auch mit der lao-tzü-Diskussion
zwischen Mai und September 1959, deren wichtigste Beiträge in einem

«Symposium zur Philosophie des Lao-tzü» noch im selben Jahr in einem
Sammelband erschienen sind'. Unser Bericht wird vornehmlich von dieser

Dokumentation ausgehen, um zuerst einen Eindruck des Inhaltes zu

geben, bevor wir ihre Beweggründe und ihren Wert für die Lao-tzü-

Forschung näher zu deuten versuchen.
Ende Mai 19Ç9 publizierten zwei Gelehrte in einer Tageszeitung eine

zusammenfassende Übersicht über die neueste Lao-tzü-Forschung6, wobei

der Stoff über drei Themengruppen verteilt wurde :

1. Die Frage nach der Zeit der Abfassung des Tao tê ching und die damit
verbundene Frage nach den Beziehungen zwischen Lao-tzü, dem

angeblichen Autor, und dem Tao té ching.

3. Joseph R. Levenson: The Place ofConfucius in Communist China. In China Quarterly, Nr. 12,
Okt.-Dez. 1962, S. 1—18. Später in etwas abgeänderter Fassung in Confucian China and its
Modern Fate, Bd. 3, 196$, S. 61-82.

4. Hellmut Wilhelm: The Reappraisal of 'Neo-Confucianism. In China Quarterly, Nr. 23,
Juli-Sept. 1961, S. 122-139.

Ç. Lao-tzü che-hsüeh t'ao-lun chi [li]. Peking 19C9. Später abgekürzt TLC.

6. Jen Chi-yü und Fêng Ching-yüan: Lao-tzü tiyen-chiu [22] («Die lao-tzü-Forschung») im
Kuang-ming jih-pao vom 24. und 31.Mai 1959, siehe TLC, S. 1-27.



34 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

2. Das Problem der sozialgeschichtlichen Deutung des Gedankengutes
im Tao tê ching, oder, marxistisch gesagt, die Frage, welche
Klasseninteressen die Gedanken des Tao tê ching-Autors vertreten.

3. Das für die Diskussion wichtigste Problem der Deutung des Tao tê

ching als philosophisches System, und die für die kommunistischen
Denkhistoriker zentrale Frage, ob dieses System als idealistisch oder
als materialistisch zu bewerten sei.

Wir werden jeden Punkt etwas näher betrachten.

i. Der klassischen Tradition gemäß war Lao-tzü ein älterer Zeitgenosse

des Konfuzius, und lebte also in der zweiten Hälfte des 6. und am

Anfang des r. vorchristlichen Jahrhunderts. Es gibt einige Überlieferungen,

nach denen Konfuzius ihn in der Hauptstadt des Chou-Reiches
besucht haben soll, wo Lao-tzü oder Lao Tan einmal als Archivar tätig war.
Die moderne Kritik hat, mit nur ein paar Ausnahmen, diese Tradition
abgelehnt und die Vermutung geäußert, daß es sich hier um eine spätere
antikonfuzianische Tradition handelt, die Konfuzius als verirrten, jedoch
dankbaren Schüler des Lao-tzü darstellt'. Diese Ansicht wird gerechtfertigt

durch einige Textstellen im Tao tê ching, die sich gerade gegen die

Hauptbegriffe des Konfuzianismus wenden. So hat man verschiedene

Hypothesen zu begründen versucht : daß es vielleicht einen alten Weisen

namens Lao Tan gegeben habe, der aber mit dem Tao té ching nichts zu
tun habe ; daß der Philosoph Lao-tzü der Verfasser des Tao tê ching war,
aber erst zwei Jahrhunderte nach Konfuzius gelebt hat ; oder aber, daß

der Text von verschiedenen Autoren (Lao-tzü kann «alterMeister», aber
auch «alte Meister» bedeuten) geschrieben worden ist, usw. Es ist ziemlich

sicher, daß der Text in seiner heutigen Redaktion frühestens dem

4. vorchristlichen Jahrhundert entstammt und daß er einer Schule

angehörte, deren Blütezeit ungefähr jener Periode entspricht. Wir brauchen

in diesem Punkt nicht in Einzelheiten zu gehen, da sie für das

Verständnis der Philosophie des Tao tê ching weniger aufschlußreich sind.

7. Siehe die Diskussionen im Ku shih pien, in Anmerkung i genannt.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 3$

Für die heutige Diskussion in China ist diese Frage jedoch von großer
Bedeutung, da sie mit dem zweiten Problem zusammenhängt, nämlich
mit dem Problem der Klassenzugehörigkeit des Autors des Tao tê ching.

2. Keine Lebensphilosophie wird ins Luftleere hineinkonstruiert. Das

ist natürlich im allgemeinen der Fall, nur wird dieser Tatsache in der
Sicht der kommunistischen Gesellschaftslehre ein außerordentlich großes

Gewicht beigemessen. Da es in der alten chinesischen Philosophie
keinen Text gibt, der sich nicht mit der Kunst des Regierens befaßt, ist
es auch verhältnismäßig leicht, den Lao-tzü aus dieser Sicht zu betrachten.

Zuerst werden einige Historiker genannt, die die Ansicht vertreten,
Lao-tzü (oder wer auch immer der Autor des Tao tê ching gewesen sein

mag8) gehöre der dekadenten Adelsklasse an. Tatsächlich weiß man, daß

sich in der mittleren Chou-Zeit (zwischen dem 6. und 4. vorchristlichen
Jahrhundert) einschneidende Wandlungen in der gesellschaftlichen
sowie der politischen Ordnung vollzogen haben. Die alte sakrale Ordnung
der zentralen Herrschaft der Chou-Dynastie löste sich allmählich auf. Es

entstanden eine Anzahl Großstaaten, die sich aus ehemaligen Grenzmarken

entwickelt hatten. Aufstrebende Familien von Großgrundbesitzern
und Händlern verdrängten die alten, mit dem Chou-Königshaus verbundenen

Feudalherrscherfamilien. So kann man gegen die Mitte der Chou-
Zeit auch wirklich das Bestehen eines heruntergekommenen Adels

annehmen, dessen Vertreter sich aber oft als politische Berater und
Verwalter der Feudalherren zu behaupten wußten.

Da nun über den Autor des Tao tê ching keine zuverlässigen biographischen

Angaben vorliegen, soll seine Klassenzugehörigkeit lediglich aus

den Aussagen im Text über Politik und Gesellschaft hergeleitet werden.

8. Die Autoren, die sich an der Diskussion beteiligen, sind sich bewußt, daß die Autorschaft

des Lao-tzü-Textes nicht feststeht. Wenn sie daher kurzweg von Lao-tzü als von einer
existierenden Person reden, geschieht dies nur als vereinfachte Darstellung. Der älteste
Name, unter welchem der Text bekannt war, ist Lao-tzü, der Titel Tao té ching stammt erst
aus der Han-Zeit. Siehe D. C. Laos Übers. : Lao-tzü, Tao tê ching, Penguin Books, 1963, S. 7—

12, 147-162.



36 r. p. kramers: die lao-tzu-diskussionen
So unternimmt es der Historiker Fan Wên-lan0, Lao-tzü als

heruntergekommenen Edlen zu präsentieren. Der so wichtige Begriff des wu wei

[i], «nicht handeln», oder besser «das Nicht-Eingreifen in den
natürlichen Lauf der Dinge», wird aufdie Klassengegensätze angewendet. Für
die herrschende Klasse empfiehlt Lao-tzü das wu wei, für die beherrschten
Klassen aber das^ü min [2], «das Dummhalten des Volkes». Da letzteres
aber tatsächlich sehr schwierig ist, will Lao-tzü am liebsten zurück zu
den alten Zeiten, als die «Staaten klein und dünn besiedelt» waren, wie
der Anfang des 80. Kapitels lautet. Er will so bewußt den zu seiner Zeit
in Gang gesetzten Kräften entgegentreten, die gerade nach größerer Einheit

tendieren; denn nur durch die Ansiedlung der Bevölkerung in
kleinen Gruppen mit einem niedrigen Lebensstandard und ohne

Gelegenheit zu gegenseitigem Kontakt kann die archaische Utopie Lao-tzüs

aufrechterhalten werden.
So lehnt er alles Streben, das für einen gesellschaftlichen Fortschritt

unentbehrlich ist, einfach ab. Wir erkennen in dieser Interpretation den

Rest des 80. Kapitels wieder, zumal den Schluß, wo der Weise davon

spricht, daß «das Volk, obwohl es die benachbarte Siedlung in der Ferne

liegen sieht, und ihre Hähne krähen und ihre Hunde bellen hört, doch

bis zum Lebensende niemals mit dem Nachbarn verkehrt».
Ähnlich wie Fan Wên-lan beschreibt auch der Historiker Lü Chen-yü

in seiner «Geschichte des politischen Denkens Chinas»10 Lao-tzü als

Angehörigen der alten Herrscherklasse, weil er sich unter anderem

gegen die neuaufkommende Handelsklasse kehrt, wie zum Beispiel in
Kapitel C3 : «Die Herrscherhöfe sind schön ausgestattet, aber die Äcker
sind voller Unkraut und die Vorratsscheunen leer, [doch gehen die Leute

herum] in schönen Kleidern, mit scharfen Schwertern, satt vom Essen

und Trinken, und mit zu vielem Besitz.» Aber da er noch immer für die

9. Die Autoren zitieren Fan Wên-lan: Chung-kuo t'ung-shih chien-pien («Abriß der
allgemeinen Geschichte Chinas»), S. 269-270. Die Ausgabe von 1947 enthält einen kurzen
Abschnitt, S. 87-90.

10. Lü Chen-yü: Chung-kuo chêng-chih szü-hsiang shih [24] («Geschichte des chinesischen

politischen Denkens»). Ausgabe der Autoren, S.64ff.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 37

alte Ordnung war, predigte Lao-tzü zugleich das Beibehalten der
Interessenverhältnisse, was auch wieder den Interessen des Bauerntums

entgegengesetzt war. Lao-tzü wußte um die Dekadenz seiner eigenen Klasse

und um die Unmöglichkeit einer Restauration ihrer Macht, daher waren
seine Ideen archaisch, negativ und regressiv.

Einige andere Gelehrte jedoch sehen im Tao tê ching die Stimme des

unterdrückten Bauerntums. Diese Ansicht wird vor allem von Yang

Hsing-shun vertreten, dessen Auffassung zuerst 1950 in Rußland publiziert

wurde, 19^7 dann auch in chinesischer Übersetzung vorlag ". Nach

Yang war Lao-tzü ein erbitterter Feind der unterdrückenden Klasse, da

er für die Bauern große Sympathie hegte. Alles Unglück in der Welt kam

von der Abschaffung des Tao und von der Loslösung vom Ideal des primitiven

Volkslebens. Wir erkennen hier das 38.Kapitel: «Wenn das Tao

verlorengeht, gibt es natürliche Tugend, wenn die verlorengeht, gibt es

[die Lehre der] Menschlichkeit, wenn die verlorengeht, gibt es die

Gerechtigkeit, und wenn die Gerechtigkeit verlorengeht, gibt es die
Sittlichkeit.» Und dann das 19.Kapitel: «VerwirfMenschlichkeit und

Gerechtigkeit, und das Volk wird zu kindlicher Ehrfurcht und Liebe
zurückkehren und laß [das Volk] daran festhalten, daß es das Schlichte

zeigt und an der Einfalt festhält, und daß es wenig Selbstsucht und

Begehren hat.»

Wir brauchen die weiteren Argumente Yangs nicht anzuführen, denn

sie laufen auf dasselbe hinaus. Seinen Ansichten ähnlich sind diejenigen
des Philosophiehistorikers Hou Wai-lu, der durch viele Aufsätze und
durch sein sechsbändiges Werk über die Geschichte des chinesischen

Denkens bei der Umdeutung von Chinas geistiger Vergangenheit in letzter

Zeit eine hervorragende Rolle spielt". Hou Wai-lu sieht in Lao-tzü
einen Vertreter des Ideals der primitiven, nach Sippen geordneten
«Bauernkommunen». Und dieser Aspekt Lao-tzüs kann positiv gewür-

11. Yang Hsing-shun : Lao-tzü chi ch 'i hsüeh-shuo [ i c] («Lao-tsü und seine Lehre »), S. 7 c—7 8.
12. Hou Wai-lu: Chung-kuo szü-hsiang t'ung-shih [26] («Allgemeine Geschichte des

chinesischen Denkens»), Peking 1956-1960, siehe den Abschnitt über Lao-tzü in Bd. i,S. 257-308.



38 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

digt werden. Hingegen wird bei Lao-tzü eine allzu große Naivität
bemerkbar, wie zum Beispiel im Kapitel 20: «Mein Gemüt ist das eines

Dummen, so verwirrt.» Und seine Tao-Mystik und der Gedanke der

Widerstandslosigkeit werden weiter von Hou negativ gewertet.
Die Autoren der genannten Übersicht, Jen Chi-yü und Fêng Ching-

yüan, fügen als ihre Meinung hinzu, daß Lao-tzü eigentlich beide Interessen

vertritt: einerseits die Interessen der Bauern und der kleinen

Bourgeoisie (für letztere vgl. Kapitel 67 : «Ich habe drei Kostbarkeiten,
die ich fest bewahre : die eine heißt Liebe, die zweite Sparsamkeit, und
die dritte, daß ich nicht so anmaßend bin, der Erste in der Welt sein zu

wollen») ; aber andererseits sind die Einsiedler vom Typus Lao-tzüs

doch nicht völlig mit dem echten Bauerntum identifizierbar, dafür gibt
es zu viele konservative Züge. Die widersprüchlichen Standpunkte im
Text ließen übrigens auch verschiedene Stufen der Autorschaft
vermuten.

Wenn man die großen Denker der Chou-Zeit nach ihrem
Klassenhintergrund analysiert, so ergibt sich nach Jen und Fêng folgendes Bild :

Konfuzius war noch ein echter Vertreter der adligen Oberschicht aus

der Periode der Sklavenhaltergesellschaft, die aber selber im Begriffwar,
sich umzuwandeln. Deshalb gibt es in seinem Konservatismus auch

Elemente der Erneuerung.
Mo Ti, der Prediger der allgemeinenMenschenliebe, gehörte der

neuaufkommenden Klasse der freien Handwerker, somit dem Bauerntum
und der Bourgeoisie an.

Die Gesetzesschule vertrat vor allem die mittleren Schichten, wegen
ihrer Betonung des Gleichgewichtes und der Gleichheit vor einem

unparteiischen Gesetz, obwohl die Meister dieser Schule selbst vorwiegend

der Adelsklasse entstammten. Und Lao-tzü könnte man als

Vertreter des heruntergekommenen Adels sehen, der selbst zum Bauerntum

geworden war. Das würde auch die anscheinenden Gegensätze im
Text erklären. Es geht aber nicht an, Lao-tzüs Utopie als reinen Archaismus

zu betrachten, wie einige es tun. Es steckt in diesen alten Utopien



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 39

immer eine Zukunftsvision; man kann schließlich von Rousseaus «Zurück

zur Natur» auch nicht sagen, daß er uns zu einem kulturlosen Zeitalter

zurückführen will. Natürlich ist es teilweise richtig, zu sagen, daß

Lao-tzüs Ansichten über die Gesellschaft und die Geschichte nicht
wirklichkeitsgetreu seien : schließlich ist er von der konfuzianischen Lehre
des Status quo und des Einhaltens der Riten und Sitten grundsätzlich
verschieden. Lao-tzüs Fehler war, daß er zu weit ging ; indem er gegen die

Ausbeutung und Unterdrückung seiner Zeit protestierte, kehrte er sich

gegen jede gesellschaftliche Ordnung überhaupt. Aber wenn Lao-tzü
schon übertreibt, so fügen die Autoren hinzu, soll man noch nicht, wie
viele es heute tun, die Echtheit seiner Kritik an der Gesellschaft
verkennen.

So wird der alte Naturmystiker in diesen revolutionären Tagen noch

zum Fürsprecher des Bauerntums, es sei denn mit dem Vorbehalt, daß

er selbst noch zu viel mit der Erbschaft einer sklavenhaltenden
Oberschicht belastet war, um sich völlig mit dem Volke identifizieren zu
können.

3. Aber wie gesagt, das weitaus wichtigste Diskussionsthema heute

ist die Frage nach der Klassifizierung des Denksystems Lao-tzüs als

entweder materialistisch oder idealistisch. Wir erkennen hier noch klarer
das evangelische Feuer des kommunistischen Regimes, das gerade der

Philosophie für freie, unverbindliche Arbeit keinen Platz mehr läßt und
sie in ihre dogmatischen Kategorien hineinzwingt. So wird auch Lao-tzü

unter diesem Gesichtspunkt behandelt, wobei sich, wie wir sehen werden,

doch noch ein gewisses Seilziehen ergibt zwischen einer gradlinigen
dogmatischen Beurteilung und einem Versuch, die Eigenständigkeit der
Tao tê c/iin^-Philosophie irgendwie zu sichern.

Jen Chi-yü und Fêng Ching-yüan teilen ihren Stoff systematisch ein
und nennen die Argumente derjenigen, die Lao-tzü für einen Idealisten

halten, an erster Stelle. Das läßt aber den historischen Vorgang der
Diskussion nicht ganz erkennen, denn sie fing eigentlich mit den

Behauptungen an, zumal jenen des Gelehrten Yang Hsing-shun, daß Lao-



40 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

tzüs Denksystem materialistisch sei. Die Feststellung dieser Tatsache ist
deshalb wichtig, weil unter den chinesischen Intellektuellen noch immer
die Tendenz besteht, das Neue im Alten wieder zu entdecken, und so

das Alte wieder zu Ehren kommen zu lassen. Hierüber noch später. Wir
wollen jetzt sehen, wie man Lao-tzü zum Idealisten macht. Der Historiker

Lü Chen-yü13 gibt zwar zu, daß Lao-tzü die Präexistenz der
Substanz pu [3], «der ungehobelte Block, das Echte», über den Begriff
ming [4], «Name», anerkennt, doch wird im Tao tê ching bei näherer

Betrachtung die Sache gerade umgekehrt: das Tao hat keinen materiellen,
sondern einen geistigen Inhalt. Im Tao gibt es weiter keinen inneren

Kampf, alles dreht sich schließlich um Begriffe wie «Ruhe», «Leere»
und «Nicht-Handeln». Und zuletzt scheint Lao-tzü das Tao doch als

allmächtigen Schöpfer und Herrn aller Dinge anzusehen, wie es auch aus

Kapitel 4 hervorzugehen scheint: «Es ist abgründig, wie der Ahn aller

Dinge.»
Ein anderer Gelehrter, Yang Jung-kuo14, sieht als Grundthema des

Tao tê ching die Form des Kaisertums, also die absolute Monarchie. Denn
das Tao ist über allen Dingen, ewig und unveränderlich. Das Tao tê ching

spricht auch vom Tê [c], dem Wesen der Dinge: Jedes Ding hat sein

spezifisches Tê. Das Tao ist das Ganze aller Tè, die Tê sind nur Einzelteile
des Tao. So hat der König, wenn er das Tao verstanden hat, auch die ewigen

Tê in jedem spezifischen Fall, und deshalb steht im 39. Kapitel
geschrieben: «Wenn der Fürst das Eine erlangt, kann er dadurch zum
Fürsten der Welt werden.»

Eine zweite Gruppe sieht bei Lao-tzü eine Vermischung von Idealismus

und Materialismus. Hou Wai-lu *5 spricht von einem Dualismus von
Tao und Tê : Was zum Tê gehört, also zum Wesen der einzelnen Dinge,
gehört zum Kosmos und ist mit der Materie verbunden. Das Tao aber ist

13. Lü Chen-yü: a.a.O., S.57-59.
14. Yang Jung-kuo: Chung-kuo ku-tai szü-hsiang shih [27] («Geschichte des alten

chinesischen Denkens»), S. 257—270.

15. Hou Wai-lu: a.a.O., S. 266.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 4I

jenseits des Tê, und steht also über der materiellen Wirklichkeit. Nicht
nur das : das Tao ist selbst der Materie entgegengesetzt. Also vom Tao

her ist Lao-tzüs System idealistisch zu nennen, während das Tê das Bindeglied

zur materiellen Welt ist.
Diesen Meinungen gegenüber stehen diejenigen jener Gelehrten, die,

wie Yang Hsing-shun und Fan Wên-lan, Lao-tzüs System, vor allem
seinen Tao-Begriff, als grundsätzlich materialistisch interpretieren. Das Tao

wird dann als das Naturgesetz aller Dinge gesehen und steht im Gegensatz

zu der Auffassung eines höchsten Gottes oder eines himmlischen
Willens. Das Tao ist das ewig Natürliche der materiellen Welt, es ist die
Ursubstanz aller Dinge, die sich jeweils durch seine Eigenart (sein Tê)

manifestiert und ohne die Dinge nicht existiert.
Jen Chi-yü und Fêng Ching-yüan sind selbst auch der Meinung zugetan,

Lao-tzü sei grundsätzlich Materialist. Sie warnen davor, in einem
so zeitgebundenen Text wie dem Tao tê ching scharfe und klare Definitionen

zu erwarten. Lao-tzü hatte damals ungeheure Schwierigkeiten,
seine primitiv-wissenschaftlichen Ansichten auszudrücken. So wird das

Tao als undifferenziert, ohne Laut und Form, als sich selbst zum Gesetz

nehmend und als den Göttern präexistierend beschrieben. Wenn man
es ablehnt, das Tao als konkrete Urmaterie zu erfassen, so könnte man
auch sagen, Lao-tzüs Tao sei der Bereich des Materiellen. Das Tao ist das

Urchaos, woraus die Welt entstanden ist. Diesen Gedanken hat Lao-tzü

gemeinsam mit den materialistischen Denkern des klassischen
abendländischen Altertums. Als Beweis wird der Text im i.Kapitel
herbeigeführt: «Das Namenlose ist der Anfang von Himmel und Erde, das

Namhafte ist die Mutter aller Dinge.» «Das Namenlose» ist das Tao, das

Chaos, die Ursubstanz. «Das Namhafte» bezieht sich auf die Dinge, die
schon einen Namen haben, und aus welchen andere Dinge entstehen ;

wie Hühner aus Eiern, Bäume aus Bäumen usw. Nur für das Entstehen

von Himmel und Erde kann keine andere konkrete Ursache genannt
werden. Dieser Gedanke wird mit jenem der klassischen griechischen
Philosophen verglichen, die für den Weltanfang das Wasser oder die



42 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSI ONEN

Unendlichkeit annehmen. Auch die Unwahrnehmbarkeit des Tao ist
kein Kriterium des Idealismus. Denn wie Lenin schon gesagt hat, ist das

einzige Merkmal der Materie, daß sie objektiv außerhalb unserer
Erkenntnis existiert. Es gibt natürlich auch idealistische Elemente bei Lao-

tzü, die spüren lassen, wie sehr er noch in seiner Zeit gefangen war. Aber
das soll uns nicht für die unverkennbaren Ansätze zum primitiven
Materialismus im Tao tê ching blind machen.

Die Frage wird auch so gestellt : Wenn Lao-tzü ein Materialist war,
weshalb haben dann spätere Idealisten ihm geglaubt und sogar aus seiner
Lehre eine Religion gemacht? (Dies bezieht sich natürlich auf den

religiösen Taoismus, der erst im 2. und 3. nachchristlichen Jahrhundert
entstanden ist, und auch zum Teil auf spätere Auslegungen des Tao tê ching.)
Aber die Autoren lehnen dieses Argument ab ; man kann Lao-tzü spätere

Verzerrungen nicht vorwerfen. Selbst der wissenschaftliche und konsequent

materialistische Marxismus, der am wenigsten zu Verdrehungen
fähig ist, wird doch wieder von internationalen Revisionisten falsch

interpretiert, um dadurch ihren reaktionären Grund zu bemänteln. Wieviel

leichter muß eine solche Verdrehung gewesen sein, wo die Gedanken

des Tao tê ching nicht eindeutig materialistisch waren Noch viele

Argumente werden für die Verteidigung Lao-tzüs als Materialisten

angeführt, aber wir wollen sie hier nicht weiter behandeln. Denn die

eigentliche Diskussion über Idealismus oderMaterialismus bei Lao-tzü fing
erst nach dieser Übersicht an : mit einem langen Aufsatz in der
chinesischen philosophischen Zeitschrift vom Juni 19C9, verfaßt von Kuan

Fêng und Lin Yü-shih*6. Diese beiden Autoren sind in den letzten Jahren
öfters als Vertreter des offiziellen Parteistandpunktes aufgetreten und
haben den Versuchen zur Aufwertung der alten Philosophie die rechte

Anwendung der neuen Dogmatik gegenübergestellt. Kuan und Lin stellen

sich gegen drei Auffassungen über das Tao, die in den letzten
Jahrzehnten von den Vorkämpfern eines materialistischen Lao-tzü verteidigt
wurden :

16. Che-hsüehyen-chiu («Philosophische Forschung»), 1959, Nr.6, siehe TLC, S. 176-227.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 43

1. Daß das Tao «das ewig Natürliche der materiellen Welt» oder «das

materielle Sein» selbst sei.

2. Daß das Tao ein «minimales materielles Element» sei, oder aber die
«Realität der Materie» (ungefähr der altgriechischen Theorie des

Atoms entsprechend), oder daß es «das essentielle Fluidum» oder
das «Urchaos der Materie» sei.

3. Daß das Tao das objektive Gesetz der materiellen Welt sei.

Diesen Behauptungen gegenüber entfalteten die Autoren die These, im
Tao tê ching gebe es zwar Ansätze zum Materialismus, das Tao sei aber im
Grunde genommen vergleichbar mit dem «absoluten Geist» im Hegel-
schen Sinne.

Wir sehen im i. Kapitel des Tao tê ching den Schlüssel zum ganzen
philosophischen System Lao-tzüs :

«Das Tao, das man für Tao halten kann, ist nicht das ewige Tao,

Man kann ihm schon einen Namen geben, aber es ist nicht der

ewige Name.»

Dieser erste Satz muß mit dem 2 r. Kapitel in Verbindung gebracht werden,

wo es heißt :

«Ich weiß seinen Namen nicht, laß es uns mit Tao andeuten;
oder wenn man ihm schon einen Namen geben muß, laß es

,groß' heißen.»

Die Autoren sehen also im Tao das Namenlose, aber die nächste Zeile
des i. Kapitels wird anders gelesen, nicht (wie wir vorher gesehen

haben):

«Das Namenlose ist der Anfang von Himmel und Erde,
das Namhafte ist die Mutter aller Dinge»,

sondern :

«Als Nichts wird es genannt: Anfang von Himmel und Erde;
als Seiendes wird es genannt: Mutter aller Dinge.» [6]



44 R- P- KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Dieser Punktuationsunterschied ist schon eine uralte Crux im Tao tê

ching, aber er ist im Lichte der neuen Diskussion wichtig, weil man den

Termini «Nichts» und «Seiendes» eine so große Bedeutung für die

Feststellung des Tao als idealistischen Begriff beimißt. Die Interpretation

der Autoren zeigt, daß in Tao das ewig Seiende und das ewige Nichts
miteinander verbunden sind. Das Tao besteht ewig, es ist nicht dem

Wandel der Dinge unterstellt, aber gegenüber der Existenz der konkreten

Dinge ist es das «Nichts», das heißt es hat keine formelle Existenz :

Tao ist ewig sich selbst.

Die dritte Zeile bestätigt das Primat des Nichts über dem Seienden :

«Deshalb sollst du durch ,das ewige Nichts' (d.h. das Tao als ewiges

Nichts) den geheimnisvollen Anfang (nämlich von Himmel und Erde)
erblicken,
und durch das ,ewig Seiende' (d. h. das Tao in seiner Qualität als ewig
Seiendes) die Grenze aller Dinge erforschen.»

Auch diese Zeile wird anders punktuiert als üblich, obwohl auch hier
schon jahrhundertelang beide Lesarten verteidigt worden sind. Die
andere, mehr übliche Interpretation lautet :

« Deshalb kann man durch ständige Wunschlosigkeit den geheimnisvollen

Urgrund (d.h. das Tao) erblicken,
Und durch ständige Begierde dieAbgrenzungenderDingeerfassen.»[7]

Diese Lesart ist darum nicht unwahrscheinlich, weil bei Lao-tzü an
anderen Textstellen die Termini «Wunschlosigkeit» bzw. «Begierde»
eine große Rolle spielen. Die Autoren Kuan und Lin aber halten streng
an der Zweiteilung «Nichts» und «Seiendes» fest, da sie dadurch im
i.Kapitel einen logischen Zusammenhang erblicken, der nach ihrer
Meinung durch die andere Lesart völlig unbegreiflich sein würde.

So wäre auch mit der Lesart «ewiges Nichts» und «ewig Seiendes»

die nächste Zeile verständlich :



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 4.C

« Diese beiden treten aus demselben Ursprung hervor, obwohl sie

verschiedene Namen haben ;

zusammen werden sie ,das Dunkle' genannt, das Dunkle vom Dunklen,
die Pforte alles Geheimnisvollen.»

Beide Aspekte kommen im Tao zusammen, das dadurch seine für die

ganze Philosophie Lao-tzüs bestimmende Bedeutung erhält.
Das Primat des Nichts gegenüber dem Seienden wird den Autoren

zufolge in anderen Stellen des Tao tê ching weiter begründet, woraus man
schließen muß, daß die Auffassung vom Tao als Materie keinen genügenden

Grund hat. In Kapitel 4 heißt es zum Beispiel :

«Das Tao ist ein leeres Gefäß (ch'ung [8], etwas Undifferenziertes),
und obwohl sein Wirken überall ist, wird es selbst niemals voll.»

Mit dieser Interpretation wird die «Leere», das Nichts, dem «Vollen»,
dem Konkreten gegenübergestellt. Aber auch das ist nicht die übliche

Interpretation, die das Wort «voll» [9] zum Wort «erschöpft» [10]
emendiert, so daß sich der Paradox ergibt :

«Das Tao ist leer, aber sein endloses Wirken erschöpft sich nie.»

Wir sehen jedoch, weshalb die Interpreten diesen Gegensatz zwischen

«leer» und «voll» betonen wollen: denn so können sie beweisen, daß

das Tao nicht als Urmaterie, sondern als grundsätzlich idealistischer

Begriffgedacht ist. So lesen sie auch im 40. Kapitel, wo steht :

« Alle Dinge in der Welt entstehen aus dem Seienden,

und das Seiende aus dem Nichts.»

Also wird hier der Existenz der Dinge etwas anderes vorangesetzt : das

«Seiende» ist hier nicht gemeint als die ewige Selbstexistenz des Tao,

sondern als die Existenz der materiellen Welt. Das «Nichts» ist natürlich

wieder das Tao.

Anhand weiterer Texte wird dann gezeigt, wie das Tao des Lao-tzü
das unveränderliche, überzeitliche und überräumliche Absolute ist.



46 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

Denn das Tao wird als «ewig» und «ohne Form» beschrieben. Wichtig
auch für die Feststellung der Vorherrschung des Geistes über die
Materie sind die Texte, welche das Tao als den allgemeinen, allschaffenden

Urgrund sehen. Im 2 ç. Kapitel lesen wir :

«Es gibt etwas, das im Chaos (oder: formlos) zustande kam,
und das vor Himmel und Erde geboren wurde.»

Dieser Text wird von der pro-materialistischen Seite her als wichtiges
Beweisstück angeführt, da das chinesische Wort, hier mit «etwas»

wiedergegeben, auch das Wort für «Ding» oder «Materie» [î i] ist. Hier
aber erscheinen Kuan und Lin in der Zurückweisung dieser Lesart
gerecht zu sein, denn in die Auslegung des Wortes als «Materie» wäre
zuviel hineininterpretiert. Noch klarer erscheint der Text im 42.Ka¬

pitel :

«Tao erzeugt Eins, Eins erzeugt Zwei, Zwei erzeugt Drei,
und Drei erzeugt die zehntausend Dinge.»

Die «Eins» kann als undifferenzierte Urmaterie ausgelegt werden, aus

welcher dann die «Zwei» (yang) und dadurch die «Drei» (yin) entstehen.

Aber es wird deutlich gesagt: das Tao erzeugt die Eins, also wird
es wieder der Materie vorangestellt und kann deshalb nicht selbst die

Materie sein. Und auch der Text in Kapitel 40 scheint dies zu bezeugen :

« Alle Dinge in der Welt entstehen aus dem Seienden,
das Seiende jedoch aus dem Nichts.»

Nachdem Kuan und Lin ihre eigenen Argumente als Beweise des Idealismus

(oder genauer gesagt: des «objektiven Idealismus») bei Lao-tzü

hervorgebracht haben, kehren sie sich systematisch gegen die pro-mate-
rialistische Gruppe. Sie suchen der Reihe nach zu beweisen, daß

1. das Tao nicht etwa das Atom ist, wie es in der altgriechischen
Philosophie beschrieben wurde. Die Befürworter dieser Theorie zitieren
als Beweis Kapitel 14:



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 47

«Was nicht erschaut werden kann, heißt schwindend,
was nicht gehört werden kann, heißt fein,
was nicht gefühlt werden kann, heißt winzig.
Diese drei können nicht erforscht werden,
deshalb werden sie zu Einem vermischt.

Unbestimmt ist es, unnahbar;
es kehrt zurück zu was nicht Ding ist.»

Die «Eins» im Text gleicht dem Atom der Griechen. Aber, so sagen die

Interpreten, diese Eins ist nicht das Tao.

Auch kann man nicht das Tao mit dem apeiron, der «Unendlichkeit»,
des Anaximander vergleichen, welches sich über die vier Elemente
ausdehnt und ihr Grund ist. Denn das apeiron bleibt ein Element und ist
nicht die Leere jenseits von Raum und Zeit.

2. Ein anderes Argument, um Tao als materialistisch zu bezeichnen, ist
mit dem Text aus Kapitel 21 verknüpft, wo über das Tao Folgendes

gesagt wird :

« Es ist unbestimmt und schattenhaft,
aber in ihm ist ein Bild.
Es ist schattenhaft und unbestimmt,
aber in ihm ist eine Substanz (,Ding', ,Materie'),
tief und dunkel,
aber in ihm ist ein Samen.

Dieser Samen ist echt,
in ihm ist Nachprüfbares.»

Dieser « Samen » oder diese « Essenz » wird mit einigen Stellen von andern

alten Philosophen in Verbindung gebracht, wo über ein «Fluidum der
Essenz» [12] gesprochen wird1'.

17. Vor allem durch Fêng Yu-lan in einem langen Aufsatz über die wichtigsten Termini
in der frühtaoistischen Philosophie, wovon noch die Rede sein wird.



48 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSION EN

Aber diese Identifikation ist willkürlich. Erstens kommt der Terminus

ching, «Essenz», nur sehr selten in Lao-tzüs Text vor und scheint daher

gar nicht zentral zu sein. Zweitens kann man mit ebensoviel Recht (auf
Grund eines Chuang-tzü-Textes) das Wort ching (« Essenz ») zu ch 'ing [13],
«Gefühle», emendieren: «In Tao gibt es Gefühle und Nachprüfbares18.»
Also wird eine materialistische Interpretation dieses ganzen Passus von
Kuan und Lin abgelehnt.

3. Tao kann auch nicht ein Urchaos sein, aus welchem Himmel, Erde

und alle Dinge entstanden sind. Denn ein solches Urchaos ist etwas

Konkretes, das sich aufteilt in die konkreten Formen der Materie und
daher selber nicht bestehen bleibt. Hingegen wird vom Tao behauptet,
es bleibe immer sich selbst. So wird auch der Satz im 2 r. Kapitel
ausgelegt : « Es gibt Etwas, das formlos zustande gekommen und bevor Himmel

und Erde entstanden ist.» Diese Aussage bestätigt, daß Tao das

ungeteilte Absolute ist.

4. Tao ist nicht der Bereich des Materiellen in materialistischem

Sinne, oder, wie andere gesagt haben, « das ewigNatürliche der materiellen

Welt». Die beiden Autoren zitieren hier einen Passus im Chuang-tzü-

Text : «Gibt es ein Ding, das vor Himmel und Erde entstanden ist? Das

was die Dinge zu Dingen macht, ist kein Ding. Da das Ding aus dem

Ding entsteht, kann man nicht zu dem gelangen, das den Dingen
vorangegangen ist, es gibt immer wieder Dinge10.»

Die beiden Autoren betonen, daß sie hier nicht die Absicht haben,
den Lao-tzü mittels des Chuang-tzü zu interpretieren - sie erkennen ja
selbst, daß grundsätzliche Unterschiede zwischen den beiden in ihrer
Auffassung des Tao bestehen -, aber der Chuang-tzü-Passus macht klar,
daß die Suche nach einemAnfang der Dinge notwendigerweise bei etwas,
das «nicht Ding» ist, endet; und diese Tatsache kann man auch in den

oben schon erwähnten Texten des 40. und 42. Kapitels sowie beim An-

18. Chuang-tzü, Kapitel Ta tsung shih. Richard Wilhelm: Dschuang dsi, S.49, übersetzt:
«Das ist der Sinn; er ist gütig und treu» [28].

19. Chuang-tzü, Kapitel Chihpeiyu; R.Wilhelm, a.a.O., S. 167.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 49

fang des 21. Kapitels des Lao-tzü wiedererkennen : « Das Tao als Ding ist
schattenhaft und unbestimmt.» Es ist dies die normale Deutung der
Zeile, sie wird aber auch wieder anders und nicht sehr überzeugend
interpretiert : « Das Tao im Schaffen der Dinge ist schattenhaft und
unbestimmt20.» Mit noch weiteren Belegstellen versuchen die Autoren
immer festzustellen, daß das Tao eine andere, dem «Seienden», den «Dingen»

und der «Eins» vorangehende Kategorie ist.

r. Tao besteht nicht aus objektiven Gesetzen. Denn solche Gesetze

sind nach den Lehren des dialektischen Materialismus nicht von der
objektiven Existenz der Materie wegzudenken. Wenn man daher die
«objektiven Gesetze» vom Werdegang der Materie loslöst und ihnen eine

eigene Existenz gewährt, oder sie sich als etwas Präexistentes und

Schöpferisches betrachtet, so hat das nichts mit objektiven Gesetzen zu
tun. Auf diese Weise könnte Gott auch ein objektives Gesetz sein.

Nach dieser Widerlegung der wichtigsten Argumente für das Tao als

etwas Materielles kommen Kuan und Lin zu der Schlußfolgerung, daß

das Tao des Lao-tzü mit dem «absoluten Geist» gleichzustellen und daß

seine Kosmologie als objektiv idealistisch zu betrachten ist. Einige
Ansätze zum Materialismus im Lao-tzü werden zugegeben. So zum Beispiel
das Primat der Realität über den «Namen»; aber das gilt nur für die

konkrete Welt der «Dinge» und nicht für das ganze System, dem ein

metaphysischer Tao-Begriff zugrunde liegt.
Dieser Überblick über die Beweisführung der marxistischen Dogma-

tiker für Lao-tzüs idealistischen Tao-Begriff zeigt erstens die streng
logische Methode die sie anwenden, und zweitens die manchmal genauso

gradlinige Methode derjenigen, die das Tao für materialistisch halten.

Die Diskussion ist in mancher Hinsicht als ganz modern zu bezeichnen,
und es stellt sich die Frage, ob sie durch ihre Zuneigung zur scharfen

Definition der Eigenart der Lao-tzü-Mystik einigermaßen näherkommt.

2o. Es geht um die Interpretation des wei wu [29]. Wei kann in verschiedener Kontext
«sein» oder «tun, machen» bedeuten. Wu, «Ding», kann entweder die ausgedehnteste
Bedeutung «etwas» oder seine mehr konkrete Bedeutung haben.



ro r. p. kramers: die lao-tzu-diskussionen
Es haben sich aber auch Versuche ergeben, die die Eigenständigkeit

der Tao-Philosophie gegenüber der modernen Interpretationsmethode
verteidigt haben. Hier soll vor allem Fêng Yu-lan erwähnt werden, der
bekannte Philosophiehistoriker, dessen in den zwanziger Jahren
verfaßte Geschichte des chinesischen Denkens durch die englische
Übersetzung Derk Boddes dem Abendland zugänglich gemacht worden ist.
Fêng hat sich seit 19 co in seinem Bekenntnis zum Marxismus-Leninismus
aktiv an der Umdeutung der Philosophiegeschichte Chinas beteiligt,
wie aus einer Fülle von Aufsätzen hervorgeht. Es gibt wohl wenige
Gelehrte, die wie er so sehr von einem Gesamtüberblick der chinesischen

Philosophiegeschichte ausgehen. Auch an der Lao-tzü-Diskussion hat er
sich ausführlich beteiligt*1.

In seiner ersten Stellungnahme versucht Fêng die pro-idealistischen
und pro-materialistischen Gruppen einander näherzubringen. Dabei
stellt er zuerst die ganze Methodik der Diskussion in Frage, indem er
davor warnt, die lao-tzü-Philosophie zu «modernisieren». Man kann sie

nicht in Hegeischen Termini erfassen. Wenn zum Beispiel die zweite

Gruppe den Terminus wu, «Ding» [11], in den oben zitierten Kapiteln
21 und 2 r eindeutig als «Materie» auslegt, ist sie genau so gradlinig in
ihrem Verfahren wie die erste Gruppe, die mittels eines Chuang-tzü-
Textes (s. Seite 48) die logische Schlußfolgerung zu ziehen versucht, daß
das Tao, als Uranfang aller Dinge, selbst nicht als Materie gedacht werden

kann. So können beide Gruppen aus denselben Texten jeweils etwas

Gegensätzliches beweisen. Wenn man aber von der Verwendung
moderner Begriffe absieht und sie nicht dem Lao-tzü-Text aufzwingt, kann

man ihm besser gerecht werden.
Der schon zitierte Text im 1. Kapitel : « Das Namenlose ist der

Anfang von Himmel und Erde, das Namhafte ist die Mutter aller Dinge»,

21. Kuan-yü Lao-tzü che-hsüeh ti liang-ko wên-t'i [30] («Zwei Fragen der Philosophie Laotzüs

betreffend»), TLC, S. 48-66. Nach einer Erwiderung durch Kuan Fêng und Lin Yü-shih
(TLC, S. 228-240) noch eine Replik: Tsai t'an kuan-yü Lao-tzü che-hsüeh ti wên-t'i [31] («Wiederum

zur Frage der Philosophie des Lao-tzü»), TLC, S. 67—81.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK CI

beweist den Vorrang des Namenlosen über das Namhafte (oder, der
anderen Punktuierung gemäß : Das «Nichts» steht über dem «Seienden»).

Vergleichen wir nun diese Aussage mit dem Text aus Kapitel 40 : «Alle

Dinge in der Welt entstehen aus dem Seienden, das Seiende entsteht aus

dem Nichts», so sehen wir keinen Widerspruch, denn es steht : t'ien-hsia

wan-wu, «alle Dinge (unter dem Himmel in der Welt», und nicht:
t'ien-ti wan-wu, «Himmel und Erde und alle Dinge».

Wie muß man sich nun, den Texten zufolge, die Entstehung vom
Seienden aus dem Nichts, von Himmel und Erde aus dem Tao vorstellen?

Fêng ergänzt hierfür den von Kuan und Lin zitierten Text aus Kapitel 42 :

«Tao erzeugt Eins, Eins erzeugt Zwei, Zwei erzeugt Drei, und Drei
erzeugt alle Dinge.» Hierauf folgt :

«Alle Dinge tragen dasjin und umfassen dasyang,
und sie gelangen zur Harmonie durch das ch'ung-ch'i [14]
(das undifferenzierte Fluidum).»

Wir übersetzen hier nach der Interpretation Fêngs, der drei ch'i,
«Fluida», «Ur-Emanationen», unterscheidet: das desyin, desyang und
das des ch'ung. Dieses letzte Fluidum entspricht der «Eins» des

vorangehenden Textes, sowie das yin der «Zwei» und das yang der «Drei»
entsprechen. Das ch'ung wird im 4. Kapitel auch als Merkmal des Tao

beschrieben: «Das Tao ist ch'ung, ein leeres Gefäß (etwas Undifferenziertes

ohne Form) ...» Und inverschiedenenTexten des Huai nan tzü findet

man das Wort wieder, um das undifferenzierte Urchaos anzudeuten.

Dieses und andere Beispiele führt Fêng Yu-lan an, um klarzumachen,
daß die einzig richtige Methodologie zum Verständnis des Lao-tzü

diejenige ist, die nicht nur vom Text selbst, sondern auch vom ganzen, mit
ihm in Zusammenhang stehenden taoistischen Traditionsgut ausgeht.
Das versucht er in seinem Aufsatz über die frühtaoistische Terminologie
zu zeigen, denn es geht ihm darum, die eigene Bedeutungswelt dieser

Terminologie darzulegen **.

22. Hsien-ch'in Tao-chia che-hsüeh chu-yao ming-tz'ü t'ung-shih [32] («Allgemeine Erklärung
der wichtigsten philosophischen Termini der Taoisten in der Chou-Zeit»), TLC, S. 82-124.



C2 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSION EN

Man darf sich den Taoismus nicht als eine einheitliche Lehre vorstellen.

Erst im 2. vorchristlichen Jahrhundert sprach man von der Tao-chia

oder Tao-Schule. In Wirklichkeit hat es aber eine ganze Reihe verschiedener

Traditionen gegeben, die bei grundsätzlicher Verwandtschaft
doch große Unterschiede aufweisen. Fêng Yu-lan sieht bei Yang Chu

(der Philosoph, der von Mencius erwähnt wird) den ältesten verbindenden

Gedanken: nämlich das wei-wo [ir], den «Egoismus» oder die

« Selbsterhaltung»23. War das Ziel gleich, so konnte man über die
Methoden der Selbsterhaltung verschiedener Auffassung sein. Im Frühtaois-

mus kann man, je nach methodischen Unterschieden, fünf Hauptströmungen

feststellen :

i. Die Strömung, die die Auffassung vertritt, das Leben und seine

Erhaltung sei das Wichtigste. Dazu ist es nötig, daß man seine eigenen
Wünsche einschränkt und sich sowenig wie möglich von der Außenwelt

beeinflussen läßt. Bekanntlich ist diese Haltung in der Aussage

Yang Chus charakterisiert, der keinen Zweck darin sah, selbst «ein
Härchen seines Schienbeines für das Wohl der Welt zu opfern»24.

2. Eine zweite Auffassung sieht das Wohl des Einzelnen nicht in der

Erhaltung des Lebens, sondern in der Befriedigung der Wünsche. Wenn

man zum Zweck der Lebenserhaltung auf die Befriedigung seiner
Wünsche verzichtet, ja sie sogar verneint, dann würde man doch
niemals das Verlorengegangene wiedergeschenkt bekommen. Also
existiert derMensch nicht nur um der Existenz, sondern auch um des

Genusses willen. Diese Gedanken findet man im 29. Kapitel des Chuang-

tzü: «Der Räuber Chih», und im Yang Chu-Kapitel des Lieh-tzü^.

23. Fêng Yu-lan hat schon in seinem früheren Werke diese «Selbsterhaltung» den

ursprünglichen Gedanken des Taoismus genannt. Siehe z. B. A Short History ofChinese Philosophy,

1948, Kapitel 6.

24. Siehe Mencius, y A. 26.

25. Chuang-tzü, Kapitel 29, ist nicht von R.Wilhelm übersetzt worden. Siehe L. Wieger:
Les Pères du système taoiste, S. 467. Es gehört zu einer späteren Textschicht. Bekanntlich wird
der ganze Lieh-tzü-Text, einschließlich des Kapitels Yang Chu, als eine Fälschung des 4.
Jahrhunderts angesehen ; siehe A.C.Graham: The Book ofLieh-tzü, London i960.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK C3

3. Dann gibt es eine Anzahl von Texten, die des Menschen größtes Wohl
in der Verlängerung des Lebens suchen. Die Beschränkung der

Begierden ist an sich nicht genügend, man sucht darüber hinaus nach

einer Methode der Lebenskultivierung. Diese Gedanken findet Fêng
Yu-lan vor allem in einigen Kapiteln des Kuan-tzü, die den Meistern

Sung Hsing und Yin-wên (Zeitgenossen des Mencius) zugeschrieben
werden26.

4. Die vierte Strömung wird im Lao-tzü-Text vertreten: Alle schädli¬

chen Einflüsse in Natur und Gesellschaft sollen vermieden werden.
Dazu ist es nötig, die Gesetze der Natur und der Menschenwelt zu

kennen, um sie beherrschen zu lernen.

c. Selbst mit den Kenntnissen der Gesetze in Natur und Gesellschaft ist

es nicht immer möglich, schädliche Einflüsse zu vermeiden ; denn es

gibt neben notwendigen auch zufällige Ereignisse, die nicht vorgesehen

werden können. Der beste Weg zur Selbstimmunisierung
gegen solche zufälligen Übel ist der Weg der Selbstverneinung, der in
großen Teilen des Chuang-tzü-Textes gepredigt wird. Das nennt Fêng
Yu-lan die Ah (^Mentalität2? : wenn man Übeln begegnet, tut man
einfach so, als ob sie nicht existierten.

Diese ganze Übersicht der frühtaoistischen Strömungen ist von Fêng Yu-
lan stark vereinfacht, doch sie ist nicht frei von seiner persönlichen
Stellungnahme, die er folgendermaßen klarmacht: Der konsequente Egoismus

führt zu keiner befriedigenden Lösung, wie zu erkennen ist in der
Geschichte des Mannes, der einen Schatz verstecken wollte, ihn schließlich

begrub und zu der Stelle schrieb: «Hier liegen keine 300 Unzen
Silber begraben.» Fêng fügt hinzu, daß in der sozialistischen Gesellschaft

nur das Kollektiv betrachtet wird, und daß demzufolge der zentrale

26. Die Kapitel Neiyeh, Hsin shu shang und Hsin shuhsia [33] sind neuerdings vonW. Allyn
Rickett behandelt worden: Kuan tzu, A Repository ofEarly Chinese Thought, Hong Kong 1965.
Das Kapitel Pai-hsin [34] scheint nicht übersetzt zu sein. Über die Frage der Beziehung dieser
Texte zu den Philosophen Sung Hsing und Yin-wên [35] siehe auch dort, besonders S. 1 57.

27. Nach dem berühmten Werke des modernen Schriftstellers Lu Hsün: Die Biographie
des Ah Q^



C4 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

taoistische Gedanke des Egoismus oder der Selbsterhaltung kein aktuelles

Problem bildet und die verschiedenen Lösungsversuche für die heutige

chinesische Welt keine direkte Relevanz haben. Aber weil sich die

3. und 4. Strömung im Taoismus mit der Frage nach der Unsterblichkeit
befaßten, mußten sie sich bis zu einem gewissen Punkt auch mit der

Untersuchung über die Gesetze von Natur und Gesellschaft auseinandersetzen

; und diese Tätigkeit führte zu einer wenn auch nur mangelhaften
materialistischen Einstellung.

Nun geht es darum, wie Fêng Yu-lan in seiner ersten Erwiderung auf
Kuan und Lin betont hat, in den Texten von ihrer Eigenart und ihrem
weiteren geschichtlichen und gedanklichen Zusammenhang auszugehen.
Das ist nach seiner vereinfachten Skizzierung der verschiedenen taoistischen

Strömungen nicht leicht, aber das Problem wird noch erschwert
durch die lange exegetische Tradition. Fêng erkennt hier das Problem,
das dieser traditionellen Exegese anhaftet, und das er kurz definiert mit
dem alten Spruch: wang-wên shêng-i [16], «den Text anschauen und so

sich die Bedeutung aufgehen lassen». Durch diese Praxis der direkten

Auslegung, ohne Bezug auf eine historische Textkritik, sind die
traditionellen Kommentare zum Lao-tzü und zu den andern Frühtaoisten eher

mit ihren eigenen Ideen und denen ihrer eigenen Zeit verknüpft, als daß

sie wirklich etwas über die ursprünglichen Ideen aussagen.
Die einzige Alternative zur Feststellung der Bedeutung der wichtigsten

termini technici im Lao-tzü-Text ist die Heranziehung und Vergleichung

des gesamten Textmaterials mit den frühtaoistischen Texten.
Das bedeutet nicht, daß diese Termini einheitlich gebraucht werden,
denn in Fêngs Übersicht wird es klargemacht, daß es innerhalb der
taoistischen Denkweise große Unterschiede gibt, die man zum Teil unter
dem Gesichtspunkt des Gegensatzes zwischen Materialismus und Idealismus

erklären kann. Fêng will jedoch zuerst versuchen, das Gemeinsame

der taoistischen Terminologie festzustellen, um dann später die
Unterschiede klarer zu sehen. Natürlich ergibt sich dann auch noch die

Notwendigkeit, eine solche Untersuchung aus sozialhistorischer Perspek-



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK ££;

tive zu betrachten ; aber er möchte sich vorerst aufdie Terminologie
beschränken28.

Wichtig ist, daß Fêng Yu-lan die Beziehungen des Frühtaoismus zur
alten Medizin betont. Die klassischen medizinischen Texte stammen

zwar aus einer späteren Periode, gehen aber manchmal auf viel ältere
Schriften zurück, die selber nicht erhalten geblieben sind. Die alte
Medizin ist aus religiösen und magischen Bräuchen entstanden, und es gab

ein ausgedehntes Schamanentum im alten China. In ihrer Weiterentwicklung

aber blieb die Medizin zwar eng mit den religiösen Vorstellungen

verbunden, versuchte jedoch, Fêng zufolge, bis zu einem
gewissen Grade die Verzerrungen der religiösen Vorstellungswelt zu

korrigieren, da sie im Grunde genommen der Religion entgegengesetzt war.
So glaubte man zum Beispiel nicht, daß alles Leben und alle Krankheiten
einfach von einer höheren Macht wie Shangti gegeben waren. Es ging bei
der alten Medizin nicht so sehr um die Heilung bestehender Krankheiten,
sondern (und dort sieht man die Verbindung mit den taoistischen

Strömungen am klarsten) eher um eine Prophylaxis, um die richtigen
Methoden zur Erhaltung des Lebens.

So hat sich allmählich eine der alten Religion entgegengesetzte
Naturanschauung entwickelt, die zum Beispiel in dieser Textstelle zum
Ausdruck kommt : «Weil man heutzutage das Orakel befragt und betet,
vermehren sich die Krankheiten ständig20.»

Diese veränderte Naturanschauung ist im Denken verschiedener
taoistischer Strömungen anzutreffen und kann als mechanistisch, ja fast

als hylozoistisch definiert werden. Die Ähnlichkeit zum Hylozoismus
der ionischen Schule führt Fêng deshalb an, weil auch Plechanov im
Hylozoismus einen primitiven Materialismus sah.

So versucht Fêng, der Reihe nach eine Anzahl wichtiger Termini auf

ihren materialistischen Gehalt zu prüfen. Da ist zuerst ch ' i [ 17 ], ein « Ur-
28. Es folgt hier noch eine Angabe des benutzten Quellenmaterials, wo neben den schon

genannten Kapiteln des Kuan tzü und des Huai nan tzü mit Auslegungen des Tao tê ching, das

eklektische Lü shih ch'un ch'iu und ein paar Texte aus dem Ch'u tz'ü genannt worden sind.

29. Lü shih ch'un ch'iu, Kapitel 3, R.Wilhelm: Frühling und Herbst des Lü Bu We, S. 31.



C6 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

fluidum», das nach den Lehren verschiedener Texte offensichtlich die
Urmaterie ist, von welcher alle Materie hergeleitet wurde. Das gilt
sowohl von der Vorstellung des Menschenlebens als einer Konzentration
von ch'i als auch von einer weitverbreiteten Kosmogonie. Es können
hier Vergleichungen mit den Vorstellungen in der alten griechischen
Philosophie gemacht werden ; was aber das ch'i von jenen unterscheidet,
ist die Ansicht, daß es ohne wahrnehmbare Form war. Daraus kann man
aber nicht schließen, wie es ein anderer Beitrag zur Lao-tzü-Diskussion

tut30, daß das ch'i demzufolge nicht materiell sein kann. Wenn es als

wu-hsing [18], «ohne Form», definiert wird, soll man dies als relative
Definition auffassen ; daß es nämlich weniger wahrnehmbar ist als andere

Substanzen. Schließlich war das Feuer des Heraklit nicht das gewöhnliche,

sondern ein ewiges, unwahrnehmbares Feuer, aber dadurch noch

lange nicht rein abstrakt.

Mit den Vorstellungen von ch'i wird auch der Unterschied zwischen

ching [12], «Essenz» oder «das Saubere», undhsing, «Form», «der
wahrnehmbare Stoff», verbunden. Beides ist ch'i, obwohl sie antithetisch
sind. Ihr Verhältnis wird auch beschrieben als hsing, als Gehäuse, dem
das ching innewohnt. Diese Vorstellung hängt mit der Methode der

Lebenserhaltung zusammen; denn es geht darum, soviel wie möglich
vom ching anzusammeln, um dadurch das hsing zu säubern. Wem das

gelingt, der kann zu shên [19] «Geistigkeit», «Göttlichkeit», durchdringen.

Shên ist wieder ein religiöser Terminus, der in der taoistischen

Vorstellung als Ausdruck von der Anhäufung des ching, der «Essenz»,
verwendet wird. Dieser und andere Termini sind also nicht als geistig oder

religiös zu deuten, obwohl sie von der religiösen Tradition herstammen,
sondern als etwas ganz Konkretes. Auch der Terminusyi, «Eins», der

so häufig bei Lao-tzü und Chuang-tzü vorkommt, wird von Fêng mit
dem c/)in<j-Fluidum in Verbindung gebracht, so zum Beispiel im 1 o.

Kapitel des Tao tê ching:

30. Chou Chien-jên: Lao-tzü ti «Tao» shih wei-wu chu-i hai-shih wei-hsin chu-il [36] («Ist das

Tao des Lao-tzü materialistisch oder idealistisch?»), siehe TLC, S. 299.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK £J

«Kannst du den Körper31 behalten und nur das Eine umfassen,
ohne dich von ihm zu trennen?»

In diesem Text ist das «Eine» parallel mit dem «Körper» und daher

auch mit dem Begriff ching, «Essenz», gleichzustellen. Und so gilt es

auch für den Text des 42.Kapitels, wo das Wort ch'ung [8], wie wir
schon gesehen haben, von Fêng als ch'ung-ch'i [14], «undifferenziertes

Fluidum», ausgelegt und mit «Eins» identifiziert wird. Auch der
Terminus tê [c] wird mit diesen anderen Worten in Verbindung gebracht:
das tê eines Menschen wird größer, indem er mehr ching anhäuft. Deshalb

ist es das, was einen Menschen zum Menschen, und ein jedes Ding
zum Ding macht. Oder besser, wie im 21. Kapitel gesagt wird :

«In seinen Handlungen befolgt derMensch mit großem tê nur das Tao»

und im c 1. Kapitel :

«Das Tao gibt das Leben, das tê ernährt es ...»

So ist auch bei der Geburt des Menschen sein tê in vollständigster Fülle

anwesend, und deshalb soll derMensch, anstatt sein tê durch Wissen und

Begierde zu verringern, zu dem Zustand des Säuglings zurückkehren.

Kapitel £c sagt zum Beispiel:

«Wer die Fülle des tê in sich hält, ist wie ein Säugling.»

Noch andere Beispiele gibt Fêng, um den engeren Zusammenhang
zwischenyi, ching und tê nachzuweisen ; sie sind alleverschiedeneAusdrucksformen

dessen, was ihnen zugrunde liegt: nämlich das des Tao. Denn

wo Lao-tzü sagt: «Tao erzeugt Eins ...», besagen die Varianten im
Chuang-tzü und im Huai nan tzü, daß «das Tao mit Eins anfängt ».

Das bringt Fêng Yu-lan zu dem wichtigsten Begriffe, den er zuletzt

analysiert: zum Tao. Er stellt fest, daß, wo die anderen von ihm behan-

31. Der Terminusying-p'o [37] bildet nach Fêng den Begriff des menschlichen Körpers.
P'o wurde als «Körperseele» gedacht, zum Unterschied von hun [38], «Hauch» oder
«Geistesseele». Siehe auch Chan Wing-tsit, The Way of Lao-tzü, S. 117.



c8 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

delten Termini durch die ganze taoistische Literatur hindurch einander

mehr oder weniger an Bedeutung gleichbleiben, es gerade mit dem Tao-

Begriff nicht der Fall ist. Dabei kehrt er sich aber gegen die Auffassung,
die Kuan Fêng in einem Aufsatz über die taoistische Schule von Sung

Hsing und Yin-wên vertritt32, daß diese Schule im Unterschied zu Lao-

tzü einen materialistischen Tao-Begriff habe : das Tao sei der «Weg» von
Himmel und Erde. Fêng widerlegt diese Auffassung mit anderen Texten,
die beweisen, daß auch dort der Gedanke an Tao als Erzeuger aller Dinge
vorkommt. Und das kann man von allen frühtaoistischen Vorstellungen

sagen : das Tao ist grundsätzlich mehr und etwas anderes als nur
Naturgesetz. Der größte Unterschied zwischen Lao-tzüs 7ao-Begriff und der
der Sung-Yin-Strömung liegt darin, daß Lao-tzü das Tao als Synthese

vom Seienden und vom Nichts bezeichnet. Aber dieses Nichts bedeutet
nicht den abstrakten Begriff, zu dem er bei Chuang-tzü wird : wu-yu, die

Negation des Seienden ; sondern es ist das Nichts dessen, was ohne Form
und nicht wahrnehmbar ist. Hier sind sicherlich Ansätze zum primitiven

Materialismus vorhanden, und es ist daher nicht gerecht, den Tao-

Begriff des Lao-tzü idealistisch zu deuten, wie dies Chuang-tzü in seiner

Philosophie getan hat.

Dieser sehr gekürzte Abriß des überaus interessanten Aufsatzes von
Fêng Yu-lan führt uns die Merkmale der taoistischen Lebenshaltung als

eigenständige Lebensphilosophie klarer vor Augen als die vorher
zusammengefaßte Diskussion, die vornehmlich von den marxistisch-leninistischen

Konstanten ausging. Wir können daraus auch spüren, um was

es in der Diskussion grundsätzlich geht : um die Einordnung der alten
Gedankenwelt in ein neues Schema. Aber eigentlich versucht Fêng Yu-
lan—und andere mit ihm -, soweit es ihm möglich ist, die Grundkategorien

dieses Schemas in ihrer Brauchbarkeit und Relevanz für den

Diskussionsgegenstand abzulehnen. Kuan und Lin verteidigen sich gegen den

Vorwurf, daß sie die Lao-tzü-Philosophie zu sehr in modernen philoso-

32. In Che-hsüeh yen-chiu, 1959, Nr. 5.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK £9

phischen Kategorien analysieren33. Erstens sind die modernen
philosophischen Termini nur als Analogien gemeint, zweitens aber kann man
solche Termini verwenden, um Begriffe, die inhaltlich schon im Lao-tzü

existieren, klarzustellen. Natürlich waren Begriffe wie «Materie»,
« Raum» und « Zeit» bei Lao-tzü nicht scharfdefiniert, aber das bedeutet
noch lange nicht, daß sie inhaltlich nicht da waren. Doch hat man bei
ihrer Gesamtanalyse des Gedankensystems Lao-tzüs stark den Eindruck,
daß der Vorwurf der «modernisierenden» Methode, die sie anwenden,

gerecht ist. Denn in ihrer Analyse der taoistischen Dialektik - wichtig,
weil die Theorie der Enantiodromie und deren Überwindung einige
Ähnlichkeiten mit dem modernen dialektischen Verfahren aufzeigt,
welche schon von anderen als Beweis für die Relevanz Lao-tzüs auch für
die heutige Zeit angeführt wurde - konzentrieren Kuan und Lin sich

ganz darauf, zu beweisen, daß eine solche Dialektik nicht materialistisch
sein kann, weil ihr Grundbegriff: das Tao, ihnen zufolge idealistisch ist.
Und so wird auch Lao-tzüs «Erkenntnislehre» als aprioristischer,
irrationaler und intuitiver Mystizismus abgewiesen, eben weil die Anschauung

Lao-tzüs von einem idealistischen Tao-Begriff ausgeht34. Also bleibt
für sie die Frage nach dem Tao als materialistisch oder idealistisch zentral,

und man hat den Eindruck, daß die heutige offizielle Lehre es sich

nicht leisten kann, einem alten Weisheitsbuch, das verführerische

Vergleichsmöglichkeiten mit der modernen Dialektik aufweist, ein
materialistisches Urprinzip zuzuschreiben.

Aber wir dürfen in der Beurteilung dieses Standpunktes nicht ungerecht

sein, denn es geht hier schlußendlich nicht um rein theoretische

Fragen. Schon am Anfang haben wir gesehen, wie sehr die Frage der

Klassenzugehörigkeit, die aus dem lao-tzü-Text spricht, für die heutige
Diskussion von zentraler Bedeutung ist. Das gilt sowohl für diejenigen,

33. Tsai t'an Lao-tzü che-hsüeh Wiederum zur Philosophie Lao-tzüs), siehe TLC,
S. 228-240.

34. Für die Ausführungen Kuans und Lins über Lao-tzüs Dialektik und Erkenntnislehre
siehe TLC, S. 202-221.



6o R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSION EN

die im Denksystem des Lao-tzü einen materialistischen Untergrund zu

verteidigen suchen (wie Jen Chi-yü, der die Frage zu beantworten sucht,

warum der ursprünglich materialistische lao-tzü-Text später idealistisch

interpretiert wurde), als auch für diejenigen, die, wie Kuan Fêng und
Lin Yü-shih, Lao-tzü in idealistischer Weise interpretieren. Auch sie

befassen sich mit der Frage, wie das Denksystem Lao-tzüs in dem

Zusammenhang seiner eigenen Zeit zu beurteilen ist, und zwar im letzten
Abschnitt ihres Aufsatzes, der Lao-tzüs Kosmologie behandelt35. Diese

Kosmologie soll im Zusammenhang mit der religiösen Krise der Chou-

Zeit gesehen werden, in der die alten religiösen Vorstellungen eines

höchsten Himmelsherrn, Shang-ti, oder eines voluntaristisch gedachten
Himmels, T'ien, allmählich jener einer unpersönlichen, höchsten
Gewalt Platz machten. Kuan und Lin geben zu, daß Lao-tzü im Kampfgegen
die alten theistischen Vorstellungen einen positiven Beitrag geleistet hat
und daß hier die Ansätze zum Materialismus am klarsten zutage treten.
Aber, so fahren sie weiter, diese Tatsache kann weder zum Hauptpunkt
der Interpretation des ganzen Systems des Tao tê ching gemacht werden,
noch ist sie das Hauptkriterium für die philosophische Beurteilung
Laotzüs. Denn ein theistisches System braucht nicht unbedingt durch ein
atheistisches ersetzt zu werden. Es kann auch an die Stelle des alten ein
subtilerer Theismus treten, so wie Hegel es mit seinem «absoluten
Geist» versuchte. Und das ist dann im Grunde genommen nur ein
anderer Name für Gott, durch welchen das «Opium» dem Volke auf
andere Weise übermittelt werden kann.

Wenn dies, wie Kuan und Lin es meinen, bei Lao-tzü der Fall war,
warum wollte er dann damals die alte Vorstellung des Shang-ti oder T'ien

durch sein Tao, das heißt den «absoluten Geist», ersetzen? Sie vertreten
die Meinung, daß zu Lao-tzüs Zeiten die regierende Klasse des sklaven-

35. Siehe TLC, S. 221 ff. Der Terminus t'ien-tao-kuan [40], den wir hier mit «Kosmologie»

wiedergeben, bedeutet buchstäblich «Anschauung des Himmelsweges» und bezieht
sich auf die Frage nach der höchsten Autorität im Universum. Man könnte hier fast von
«Theologie» reden.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 6l
haltenden Adels selbst nicht mehr daran glaubte, das Volk durch die
alten religiösen Ansichten dummhalten zu können. Deshalb kam Laotzüs

idealistischer Tao-Begriff gerade zur rechten Zeit ; es war dies ein
Versuch, auf eine andere Art eine Vorstellung der höchsten Gewalt zu
geben, wodurch der aufkommende Materialismus mit besserem Erfolg
bekämpft werden konnte.

Für diese zeitgenössische Interpretation des Denksystems Lao-tzüs
werden Kuan und Lin scharf kritisiert, vor allem von Jen Chi-yü und

T'ang Yi-chieh3°. Beide sind nicht einverstanden mit der These, daß die

Bestimmung des Tao als idealistisch oder als materialistisch die primär
zu lösende Frage zu Lao-tzüs Zeiten war. Die große philosophische Frage

war damals die Frage der Kosmologie, der Anschauung der höchsten
Gewalt im Weltall. Auch Jen geht vom Gegensatz Materialismus—Idealismus

aus, jedoch sollte man die alten Meister im Rahmen ihrer Zeit
beurteilen. Wenn Kuan und Lin den Philosophen Mo Ti zum Materialisten
erklären, tun sie das auf Grund seiner Methodik, obwohl doch sein
Glaube an eine voluntaristische Himmelsmacht ihn eher zum Idealisten

stempelt. Die Erklärung Kuans und Lins, Mo Ti gebrauche eine

allgemeingültige Gottesvorstellung wegen des herrschenden Aberglaubens
unter dem Volke, ist nicht befriedigend. Auch Lenin hatte die zentrale

Bedeutung der Gottesfrage in der ganzen abendländischen Philosophie
betont. Die Lage im alten China war natürlich anders, aber dennoch

vergleichbar, denn die Macht des Aberglaubens war zu groß, als daß ein
reiner Atheismus überhaupt vorkommen konnte. Die Suggestion Kuans

und Lins, Lao-tzü habe einen Ersatzbegriff für die alten Götter
konstruiert, damit die herrschenden Klassen das Volk mit diesem Ersatz

dummhalten könnten, verkennt die positive Rolle und die Ansätze zum
Materialismus seiner Philosophie. Denn die Lao-tzü-Philosophie bestritt

36. Jen Chi-yü: lun Lao-tzü che-hsüeh ti wei-wu-chu-i pên-chih [41] («Über die materialistische

Grundlage der Philosophie Lao-tzüs»), TLC, S. 28—47; T'ang Yi-chieh: Lao-tzü
yüeh'ou-kuan ti wei-wu-chu-i pên-chih [42] («Die materialistische Grundlage der Kosmologie
Laotzüs»), TLC, S. 134-153.



62 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

tatsächlich die Gesetze des alten Glaubens, indem sie ein materielles Tao

an die Stelle des Shang-ti setzte. Daß sie das nicht mit kämpferischen
Methoden tat, ist noch kein Beweis für den Idealismus des Systems.

Auch T'ang Yi-chieh ist dieser Ansicht : es ist doch klar, daß das Tao,

das Lao-tzü als «Tao nimmt sein eigenes So-sein zum Vorbild» (Kap. 2 c)

definiert hat, als höchstes naturalistisches Prinzip über jeder voluntari-
stischen Gottesvorstellung erhaben ist. Wie schon Kuo Mo-jo37 betont

hat, war damals die Frage nach der höchsten Gewalt die wichtigste
philosophische Frage. Darin lag der grundsätzliche Unterschied zur
modernen Philosophie, welche die Frage des Verhältnisses von Denken und

Existenz zentral stellt. Das konnte die moderne abendländische

Philosophie erst tun, nachdem sie aus dem langen Winterschlaf der
mittelalterlichen Kirche aufgewacht war. So machen nun die philosophischen

Grundprobleme immer selbst eine Entwicklung durch. Und deshalb

kann man die Philosophie Lao-tzüs nur richtig verstehen, indem man

von den geistigen Normen und Problemen der damaligen Zeit ausgeht,
und nicht, indem man sie aus modernerphilosophischerSicht betrachtet.

Wir müssen zum Schluß nur noch etwas zu der Frage bemerken, wie
die heutige Lao-tzü-Diskussion überhaupt zu verstehen ist : Es dürfte aus

dem oben zusammengefaßten Material klar geworden sein, daß es sich

nicht um eine rein wissenschaftliche Diskussion handelt, trotzdem hier
und dort der Eindruck einer wissenschaftlichen Objektivität geweckt
worden ist. Es geht eigentlich um etwas ganz anderes, es geht in erster
Linie um die Frage der Kontinuität des geistigen Erbe Chinas. Im alten

Kaiserreich existierte dieses Problem noch gar nicht, oder nur am

Rande. Da war China noch die ganze Welt, und Konfuzius und Lao-tzü

sowie die andern Denker hatten ihren Platz innerhalb dieser Welt. Wie
wir aber am Anfang gesagt haben, wurde durch die Berührung mit dem

Abendland zum ersten Male eine geistige und soziale Alternative in

37. Der Autor verweist auf einen Aufsatz von Kuo Mo-jo : Hsien-ch'in t'ien-tao-kuan ti chin-

ch'an [43] («Die Entwicklung der Kosmologie in der Chou-Zeit»).



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 63

China bemerkbar, die wesentlich dazu beigetragen hat, die alte, in sich
selbst geschlossene Welt aufzubrechen und zu sprengen.

Dem gegenüber haben sich aber gewisse intellektuelle Kreise kräftig
widersetzt, und so entstand zum ersten Male eine Apologie für die

Eigenständigkeit des chinesischen Denkens und des chinesischen Geistes.

Diese Apologie variierte von einem starren Konservatismus, der alles

Neue ablehnte, zu einem viel subtileren Versuch, die modernen
abendländischen Alternativen in die alte Tradition hinein zu interpretieren.
Auch fortschrittlicheDenkergebrauchten dieseMethode desHineininter-

pretierens, aber in einem andern Sinne. Sie bewiesen ihren Landsleuten,
daß die neuen Ideen auch bei den alten Denkern vorgefunden werden

können, daß diese Ideen aber von einer späteren Orthodoxie
unterdrückt worden sind. Beiderseits jedoch mußte man mit der Vergangenheit

fertig werden, um sie in die Gegenwart hinein zu integrieren.
Während das nationalistische Regime in China immer mehr von

seinen Theoretikern zu einer Wiederbelebung der konfuzianischen Orthodoxie

- als Mittel zur Rückkehr zur eigenen Seele Chinas - getrieben
wurde, zeigte die soziale Wirklichkeit des modernen China immer klarer

die Hohlheit dieser Versuche. Erst mit der Revolution von 1949

begann man einen andern Weg zu gehen. Aber das bedeutete, daß die

Vergangenheit neu interpretiert werden mußte, um den inneren Widerstand,

der noch unter den Intellektuellen und dem traditionsgebundenen
Volke lebte, endgültig zu brechen. Wie Hellmut Wilhelm sagt: «Bei
dieser Umdeutung (der alten Werte) ging es nicht darum, ein neues
marxistisches Verständnis der historischen Ereignisse herbeizuschaffen,
sondern auch darum, die in 1949 noch immer akzeptierten Werte und

dominierenden Lebenshaltungen zu zerbrechen. Die Umdeutung der
Geschichte mußte mit einer Umerziehung zusammengehen38.» Dieses

Element der Umerziehung ist es, das die Aufgabe der Gelehrten heute so

verantwortungsvoll macht. Wiederum in den Worten Wilhelms : «Der
Entscheid nämlich, daß gewisse Werte verschwinden sollen, wird er-

38. China Quarterly Nr. 23 (a.a.O.), S. 122-123.



64 R. P. KRAMERS: DIE LAO-TZU-DISKUSSIONEN

reicht durch den Druck einer erschreckenden Verantwortung, die nicht
nur intellektuell, sondern mehr noch sozial ist. Der Entschluß wird nicht

nur, und gewöhnlich nicht an erster Stelle, vom intellektuellen Historiker

gefaßt ; insofern er aber in dem Prozeß mitarbeitet, ist er auch

verantwortlich. Er ist sich bei der Arbeit immer davon bewußt, daß der
intellektuelle Prozeß der Analyse und der Umdeutung weit über den

geistigen Bereich hinaus reichen wird; er schmiedet das Schwert, das

dann später imKampfgebrauchtwird, möglicherweise gegen ihn selbst39. »

Daß daher die heutige Diskussion um Lao-tzü eher etwas über die

intellektuelle und politische Geschichte des neuen China als über den alten

Meister selbst aussagt, ist klar. Man ist bemüht, den Lao-tzü «unschädlich»

zu machen und ihn in der alten Geschichte aufzubewahren. Ob
dieses Bemühen wirklich Erfolg haben wird, ist eine Frage, die der
weiteren Zukunft überlassen werden muß. Denn der Prozeß der

Wiederentdeckung der eigenen Identität in einer modernen Welt ist in China

noch lange nicht abgeschlossen. Immer wieder gibt es Intellektuelle und

andere, die mit «einem fast unheimlichen Gefühl für das politisch
Mögliche»40 die chinesische Tradition doch noch sozusagen durch ein
Hintertürchen hineinschmuggeln, und sie in ihrer Eigenart zu verteidigen
versuchen. Das gibt der heutigen Diskussion auch ihren zeitgenössischen
Charakter ; denn die Möglichkeit besteht noch immer, daß hinter der
Fassade einer wissenschaftlichen Distanz Elemente eines traditionellen

Lebensgefühls stecken, die ihren normativen Einfluß auch auf die
moderne chinesische Welt behalten haben.

Hat denn die Diskussion um Lao-tzü und andere alte Philosophen für
uns noch einen wissenschaftlichen Wert? Vielleicht doch, insofern die

normativen Gesichtspunkte der marxistischen «Klassiker» ein neues

sozialhistorisches Licht auf die Materie werfen. Indem man versucht,
den Philosophen ihren Platz in der sozialgeschichtlichen Entwicklung zu

geben, und man damit die Geistesgeschichte in eine engere Beziehung

39. Ibid., S. 125.

40. Wilhelm, Ibid.



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 6c

zur ganzen Geschichte als Prozeß bringt, ist die Möglichkeit einer mehr
wissenschaftlichen Interpretation gegeben. Aber diese Möglichkeit
beschränkt sich auf eine notwendige Korrektur von der Seite einer
verantwortlichen Textkritik und historischen Kritik auf das wang-wên shêng-i

[i6], die direkte Kontaktnahme mit den Texten. Darüber hinaus bleibt
die Frage nach einer inneren Deutung eines Textes wie das Tao tê ching
bestehen. Denn, indem einerseits die Notwendigkeit besteht, dieses

Weisheitsbuch im Rahmen seiner Abfassungszeit zu plazieren, um
dadurch seine geistesgeschichtliche Bedeutung genauer festzustellen,
bleibt andererseits die Tatsache bestehen, daß das Tao tê ching seine wichtige

Rolle in der Mitgestaltung des chinesischen Lebensgefühls gespielt
und deshalb eine Bedeutung erlangt hat, die weit über seinen ursprünglichen

Einfluß hinausreicht. Deshalb sind wir überzeugt, daß mit den

Diskussionen über Lao-tzü im heutigen China das letzte Wort noch nicht

ausgesprochen ist.



66 R.P.KRAMERS: DI E LAO-TZU-DISKU SSI O N EN

SCHRIFTZEICHEN ZU TEXT UND ANMERKUNGEN

i ah
2 **
3 &
4 £

8 »7

'7 jlt
i8 & %

19 /*^

20 i £#
21 AjCWiijfL

22 &«& ,-M&:
rtl-M^Hi

23 icZM -

*$&£.$$
24 tfrm ¦¦

+ SÄ.i4&&4t
2J Ü9M ¦¦

£***#¦&
26 ^M, ••

^ «£&$_*.
27 4}&a *

*iUAfi£Ut
28 /UM M*
29 hw
30 n%jL*W!jkh*\

èAQn.
3' &-&$%%*%

y & wu
32 lirit*^*i-#*

tWf
33 %* ftt, *zmxt
34 6'<?

3Î •rtM'flL



IN DER CHINESISCHEN VOLKSREPUBLIK 67

36 )%1tL-- 4. -ifc£*%<#%&&

Ül*^i* 42 4-^r :

37 $& ^s-tf^iM&jfc^
38 4 ik^t
39 *&&*%1f 43 if&^ :

40 hälfet l**Jlto**iM.


	Die Lao-Tzŭ-Diskussionen in der chinesischen Volksrepublik

