
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 20 (1966)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Heinz Brasch, Kyoto. Die Seele Japans. 208 S. einschl. Abb. Ölten, Lausanne, Freiburg

i.Br., Urs Graf Verlag, 1965.

Der Verfasser dieses mit schlichter Vornehmheit gestalteten, mit zahlreichen
vorzüglichen Abbildungen versehenen Buches ist in Kyoto aufgewachsen und später
immer wieder dorthin zurückgekehrt : so spricht er gleichsam von innen her über diese
selbst in moderner Zeit noch immer bezaubernde Stadt. In geschickter Weise
versteht Brasch es, die Stadt, ihre nähere Umgebung mit ihren vielen Tempeln und Gärten,

ihre charakteristischen Lokalitäten zu schildern und zugleich ihre politische,
soziale, religiöse und literarische Geschichte in dies anschauliche Bild zu verweben,
das er mit vielen alten Überlieferungen, Legenden, Gedichten und nicht zuletzt
Kunstwerken atmosphärisch belebt. Eine gute Idee war es, auch Holzschnitt-Ansichten

aus alten Reiseführern wie dem «Miyako Meisho Zuë» von 1780 beizugeben,
weil diese es ermöglichen, gleichsam unter dem modern veränderten Stadtbild das

alte durchscheinen zu lassen. Dies Stadtporträt, diese Stadtbiographie ist eine
bemerkenswerte literarische Leistung ; jeder, der Kyoto kennt, wird mit Genuß und
Dankbarkeit zu dem Buche greifen, und wer es nicht kennt, dem wird die Stadt als lebendiges

Wesen, als unverwechselbare Persönlichkeit vorgestellt. Hinter der Bescheidenheit

des Autors, der ohne wissenschaftliche Ansprüche auftritt, verbirgt sich
dennoch ein beträchtliches Maß an Wissen, und so bietet das Buch nicht etwa bloß
ein Stimmungsbild oder persönliche Erinnerungen, sondern eine Menge solider
Information, einen konzentrierten, repräsentativen Ausschnitt aus der Kulturgeschichte

Japans, beseelt durch das vom Autor aufs feinste nachempfundene und

vergegenwärtigte Lebensgefühl des japanischen Menschen. Dietrich Seckel

Jean Herbert, Aux sources duJapon. Le Shinto. Préface du Marquis Yukitada Sasaki.

374 pages, 8°. Paris, Editions Albin Michel, 1964.

«Es ist der Shintoismus, der die Japaner zu dem gemacht hat, was sie sind, und es

ist lächerlich, sie verstehen zu wollen ohne zureichende Kenntnis des Shintoismus.»

Mit diesen Worten umreißt der Autor seine Einstellung zu dem Thema. Doch wer
nun glaubt, eine dickleibige Geschichte des Phänomens in die Hände gedrückt zu

bekommen, wird enttäuscht sein. Denn völlig und mit gutem Grund außer acht

gelassen wurden alle die heiklen Fragen nach den Ursprüngen des Shintoismus, welche

Einflüsse auf ihn einwirkten, von Seiten der japanischen Urbevölkerung genau
wie von jenseits der Meere, durch Malaien, Koreaner und nicht zuletzt von der Lehre
und den Praktiken des Buddhismus. Die ganze Aufmerksamkeit konzentriert sich

vielmehr auf die aktuelle Ausprägung, soll heißen, wie er heute erlebt wird. Des-



I CO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

wegen wurden mit einigen wenigen Ausnahmen nur praktizierende japanische Shin-

toisten befragt : Äbte von Klöstern, Theologen, Priester, Mönche, Sektenangehörige
und Laien.

Das verarbeitete - in rund dreißig Jahren gesammelte -Material ist eindrucksvoll ;

mußten doch allein in 800 Klöstern über die in ihnen geführten, oft mehrtägigen
Unterredungen Dossiers angelegt werden. Die Anlage des Ganzen ist übersichtlich
und begrifflich klar, auch wenn der Autor die Tatsache schwer empfindet, daß es

Fälle gibt, die sich nicht anders erklären lassen als mit einer anderen Art des Schauens.

Oder mit seinen eigenen Worten: «Die einfachsten Fragen, die man sonst in ein

paar Worten beantworten kann, stellen sich im Shinto nicht, so daß meine
Gesprächspartner sie, trotz ihrem hervorragenden Wissen und dem besten Willen, so

wenig zu beantworten wußten wie ein Musiker, den man fragt, ob ein bestimmtes
Musikstück in Wasser- oder Ölfarben geschrieben sei.» wmt.

Joseph R. Levenson, Confucian China and its Modern Fate. Volume Two : The Problem

ofMonarchical Decay, xiii, 178 S., 8°. Berkeley and Los Angeles, University of
California Press, 1964.
Id., Volume Three : The Problem ofHistorical Significance, ix, 180 S., 8°. University of
California Press, 1965.

With the second and third volumes as a sequel to the first : The Problem ofIntellectual

Continuity, this brilliant analysis of modern Chinese history is rounded off. Most of
the contents of these volumes have already appeared in much the same form in various

Journals as well as in the valuable series produced by the Committee for Chinese

Thought. But it is good to have them strung together here into a masterful 'theme
with variations'. The main theme remains : it did already appear on the first pages of
Mr. Levenson's earlier book, Liang Ch'i-ch'ao and the Mind ofModern China : '... Every
man has an emotional commitment to history and an intellectual commitment to
value, and he tries to make these commitments coincide. A stable society is one
whose members would choose, on universal principles, the particular culture which
they inherit' (p. 1). To be more specific: China in the past had been 'Confucian'
(specific historical existence) because the principles underlying this doctrine were
considered to have final authority over the whole ofhuman life (universal value). This

harmony, this balance had been profoundly upset by the Western impact and the

subsequent breakdown of traditional values. The resulting tension between 'history'
and 'value' produced among the thinking members of the nation various efforts to
restore the balance ; the efforts varied between two extremes : a radical break with
the past, as evidenced in progressive intellectual currents in the early Republican
days, and diehard conservatism refusing to enter the modern age. Most typical of the
tension were the various efforts at synthesis by those who wished to assert China's



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICI

specific cultural identity overagainst the penetrating modern world. But these efforts
revealed that the universals of the synthesis were modern rather than traditionally
Chinese: Confucianism and the Chinese tradition were evaluated in the light of
modern Western principles such as science and democracy, rather than that science
and democracy were measured with the yardstick of traditional truth. Because of
this, in order to satisfy the emotional attachment to 'history', intellectuals had to
resort to the relativizing of 'value' : not just anything that is good for other parts of
the world is good for China ; it must be Chinese to be good. For 'a nation must always
remain faithful to its own history and its own culture in order to maintain an

independent existence on earth ...' (Nationalist Chinese Handbook of 1934, quoted
by Levenson, 1, 106). The author shows the sterility of this answer which runs against
the current of history. Things in China have changed profoundly and radically, and
the patterns of the past are'being woven into a completely different pattern of today.

In Volume Two Mr. Levenson treats the same basic problem, not as an exclusively
intellectual one, but from the institutional viewpoint. As he formulates the problem
himself: '... how and why have monarchy and bureaucracy been so intimately
involved in the Confucian view of culture that abolition of the first, and transformation

of the second, have rendered the partisans of the third more traditionalistic than
traditional?' (p.vi) Some results of this transformation are first illustrated in General
Yuan Shihk'ai's abortive attempt to restore the monarchy and its Confucian
substructure in 1916. The Confucianism of earlier ages became a means to an end: it
was true for the Chinese nation just as Christianity was true for the West. The shift
is aptly illustrated in the changing concept of 'the people's will' (p. 11): this meant
in the old days that order or unrest among the people was a barometer within the
natural-social cycle, rather a portent for the ruler to act upon. But now it was

reinterpreted according to the democratic idea of the will of the people as the source
ofauthority. The second Part of the book : Tension and Vitality, gives a brilliant analysis
of the complementary relationship between the monarchy — originally legalist, not
Confucianist, but in need of a dependent bureaucratic body against other possible
centres of power - and a Confucian bureaucracy which was profoundly suspicious of
absolute monarchy, yet needed the monarchy in order to be able to function (an

interesting parallel is drawn here with the new Junker aristocracy in Prussia). It was
'a tension between companions' (p. 73). Part three : The Break in the Line of Tension,

takes the process a step further, and presents the view that especially the T'aip'ing
rebellion was responsible for letting the tension between monarchy and bureaucracy
disappear. For the T'aip'ing, though also one in a long line of peasant rebellions
which are so typical of Chinese history, was unlike these others in that it posed a

radical alternative to the Confucian scheme of things. The Confucian gentleman-
scholar ideal with its aloofness from autocratic power was also discarded, and this
drove the bureaucracy into the arms of the monarchy, a change in posture 'from a



IÇ2 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

bout to an embrace' (p. 99). And in their central concept of the Heavenly Lord the

T'aip'ings, though using Confucian words, set them in a Christian context. Thus,
we come to the last part of Volume Two, where the underlying suggestion of the
entire book is formulated : '... revolution had at last intervened in modern Chinese

history, putting an end to bureaucracy's long imperviousness to the mandate-

changing of the old monarchical system' (p. 119). With the abolition of the monarchical

structure its supporting Confucian ideology was no longer relevant. An
interesting analysis of the term ko-ming, 'change of (heavenly) mandate', reveals the
change in content from the ancient notion to the modern one of 'revolution'. And
the change was the more final, since the users of the term were aware of its ancient

meaning. The Confucian tradition had gone, and the traditionalism that had replaced
it made a final shift in the republican era : it 'turned into nostalgia - which is thirst
for the past, not a life-giving fluid itself (p. 139).

The 'Problem of Historical Significance' — the theme of the third Volume — starts
with a biting little vignette on the Utopian Confucian scholar Liao P'ing who may
have influenced the reformer K'ang Yu-wei in his prophetic interpretation of
Confucius. To Confucius and the Confucians history was the pattern-book of action : for
those who understood, the paradigms were there. History was not conceived of as

a process. This changes with Liao's interpretation: the classical texts of antiquity
are turned into prophecies ofmodern times, thus introducing a prophetic note which
they never contained. Liao illustrates the verdict on Confucianism which Mr. Levenson

gives on p. 3 : 'To depart from history is to enter it. ' For this reason the first part
of Volume Three is called 'Out of History.' The main essay on this theme is Chapter
II, which, under the poetic title '111 Wind in the Well-Field, ' analyses the changing
attitudes towards the historical significance of the ching-t'ien or 'well-field' system.
Traditionally accepted as straight history, in republican days it was turned into a

metaphor, something that 'stood for things, values or social theories which were not
Confucian at all' (p. 17). This was true alike for those who like Dr. Hu Shih denied
the historicity of ching-t'ien and saw in it a Utopian construction of later ages, and for
the communist historians who place ching-t'ien back into history because it fits their
Marxist theories of societal development ('Confucian Sound in a Marxist Sense').
This leads over into Part II: 'Into History,' in which the study on 'The Place of
Confucius in Communist China' (Ch. Ill) exemplifies the treatment ofChinese history
by the communists : the Confucian paradigms of history, significant for all ages, are
turned into stages of historical growth, significant only in their historical context
but no longer having any direct bearing upon the present. Part HI on 'Historical
Significance' tries to bring the passing of Confucian China under more general headings

: ' Confucian civilization was the apotheosis of the amateur, while the genius of
the modern age (evil or not) is for specialization' (p. 108). The 'amateur', that is,
the non-specialist man of culture. And finally, in a 'concluding conclusion', the



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS IC3

radicalness of China's modem revolution is once more underlined: there may be

fragments are recognizably of the past, but the structure is totally different. The

suggestion that the Communists have really reverted to a Confucian-type system and
that history has turned full circle is refuted. And the very enshrinement of the
Confucian tradition into the museum of past cultures proves its passing.

So far a very inadequate sketch of the main arguments of the three volumes. This
is historical interpretation at its deepest level, and the main theses brought forward
(besides the many fascinating side issues) should occupy the historians of China and

historians in general for years to come. 'Chinese history,' says the author, 'should
be studied because... it can be seen to make sense in the same world of discourse in
which we try to make sense of the West. If we can make this sense, perhaps we can

help to make this kind of world. The act of writing history is an historic act itself
(Vol. II, ix). These words reveal a sense of participation and concern that dominates
the author's entire approach and that gives his books their tremendous significance
for a true integration of Chinese history into world history. If we put a few question
marks here and there, they have to do with this quality of historical 'creativity' (see

III, 90) which would sometimes seem to be oversuggestive. In his zeal for 'motivation
research' the author seems forever to wish to dig beyond the principles of the
traditional Confucian code (e.g. II, 53, speaking of Han Yü condemning 'court
sycophants' : 'For all the fact that he was condemning the pursuit of advantage
instead of morality, advantage could quote morality for its purposes'). Is it always

necessary to seek ulterior motives of power and self-preservation behind the lofty
conceptions that propped up the Confucian state ideal? Was there no idealism, and

above all, no nearly religious quality in the Confucian doctrine which could inspire to
greatness This brings us to the central theme of the work : the transition of the
Confucian tradition via Confucian tratitionalism to Confucian nostalgia. In the first

part of Vol.11 the suggestion is made that the advocacy of Confucianism as an

(organized) religion was an attempt to salvage the Confucian essence from the
weaknesses of empirical Confucianism. This may, however, not be the only valid
interpretation. In Confucianism, as in other systems of faith, the tension between ideal
and reality has always been present ; how could it have been otherwise at this
juncture? In this and many other places of the work one asks oneself if the suggestion
that authentic Confucian faith has disappeared behind the wish for an authentic
Confucian faith as a means of national salvation is not too insistent. And are we really
far enough removed in time from the turbulent present to accept Mr. Levenson's

analysis of Confucius' 'enshrinement' by the communist historians as final (Vol. Ill,
Part II). Is the comparison between a Confucius who is Chou and a Botticelli who is

quattrocento (III, 82) really valid? One should think the comparison ought rather to
be between Confucius and Socrates and Jesus. It may be true that to the communists
Confucius' historical significance can only be allowed within the framework of his



IC4 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

mere historical significance (for this clever piece of tonal variation see III, 85), but
the fact cannot be denied that the communists are very anxious indeed that this be so.
And for lack of true debating partners in China, can we really gauge the existence of
alternative evaluations

However, these questions are not intended to minimize the tremendous achievement

ofMr. Levenson's work. For one thing, he has cut through a lot of false motives
that still continue to dominate much thinking about China's modernization. One
would almost wish that the author were Chinese himself, to lend even greater force
to this arguments. For us Westerners, such a penetrating analysis of the modern fate
of Confucian China should above all be an occasion to meditate upon our own
cultural ethos — in this way complying with the author's apt statement that 'the
relativism which gives the past its due can really be arrived at only by men who give
the present its due,' who take their 'own day seriously, retaining the moral need to
declare oneself and stand somewhere, not just to swim in time' (III, 89, 88).

R.P.Kramers

Werner Rüdenberg, Chinesisch-Deutsches Wörterbuch. Dritte, erweiterte, völlig neu
bearbeitete Auflage von Hans O.H.Stange, xx, 821 S., 8°. Hamburg, Cram, de

Gruyter & Co., 1963.

Es ist erstaunlich, daß erst 1906 ein Deutsch-Chinesisches Handwörterbuch durch
die deutsche Mission in China herausgegeben wurde, besaß man doch schon lange
vorher ziemlich gute chinesische Wörterbücher in Englisch, Portugiesisch, Holländisch,

Russisch und Französisch. 1924 versuchte W. Rüdenberg die noch bestehende
Lücke durch sein Chinesisch-Deutsches Wörterbuch mit 6400 Schriftzeichen, ihren
Einzelbedeutungen und den gebräuchlichsten Zusammensetzungen, einem Werk des

reinen Praktikers und nicht des Wissenschafters, zu schließen. Nachdem elf Jahre

später die zweite Auflage dieses Wörterbuches ohne wesentliche Änderungen
erschienen war, gab Hans O. H. Stange 1963 eine dritte, völlig neu bearbeitete Auflage
heraus, denn inzwischen hatte die Lexikographie, besonders auf seiten der Japaner
und Chinesen, große Fortschritte erzielt. Da aber der Druck der in dieser 3. Auflage
einzufügenden Verbesserungen bereits 1955 abgeschlossen war, konnte «die

Krönung der gesamten Lexikographie des Chinesischen, das Monumentalwerk von Moro-
hashi Tetsuji, Kan-wa daijiten, 13 Bände, Tokyo, 1955 ff.» nicht berücksichtigt werden.

Trotzdem wurde diese 3. Auflage, die Binomen eingerechnet, um weit mehr
als die Hälfte bereichert (9239 Schriftzeichen im Vergleich zu 6400).

Um nun ein Wörterbuch wirklich beurteilen zu können, müßte man es aus
jahrelangem Gebrauch heraus kennen, deswegen soll hier nur auf einige Merkmale dieser

3. Auflage hingewiesen werden.
Ein besonderes Problem stellt im Chinesischen die Umschrift dar, und diese

Schwierigkeit zeigt sich in einem Lexikon besonders zugespitzt. Jedes Land, ja oft



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICC

sogar noch verschiedene Richtungen innerhalb dieser Länder schufen ihre eigenen
Umschriften, und trotz Versuchen, eine einheitliche Umschrift für das Chinesische

zu schaffen, bleibt es weiterhin bei den nationalen Systemen, vermeint doch jedes

System, der chinesischen Sprache am ehesten lautgerecht zu werden. Aus denselben
Gründen hat Hans O.H.Stange etliches an der Umschrift der früheren Auflagen
geändert. Ob dies eine Verbesserung oder Erschwerung bedeutet - muß man sich
doch nochmals, nach langjährigem Gebrauch der 2. Auflage, an eine neue Umschrift
gewöhnen — bleibe dahingestellt. Eine Erleichterung um Texte aus dem heutigen
China zu lesen, bedeutet ein Verzeichnis (mit zirka 500 Zeichen) der heute in China
offiziell gebrauchten gekürzten Schriftformen.

Zu bedauern bleibt, daß — der hohen Druckkosten wegen - die Zusammensetzungen

der einzelnen Schriftzeichen nicht nach Klassenzeichen geordnet werden konnten

; aber, so schreibt Hans O. H. Stange, «man wird sehr bald erfahren, wieviel man
bei dem häufigen aufmerksamen Durchlesen ganzer Spalten lernt und daß ein scheinbares

Mehr an Zeitaufwand reiche Früchte trägt». Ariane Rump

Klaus Wenk, Thailändische Miniaturen. Nach einer Handschrift der Indischen
Kunstabteilung der Staatlichen Museen Berlin. 116 S. einschl. 26 Farbtafeln. 8°.
Wiesbaden, Franz Steiner Verlag, 1965.

Als Supplementband 3 zu dem von Wolfgang Voigt im Einvernehmen mit der
Deutschen Morgenländischen Gesellschaft und mit Unterstützung der Deutschen

Forschungsgemeinschaft herausgegebenen «Verzeichnis der Orientalischen
Handschriften in Deutschland» hat Klaus Wenk, Dozent an der Universität Hamburg, eine
reich illuminierte Handschrift aus Thailand publiziert, die seit langem der Indischen

Kunstabteilung in Berlin gehört. In einer ausführlichen Einleitung gibt er einen
wertvollen, doch notgedrungen skizzenhaften Überblick über die Geschichte der Malerei
in Thailand, die in den älteren Perioden, bis in die Mitte des 14. Jahrhunderts, leider
sehr lückenhaft erhalten und in den späteren Perioden zwar besser erhalten, aber

mangelhaft erforscht und überdies einem raschen Verfall anheimgegeben ist.
Photographische Aktionen, die das Erhaltene vorher wenigstens noch für die Wissenschaft
festhalten sollen, sind eingeleitet, aber zu spät und in zu geringem Umfang. Eine

genaue Bekanntschaft mit dem gesamten Material dürfte eine gewisse Revision des

gängigen, nicht sehr günstigen Urteils über die thailändische Malkunst veranlassen.

Diese Absicht verfolgt auch Wenk mit der sorgfältigen Veröffentlichung dieser 1776
datierten Handschrift, wenngleich ihr künstlerischer Rang, gemessen an den

Spitzenleistungen asiatischer Malerei, vielleicht doch nicht ganz so hoch ist, wie der
Verfasser aus sympathischer Vorliebe für seinen Gegenstand vermutet.

Diese buddhistische Handschrift, deren Beschreibung der 2. Abschnitt der
Einleitung gewidmet ist, beruht auf dem «Traiphüm», einer die Drei Welten (die Welt



IÇ6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

des Begehrens, der Formen und der Nichtform; skr. kâma-, rüpa-, arüpa-dhätu)
schildernden Kosmographie, illustriert aber auch einige Szenen aus der
Buddhabiographie und den Jätakas; interessante geographische Darstellungen, eine
Mischung von Landkarten und fabulösen Phantasiebildern, treten hinzu. Außer wenig
umfangreichen Textpartien enthält die Handschrift 109 Miniaturen, von denen hier
eine Auswahl in sorgfältiger Farbreproduktion erscheint. Dadurch wird ein greifbarer

Eindruck der Malweise (buntfarbige Tempera auf pappartigem, bräunlichem
Papier, mit reicher Verwendung von Gold) und des Stils ermöglicht, auch des
individuellen Stils der im Einleitungstext der Handschrift namentlich erwähnten vier
Maler. Dem in der buddhistischen Kunst auch sonst gültigen Darstellungsprinzip
entspricht es, wenn die Götter- und Heldengestalten in einem stärker schematisierten
Stil erscheinen als die mehr realistisch behandelten Volkstypen oder Naturwesen,
einschließlich der Landschaftskulissen. Die Hauptpersonen folgen zudem in Erscheinung

und Bewegung aufs engste den vom thailändischen Theater ausgebildeten,
streng stilisierten Typen. Aber daneben stehen Figuren, ja ganze Szenen von großer
Lebensnähe und bisweilen drastischem Humor. Ob «die künstlerische Konzeption
der Bilder» tatsächlich «eine Eigenschöpfung der thailändischen Maler» ist, wie
Wenk annimmt, läßt sich - er selbst macht diese Einschränkung — bei dem noch
lückenhaften Stand der Materialkenntnis und kunsthistorischen Forschung einstweilen

nicht entscheiden.
Die wichtigsten Anregungen verdankt diese Malerei natürlich der indischen, und

zwar wohl überwiegend der südindischen oder ceylonesischen (von der freilich auch
nicht sehr viel bekannt ist) ; doch aus der kulturgeographischen Situation Thailands
erklärt sich auch ohne weiteres der ziemlich starke Einfluß der chinesischen Kunst.
Dieser dürfte weniger durch die (späte) Malerei Chinas vermittelt worden sein - die
von Wenk genannten Vergleichsbeispiele (S. 8 2) zeigen keine wirkliche Ähnlichkeit

- als durch das in großen Mengen nach Südostasien gelangte chinesische
Exportporzellan mit Schmelzfarbenmalerei, aus dessen dekorativ abgekürzter, oft
vergröbernder Formelsprache sich manche Stilzüge der thailändischen Miniaturen zwanglos
erklären; auch Lackmalereien und Farbholzschnitte könnten eingewirkt haben.
Wenks in einer Fußnote (S. 6) versteckter Hinweis auf das Porzellan verdient also

größeres Gewicht und genauere Nachforschung. Manche Bildbeschreibungen,
soweit sie die künstlerische Form betreffen, bedürften einer gewissen Revision durch
den Kunsthistoriker (mit dem der Verfasser ausdrücklich nicht konkurrieren will).
Das Schwergewicht und der Hauptwert der zum Teil ausführlichen Bilderläuterungen

liegt demnach auf der Ikonographie, und dafür ist der Benutzer des Buches zu
besonderem Dank verpflichtet. Ohne auf Einzelheiten einzugehen, sei nur
angemerkt, daß Wenk mehrfach (S. 14, 48) von den «fünf Existenzformen» oder
«Wiedergeburten» spricht, selber dann jedoch alle sechs richtig aufzählt. Zum Technischen
noch zwei Hinweise : Bei den Tafeln ist leider nirgends vermerkt, ob und wo es sich



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I £J

um Ausschnitte oder am Rand beschnittene Reproduktionen handelt ; und bei den

Formatangaben sollte, wie üblich, die Höhe vor der Breite stehen.
Es wäre zu wünschen, daß über die bisher so wenig bekannte Malerei — namentlich

auch die Wandmalerei — Südostasiens, die zudem von raschem Verfall bedroht ist,
möglichst bald noch weitere ebenso sorgfältige Editionen erschienen ; erst dann wird
eine kunsthistorische Einordnung und ein ästhetisches Urteil überhaupt möglich sein.

Dietrich Seckel

Ram Gopal, Lokamanya Tilak, A Biography, xii, 482 pp., i portrait, 8°. London,
Asia Publishing House, 1965.

Eine flott geschriebene, zum Teil auf bisher ungenutztem Quellenmaterial
beruhende Biographie dieses ränkevollen indischen Patrioten (1856-1920), der, orthodoxer

Hindu, Gelehrter, Demagoge in einer Person, ohne Rücksicht auf sich oder
andere erfolgreich gegen soziale Reformen und die gemäßigte Kongreßpartei für
militanten Nationalismus und nationale Unabhängigkeit kämpfte. Das Werk erschien

zuerst im Jahre 1956 und wird hier als Neudruck vorgelegt. W. R.

Chandra Kumari Handoo, Tulasidäsa. Poet, Saint and Philosopher ofthe Sixteenth

Century. With a Foreword by Smt.VijAYA Lakshmi Pandit and an Introduction by
Swami Prabhavananda. xxiv, 300 pp., 4 plates, 8°. Bombay/Calcutta/Madras/
New Delhi, Orient Longmans, 1964.

Die Verfasserin, welche dem Orden Ramakrishnas angehört oder nahesteht,
beschreibt uns hier, wie sich Tulsidäs und sein Werk ihrem kindlich-frommen Gemüt
darstellen : «My interest in him is devotional and spiritual rather than intellectual or
literary» (p.xiv). Für die Biographie hält sie sich an Ben! Mädhavadäsas —

wissenschaftlich wertlose — Legendensammlung «Müla-Gosäin-Carita». Sie füllt den ersten
Teil des Buches. Im zweiten werden Tulsidäs' Werke ihrem Inhalt nach

wiedergegeben und durch 434 zum Teil umfangreiche Zitate illustriert, die im Text ins

Englische übersetzt, in einem Anhang auf Sanskrit oder Hindi abgedruckt sind. Eine
Zeittafel zu Tulsidäs' Leben, sein Horoskop, ein Glossar von Hindi- und Sanskritworten,

eine Bibliographie und ein Index runden das Ganze ab. W. R.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

