
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 20 (1966)

Heft: 1-4

Artikel: Un "Than-ka" népalais : la terre heureuse du Buddha Amitbha

Autor: Eracle, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN «THAN-KA» NEPALAIS:

LA TERRE HEUREUSE DU BUDDHA AMITÂBHA

JEAN ERACLE, ST-MAURICE

Un des points qui caractérisent le bouddhisme dans les écoles du nord

Mahâyâna et Vajrayâna, c'est la multiplication des buddha.

Alors que la tradition méridionale des Theravâdin ne reconnaît guère

que Sâkyamuni et quelques autres buddha humains, les écoles du nord
énumèrent des buddha innombrables qui remplissent toutes les régions
de l'univers visible et invisible.

Parmi tous ces êtres parfaitement illuminés se détachent, avec un
relief particulier, les cinq fina, «les Victorieux», qui étendent leur

pouvoir bienfaisant sur le centre et les quatre points cardinaux.
Considérés en groupe, ils symbolisent les diverses qualités de la suprême
et parfaite illumination1.

i. Sur les cinquina et les cinq sagesses qu'ils symbolisent, voir:
Le Bardo Thödol, Livre des Morts tibétain (éd. W. Y. Evans-Wentz), Paris, Adrien-Maisonneuve,

1958, p. 89 et suiv.
Le Sentier des cinq sagesses: Le Yoga du grand signe Hûm, dans : Le Yoga tibétain et les doctrines

secrètes (éd. W. Y.Evans-Wentz). Paris, Adrien-Maisonneuve, 1948, p. 337 et suiv.
R. Tajima : Les deux grands mandalas et la doctrine de l'ésotérisme Shingon, Tokyo/Paris, 19 59,

p. 72-76 et 260-266.
Lama Anagarika Govinda : Lesfondements de la mystique tibétaine, Paris, Albin Michel, 1960,

surtout p. 147 et suiv.
Paul Mus: Bârâbudur, dans: Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient, 32,1932 et 33,1933.
Jean Filliozat : L'Inde classique II, Hanoi, 19J3, ch.XI: Le Bouddhisme, § 2331, p. J69—570;

§ 23S8-Î9, P.C88-Ç90.
Sur Amitâbha lui-même, voir: Henri de Lubac: Amida, Paris, Le Seuil, 1955.
Les principaux livres de l'école de la Terre pure, qui vénère Amitâbha, ont été publiés, en

anglais, dans Sacred Books of the East, vol. XLIX, Oxford, 1894, part II.
Le Grand et le Petit Sukhâvatî-vyùha-sùtra y figurent dans une traduction de F.Max Müller,

sous les titres : The Larger Sukhâvatî-yyùha (LS V), p. 1-7 2, et The Smaller Sukhâvatî-vyùha (SS V),
p.89-102.

Le Sùtra de la Contemplation d'Amitâyus y prend place, dans une traduction de J.Takakusu,
sous le titre: Amitäyur-dhyäna-sutra (ADS), p. 161-201.



42 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

Le plus populaire en Asie de ces cinq buddha est celui de l'ouest,
Amitâbha, «Lumière sans bornes», appelé aussi Amitâyus, «Vie sans

fin». Il règne, dans les régions occidentales, sur un pays merveilleux
nommé Sukhâvatï, «Terre heureuse». Les artistes de l'Extrême-Orient
se sont exercés maintes fois à représenter ce domaine de pureté vers

lequel aspirent les fidèles d'Amitâbha.
Le Musée d'Ethnographie de Genève possède deux than-ka ou «images»

représentant le Seigneur de l'occident et son royaume «semblable

au rêve». Sur un troisième, la terre de pureté apparaît dans l'un des

angles supérieurs, au milieu des nuées et des fleurs qui enveloppent
Tsoh-kha-pa, le grand réformateur de la vie religieuse du Tibet2.

C'est l'une de ces peintures que nous allons décrire et interpréter
en ces quelques pages (N° 24094 du rép. gén. ; N° 2 ci du Catalogue de

la collection népalaise du Musée d'Ethnographie de Genève).
Elle est constituée par une toile de coton apprêtée, montée en

kakémono sur deux bâtons. Des bandes de soie unie ou brochée l'encadrent.
Un voile de soie imprimée la protège. Ce voile et les étoffes qui
l'entourent ont des teintes variant du jaune doré au brun-roux. La toile
seule mesure C9 cm de hauteur sur 40, tandis que la pièce tout entière

atteint 107 cm de hauteur sur 6 c3.

L'inscription qui orne la base de la peinture est en newari, l'une des

langues du Népal. Elle nous renseigne sur l'origine et la date de l'œuvre.
On peut y lire qu'un certain Vïramânsingh, du monastère Tarumura de

Charles Luk (Lu K'uan Yü) a publié une autre traduction anglaise du Sûtra de la Contemplation

d'Amitâyus dans : The Secrets of Chinese Meditation, London, 1964, p. 8 j et suiv.
En outre, le Petit Sukhâvatî-vyûha-sûtra a été traduit en français et publié dans les Annales du

Musée Guimet, t. II, Paris, Ernest Leroux, 18 81, aux pages 17-2 2, d'après le texte sanscrit ; aux

pages 39—44, d'après la version chinoise de Kumârajîva (trad. Imaïzumi et Yamata).
Dans nos citations, nous avons adopté une manière identique de transcrire les termes

sanscrits, modifiant parfois celle employée dans nos sources.
2. Répertoire général: 9-24094,13-28585 et 8-21383.
3. 9-24094 (rép.gén.). Marguerite Lobsiger-Dellenbach: Népal, Catalogue de la collection

d'Ethnographie népalaise du Musée d'Ethnographie de la ville de Genève, Genève, 1954, p. 58 et pl.
XXIV, N" 251.



DU BUDDHA AMITABHA 43

Kathmandu, capitale du Népal, s'étant rendu au Tibet, offrit ce than-ka

pour la prospérité de ses affaires en 9C2, ce qui correspond à notre
année 1831.

La dédicace commence par une invocation à Amitâbha, le buddha à

qui la peinture est consacrée. Elle nous apprend que la toile représente
un mandala ou cercle de Sukhâvatî, la terre du bonheur où Amitâbha
réside dans la direction occidentale4.

I. DESCRIPTION ICONOGRAPHIQUE

Le personnage central

Au centre de la peinture siège Amitâbha.
Son corps est rouge comme la lumière du soleil couchant. Il porte les

vêtements monastiques. Assis les jambes étroitement croisées, il tient
en son giron, de ses deux mains jointes les paumes tournées vers le ciel,
le bol à aumônes rempli des cinq ambroisies et d'où jaillit une fleur de

lotus encore en bouton5.
Dans son auréole apparaissent des houppes et des gemmes, tandis

qu'un halo s'épanouit autour de son corps.
Il est assis sur un socle de diverses couleurs, au cœur d'un lotus

précieux.
Le Petit Sukhävatl-vyüha-sütra parle ainsi de ce buddha :

«O Sâriputra, depuis ici, quand on a traversé dix milliards de terres
de buddha, il y a dans la région de l'ouest une terre de buddha nommée

Sukhâvatî, «Terre heureuse». Là-bas, un tathâgata nommé Amitâyus, un
arhant, pleinement illuminé, existe, demeure, vit et enseigne la Loi.

4. Nous sommes reconnaissant au D' Pratapäditya Pal, à Cambridge, d'avoir déchiffré pour
nous l'inscription en newârïet de nous avoir fourni les indications que nous avons reproduites.

5. L'image d'Amitâbha est bien connue. Voir, par exemple: E.Pander: Iconographie du

Bouddhisme, Pékin, 1933 (édition peinte), N° 3 6 ; W. E. Clark : Two Lamaistic Pantheons,
Cambridge, i937:A4B4ietB8o; Giuseppe Tucci : Tibetan painted scrolls, Rome, 1949.pl. 39,49,
59 ; p. 349, G. Tucci parle des cinq ambroisies qui remplissent le bol ou le vase que tient
Amitâbha.



44 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

«Et maintenant, qu'en penses-tu, Sâriputra, pour quelle raison ce
monde est-il appelé Sukhâvatî? Dans ce monde Sukhâvatî, ô Sâriputra,
il n'y a ni peine physique ni douleur mentale pour les êtres vivants. Les

sources du bonheur sont là-bas innombrables. C'est pourquoi ce monde

est appelé Sukhâvatî, «Terre heureuse».

«Et maintenant, qu'en penses-tu, Sâriputra, pour quelle raison ce

tathâgata est-il appelé Amitâyus? La longueur de la vie, ô Sâriputra, de

ce tathâgata et des hommes de là-bas est sans mesure. C'est pourquoi
ce tathâgata est appelé Amitâyus, «Vie sans fin». Et dix kalpa ont passé,

ô Sâriputra, depuis que ce tathâgata s'est éveillé à la parfaite connaissance.

«Et qu'en penses-tu, Sâriputra, pour quelle raison ce tathâgata est-il

appelé Amitâbha? La splendeur, ô Sâriputra, de ce tathâgata se répand

sans obstacles sur toutes les terres de buddha. C'est pourquoi ce tathâgata

est appelé Amitâbha, «Lumière sans bornes»6.»

Le Sûtra de la Contemplation d'Amitâyus dit ceci :

« Celui qui désire regarder ce buddha doit se représenter un lotus sur
le sol orné des sept gemmes. Chaque pétale de ce lotus est de la couleur

de cent gemmes [...]. Ce lotus est la cristallisation des vœux originels

du bhiksu Dharmakâra, et ceux qui pensent à ce buddha doivent
d'abord se représenter ce siège de lotus. Pendant qu'ils méditent ainsi,
ils doivent s'empêcher de contempler quoi que ce soit d'autre7.»

La variété des pierres précieuses qui forment le lotus explique ses

différentes couleurs sur notre peinture.
Le texte que nous venons de citer fait allusion aux vœux originels du

bhiksu Dharmakâra. D'après le Grand Sukhâvatî-vyuha-sutra, avant de

devenir un buddha, il y a de cela dix périodes cosmiques, Amitâbha

était un bhiksu nommé Dharmakâra. Cet homme était un disciple du

6. SSV: l, p.91; 8-9, p.97-98; cl.LSV: 11, p.27-28; 12, p.28-30; 14, p.32-33.
Tathâgata, «Ainsi-ailé» ou «Parfait» est un titre des buddha ; Arhant peut être traduit par

«Saint». Un kalpa désigne une période cosmique.
7. Charles Luk: op.cit., p. 92 et 93 ; ADS: 16, p. 176-177.



DU BUDDHA AMITABHA 4£/

buddha Lokesvararâja. Ayant un jour entendu son maître décrire toutes
les qualités inconcevables des terres de buddha, Dharmakâra, plein de

compassion pour tous les êtres, avait prononcé 46 vœux concernant sa

future terre de buddha :

«O Toi, dont la lumière est sans mesure, dont la connaissance est

infinie et incomparable! aucune autre lumière ne peut briller là où

tu es. [...]
«Le Dharma est profond, vaste et subtil; le meilleur des buddha est

incompréhensible comme l'océan; ayant laissé toutes fautes, il est allé

sur l'autre rive. [...]
«Alors le meilleur des buddha éclaire d'une lumière infinie toutes les

régions, lui, le roi des rois ; et moi, étant devenu un buddha et un maître
de la Loi, puissé-je délivrer le genre humain de la vieillesse et de la

mort!
«Et moi, par la force de la générosité, de l'équanimité, de la vertu,

de la patience, du pouvoir, de la méditation et de la concentration,
j'entreprends ici les premiers et les meilleurs devoirs, et je deviendrai

un buddha, le Sauveur de tous les êtres. [...]
«Quels que soient les mondes qu'il y ait, aussi nombreux que les

grains de sable du Gange, et les contrées sans fin qui les entourent,
j'enverrai partout ma lumière, parce que j'ai atteint un tel pouvoir.

«Que ma terre soit noble, la première et la meilleure; et l'Arbre de

bodhi, excellent en ce monde! [...]
« Si, quand j'aurai atteint la bodhi, il n'y a paspour moi une excellente

volonté de salut de cette sorte, alors, ô Prince, ô Meilleur des Etres,

puissé-je ne pas être doué des dix pouvoirs incomparables et dignes

[d'être honorés par] des offrandes!

«S'il n'y a pas pour moi une telle contrée, douée de multiples,
variées, puissantes et divines qualités, j'irai avec plaisir en enfer, souffrant

la douleur, et je ne serai pas un Roi des Trésors8.»

8. LSV: 3, p. 7 (Lokesvararâja et Dharmakâra); 4, p. 7-8,9; 9, p. 2 2-2 3. Les vœux originels
proprement dits sont contenus dans 8, p. 12-22.



46 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

Par la puissance de tels vœux, Dharmakâra avait fait mûrir toutes
sortes d'excellentes qualités et avait obtenu la bodhi, c'est-à-dire la

suprême illumination.

Les embellissements de la Terre Pure

D'après les vœux originels de Dharmakâra, sa terre de buddha devait

être «la première et la meilleure», «douée de multiples, variées,
puissantes et divines qualités». Il nous faut maintenant la décrire.

Derrière Amitâbha, un arbre asoka étend ses ramures chargées de

fleurs. Cet arbuste est «l'Arbre de bodhi excellent» dont parlent les

vœux originels : il rappelle l'illumination du bhiksu Dharmakâra.

Au cœur du lotus blanc, pleinement ouvert, qui s'épanouit au-
dessus de la tête du buddha, brille le cintâmani, le «Joyau qui exauce tous
les désirs». Le cintâmani signifie qu'en la Terre pure, conformément

aux vœux originels de Dharmakâra, si des êtres «désirent que leur
masse de mérite mûrisse» sous forme de toutes sortes d'objets précieux
dont ils puissent faire offrande aux autres «par compassion», ces cadeaux

apparaissent pour eux aussitôt que pensés9.

A travers les feuillages s'élève un palais dont les toits dorés étincellent.
Devant le buddha s'étale un bassin bordé de pierres précieuses. Il y

croît des fleurs d'asoka et un lotus blanc. Autour de ce bassin, des

paons déploient leurs ailes, montures habituelles d'Amitâbha.
Le sol de la Terre pure est doré et tout l'ensemble est entouré par des

arbres de quatre couleurs. Les uns sont rouges, les autres bleus, verts

ou oranges. Près du bassin on joue de la trompette et on frappe sur des

timbales.
Le Petit Sukhâvatî-vyûha-sutra, en sa version chinoise, décrit ainsi le

royaume du buddha Amitâbha :

9. LS V: 9, p. 16-17; 19, p. 40-42 et 37, p. 53-54. L'Arbre de bodhi est décrit en LS V, 32,

p. 49-51, où l'on mentionne, parmi d'autres ornements, les cintâmani. Pour la fleur asoka, voi,

par exemple : Antoinette K. Gordon : The Iconography of Tibetan Lamaism, 2e éd., Rutland, Ver-
mont & Tokyo, 1959, p. 12—13.



DU BUDDHA AMITABHA 47

«Dans ce monde, il y a [...] des arbres sur sept rangs, tous ornés des

quatre choses précieuses. Le circuit [de ce monde] en est entouré.
Ainsi ce monde est appelé Sukhâvatî.

«De plus, Sâriputra, il y a dans le monde Sukhâvatî un bassin bordé des

sept choses précieuses. Ce bassin est rempli d'eau ayant les huit bonnes

qualités. Le fond du bassin est revêtu entièrement avec du sable d'or.
Aux quatre côtés [de ce bassin], il y a des escaliers faits en réunissant

l'or, l'argent, le vaidürya (lapis lazuli) et le cristal. Au-dessus [de ce

bassin] il y a un palais qui est aussi orné d'or, d'argent, de vaidürya, de

cristal, de corail, de perle rouge et d'agate ; dans ce bassin se trouve
la fleur de lotus dont la grandeur est comme celle d'une roue ; la fleur
d'une couleur bleue réfléchit la lumière bleue, la fleur d'une couleur

jaune la lumière jaune, la fleur d'une couleur rouge la lumière rouge, la

fleur d'une couleur blanche la lumière blanche ; leur odeur est indicible
et agréable. [...]

«De plus, Sâriputra, dans la Sukhâvatî la musique céleste se fait
toujours entendre. Le sol [de Sukhâvatî] est formé d'or. [...]

«Puis encore, Sâriputra, dans ce monde il y a divers oiseaux curieux,
de couleurs variées, cigognes, paons, perroquets, rossignols, cariobïn-

gas, oiseaux de Konn-minn. Ces oiseaux chantent, pendant les six heures

du jour et les six heures de la nuit, avec une voix charmante et agréable.
Cette voix chante les doctrines [...]. Les êtres de ce monde, entendant

cette voix, pensent aux buddha, aux doctrines et à l'assemblée des

prêtres. Sâriputra, ne dis pas que c'est par l'effet des péchés que ces

oiseaux sont nés. Quelle en est la raison? [Voici pourquoi:] dans ce
monde de buddha, il n'y a point d'êtres des trois mauvais mondes;

Sâriputra, dans ce monde de buddha, on ne connaît même pas le nom des

trois mauvais mondes, comment pourraient-ils exister en réalité? Ces

oiseaux sont tous créés par la transformation de la lumière du buddha

pour propager les doctrinesI0.»

10. Annales du Musée Guimet, t.II, i88i, p.40-41. SSV: 3-5, p.91-95; 6, p.96-97. Cf.
LS V: i£-i8, p. 33-40 et 40, p. 61-62 ;ADS: 12-14, p. 172-175; CharlesLuk: op. cit., p. 90-92.



48 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

On ne saurait trouver meilleur commentaire à notre peinture que
ces passages du Petit Sukhävaü-vyüha-sütra, tels que les a rendus la
traduction chinoise de Kumârajîva, proche sans doute de la version dont
le peintre s'est inspiré.

Le lotus immaculé, qui s'épanouit au centre du bassin précieux,
laisse apparaître en son cœur un petit moine levant les mains dans un

geste de vénération. Cela représente la naissance en la Terre pure.
Le Sütra du Lotus de la Bonne Loi parle ainsi des êtres qui naissent au

paradis d'Amitâbha: «Les fils du fina sont des êtres nés miraculeusement,

dans des péricarpes de lotus, où ils sont assis, immaculés11.»

Le Grand Sukhävaü-vyüha-sütra dit dans le même sens: «Vois-tu, ô

Ajita, ces hommes qui demeurent à l'intérieur du calice d'excellentes
fleurs de lotus dans ce monde Sukhâvatî12!»

L'ensemble de la Terre pure est, sur notre peinture, entouré par un
cercle de cinq couleurs donnant comme l'impression d'un arc-en-ciel.
Ce cercle apparaît assez souvent sur les peintures : il symbolise la lumière
de sagesse qui émane des personnages qu'il entoure. Ici, il semble

particulièrement figurer la lumière infinie qui se répand dans toutes les

directions13.
Les habitants de la Terre pure

Si nous exceptons de petits «dieux» et des moines minuscules agenouillés

par-ci par-là à l'intérieur du cercle ou voltigeant dans les airs, nous

pouvons dire que les habitants de Sukhâvatî sont représentés principale-

11. Saddharmapundarîka-sûtra, XXIV, stance 31. Nous citons ce passage d'après Marie-Thérèse

de Mallmann : Introduction à l'étude d'Avalokitesvara, Annales du Musée Guimet (Bibliothèque
d'études), t. 57, Paris, 1949, p. 35.

12. LSV: 40, p.62; aussi: 41, p.62. Egalement ADS: 20, p. 186; 24, p. 192; 25, p.193;
26, p. 194; 28, p. 196 et 30, p. 198; Charles Luk: op.cit., p. 98, 100,101, 102,103,104,105.

13. G. Tucci: op.cit., pl. 186 etW. Y. Evans-Wentz, dans: Le Bardo Thödol,p. 89, montrent
un mandala des divinités paisibles du Bardo où les divers cercles sont entourés d'un arc-en-ciel

avec cinq couleurs. Nous avons vu chez des particuliers un mandala des divinités irritées du
Bardo présentant des cercles analogues. L'Abbaye de Saint-Maurice possède plusieurs than-ka

sikkimois où le personnage principal (Avalokitesvara, Padmasambhava ou Tara) est entouré
d'un tel arc-en-ciel. De fait, l'arc-en-ciel, composé des cinq couleurs, correspond aux cinq
Jina et aux cinq sagesses. Sur ce rayonnement, voir, par exemple: Le Bardo Thödol, p. loi et



DU BUDDHA AMITABHA 49

ment par les huit bodhisattva. Ils forment l'assemblée dont parle le
Grand Sukhävaü-vyüha-sütra :

«Vois cette terre semblable au rêve comme elle est belle, elle qui fut
créée par le Maître pendant iooooo kalpa!

«Vois le buddha en possession de la somme éclatante des meilleures

vertus, entouré des bodhisattva. Sa splendeur est sans fin, et sans fin sa

lumière, et sans fin sa vie, et sans fin l'assemblée.

«Et de plus, ô Ananda, dans cette terre de buddha, ceux qui sont
Auditeurs possèdent la lumière d'une brasse, et ceux qui sont bodhisattva

possèdent la lumière d'une très grande étendue; sauf toujours les

deux bodhisattva dont la lumière fait briller partout ce monde d'une

splendeur éternelle. [...]
«O Ananda, l'un de ceux-ci est le bodhisattva au noble esprit

Avalokitesvara, et l'autre est appelé Mahâsthâmaprâpta14.»
Cette différence de gloire est représentée par la grandeur des divers

habitants de la Terre pure. Les Auditeurs sont minuscules, car leur
lumière ne dépasse pas l'étendue de leur corps. Les bodhisattva sont au

contraire beaucoup plus grands et un halo les entoure. Enfin, parmi les

huit bodhisattva, les deux assistants d'Amitâbha occupent une position
supérieure et leurs dimensions dépassent celles des autres.

Le Sütra de la Contemplation d'Amitâyus nous apprend que ces deux
bodhisattva «aident le buddha Amitâbha à convertir et à délivrer tous
les êtres vivants»15.

Avalokitesvara se reconnaît aisément à la droite du buddha. Il est

blanc comme la lune. Assis dans une pose de délassement, il tient de la

main gauche posée à terre la tige d'un lotus rose encore en bouton16.

suiv.; R.Tajima: Les deux grands mandalas et la doctrine de Tésotérisme Shingon, Tokyo/Paris,
1959,p.71-72. Un rayon aux cinq couleurs est aussi mentionné dans le Sûtra de la Contemplation

d'Amitâyus: 6, p. 165; Charles Luk: op.cit., p. 88.

14. LSV: 31, p.48 ; 34, p. 52. Les dimensions de la lumière des bodhisattva sont indiquées

par nous sous une forme simplifiée.
15. Charles Luk: op.cit., p.98; ADS: 21, p. 187.
16. E.Pander: op.cit., 147; A.K.Gordon: op.cit., p.61; Marie-Thérèse de Mallmann:

Introduction à l'étude d'Avalokitesvara, p. 51-52.



CO J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

A la gauche d'Amitâbha, à la place de Mahâsthâmaprâpta, nous voyons
apparaître Vajrapâni, facilement identifiable grâce au vajra ou diamant

qu'il appuie contre son cœur de la main droite et à la cloche renversée

qu'il tient en bas de la main gauche. Il porte un diadème et deux crocs
sortent de sa bouche, rappel de son ancienne condition de yaksa17.

Le remplacement de Mahâsthâmaprâpta par Vajrapâni est général
chaque fois qu'Amitâbha est entouré de huit bodhisattva. Il existe aussi

des peintures où ce remplacement est opéré même quand Amitâbha n'a

que deux assistants18. Bien qu'à l'origine Mahâsthâmaprâpta et Vajrapâni

soient différents, nous pouvons dire qu'ils jouent un rôle identique
quand ils assistent Amitâbha19.

Parmi les six autres bodhisattva figurant sur notre peinture, deux sont
faciles à identifier.

A la droite du buddha, au-dessous d'Avalokitesvara et à l'extérieur,
nous trouvons Mafijusrï. Son lotus bleu d'où jaillit l'épée flamboyante
de la connaissance, le livre de la Sagesse qu'il tient contre son cœur de

sa main gauche, le caractérisent sans possibilité d'erreur. Son corps a la

couleur du safran20.

Placé d'une manière symétrique par rapport à Mafijusrï et à la gauche
du buddha, nous reconnaissons Maitreya, de couleur orange : il tient un
lotus bleu d'où sort une aiguière, fait un geste d'enseignement et un

petit stûpa (reliquaire) orne le devant de son diadème21.

17. E.Pander: op.cit., 146; A.K.Gordon: op.cit., p.60. J.Filliozat: Inde classique, U,

§ "70, P-Î3'-
18. A. Foucher : Catalogue des peintures népalaises et tibétaines de la collection B. H. Hodgson à la

bibliothèque de l'Institut de France, Paris, 1897, p. 33.
19. Marie-Thérèse de Mallmann, dans Introduction à l'étude d'Avalokitesvara, p. 91-92, cite

des cas où les deux personnages sont interchangeables.
20. E.Pander: op.cit., 3 et 145; A.K.Gordon: op.cit., p.61. Cf. Marie-Thérèse de

Mallmann: Etude sur Manjusrï, Paris, 1965, p. 26-27, 30-31-
21. E.Pander:op.cit., 1 ; W.E.Clark: op.cit., A 1 M 1.Lethan-kan° 21383 duMuséed'Ethnographie

de Genève montre, dans l'angle supérieur de droite, le buddha Maitreya dans le ciel
des Tusita : sa couleur est dorée, il fait le geste de la «mise en mouvement de la Roue de la

Loi» et il porte sur le front un petit stûpa d'or. Le than-ka n° 28586, du même musée, nous
montre Maitreya en bodhisattva : il est debout et entouré de 499 répliques de lui-même : son



DU BUDDHA AMITABHA CI

Les quatre bodhisattva que nous venons de nommer sont très célèbres.

On les trouve dans de nombreux sûtra ou autres textes religieux. Ils

font partie de divers groupes de bodhisattva. Notamment ils appartiennent
au groupe très connu dit des «Huit Grands Bodhisattva»22. Il existe
plusieurs groupes de bodhisattva, comme les 16 du vajradhâtu, les 16 du

bhadrakalpa ou les io qui accompagnent Bhaisajyaguru23. Ces groupes
ne doivent pas être confondus. Le groupe des «Huit Grands

Bodhisattva» joue un rôle important dans le bouddhisme tantrique. Le Bardo

Thödol, le «Livre des Morts» tibétain, les indique comme assistants des

buddha des quatre points cardinaux et les énumère dans l'ordre suivant :

Ksitigarbha et Maitreya pour l'est, Äkäsagarbha et Samantabhadra pour
le sud, Avalokitesvara et Mafijusrï pour l'ouest, Vajrapâni et Sarvani-

vâranaviskambhin pour le nord24.
Sur les peintures, ces « Huit Grands Bodhisattva » accompagnent divers

buddha: Ratnasambhava, Aksobhya, Vajrasattva, Vajradhara, etc. Ils

sont souvent représentés entourant Amitâbha dans son royaume25. Une

peinture, publiée et commentée par G. Tucci, nous montre Amitâbha
dans le monde Sukhâvatî: les «Huit Grands Bodhisattva» l'entourent:

corps est d'un orange léger; de ses deux mains «mettant en mouvement la Roue de la Loi»,
il tient deux fleurs de lotus blancs, portant, celle de droite, la roue de la Loi ; celle de gauche,
une aiguière ; dans le principal joyau de son diadème apparaît un petit stûpa doré.

2 2. G. Tucci: op.cit., p. 580; P. H. Pott: Introduction to the Tibetan Collection of the National
Museum ofEthnology, Leiden, Leyde, 1951, p. 86; J. Filliozat: Inde classique, II, § 2361, p. 590-
J9I.

2 3. Sur ces trois groupes, voir : R. Tajima : Les deux grands mandalas et la doctrine de l'ésotérisme

Shingon, p. 167 et suiv. ; 198—200; 321-322.
24. Le Bardo Thödol: p. 92,94,96 et 99.
25. G.Tucci: op.cit., p. 331, pl.E; p. 332, pl.F; p. 332, pl. 2 ; p. 580-581, pl. 185; Ray-

monde Linossier : Les peintures tibétaines de la collection Loo, Paris, 1932, p. 19-20, 28-30; p. 30—

31, R. Linossier décrit une peinture de Bhaisajyaguru et des buddha de médecine, qui porte
les « Huit Grands Bodhisattva», semble-t-il, à la place des dix assistants ordinaires de ces buddha.

Quant aux rapports entre Amitâbha et les «Huit Grands Bodhisattva», voir: G.Tucci:
p. 364-365, pl. 39; p. 370-371, pl-49-Jo; P-j8i, pi. 186V; R.Linossier: p. 5-10, pl.II;
p. 10-12 ; P.H.Pott: Tibet, dans: L'art dans le monde, Paris, Albin Michel, 1964, p. 184-185
(la position des mains du buddha et les paons prouvent qu'il s'agit ici d'Amitâbha et non de

Sâkyamuni, comme le dit faussement l'auteur); L.A. Waddell: The Buddhism of Tibet or
Lamaism, London, 1899, p.140.



r2 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

comme chacun d'eux est désigné par son nom, il n'y a aucun doute

possible26.

Il nous paraît donc difficile de ne pas voir dans les huit bodhisattva qui
entourent Amitâbha sur notre peinture, le groupe si connu des «Huit
Grands Bodhisattva».

Cependant, jusqu'à maintenant, nous n'avons identifié que quatre de

ces bodhisattva. Les autres sont beaucoup moins faciles à reconnaître.
En effet, si nous consultons les divers panthéons lamaïques connus

jusqu'à ce jour27, si nous y ajoutons quelques indications puisées par-ci
par-là sur des peintures ou dans des textes, nous demeurons dans la plus

grande incertitude, car les bodhisattva qui nous restent à reconnaître

possèdent des attributs et des couleurs interchangeables.
Samantabhadra, dont la couleur est ordinairement sombre (bleu ou

vert), mais qui peut être aussi d'éclatante blancheur, apparaît avec un

vajra, un flacon, une épée ou un joyau28.
Dans le panthéon de Lalitavajra, Ksitigarbha se montre jaune et

porte un disque ou un gros joyau. Ailleurs, on le voit avec un lotus ou

une sorte de fruit. On le trouve aussi avec un bâton monastique orné

d'anneaux. Mais son attribut préféré est le joyau20.

Äkäsagarbha ou Khagarbha, blanc dans le panthéon de Lalitavajra, se

caractérise par le disque solaire, le croissant lunaire, le joyau ou une

épée30.

26. G.Tucci: op.cit., p. 370-371, pl.49-50.
27. Le Chu Fo P'u-sa Sheng Hsiang Tsan et le panthéon de Pao-hsiang Lou ont été publié par

W.E.Clark, op.cit.; le panthéon de Lalitavajra a été édité par E.Pander: Das Pantheon des

Tschangtscha Hutuktu, Berlin, 1890 (sans couleur) et Iconographie du Bouddhisme, Pékin, 1933

(édition peinte); le panthéon dit «Cinq cents dieux de Narthang» est resté inédit, mais il est

utilisé par A. Grünwedel : Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolei, Leipzig, 1900. On

peut consulter aussi : R. Tajima : Les deux grands mandalas et la doctrine de l'ésotérisme Shingon.

28. E. Pander: 152; W.E.Clark: i M 9/442,1A 3/442,46 5/442,198/442; A. Grünwedel:

op.cit., p.141; A.K.Gordon: op.cit., p.60.
29. E. Pander: 148; W.E.Clark: i M 7/166,1A 4/166,197/166; A. Grünwedel: p. 141 ;

A.K.Gordon: p.61.
30. E. Pander: 150; W.E.Clark: i M 8/688,1 A 1/688,196/688; A. Grünwedel: p. 141;

A.K.Gordon: p.60.



DU BUDDHA AMITABHA C3

Enfin Sarvanivâranavsikambhin, orange dans le panthéon de Lalitavajra,
apparaît avec un disque, la lune, un joyau ou un vase d'ambroisie31.

Sur notre peinture, parmi les quatre bodhisattva qui nous restent à

identifier, deux portent un joyau, tandis que les deux autres soutiennent,

l'un, un disque solaire sur un voile, l'autre, le globe de la lune.
Si nous regardons maintenant la couleur des bodhisattva qui assistent

Amitâbha sur notre peinture, nous constatons qu'ils forment quatre
couples de couleurs différentes. De plus, les bodhisattva de même teinte
sont répartis de part et d'autre du buddha central.

Il faut nous souvenir ici de la constatation de P. H. Pott, appuyée
d'ailleurs par la peinture de Sukhâvatî publiée par G. Tucci et à laquelle
nous faisions allusion tout à l'heure.

D'après P. H. Pott, les «Huit Grands Bodhisattva» ont coutume de se

répartir en quatre couples dont les membres se font opposition sur les

représentations. Ces couples sont les suivants: Maitreya et Mafijusrï,
Khagarbha et Ksitigarbha, Avalokitesvara et Sarvanivâranaviskambhin,

Vajrapâni et Samantabhadra32.

Sur la peinture publiée par G. Tucci, nous voyons Avalokitesvara et

Vajrapâni entourer Amitâbha, tandis que les six autres bodhisattva occupent

des pavillons de chaque côté. En haut, à droite, nous voyons
Maitreya auquel fait pendant, à gauche, Mafijusrï ; en-dessous, à droite,
nous voyons Ksitigarbha, et, à gauche, Akâsagarbha; en bas, nous

remarquons Sarvanivâranabiskambhin du côté opposé à Avalokitesvara, et
Samantabhadra du côté opposé à Vajrapâni. Si quatre bodhisattva se font
face de part et d'autre du buddha, les quatre autres s'opposent d'une
manière croisée, Avalokitesvara et Vajrapâni ne pouvant pas quitter
leur position d'assistants33.

31. E. Pander: 149; W.E.Clark: i M 2/882, i A 9/882,199/882; A. Grünwedel: p. 141;
A.K.Gordon: p.60.

32. P. H. Pott: Yoga en yantra in hunne beteekenis voor de Indische archaeologie, Leyde, 1946,

p. 129, n. 44, et Introduction to the Tibetan Collection of the National Museum ofEthnology, Leiden,

Leyde, 1951,p. 86.

33. G.Tucci: op.cit., p. 370-371, pl.49-50.



Ç4 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

Si nous appliquons ces notions à la peinture que nous examinons, en

tenant compte aussi des divers attributs portés par les bodhisattva, nous
dirons qu'au blanc Avalokitesvara s'oppose, tout en bas du groupe, le
blanc Sarvanivâranaviskambhin présentant le globe lunaire; qu'à Vajrapâni

de couleur bleue fait pendant le sombre Samantabhadra portant le

joyau ; que Ksitigarbha doit être reconnu dans le bodhisattva jaune faisant

l'offrande du gros joyau, tandis que Khagarbha ou Akâsagarbha lui fait

opposition, en bas, dans le bodhisattva au corps jaune qui soutient la

roue solaire. Quant à Mafijusrï et à Maitreya, nous avons vu qu'ils se

font face de part et d'autre du groupe et ont tous deux la couleur du

safran.
Le pourtour de la Terre pure

Plusieurs scènes s'éparpillent autour du royaume d'Amitâbha.
Si nous examinons la partie inférieure de la peinture, nous remarquons

au centre, tout en bas, le buddha sâkyamuni lui-même; sa couleur

dorée, sa main droite touchant la terre pour la prendre à témoin tandis

que sa main gauche soutient le bol en son giron, permettent facilement
de l'identifier34. Siégeant devant un palais parmi les arbres, il préside

une assemblée de bodhisattva et de disciples.
Au-dessus de Sâkyamuni, comme à la porte de la Terre pure, apparaît

un buddha rouge debout. Un cortège de moines et de bodhisattva

l'entourent. Lui-même accueille de la main droite une procession de moines.
Cette scène est facile à reconnaître : il s'agit de l'apparition d'Amitâyus
à ses fidèles au moment de leur mort. On peut lui rapporter le passage
suivant du Petit Sukähvati-vyüha-sütra :

«Tout fils ou toute fille de famille qui entendront le nom du bienheureux

Amitâyus le Tathâgata et, après l'avoir entendu, le tiendront en

leur esprit et, avec des pensées calmes, le garderont en leur esprit
durant une, deux, trois, quatre, cinq, six ou sept nuits, quand ce fils ou

cette fille de famille viendront à mourir, alors cet Amitâyus le Tathâgata,
entouré par une assemblée de disciples et suivi par une foule de bodhi-

34. E.Pander: 97; W.E.Clark: lA 34/763, B 82/763.



DU BUDDHA AMITABHA rr

sattva, se tiendra devant eux à l'heure de leur mort, et ils quitteront
cette vie avec un esprit calme. Après leur mort, ils renaîtront dans le

monde Sukhâvatî, dans la terre de buddha de ce même Amitâyus le

Tathâgata35.

De chaque côté de ces deux scènes, nous voyons trois buddha. Sur la

gauche, nous remarquons Amitâyus lui-même, siégeant dans les nuées

avec deux bodhisattva. Au-dessous de lui, un buddha rouge réside dans

un palais et enseigne devant un bodhisattva et trois moines. Le troisième
buddha demeure sur un lotus au-dessus d'un lac et au pied d'une fleur;
de ses mains, «il met en mouvement la Roue de la Loi».

Au-dessus de ces trois buddha, on distingue un stûpa et un monastère
devant lesquels un moine prêche à deux disciples.

Sur la droite, nous voyons d'abord un buddha tout blanc faisant les

gestes du don et de l'enseignement. Il est assis sur une montagne au pied
d'un arbre asoka. Au-dessous de lui apparaît un buddha vert prêchant
sous des arbres. Le buddha de l'angle est bleu : il fait le geste de

l'argumentation. Comme on voit derrière lui l'extrémité d'un étendard ou
d'un parasol, il semble que ce buddha soit Indraketudhvajarâja36.

Plus haut que ces trois scènes, un arhant tenant un livre fait un geste

d'enseignement. Il est dans un pavillon et deux moines sont avec lui.
Cet ensemble de six buddha formant couronne autour de Sâkyamuni

évoque ces paroles que le Petit Sukhävaü-vyüha-sütra place sur les lèvres
de Sâkyamuni :

«Maintenant, ô Sâriputra, comme moi, ici, je glorifie ce monde, de

même, dans la direction de l'est, ô Sâriputra, d'autres bienheureux

buddha, ayant à leur tête le tathâgata Aksobhya, le tathâgata Merudh-

35. SSV: 10, p. 99; cf. IS V: 8, p. 15 (vœu) et 27-29, p. 45-46 (réalisation) ; voir aussi ADS :

22-30, p. 188-199 et Charles Luk: op.cit., p. 99 et suiv. R. Linossier, dans Les peintures
tibétaines de la collection Loo, pl. II, montre une Sukhâvatî où est également représentée la «Descente

d'Amitâyus» : on y voit Amitâyus figuré exactement de la même manière que sur la peinture
de Genève. On peut trouver ce thème sur d'autres than-ka, mais Amitâyus y est plutôt
représenté sous l'aspect «paré», comme en G.Tucci, op.cit.: pl. 39; ou en P.H.Pott: Tibet

(L'art dans le monde), p. 184.
36. E.Pander: 125; W.E.Clark: i A 23/623,110/622.



ç6 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

vâja, le tathâgata Mahâmeru, le tathâgata Meruprabhâsa et le tathâgata

Mafijudhvaja, aussi nombreux que les grains de sable du Gange,

comprennent dans leur enseignement leurs propres terres de buddha et
ainsi les révèlent. Acceptez cette répétition de la Loi appelée «Grâce
de tous les buddha» et glorifiant leurs qualités inconcevables.

«De même également dans la direction du sud, d'autres bienheureux

buddha, ayant à leur tête le tathâgata Candrasüryapradipa, [...]. De
même également dans la direction de l'ouest, d'autres bienheureux

buddha, ayant à leur tête le tathâgata Amitâyus, [...]. De même également

dans la direction du nord, d'autres bienheureux buddha, ayant à

leur tête le tathâgata Mahârciskandha, [...]. De même également dans

la direction du nadir, d'autres bienheureux buddha, ayant à leur tête le

tathâgata Simha, [...]. De même également dans la direction du zénith,
d'autres bienheureux buddha, ayant à leur tête le tathâgata Brahma-

ghosa, le tathâgata Naksatrarâja, le tathâgata Indraketudhvajarâja, [...],
aussi nombreux que les grains de sable du Gange, comprennent dans

leur enseignement leurs propres terres de buddha et ainsi les révèlent.

Acceptez cette répétition de la Loi appelée «Grâce de tous les buddha»

et glorifiant leurs qualités inconcevables. [...]
«Et comme à présent je glorifie ici les qualités inconcevables de ces

bienheureux buddha, ainsi, ô Sâriputra, ces bienheureux buddha glorifient

mes qualités inconcevables37.»

Les six buddha qui entourent Sâkyamuni semblent donc se rapporter
aux quatre points cardinaux et aux deux points de la direction verticale,
Sâkyamuni occupant lui-même le point central. Deux de ces buddha

nous paraissent identifiables, Amitâyus et Indraketudhvajarâja,

représentant respectivement l'ouest et le zénith. Nous n'avons pas pu
identifier les quatre autres, pas plus d'ailleurs que Varhant tenant le

livre et enseignant.
Ces six buddha se manifestent dans un cadre différent : les uns résident

dans des palais, d'autres s'abritent sous des fleurs de lotus ou cYasoka,

37. SSV: 11-16 et 18, p. 99-102.



DU BUDDHA AMITABHA C7

l'un siège parmi des arbres et le dernier au milieu des nuées célestes.

Cette variété peut s'expliquer par un passage du Sûtra de la Contemplation

d'Amitâyus: à un moment donné Sâkyamuni fait apparaître devant la reine
Vaidehï les terres de buddha dans les dix directions. A leur propos le

sütra s'exprime ainsi :

«Certaines de ces terres de buddha étaient faites soit des sept gemmes
précieuses soit de fleurs de lotus ; certaines étaient semblables aux cieux
d'ïsvaradeva, tandis que d'autres ressemblaient à des miroirs de cristal
reflétant tous les mondes dans les dix directions38.»

La partie supérieure de la toile présente une disposition
semblable.

Au centre, dominant toute la peinture, un buddha blanc-jaune
demeure dans un palais entouré de deux bodhisattva : un petit moine est en

prière à ses pieds. La scène se déroule dans un jardin fermé.
De chaque côté siègent trois buddha.

Sur la droite du buddha central, on distingue d'abord un buddha orange
assis en méditation au pied d'un arbre asoka, puis, dans l'angle, sous un
pavillon, un buddha jaune (altéré) faisant un geste de protection. Sous

lui, également dans un pavillon, un buddha bleu enseigne devant un
bodhisattva et deux moines. Enfin, plus bas encore, nous remarquons un
bodhisattva blanc tenant le vajra devant son cœur: demeurant dans un
palais, il est vénéré par plusieurs personnages.

Sur la gauche du buddha central, un buddha vert on bleu (altéré) fait le

geste de l'argumentation : il est assis devant un pavillon parmi les arbres.
Dans l'angle, un buddha blanc ou jaune (altéré), siégeant dans un pavil-

38. Charles Luk: op.cit., p. 87-88; ADS: 6, p. 165. Signalons que dans ce passage, les terres
de buddha apparaissent au-dessus de la tête de Sâkyamuni comme dans une tour d'or immense
et qu'un peu après, il est question du rayon de cinq couleurs. Est-ce un tel passage qui a réglé
la disposition générale de notre peinture où nous voyons Sâkyamuni entouré et surmonté par
les terres de buddha et où le rayon à cinq couleurs qui entoure Sukhâvatî provient de
l'assemblée présidée par Sâkyamuni Cela n'est pas certain, car dans le passage que nous venons
de citer, Sâkyamuni n'est pas entouré de bodhisattva comme sur notre peinture, mais des arhant
Ananda et Maudgalyâyana ; de plus, nous ne voyons nulle part sur notre peinture la reine Vaidehï
et le roi Bimbisâra dont il est question dans le texte.



C8 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

Ion, fait un geste de protection à droite et celui de l'argumentation à

gauche. Au-dessous de lui, un autre buddha (altéré) demeure dans un

palais et fait le geste de l'absence de crainte. Cette scène domine un

pavillon où un arhant enseigne deux moines.
Des scènes placées aux angles partent deux cortèges de trois bodhisattva

porteurs d'offrandes et de parasols: marchant sur des nuages, ils

s'avancent en direction de la Terre heureuse. Les couleurs de ces

bodhisattva correspondent à celles des six buddha. D'un côté, les teintes

sont le bleu, l'orange et le jaune, tandis que de l'autre nous distinguons
le blanc, le bleu et le blanc.

Comme la partie inférieure de la peinture, les scènes du sommet se

rattachent à la prédication de la doctrine concernant la Terre pure.
La présence des cortèges de bodhisattva permet d'appliquer à ces scènes

les paroles suivantes du Grand Sukhävaü-vyüha-sütra :

«Et de plus, ô Ananda, dans les dix quartiers et, dans chacun d'eux,
en toutes les terres de buddha aussi nombreuses que les grains de sable

du Gange, les bienheureux buddha, aussi nombreux que les grains de

sable du Gange, glorifient le nom du bienheureux Amitâbha le Tathâgata,

ils prêchent sa renommée, ils proclament sa gloire, ils exaltent sa

vertu. Et pourquoi? Parce que tous les êtres qui entendent le nom du

bienheureux Amitâbha et qui, après l'avoir entendu, élèvent leurs pensées

avec un désir ardent et une grande joie, ne serait-ce qu'une fois

seulement, ne retourneront plus en arrière loin de la suprême et parfaite
connaissance. [...]

«Et de plus, ô Ananda, dans cette terre de buddha, des bodhisattva

aussi nombreux que les grains de sable du Gange approchent, depuis les

dix quartiers et en chacun d'eux, vers le tathâgata Amitâbha, afin de le

voir, de s'incliner devant lui, de l'honorer, de le consulter, et pareillement

afin de voir cette assemblée de bodhisattva et différentes sortes de

perfections dans la multitude des ornements et des qualités appartenant
à cette terre de buddha39.»

39. LSV: 26, p. 44 et 33, p. 51.



DU BUDDHA AMITABHA C9

Les dix quartiers mentionnés dans le sûtra sont ramenés à six sur la

peinture : il y a six buddha d'où partent six bodhisattva.

Qui est alors le buddha central qui domine toute la peinture?
A première vue, on pourrait s'attendre à voir en cet endroit Sâkyamuni

prêchant la doctrine de la Terre pure40. Cependant, nous avons vu

que Sâkyamuni occupe sur notre peinture le centre de la partie
inférieure, exactement à l'opposé du buddha que nous étudions maintenant.
D'autre part, la couleur de ce buddha n'est pas la même que celle de

Sâkyamuni.

S'agit-il alors de Vairocana, buddha de la direction verticale? Le geste
de la «mise en mouvement de la Roue de la Loi», qu'exécute Vairocana

ordinairement, est précisément celui qu'accomplit le buddha qui
surmonte Amitâbha41. Mais Vairocana appartient au système des cinq fina
et n'est pas habituellement représenté sans ses quatre compagnons : or
ceux-ci, Amitâbha excepté, n'apparaissent pas sur notre peinture.

Il nous semble que c'est dans les sûtra prêchant Amitâbha que nous
devons trouver le nom de ce personnage.

La peinture de Sukhâvatî, publiée par G. Tucci et qui nous a déjà servi
à identifier les huit bodhisattva, nous paraît apporter la solution à ce

problème.
Dans les angles supérieurs de cette toile, nous remarquons deux scènes

qui se font pendant et présentent quelque ressemblance avec la scène

que nous étudions et celle qui lui fait opposition au bas de notre peinture.

Dans l'angle de droite (par rapport au spectateur), nous voyons en
effet un buddha assis dans un temple avec une assemblée de moines et
touchant la terre de sa main droite pour la prendre à témoin.

A gauche, par contre, nous distinguons un petit moine agenouillé,

40. Sâkyamuni est parfois représenté avec le même geste : W. E. Clark : B 8 3/767, spécialement

quand on le voit lors du «Sermon de Bénarès», comme c'est le cas sur le than-ka n° 28584
du Musée d'Ethnographie de Genève. Sur la place de Sâkyamuni prêchent les sûtras, voir : Paul
Mus : Bârâbudur, p. 915.

41. Sur Vairocana et son geste, voir Anagarika Govinda: op.cit., pl.II, p. 14/1 y et p.424.



6o J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

au milieu d'une assemblée, devant un buddha assis dans un pavillon et
faisant le geste de la «mise en mouvement de la Roue de la Loi». Ce

buddha est d'une couleur claire.
Des inscriptions nous permettent d'identifier sans erreur possible

ces deux scènes.

A droite, nous trouvons trois noms: Sâkyamuni, Ananda et Mafijusrï.
Cela nous invite à conclure que la scène représente Sâkyamuni prêchant
le Sûtra de Sukhâvatî sur le Pic des Vautours à Râjagrha.

A gauche, sous le petit moine est écrit : Dharmakâra, tandis que sous

le buddha se trouvent les mots : buddha Lokesvara. La scène représente

par conséquent le moment où Dharmakâra, le futur Amitâbha,
prononça ses vœux originels en présence de son maître42.

Sur la peinture de Genève, si nous voyons avec certitude Sâkyamuni
à la partie inférieure, nous pouvons déduire - sans certitude absolue

toutefois — que le buddha du sommet est Lokesvararâja.
Identifier les autres buddha nous paraît impossible. En consultant le

panthéon de Lalitavajra, par exemple, nous pouvons trouver quelque
ressemblance entre certains buddha de notre peinture et quelques-uns
des 3 c buddha dits de confession. Cependant, ces derniers sont toujours
figurés en groupe, ce qui n'est pas le cas sur notre peinture43.

Par contre, grâce à ce même panthéon, il semble que nous puissions
reconnaître Samantabhadra dans le bodhisattva blanc qui tient le vajra,
sur la gauche de notre peinture. La présence de ce personnage ici peut
trouver une explication dans le 20e vœu originel de Dharmakâra, qui
parle de ceux «qui sont parfaits dans la pratique et la discipline de

Samantabhadra » 44.

Nous avons déjà mentionné les cortèges de bodhisattva qui se dirigent
vers la terre du buddha Amitâbha avec des offrandes et des parasols. Au

42. G.Tucci: op.cit., p. 370-371, pl.49-50. LSV: i,p. i-2; 3-8, p. 6-22.
43. E. Pander: 97-131. R. Linossier, dans Les peintures tibétaines de la collection loo, montre à

la pl. II une Sukhâvatî où Amitâbha et les « Huit Grands Bodhisattva » sont entourés des 3 5 buddha

de confession.

44. E.Pander: 152 ; LSV: 8, p. 15.



DU BUDDHA AMITÂBHA 6l

même thème peuvent se rattacher les personnages, vêtus en princes ou
en moines, qui volent de tous côtés en agitant des écharpes ou en
déversant des vases précieux. Plusieurs passages des sûtra peuvent
commenter ces évolutions célestes :

« Comme il y a des terres de buddha égales en nombre aux grains de

sable du Gange dans le quartier oriental, d'où viennent tous les bodhisattva

pour honorer le buddha, le Seigneur Amitâyus;
« — Et ayant fait beaucoup de gerbes de fleurs de diverses couleurs,

doucement parfumées et délicieuses, ils les déversent sur le meilleur
guide des hommes, sur Amitâyus, honoré par les dieux et les hommes ; -

«De la même manière, il y a beaucoup de terres de buddha dans les

quartiers du sud, de 1 ' ouest et du nord, d ' où viennent les bodhisattva pour
honorer le buddha, le Seigneur Amitâyus.

«Et ayant fait beaucoup de poignées de parfums, de différentes
couleurs, sentant doucement et délicieux, ils les versent en bas sur le

meilleur guide des hommes, Amitâyus, honoré par les dieux et les

hommes.

«Et de plus, ô Ananda, tous les bodhisattva qui sont nés dans cette
terre de buddha, s'étant rendu dans l'autre monde durant le (temps d'un)

repas matinal, honorent beaucoup de milliards de buddha aussi

nombreux qu'ils le désirent, par la faveur du buddha. Ils pensent qu'ils
doivent, en beaucoup de directions, honorer les buddha avec telles ou
telles fleurs, avec de l'encens, des lampes, des parfums, des guirlandes,
des onguents, de la poudre, des voiles, des parapluies, des drapeaux,
des bannières, des enseignes, de la musique, des concerts et des instruments

de musique; et aussitôt qu'ils les ont pensées, il se lève en leurs

mains exactement les matières nécessaires à chaque sorte de culte.
«Et de plus, ô Ananda, [...] pour les êtres nés dans cette terre de

buddha, il n'existe aucune idée de propriété quelle qu'elle soit. Et tous

ces êtres, allant et venant dans cette terre de buddha, n'éprouvent ni
plaisir ni peine ; marchant en avant, ils n'ont pas de désir, et avec désir
ils ne vont pas en avant. [...] Et pleins d'équanimité, d'une pensée bien-



62 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

veillante, d'une pensée délicate, d'une pensée affectionnée, d'une pensée

utile, d'une pensée sereine, [...] ils écartent l'œil de la chair et
assument l'œil céleste45.»

II. COMMENTAIRE SPIRITUEL
Le buddha Amitâbha

D'après les sûtra de Sukhâvatî et celui de la Contemplation d'Amitâyus,
l'essentiel du culte adressé au buddha Amitâbha consiste à concentrer
son esprit sur la pensée de ce buddha. Garder en son cœur le souvenir de

ce buddha, ne serait-ce qu'une fois seulement, c'est s'assurer son
apparition au moment de la mort et la renaissance en sa Terre pure au sein

d'un lotus immaculé.
Penser au buddha Amitâbha revêt deux formes principales : on peut

contempler son image construite mentalement en son propre cœur, ou

simplement invoquer son nom avec le désir de naître en son royaume.
Le Sûtra de la Contemplation d'Amitâyus justifie ainsi de telles pratiques :

«On doit penser à ce buddha. Et pourquoi? Parce que les corps de

buddha de tous les tathâgata appartiennent au monde spirituel (dhar-
madhâtu), qui contient et pénètre les esprits de tous les êtres vivants.
C'est pourquoi, lorsque l'esprit est fixé sur la pensée de ce buddha, il
est doué des trente-deux marques physiques et des quatre-vingts signes

d'excellence; c'est pourquoi l'esprit devient buddha, l'esprit est

buddha, et l'océan de la toute-connaissance du buddha provient de la

pensée de l'esprit. C'est pourquoi on doit concentrer son esprit
exclusivement sur la contemplation de ce buddha tathâgata, saint et pleinement
illuminé46.»

45. LSV: 3i,p.47; 37, p. 53 ; 38, p. 54.
46. Charles Luk: op.cit., p.93 ; ADS: 17, p. 178. Sur le culte d'Amitâbha, voir, outre les

sûtra, D. T. Suzuki : op. cit. II : Essais X, p. 669 et suiv. et XIII, p. 817 et suiv et E. Steinilber-
Oberlin: Les Sectes bouddhiquesjaponaises, Paris, i93o,ch. IXetXp. 197 et suiv. L'invocation est:
« Namo 'mitâbhâya Buddhâya », « Honneur au Buddha Amitâbha » (chinois : « Nan-ou O-mi-to Fo » ;

japonais : « Namu Amita Butsu»). Signalons que l'optique des sectes japonaises Jodo et Shin n'est

pas tout à fait la même que celle du Bouddhisme tibétain.



DU BUDDHA AMITÂBHA 63

Pour comprendre ce passage, il faut se rappeler que, selon le
Mahâyâna — et par conséquent aussi selon son dérivé, le Vajrayâna, auquel
se rattachent les écoles tibétaines et népalaises -, la nature de buddha

est inhérente à l'esprit de tous les êtres. Le maître chinois Houeï-Nêng
a exprimé cela avec force: «Vous devriez aussi savoir, dit-il, qu'en ce

qui concerne la nature bouddhique, il n'existe aucune différence entre
un homme illuminé et un ignorant. Ce qui constitue la différence, c'est

que l'un la réalise et que l'autre l'ignore47.»
C'est aussi ce qu'affirme le Livre tibétain de la Grande Libération :

«Il est tout à fait impossible, même en cherchant partout dans les

Trois Régions, de trouver le Buddha autre part que dans l'esprit48.»
Le Bardo Thödol dit pareillement :

«Ta propre conscience, brillante, vide et inséparable du Grand

Corps de Splendeur, n'a ni naissance ni mort et est l'immuable Lumière
Amitâbha Buddha*9.»

Le Mahävairocana-sütra dit aussi :

«Qu'est-ce que la bodhil C'est connaître tel qu'il est son propre
cœur. [...]

«La bodhi et la connaissance omnisciente doivent être recherchées

(par chaque être) dans son propre cœur. Et pourquoi cela? Parce que
(notre) nature originelle est pure50.»

Dans une telle perspective, contempler le buddha Amitâbha, ce n'est

qu'un moyen pour «connaître son propre cœur tel qu'il est», ce n'est

qu'un procédé pour reconnaître sa nature originelle et pure, laquelle
est buddha.

La pensée du buddha Amitâbha, ou même simplement son nom pro-

47. Discours et sermons de Houeï-Nêng (tr. L. Houlné), Paris, Albin Michel, 1963, p. s S-

48. Le Livre tibétain de la Grande Libération (éd. W. Y.Evans-Wentz), Paris, Adyar, 1960,

p. 274. Même idée dans le Hevajra Tantra, 11,4,69-75. D.L.Snellgrove: The Hevajra Tantra,
London, 1959, p. 107.

49. Le Bardo Thödol, p. 82.

50. Mahävairocana-sütra, ch. i, dans R.Tajima: Etude sur le Mahâvairocana-sûtra, Paris,
Adrien-Maisonneuve, p. 58 et 59.



64 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

noncé dans l'unité d'esprit, ressemble à un miroir qui permet à chacun

de contempler, au-delà de toutes souillures, la clarté de son visage

originel51.

Et il faut reconnaître que l'image d'Amitâbha est bien suggestive.
Son siège de lotus rappelle sa résolution inébranlable d'atteindre la

toute-connaissance par compassion pour tous les êtres. Ses jambes croisées

symbolisent la sérénité inaltérable de sa contemplation. Ses mains

jointes en son giron expriment l'unité de son esprit (samâdhij acquise

par la méditation. Son bol et ses vêtements monastiques suggèrent la

perfection de son non-attachement. Par-dessus tout, son visage rayonne
d'une paix bienheureuse et communicative. Enfin son nimbe et son

halo évoquent sa lumière infinie qui pénètre toutes choses.

Se concentrer par conséquent sur la pensée d'Amitâbha, c'est peu à

peu disposer son cœur en forme de buddha et ainsi reconnaître en soi-

même sa propre nature.
On comprend alors ce que signifie dans la réalité l'apparition d'Amitâbha

au dernier instant: ce n'est pas autre chose que la révélation, au

fond du cœur, de sa propre nature de buddha52.

L'idée de la naissance au sein d'un lotus, au-dessus d'un lac de

Sukhâvatî, exprime une réalité identique. Le lotus dont il s'agit n'est en

vérité que le propre cœur de l'homme, qui s'épanouit au-dessus du

courant de la conscience53.

51. cf. Ippen Shônin, dans D.T. Suzuki : Essais sur le Bouddhisme Zen, II, Paris, Albin Michel,

1943, p. 720. «Et le miroir est celui que possède chacun de nous, et qui est appelé le Grand

Miroir d'illumination ; c'est le nom déjà réalisé par tous les buddha. Cela étant, voyez vos traits

originels dans le Miroir d'illumination. [...] Bien que nous soyons tous doués de la nature de

buddha, celle-ci, par elle-même, ne consume pas les passions si elle n'est pas enflammée par
le feu de la sagesse transcendante qui est le nom.»

52. Si, d'après le Sûtra en 42 articles (tr.du tibétain par L.Feer, Paris, 1878, p. 39), la vie

humaine dure «le temps d'un mouvement de respiration et d'aspiration», et qu'ainsi à chaque

pensée, c'est comme une mort et une renaissance, on peut dire avec Ippen Shônin (D.T.Su¬
zuki : op. cit. II, p. 719) que la prononciation du nom d'Amitâbha est «la juste pensée pour le

dernier moment».
53. G. Tucci : op. cit., p. 371, dit que «les eaux sont le symbole du courant de la pensée»

en parlant des lacs de lotus dans la Sukhâvatî.



%4P

-',

m
;

L-A_

<"PN

.7»

04-

dtp teV

¦



DU BUDDHA AMITÂBHA 6c

La multiplication des buddha

Autour d'Amitâbha et de son royaume de bonheur, il y a toute une
couronne de buddha. Ces buddha apparaissent dans les textes comme
prêchant le nom d'Amitâbha et la doctrine de la Terre pure. Cela signifie

que chacun de ces buddha révèle Amitâbha, comme si le Seigneur de

l'ouest était le buddha primordial dont tous les autres ne seraient que la

manifestation. Cela correspond à des notions importantes du Mahâyâna.

D'après le bouddhisme du nord, en effet, la nature de buddha se

situe à plusieurs niveaux de réalité. Considérée en elle-même, dans son

essence immuable et indicible, elle est désignée comme dharmakâya

ou «corps de la Loi». C'est à une telle essence transcendante que
participent tous les êtres vivants. Elle est commune à tous les êtres de la

même manière que la nature humaine est participée par tous les hommes.

Reconnue pour ce qu'elle est dans le cœur, elle est désignée

comme sambhogakâya ou «corps de jouissance». Manifestée enfin dans

le monde des formes, elle fait apparaître le nirmânakâya ou «corps de

transformation »54.

Dans le système spirituel ayant Amitâbha pour centre, ce buddha

représente le dharmakâya, tandis que tous les autres buddha sont
considérés comme les nirmânakâya par lesquels se réalise, dans le monde

sensible, la plénitude du dharmakâya. Cela est traduit ainsi par le Sûtra

de la Contemplation d'Amitâyus:

54. Sur les trois corps de buddha, voir: J. Filliozat: Inde classique, II, 2327—2328, p. 566—

567; Anagarika Govinda: op.cit., p. 299 et suiv. La manière de définir les trois, ou parfois
quatre corps de buddha varie suivant les écoles. Il y a aussi différentes manières de les symboliser.

Anagarika Govinda, op. cit., p. 3 2 5, rattache Amitâbha au dharmakâya ; Amitâyus, la forme
parée, au sambhogakâya et Avalokitesvara au nirmânakâya. G.Tucci, op.cit., p. 348, fait état
d'une autre tradition, où Amitâbha est nirmânakâya ; Amitâyus, sambhogakâya et Anantaprabha,
dharmakâya, tandis qu'ailleurs, p. 371, commentant la peinture de la pl. 49, il relie Amitâbha
au dharmakâya, Amitâyus au sambhogakâya et Padmasambhava au nirmânakâya. En s'inspirant de

cette façon de voir, on pourrait voir, sur notre peinture, le dharmakâya représenté par le grand
Amitâbha, le sambhogakâya par l'apparition d'Amitâyus et le nirmânakâya par Sâkyamuni (et
donc aussi par les autres personnages du pourtour).



66 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

«Le halo qui entoure sa tête contient des myriades de grands mondes,
dans lesquels apparaissent des buddha de transformation fnirmânakâya-

buddha) aussi nombreux que les grains de sable d'innombrables myriades
de rivières Ganges. Chacun de ces buddha de transformation a pour le

servir une suite d'innombrables bodhisattva de transformation. [...]
«Les marques radieuses et les caractéristiques de ces buddha de

transformation ne peuvent être détaillées, mais le méditant doit juste
en tenir la représentation en son esprit et s'en souvenir, de manière à

ce que l'œil de son esprit finisse par les voir. Quand ceci est achevé, il
verra tous les buddha dans les dix directions. Quand tous les buddha sont

vus, ceci est appelé le samâdhi de la concentration fixée sur le buddha.

Cette représentation est nommée contemplation de tous les corps de

buddha. De même que le corps de buddha est vu, de même aussi est vu

l'esprit de buddha, par lequel sont signifiés le grand amour (maitrî) et la

grande compassion (karunâ), qui consistent à accueillir avec une miséricorde

désintéressée tous les êtres vivants55.»

Ainsi la médition sur les multitudes de buddha dans les dix directions
aboutit à la réalisation de l'esprit de buddha, lequel est amour et

compassion pour tous les êtres56. Dans la contemplation d'Amitâbha et de la

multitude des buddha qui en forment comme l'infini rayonnement
s'opère une sorte d'élargissement de l'esprit qui s'étend à l'immensité
de l'espace et au nombre incalculable des êtres contenus en lui. Cette
dilatation du cœur fait éclater toutes les barrières et les étroitesses dues

à l'égoïsme.
D'une certaine manière, en effet, les buddha innombrables représentent

l'ensemble des êtres qui recèlent en eux la nature de buddha. Cela

SS- Charles Luk: op.cit., p.95; ADS: 18, p. 180-181.
56. «Esprit de buddha»; semble signifier la même chose que bodhicitta. R.Tajima: Les

deux grands mandalas p. 267-270; D.T.Suzuki: op.cit., III; p. 1124 et suiv. Dans le rite
tibétain appelé gChöd, le bodhicitta, représenté par une divinité féminine, la Buddhadâkinï,
est symboliquement placé au centre, tandis que quatre dâkini l'entourent, figurant ses quatre
composantes qui sont les brahmavihâra : maitrî, l'amour ; karunâ, la compassion ; muditâ, le
bonheur de sympathie ; upeksâ, l'équanimité. Le Yoga tibétain et les doctrines secrètes (éd. W. Y. Evans-

Wentz, tr.), Paris, Adrien-Maisonneuve, 1948, p. 310.



DU BUDDHA AMITABHA 67

jette un éclat particulier sur les cortèges de bodhisattva qui vont de

monde en monde pour y vénérer tous les buddha « avec des voiles, des bols
à aumônes, des lits, des escabeaux, des rafraîchissements, des médecines,
des ustensiles, avec des fleurs, de l'encens, des lampes, des parfums, des

guirlandes, des onguents, des poudres, des manteaux, des parapluies, des

drapeaux, des bannières, avec différentes sortes dedanses, de chants, de

musiques, avec des pluies de joyaux», et qui font des offrandes «par
compassion»57.

Les cortèges de bodhisattva pour porter des cadeaux à tous les buddha

symbolisent toutes les démarches entreprises par les fidèles d'Amitâbha,

remplis de compassion et d'amour, dans le but de venir en aide

à tous les êtres, dans le but d'éclairer et de libérer tous les êtres.

Les bodhisattva

La nature de buddha comprend deux qualités essentielles et complémentaires:

la Sagesse et la Compassion58, représentées par les deux assistants

d'Amitâbha en la Terre pure, Mahâsthâmaprâpta (ou Vajrapâni)
et Avalokitesvara.

Que le bodhisattva Avalokitesvaradésigne la compassion est bien connu :

il est même parfois surnommé Mahäkarunä, «Grande compassion». Et

parce que cette compassion le pousse à faire s'ouvrir à la vérité le cœur
de tous les êtres, il porte un lotus non encore épanoui59.

Au contraire, Mahâsthâmaprâpta signifie la suprême sagesse qui
éclaire tous les êtres, ce qui permet au Sûtra de la Contemplation d'Amitâyus

de dire à son sujet: «Il est appelé le bodhisattva dont le pouvoir de

la sagesse pénètre partout60.»

L'image de Vajrapâni, qui remplace sur notre peinture celle de

Mahâsthâmaprâpta, est revêtue de la même signification. Vajrapâni,

57. LSV: 8, p. 17 (vœu 24).
58. C'est là une doctrine fondamentale du Mahâyâna. Voir, par exemple: R.Tajima: Les

deux grands mandalas p. 90.
59. Ibid.: p.91.
60. Charles Luk: op.cit., p.97. LSV: 19,184-186.



68 j. eracle: la terre heureuse

opposé à Avalokitesvara comme assistant d'un buddha, symbolise la

sagesse innée, inhérente à la nature de buddha présente au cœur des

êtres. Cette sagesse est connaissance du Vide qui est l'état primordial
de l'esprit et que représente la cloche, tout aussi bien que la connaissance

des moyens de délivrer tous les êtres, symbolisés par la vajra ou
diamant61.

Les six autres bodhisattva incarnent des perfections semblables.

Samantahabdra, «Bonté universelle», désigne le «pur cœur de

bodhi» en tant qu'il implique la résolution d'atteindre l'illumination

pour la délivrance de tous les êtres, tandis que le bodhisattva Ksitigarbha,
«Matrice de la terre», symbolise la «fermeté de ce même cœur de

bodhi»62. C'est parce que ces deux bodhisattva sont en rapport avec le

cœur de bodhi qu'ils portent un joyau, car le cœur de bodhi est

comparable à une pierre précieuse aux qualités infinies63. Disposées aux
côtés d'Amitâbha, on peut supposer que ces deux êtres correspondent
aux vœux originels de Dharmakâra et à toutes les pratiques saintes par
lesquelles ce bhiksu parvint à la qualité de buddha.

Maitreya, «Celui qui aime», est «plongé dans le samâdhi de la pitié» :

avec l'eau de la compassion contenue dans son aiguière, il veut faire

germer la nature de buddha enfouie au cœur de tous les êtres en
prêchant la doctrine, ce qui est ordinairement représenté par la «Roue de

la Loi» qu'il porte, ou, comme sur notre peinture, par un geste
d'enseignement64.

Mafijusrï, «Fortune suave», représente la «sagesse acquise», c'est-
à-dire la Prajnâpâramitâ ou Sagesse transcendantale, c'est pourquoi il
s'emploie à « dissiper les ténèbres de l'ignorance» et à « couper les

mauvaises herbes de la misère» au moyen de son épée flamboyante, tandis

61. R. Tajima : Les deux grands mandalas p. 94. Sur le vajra et la cloche, voir : Shrîchakra-

sambhâra Tantra, dans Tantrik Texts (éd. Arthur Avalon), London/Calcutta, 1919, p. 23; D.L.
Snellgrove: The Hevajra Tantra, London, 1959, p. 23-24; G.Tucci: op.cit., p. 331-332.

62. R.Tajima: Les deux grands mandalas p. 69 et m.
63. D.T. Suzuki : op. cit. III, p. 1153 et suiv.

64. R.Tajima: Les deux grands mandalas p. 75.



DU BUDDHA AMITÂBHA 69

qu'il «tient en sa main, appuyé sur son cœur, un volume des Ecritures
sacrées, indiquant par ce geste sa connaissance parfaite de toutes les

vérités»65.

Sarvanivâranaviskambhin, «Celui qui écarte tous les obstacles»,
symbolise «l'activité de la grande compassion et miséricorde qui écarte les

obstacles en enlevant toutes les afflictions»66.
Enfin Akâsagarbha, «Matrice de l'Espace», représente «le mérite de

la béatitude» du Buddha, qui rayonne en lumière infinie sur tous les

êtres67.
La Terre heureuse

Amitâbha est la nature de buddha inhérente à tous les êtres. Cependant,
si quelques-uns parviennent à la reconnaître par l'illumination, la

plupart l'ignorent totalement.
Il en est de même pour le monde Sukhâvatî. Comme l'a dit un maître

chinois, «la Terre pure de la Sereine lumière n'est rien d'autre que cette
terre-ci»68, et, suivant le Sütra de la Contemplation d'Amitâyus, «elle est le

produit d'actions pures»69, ce qui signifie que tout homme qui
reconnaît en lui-même sa véritable nature et s'exerce en toutes sortes

d'actions pures, peut découvrir en ce monde-ci la Terre de pureté.
Cette doctrine a trouvé, semble-t-il, sa meilleure exposition dans

le Vimalakîrtinirdesa-Sûtra : voici les paroles que ce texte sacré met sur
la bouche de Sâkyamuni :

«Le bodhisattva qui veut purifier sa terre de buddha doit d'abord
s'efforcer d'orner habilement sa propre pensée. Pourquoi? Parce que c'est
dans la mesure où la pensée du bodhisattva est pure que sa terre de

buddha est pure. [...] Est-ce parce que le soleil et la lune sont impurs que
les aveugles de naissance ne les voient pas? [...] De même, Sâriputra, si

les êtres ne voient pas la splendeur des qualités de la terre de buddha du

65. Ibid. : p. 106 ; Alexandra David-Neel: Textes tibétains inédits, Paris, 1952, p. 73-75.
66. R. Tajima: Les deux grands mandalas p. 115.
67. Ibid.: p. 116.
68. K'oung-kou King-loung, dans D.T.Suzuki, op.cit., II, p.678.
69. Charles Luk: op.cit., p. 88; ADS: 7, p. 167.



70 j. eracle: la terre heureuse

Tathâgata, la faute en est à leur ignorance ; la faute n'en est pas au Tathâgata.

Sâriputra, ma terre de buddha est pure, mais toi, tu ne le vois

pas70.»

Cela veut dire que pour l'homme ordinaire, aveuglé par l'illusion et
les passions, ce monde est tissé d'oppositions individuelles et rempli
d'impuretés. Au contraire, pour celui qu'éclaire la suprême sagesse, ce

monde apparaît comme étant sans obstacles, transparent et pur,
inondé d'une lumière infinie, paré des plus précieux embellissements.
Ce qui est différent, ce n'est pas le monde lui-même, mais la manière
de le considérer, soit avec «l'œil de la chair», souillé par l'attachement,
le désir ou la haine, soit, au contraire, avec «l'œil céleste», c'est-à-dire

un regard serein qui ne se fixe sur aucune chose et demeure toujours

pur, rempli de bienveillance et d'infinie compassion.

CONCLUSION

Nous comprenons maintenant la signification de la peinture de
Sukhâvatî: elle représente le propre esprit de celui qui la contemple, dans

sa nature profonde qui, selon les bouddhistes, est celle de buddha.

Amitâbha, représenté au centre, est l'image de cette nature
bouddhique.

Les bodhisattva qui l'entourent expriment les perfections de cette

nature, principalement ses deux composantes fondamentales qui sont
la sagesse et la compassion.

Les buddha répandus de tous côtés signifient que la nature de buddha

est contenue dans tous les êtres et que les vénérer ne consiste en rien
d'autre qu'à venir au secours de tous les êtres, afin que leur esprit
s'éveille.

70. L'enseignement de Vimalakîrti Vimalakîrtinirdesa), traduit par Etienne Lamotte, Louvain,
1962, p. 119-120. Dans cette citation, nous nous sommes permis, pour faciliter la lecture,
de remplacer buddhaksetra par «terre de buddha», qui en est la traduction. On trouvera des

idées semblables dans: Discours et sermons de Houeï-Nêng, Paris, 1963, p. 73 et suiv., ainsi que
dans divers sûtra.



DU BUDDHA AMITABHA 7I

Contempler l'image d'Amitâbha construite mentalement, invoquer
son nom avec une pensée unifiée, c'est mettre devant son regard
intérieur comme un «miroir d'illumination» grâce auquel tout homme peut
reconnaître son visage originel et ainsi devenir un buddha.

L'apparition d'Amitâbha au dernier instant n'est que la reconnaissance,

au fond de soi-même, de sa propre nature originelle, tandis que
naître dans un péricarpe de lotus, c'est éveiller son cœur à la connaissance

parfaite, au-dessus du courant toujours coulant de la conscience,
dans le vide immaculé du non-attachement de la pensée.

Enfin, vivre en la Terre de pureté consiste, non pas à fuir ce monde,
mais à tout considérer avec un regard pur, dépouillé d'attachement et
de haine, rempli d'une compassion infinie.

Telles sont lesprincipaux enseignements contenus dans ce than-ka de la

Sukhâvatî exposé au Musée d'Ethnographie de Genève.


	Un "Than-ka" népalais : la terre heureuse du Buddha Amitābha

