Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 20 (1966)

Heft: 1-4

Artikel: Un "Than-ka" népalais : la terre heureuse du Buddha Amitbha
Autor: Eracle, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146047

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN «THAN-KA» NEPALAIS:

LA TERRE HEUREUSE DU BUDDHA AMITABHA

JEAN ERACLE, ST-MAURICE

Un des points qui caractérisent le bouddhisme dans les écoles du nord
Mahayana et Vajrayana, c’est la multiplication des buddha.

Alors que la tradition méridionale des Theravadin ne reconnait guére
que gikyamuni et quelques autres buddha humains, les écoles du nord
énumerent des buddha innombrables qui remplissent toutes les régions
de ’univers visible et invisible.

Parmi tous ces étres parfaitement illuminés se détachent, avec un
relief particulier, les cinq Jina, «les Victorieux», qui étendent leur
pouvoir bienfaisant sur le centre et les quatre points cardinaux. Con-
sidérés en groupe, ils symbolisent les diverses qualités de la supréme
et parfaite illumination?.

1. Sur les cinq Jina et les cing sagesses qu’ils symbolisent, voir:

Le Bardo Thédol, Livre des Morts tibétain (éd. W.Y.Evans-Wentz), Paris, Adrien-Maison-
neuve, 1958, p. 89 et suiv.

Le Sentier des cinqg sagesses: Le Yoga du grand signe Him, dans: Le Yoga tibétain et les doctrines
secrétes (€d. W. Y. Evans-Wentz). Paris, Adrien-Maisonneuve, 1948, p. 337 et suiv.

R.Tajima: Les deux grands mandalas et la doctrine de I’ ésotérisme Shingon, Tokyo /Paris, 1959,
P-72—76 et 260—-266.

Lama Anagarika Govinda: Les fondements de la mystique tibétaine, Paris, Albin Michel, 1960,
surtout p. 147 et suiv.

Paul Mus : Barabudur, dans : Bulletin de I’ Ecole Frangaise d’ Extréme-Orient, 32,1932 et 33,1933.

Jean Filliozat: L’Inde classique II, Hanoi, 1953, ch. XI: Le Bouddhisme, § 2331, p. §69—570;
§ 2358—59, p. 588—590.

Sur Amitibha lui-mé&me, voir: Henri de Lubac: Amida, Paris, Le Seuil, 1955.

Les principaux livres de I’école de la Terre pure, qui vénére Amitabha, ont été publiés, en
anglais, dans Sacred Books of the East, vol. XLIX, Oxford, 1894, part IL.

Le Grand et le Petit Sukhavati-vyiha-sutra y figurent dans une traduction de F.Max Miiller,
sous les titres : The Larger Sukhavati-vyitha (LSV), p. 1—72, et The Smaller Sukhavati-vyiha (SSV),
P-89—102.

Le Sitra de la Contemplation d’ Amitdyus y prend place, dans une traduction de J. Takakusu,
sous le titre: Amitdyur-dhyana-sitra (ADS), p.161-201.



42 J. ERACLE: LATERRE HEUREUSE

Le plus populaire en Asie de ces cinq buddha est celui de I’ouest,
Amitibha, «Lumiére sans bornes», appelé aussi Amitayus, «Vie sans
fin». Il régne, dans les régions occidentales, sur un pays merveilleux
nommé Sukhdvati, «Terre heureuse». Les artistes de 1’Extré me-Orient
se sont exerceés maintes fois a représenter ce domaine de pureté vers
lequel aspirent les fidéles d’ Amitabha.

Le Musée d’Ethnographie de Genéve posséde deux thaii-ka ou «ima-
ges» représentant le Seigneur de I’occident et son royaume «semblable
au révex. Sur un troisiéme, la terre de pureté apparait dans I’'un des
angles supérieurs, au milieu des nuées et des fleurs qui enveloppent
Tson-kha-pa, le grand réformateur de la vie religieuse du Tibet2.

C’est 'une de ces peintures que nous allons décrire et interpréter
en ces quelques pages (N° 24094 du rép. gén.; N° 251 du Catalogue de
la collection népalaise du Musée d’Ethnographie de Geneve).

Elle est constituée par une toile de coton apprétée, montée en kaké-
mono sur deux batons. Des bandes de soie unie ou brochée 1’encadrent.
Un voile de soie imprimée la protege. Ce voile et les étoffes qui 1’en-
tourent ont des teintes variant du jaune doré au brun-roux. La toile
seule mesure 59 cm de hauteur sur 40, tandis que la piéce tout entiére
atteint 107 cm de hauteur sur 653,

L’inscription qui orne la base de la peinture est en newari, ’'une des
langues du Népal. Elle nous renseigne sur 1’ origine et la date de I’ceuvre.
On peut y lire qu’un certain Viramansingh, du monastére Tarumura de

Charles Luk (Lu K’uan Yii) a publié une autre traduction anglaise du Sitra de Ia Contemplation
d’ Amitdyus dans : The Secrets of Chinese Meditation, London, 1964, p. 85 et suiv.

En outre, le Petit Sukhdvati-vyiha-siitra a été traduit en francais et publi¢ dans les Annales du
Musée Guimet, t.II, Paris, Ernest Leroux, 1881, aux pages 17-22, d’aprés le texte sanscrit ; aux
pages 39—44, d’aprés la version chinoise de Kumarajiva (trad. Imafzumi et Yamata).

Dans nos citations, nous avons adopté une maniére identique de transcrire les termes sans-
crits, modifiant parfois celle employée dans nos sources.

2. Répertoire général : 9—24094, 1328585 et 821383,

3. 9—24094 (rép.gén.). Marguerite Lobsiger-Dellenbach: Népal, Catalogue de la collection
d’Ethnographie népalaise du Musée d’Ethnographie de la ville de Genéve, Geneve, 1954, p. 58 et pl.
XXIV, N° 251,



DU BUDDHA AMITABHA 43

Kathmandu, capitale du Népal, s’étant rendu au Tibet, offrit ce than-ka
pour la prospérité de ses affaires en 952, ce qui correspond a notre
année 1831.

La dédicace commence par une invocation a Amitabha, le buddha a
qui la peinture est consacrée. Elle nous apprend que la toile représente
un mandala ou cercle de Sukhdvati, la terre du bonheur ou Amitibha
réside dans la direction occidentale+.

I.DESCRIPTION ICONOGRAPHIQUE

Le personnage central

Au centre de la peinture siége Amitibha.

Son corps est rouge comme la lumiére du soleil couchant. Il porte les
vE€tements monastiques. Assis les jambes étroitement croisées, il tient
en son giron, de ses deux mains jointes les paumes tournées vers le ciel,
le bol a aum6nes rempli des cinq ambroisies et d’ou jaillit une fleur de
lotus encore en boutons.

Dans son auréole apparaissent des houppes et des gemmes, tandis
qu’un halo s’épanouit autour de son corps.

Il est assis sur un socle de diverses couleurs, au coeur d’un lotus
précieux.

Le Petit Sukhavati-vyiiha-siitra parle ainsi de ce buddha:

«O Siriputra, depuis ici, quand on a traversé dix milliards de terres
de buddha, il y a dans la région de 1’ouest une terre de buddha nommée
Sukhavati, «Terre heureuse». La-bas, un tathdgata nommé Amitayus, un
arhant, pleinement illuminé, existe, demeure, vit et enseigne la Loi.

4. Nous sommes reconnaissant au D* Pratapaditya Pal, 4 Cambridge, d’avoir déchiffré pour
nous I’inscription en newdri et de nous avoir fourni les indications que nous avons reproduites.
5. L’image d’Amitabha est bien connue. Voir, par exemple: E.Pander: Iconographie du
Bouddhisme, Pékin, 1933 (édition peinte), N° 36 ; W.E. Clark: Two Lamaistic Pantheons, Cam-
bridge, 1937: A4 B41 et B80; Giuseppe Tucci: Tibetan painted scrolls, Rome, 1949, pl. 39, 49,

59; P- 349, G. Tucci parle des cing ambroisies qui remplissent le bol ou le vase que tient Ami-
tibha.



44 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

«Et maintenant, qu’en penses-tu, éﬁriputra, pour quelle raison ce
monde est-il appelé Sukhavati? Dans ce monde Sukhdvati, & Sériputra,
il n’y a ni peine physique ni douleur mentale pour les &tres vivants. Les
sources du bonheur sont la-bas innombrables. C’est pourquoi ce monde
est appelé Sukhavati, «Terre heureusex».

«Et maintenant, qu’en penses-tu, sﬁriputra, pour quelle raison ce
tathdgata est-il appelé Amitayus? La longueur de la vie, 6 Sa‘triputra, de
ce tathdgata et des hommes de la-bas est sans mesure. C’est pourquoi
ce tathdgata est appelé Amitayus, «Vie sans fin». Et dix kalpa ont passé,
0 Sériputra, depuis que ce tathdgata s’est éveillé a la parfaite connais-
sance.

«Et qu’en penses-tu, éz‘xriputra, pour quelle raison ce tathdgata est-il
appelé Amitabha? La splendeur, & Sﬁriputra, de ce tathagata se répand
sans obstacles sur toutes les terres de buddha. C’est pourquoi ce tathd-
gata est appelé Amitabha, « Lumiére sans bornes»®.»

Le Siitra de la Contemplation d’ Amitayus dit ceci:

«Celui qui désire regarder ce buddha doit se représenter un lotus sur
le sol orné des sept gemmes. Chaque pétale de ce lotus est de la cou-
leur de cent gemmes [...]. Ce lotus est la cristallisation des voeux origi-
nels du bhiksu Dharmakara, et ceux qui pensent a ce buddha doivent
d’abord se représenter ce siége de lotus. Pendant qu’ils méditent ainsi,
ils doivent s’empécher de contempler quoi que ce soit d’autre?.»

La variété des pierres précieuses qui forment le lotus explique ses
différentes couleurs sur notre peinture.

Le texte que nous venons de citer fait allusion aux veeux originels du
bhiksu Dharmakara. D’apres le Grand Sukhavati-vyiha-sitra, avant de
devenir un buddha, il y a de cela dix périodes cosmiques, Amitabha
était un bhiksu nommé Dharmakara. Cet homme était un disciple du

6.55V:2,p.91; 8—9, p.97—98; cf. LSV: 11, p.27-28; 12, p.28-30; 14, P.32-33.

Tathagata, «Ainsi-allé» ou «Parfait» est un titre des buddha; Arhant peut étre traduit par
«Saint». Un kalpa désigne une période cosmique.

7. Charles Luk: op.cit., p.92 et 93; ADS: 16, p. 176—-177.



DU BUDDHA AMITABHA 45

buddha Lokesvararaja. Ayant un jour entendu son maitre décrire toutes
les qualités inconcevables des terres de buddha, Dharmakara, plein de
compassion pour tous les &tres, avait prononcé 46 voeux concernant sa
future terre de buddha:

«O Toi, dont la lumiére est sans mesure, dont la connaissance est
infinie et incomparable! aucune autre lumiére ne peut briller la ou
tues. [...]

«Le Dharma est profond, vaste et subtil; le meilleur des buddha est
incompréhensible comme 1’océan ; ayant laissé toutes fautes, il est allé
sur I’autre rive. [...]

«Alors le meilleur des buddha éclaire d’une lumiére infinie toutes les
régions, lui, le roi des rois; et moi, étant devenu un buddha et un maitre
de la Loi, puissé-je délivrer le genre humain de la vieillesse et de la
mort |

«Et moi, par la force de la générosité, de I’équanimité, de la vertu,
de la patience, du pouvoir, de la méditation et de la concentration,
j entreprends ici les premiers et les meilleurs devoirs, et je deviendrai
un buddha, le Sauveur de tous les &tres. [...]

«Quels que soient les mondes qu’il y ait, aussi nombreux que les
grains de sable du Gange, et les contrées sans fin qui les entourent,
j’enverrai partout ma lumiere, parce que j’ai atteint un tel pouvoir.

«Que ma terre soit noble, la premiére et la meilleure; et I’Arbre de
bodhi, excellent en ce monde! [...]

«Si, quand j’aurai atteint la bodhi, il n’y a pas pour moi une excellente
volonté de salut de cette sorte, alors, 6 Prince, 6 Meilleur des Etres,
puissé-je ne pas étre doué des dix pouvoirs incomparables et dignes
[d’étre honorés par] des offrandes!

«S’il n’y a pas pour moi une telle contrée, douée de multiples,
variées, puissantes et divines qualités, j’irai avec plaisir en enfer, souf-
frant la douleur, et je ne serai pas un Roi des Trésors8.»

8. LSV: 3,p. 7 (Lokeévararaja et Dharmakara); 4, p. 7-8, 9; 9, p. 22—23. Les voeux originels
proprement dits sont contenus dans 8, p. 12—22.



4.6 J. ERACLE: LATERRE HEUREUSE

Par la puissance de tels voeux, Dharmakara avait fait miirir toutes
sortes d’excellentes qualités et avait obtenu la bodhi, c’est-a-dire la
supréme illumination.

Les embellissements de la Terre Pure

D’apres les veeux originels de Dharmakara, sa terre de buddha devait
étre «la premiere et la meilleure», «douée de multiples, variées, puis-
santes et divines qualités». Il nous faut maintenant la décrire.

Derri¢re Amitabha, un arbre asoka étend ses ramures chargées de
fleurs. Cet arbuste est «I’Arbre de bodhi excellent» dont parlent les
veeux originels: il rappelle I'illumination du bhiksu Dharmakara.

Au cceur du lotus blanc, pleinement ouvert, qui s’épanouit au-
dessus de la té€te du buddha, brille le cintamani, le «Joyau qui exauce tous
les désirs». Le cintdmani signifie qu’en la Terre pure, conformément
aux voeux originels de Dharmakara, si des &tres «désirent que leur
masse de mérite miirisse» sous forme de toutes sortes d’objets précieux
dont ils puissent faire offrande aux autres « par compassion», ces cadeaux
apparaissent pour eux aussitot que penses®.

A travers les feuillages s’éléve un palais dont les toits dorés étincellent.

Devant le buddha s’étale un bassin bordé de pierres précieuses. Il y
croit des fleurs d’asoka et un lotus blanc. Autour de ce bassin, des
paons déploient leurs ailes, montures habituelles d’ Amitabha.

Le sol de la Terre pure est doré et tout I’ensemble est entouré par des
arbres de quatre couleurs. Les uns sont rouges, les autres bleus, verts
ou oranges. Prés du bassin on joue de la trompette et on frappe sur des
timbales.

Le Petit Sukhdvati-vyitha-siitra, en sa version chinoise, décrit ainsi le
royaume du buddha Amitabha :

9.LSV:9,p.16-17; 19, P.40—42 et 37, p. §3—54. L’ Arbre de bodhi est décrit en LSV, 32,
P-49-51, oul’on mentionne, parmi d’autres ornements, les cintdmani. Pour la fleur afoka, voi,
par exemple : Antoinette K. Gordon : The Iconography of Tibetan Lamaism, 2° éd., Rutland, Ver-
mont & Tokyo, 1959, p. 12-13.



DU BUDDHA AMITABHA 47

«Dans ce monde, il y a [...] des arbres sur sept rangs, tous ornés des
quatre choses précieuses. Le circuit [de ce monde] en est entouré.
Ainsi ce monde est appelé Sukhdvati.

«De plus, Siriputra, il y a dans le monde Sukhdvati un bassin bordé des
sept choses précieuses. Ce bassin est rempli d’eau ayant les huit bonnes
qualités. Le fond du bassin est revétu entierement avec du sable d’or.
Aux quatre c6tés [de ce bassin], il y a des escaliers faits en réunissant
Por, I'argent, le vaidirya (lapis lazuli) et le cristal. Au-dessus [de ce
bassin] il y a un palais qui est aussi orné d’or, d’argent, de vaidirya, de
cristal, de corail, de perle rouge et d’agate; dans ce bassin se trouve
la fleur de lotus dont la grandeur est comme celle d’une roue; la fleur
d’une couleur bleue réfléchit la lumiére bleue, la fleur d’une couleur
jaune la lumiére jaune, la fleur d’une couleur rouge la lumiére rouge, la
fleur d’une couleur blanche la lumiére blanche ; leur odeur est indicible
et agréable. [...]

«De plus, gériputra, dans la Sukhdvati la musique céleste se fait tou-
jours entendre. Le sol [de Sukhdvati] est formé d’or. [...]

«Puis encore, §5riputra, dans ce monde il y a divers oiseaux curieux,
de couleurs variées, cigognes, paons, perroquets, rossignols, cariobin-
gas, oiseaux de Konn-minn. Ces oiseaux chantent, pendant les six heures
du jour et les six heures de la nuit, avec une voix charmante et agréable.
Cette voix chante les doctrines [...]. Les étres de ce monde, entendant
cette voix, pensent aux buddha, aux doctrines et a I’assemblee des
prétres. gariputra, ne dis pas que c’est par ’effet des péchés que ces
oiseaux sont nés. Quelle en est la raison? [Voici pourquoi:] dans ce
monde de buddha, il n’y a point d’étres des trois mauvais mondes;
Sériputra, dans ce monde de buddha, on ne connait méme pas le nom des
trois mauvais mondes, comment pourraient-ils exister en réalité? Ces
oiseaux sont tous créés par la transformation de la lumiere du buddha
pour propager les doctrines.»

10. Annales du Musée Guimet, t.II, 1881, p.40—-41. SSV: 3—5, p.91-95; 6, p.96—97. Cf.
LSV:15-18,p.33—40€t 40,p.61-62; ADS:12—14,p.172~175; CharlesLuk: op.cit., p.90-92.



4.8 J. ERACLE: LATERRE HEUREUSE

On ne saurait trouver meilleur commentaire a notre peinture que
ces passages du Petit Sukhdvati-vyiiha-sitra, tels que les a rendus la tra-
duction chinoise de Kumarajiva, proche sans doute de la version dont
le peintre s’est inspiré.

Le lotus immaculé, qui s’épanouit au centre du bassin précieux,
laisse apparaitre en son coeur un petit moine levant les mains dans un
geste de vénération. Cela représente la naissance en la Terre pure.

Le Satra du Lotus de la Bonne Loi parle ainsi des &tres qui naissent au
paradis d’Amitabha: «Les fils du Jina sont des &tres nés miraculeuse-
ment, dans des péricarpes de lotus, ol ils sont assis, immaculést.»

Le Grand Sukhdvati-vyaha-sitra dit dans le m&me sens: «Vois-tu, 6
Ajita, ces hommes qui demeurent a 'intérieur du calice d’excellentes
fleurs de lotus dans ce monde Sukhavati'2?»

L’ensemble de la Terre pure est, sur notre peinture, entouré par un
cercle de cinq couleurs donnant comme I’impression d’un arc-en-ciel.
Ce cercle apparait assez souvent sur les peintures : il symbolise la lumiere
de sagesse qui émane des personnages qu’il entoure. Ici, il semble parti-
culierement figurer la lumiere infinie qui se répand dans toutes les
directions 3,

Les habitants de la Terre pure
Si nous exceptons de petits «dieux» et des moines minuscules agenouil-
lés par-ci par-la a I'intérieur du cercle ou voltigeant dans les airs, nous
pouvons dire que les habitants de Sukhavati sont représentés principale-

11. Saddharmapundarika-sitra, XXIV, stance 31. Nous citons ce passage d’aprés Marie-Thé-
rése de Mallmann : Introduction a I’ étude d’ Avalokitesvara, Annales du Musée Guimet (Bibliothéque
d’études), t. 57, Paris, 1949, p. 35.

12. LSV: 40, p.62; aussi: 41, p. 62. Egalement ADS: 20, p. 186; 24, p.192; 25, p. 193;
26, P.194; 28, p. 196 et 30, p. 198 ; Charles Luk: op.cit., p. 98, 100, 101, 102, 103, 104, 10§.°

13. G. Tucci: op.cit., pl. 186 et W. Y. Evans-Wentz, dans: Le Bardo Thidol, p. 89, montrent
un mandala des divinités paisibles du Bardo ot les divers cercles sont entourés d’un arc-en-ciel
avec cing couleurs. Nous avons vu chez des particuliers un mandala des divinités irritées du
Bardo présentant des cercles analogues. L’ Abbaye de Saint-Maurice posséde plusieurs thari-ka
sikkimois ot le personnage principal (Avalokite$§vara, Padmasambhava ou Tara) est entouré
d’un tel arc-en-ciel. De fait, I’arc-en-ciel, composé des cinq couleurs, correspond aux cinq
Jina et aux cinq sagesses. Sur ce rayonnement, voir, par exemple: Le Bardo Thidol, p. 101 et



DU BUDDHA AMITABHA 49

ment par les huit bodhisattva. Ils forment ’assemblée dont parle le
Grand Sukhdvati-vyiiha-sitra :

«Vois cette terre semblable au réve comme elle est belle, elle qui fut
créée par le Maitre pendant 100000 kalpa!

«Vois le buddha en possession de la somme éclatante des meilleures
vertus, entouré des bodhisattva. Sa splendeur est sans fin, et sans fin sa
lumiére, et sans fin sa vie, et sans fin I’assemblée.

«Et de plus, 6 Ananda, dans cette terre de buddha, ceux qui sont
Auditeurs possédent la lumiére d’une brasse, et ceux qui sont bodhi-
sattva possédent la lumiére d’une tres grande étendue; sauf toujours les
deux bodhisattva dont la lumiére fait briller partout ce monde d’une
splendeur éternelle. [...]

«O Ananda, I’un de ceux-ci est le bodhisattva au noble esprit Avalo-
kite§vara, et ’autre est appelé Mahasthamaprapta+.»

Cette différence de gloire est représentée par la grandeur des divers
habitants de la Terre pure. Les Auditeurs sont minuscules, car leur
lumiere ne dépasse pas 1’étendue de leur corps. Les bodhisattva sont au
contraire beaucoup plus grands et un halo les entoure. Enfin, parmi les
huit bodhisattva, les deux assistants d’Amitabha occupent une position
supérieure et leurs dimensions dépassent celles des autres.

Le Sitra de la Contemplation d’ Amitayus nous apprend que ces deux
bodhisattva «aident le buddha Amitibha a convertir et a délivrer tous
les &tres vivants»!s,

Avalokitesvara se reconnait aisément a la droite du buddha. Il est
blanc comme la lune. Assis dans une pose de délassement, il tient de la
main gauche posée a terre la tige d’un lotus rose encore en bouton?s.

suiv.; R.Tajima: Les deux grands mandalas et la doctrine de I’ésotérisme Shingon, Tokyo/Paris,
1959, p. 71—72. Un rayon aux cinq couleurs est aussi mentionné dans le Sitra de la Contemplation
d’ Amitayus: 6, p. 165 ; Charles Luk: op.cit., p. 88.

14. LSV: 31, p.48; 34, p. 52. Les dimensions de la lumiére des bodhisattva sont indiquées
par nous sous une forme simplifiée.

15. Charles Luk: op.cit., p.98; ADS: 21, p.187.

16. E.Pander: op.cit., 147; A.K.Gordon: op.cit., p.61; Marie-Thérése de Mallmann:
Introduction a I'étude d’ Avalokitesvara, p. §1-52.

4



£o J. ERACLE: LATERRE HEUREUSE

A la gauche d’ Amitabha, a la place de Mahasthamaprapta, nous voyons
apparaitre Vajrapani, facilement identifiable grice au vajra ou diamant
qu’il appuie contre son cceur de la main droite et a la cloche renversée
qu’il tient en bas de la main gauche. Il porte un diadéme et deux crocs
sortent de sa bouche, rappel de son ancienne condition de yaksa?’.

Le remplacement de Mahasthamaprapta par Vajrapani est général
chaque fois qu’Amitabha est entouré de huit bodhisattva. Il existe aussi
des peintures ou ce remplacement est opéré méme quand Amitibha n’a
que deux assistants'®, Bien qu’a 1’origine Mahasthamaprapta et Vajra-
pani soient différents, nous pouvons dire qu’ils jouent un réle identique
quand ils assistent Amitabharo.

Parmi les six autres bodhisattva figurant sur notre peinture, deux sont
faciles a identifier.

A la droite du buddha, au-dessous d’Avalokitésvara et a 1’extérieur,
nous trouvons Mafijusri. Son lotus bleu d’ou jaillit 1’épée flamboyante
de la connaissance, le livre de la Sagesse qu’il tient contre son coeur de
sa main gauche, le caractérisent sans possibilité d’erreur. Son corps a la
couleur du safranz°,

Placé d’une maniere symétrique par rapport a Mafijusri et a la gauche
du buddha, nous reconnaissons Maitreya, de couleur orange: il tient un
lotus bleu d’oli sort une aiguiere, fait un geste d’enseignement et un
petit stidpa (reliquaire) orne le devant de son diadéme?'.

17. E.Pander: op.cit., 146; A.K.Gordon: op.cit., p.6o. ].Filliozat: Inde classique, I,
§ 2270, p. 531.

18. A.Foucher: Catalogue des peintures népdlaises et tibétaines de la collection B, H, Hodgson d la
bibliothéque de I’ Institut de France, Paris, 1897, p. 33.

19. Marie-Thérése de Mallmann, dans Introduction d I’étude d’ Avalokitesvara, p. 91—92, cite
des cas ol les deux personnages sont interchangeables.

20, E.Pander: op.cit., 3 et 145; A.K. Gordon: op.cit., p.61. Cf. Marie-Thérése de Mall-
mann: Etude sur Maiijusri, Paris, 1965, p.26-27, 30-31.

21. E. Pander: op.cit., 1 ; W.E.Clark: op. cit., A 1M 1. Le than-kan® 21 38 3 du Musée d’Eth-
nographie de Genéve montre, dans 1’angle supérieur de droite, le buddha Maitreya dans le ciel
des Tusita: sa couleur est dorée, il fait le geste de la «mise en mouvement de la Roue de la
Loi» et il porte sur le front un petit stipa d’or. Le thaii-ka n° 28 586, du méme musée, nous
montre Maitreya en bodhisattva: il est debout et entouré de 499 répliques de lui-méme: son



DU BUDDHA AMITABHA 51

Les quatre bodhisattva que nous venons de nommer sont trés célébres.
On les trouve dans de nombreux sitra ou autres textes religieux. Ils
font partie de divers groupes de bodhisattva. Notamment ils appartiennent
au groupe treés connu dit des « Huit Grands Bodhisattvax»?2. 1l existe plu-
sieurs groupes de bodhisattva, comme les 16 du vajradhdtu, les 16 du
bhadrakalpa ou les 10 qui accompagnent Bhaisajyaguru2:. Ces groupes
ne doivent pas étre confondus. Le groupe des «Huit Grands Bodhi-
sattva» joue un réle important dans le bouddhisme tantrique. Le Bardo
Thidol, le «Livre des Morts» tibétain, les indique comme assistants des
buddha des quatre points cardinaux et les énumeére dans I’ordre suivant:
Ksitigarbha et Maitreya pour 1’est, Akasagarbha et Samantabhadra pour
le sud, Avalokite$vara et Mafijusri pour I’ouest, Vajrapani et Sarvani-

varanaviskambhin pour le nordz+.
Sur les peintures, ces « Huit Grands Bodhisattva» accompagnent divers

buddha: Ratnasambhava, Aksobhya, Vajrasattva, Vajradhara, etc. Ils
sont souvent représentés entourant Amitibha dans son royaume?s, Une
peinture, publiée et commentée par G.Tucci, nous montre Amitibha
dans le monde Sukhdvati: les «Huit Grands Bodhisattva» 1’entourent:

corps est d’un orange léger; de ses deux mains «mettant en mouvement la Roue de la Loi»,
il tient deux fleurs de lotus blancs, portant, celle de droite, la roue de la Loi ; celle de gauche,
une aiguiére ; dans le principal joyau de son diadéme apparait un petit stipa doré.

22. G.Tucci: op.cit., p. §80; P.H. Pott: Introduction to the Tibetan Collection of the National
Museum of Ethnology, Leiden, Leyde, 1951, p. 86; ].Filliozat: Inde classique, II, § 2361, p. 590~
591.

23. Sur ces trois groupes, voir: R. Tajima: Les deux grands mandalas et la doctrine de I’ ésotérisme
Shingon, p. 167 et suiv.; 198—200; 321-322.

24. Le Bardo Thédol: p.92, 94,96 et 99.

25. G.Tucci: op.cit., p. 331, pl.E; p. 332, pl.F; p.332, pl. 2; p. §80—581, pl. 185; Ray-
monde Linossier : Les peintures tibétaines de la collection Loo, Paris, 1932, p. 19—20, 28—30; p. 30—
31, R.Linossier décrit une peinture de Bhaisajyaguru et des buddha de médecine, qui porte
les « Huit Grands Bodhisattva», semble-t-il, 4 la place des dix assistants ordinaires de ces buddha.

Quant aux rapports entre Amitibha et les «Huit Grands Bodhisattva», voir: G.Tucci:
P-364-365, pl.39; p.370—371, pl.49-50; p. 581, pl.186V; R.Linossier: p.s—10, pl.II;
p.10o-12; P.H.Pott: Tibet, dans: L’art dans le monde, Paris, Albin Michel, 1964, p. 184—185
(la position des mains du buddha et les paons prouvent qu’il s’agit ici d’Amitibha et non de
Sikyamuni, comme le dit faussement 1’auteur); L. A. Waddell: The Buddhism of Tibet or La-
maism, London, 1899, p. 140.



£2 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

comme chacun d’eux est désigné par son nom, il n’y a aucun doute
possible26,

Il nous parait donc difficile de ne pas voir dans les huit bodhisattva qui
entourent Amitabha sur notre peinture, le groupe si connu des «Huit
Grands Bodhisattva».

Cependant, jusqu’a maintenant, nous n’avons identifi¢ que quatre de
ces bodhisattva. Les autres sont beaucoup moins faciles a reconnaitre.

En effet, si nous consultons les divers panthéons lamaiques connus
jusqu’a ce jour?, si nous y ajoutons quelques indications puisées par-ci
par-la sur des peintures ou dans des textes, nous demeurons dans la plus
grande incertitude, car les bodhisattva qui nous restent a reconnaitre
possedent des attributs et des couleurs interchangeables.

Samantabhadra, dont la couleur est ordinairement sombre (bleu ou
vert), mais qui peut étre aussi d’éclatante blancheur, apparait avec un
vajra, un flacon, une épée ou un joyau?2:.

Dans le panthéon de Lalitavajra, Ksitigarbha se montre jaune et
porte un disque ou un gros joyau. Ailleurs, on le voit avec un lotus ou
une sorte de fruit. On le trouve aussi avec un biton monastique orné
d’anneaux. Mais son attribut préféré est le joyau2s.

Akasagarbha ou Khagarbha, blanc dans le panthéon de Lalitavajra, se
caractérise par le disque solaire, le croissant lunaire, le joyau ou une
epeeo.

26. G. Tucci: op.cit., p. 370-371, pl. 49-50.

27. Le Chu Fo P’u-sa Sheng Hsiang Tsan et le panthéon de Pao-hsiang Lou ont été publié par
W.E. Clark, op.cit. ; le panthéon de Lalitavajra a été édité par E.Pander: Das Pantheon des
Tschangtscha Hutuktu, Berlin, 1890 (sans couleur) et Iconographie du Bouddhisme, Pékin, 1933
(édition peinte); le panthéon dit « Cinq cents dieux de Narthang» est resté inédit, mais il est
utilisé par A. Griinwedel : Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolei, Leipzig, 1900. On
peut consulter aussi: R. Tajima: Les deux grands mandalas et la doctrine de I’ ésotérisme Shingon.

28. E.Pander: 152; W.E.Clark: 1M 9/442,1A 3/442,4B 5/442,198/442; A. Grilnwe-
del: op.cit., p.141; A.K. Gordon: op.cit., p. 6o.

29. E.Pander: 148; W.E.Clark: iM 7/166,1A 4/166,197/166; A. Griinwedel: p. 141;
A.K.Gordon: p.é61.

30. E.Pander: 150; W.E.Clark: 1M 8/688,1A 1/688,196/688; A. Grilnwedel: p. 141;
A.K. Gordon: p. 6o.



DU BUDDHA AMITABHA 53

Enfin Sarvanivaranavsikambhin, orange dans le panthéon de Lalitavajra,
apparait avec un disque, la lune, un joyau ou un vase d’ambroisie3.

Sur notre peinture, parmi les quatre bodhisattva qui nous restent a
identifier, deux portent un joyau, tandis que les deux autres soutien-
nent, I’'un, un disque solaire sur un voile, ’autre, le globe de la lune.

Si nous regardons maintenant la couleur des bodhisattva qui assistent
Amitabha sur notre peinture, nous constatons qu’ils forment quatre
couples de couleurs différentes. De plus, les bodhisattva de méme teinte
sont répartis de part et d’autre du buddha central.

Il faut nous souvenir ici de la constatation de P.H.Pott, appuyée
d’ailleurs par la peinture de Sukhavati publiée par G. Tucci et a laquelle
nous faisions allusion tout a ’heure.

D’aprés P. H. Pott, les « Huit Grands Bodhisattva» ont coutume de se
répartir en quatre couples dont les membres se font opposition sur les
représentations. Ces couples sont les suivants: Maitreya et Mafijusri,
Khagarbha et Ksitigarbha, Avalokitesvara et Sarvanivaranaviskambhin,
Vajrapani et Samantabhadrasz,

Sur la peinture publiée par G. Tucci, nous voyons Avalokitesvara et
Vajrapani entourer Amitabha, tandis que les six autres bodhisattva occu-
pent des pavillons de chaque c6té. En haut, a droite, nous voyons
Maitreya auquel fait pendant, a gauche, Maiijusri; en-dessous, a droite,
nous voyons Ksitigarbha, et, a gauche, Rkiéagarbha; en bas, nous re-
marquons Sarvanivaranabiskambhin du c6té opposé a Avalokitesvara, et
Samantabhadra du cté opposé & Vajrapani. Si quatre bodhisattva se font
face de part et d’autre du buddha, les quatre autres s’opposent d’une
maniére croisée, Avalokitesvara et Vajrapani ne pouvant pas quitter
leur position d’assistants3s.

31.E.Pander: 149; W.E.Clark: 1M 2/882,1A 9/882,199/882; A. Griinwedel: p. 141;
A.K. Gordon: p.6o.

32. P.H.Pott: Yoga en yantra in hunne beteekenis voor de Indische archaeologie, Leyde, 1946,
P. 129, N. 44, et Introduction to the Tibetan Collection of the National Museum of Ethnology, Leiden,
Leyde, 1951, p. 86.

33. G.Tucci: op.cit., p. 370-371, pl. 49—50.



54 J. ERACLE: LATERRE HEUREUSE

Si nous appliquons ces notions a la peinture que nous examinons, en
tenant compte aussi des divers attributs portés par les bodhisattva, nous
dirons qu’au blanc Avalokitesvara s’oppose, tout en bas du groupe, le
blanc Sarvanivaranaviskambhin présentant le globe lunaire; qu’a Vajra-
pani de couleur bleue fait pendant le sombre Samantabhadra portant le
joyau; que Ksitigarbha doit &tre reconnu dans le bodhisattva jaune faisant
I’offrande du gros joyau, tandis que Khagarbha ou Akasagarbha lui fait
opposition, en bas, dans le bodhisattva au corps jaune qui soutient la
roue solaire. Quant a Manjusri et & Maitreya, nous avons vu qu’ils se
font face de part et d’autre du groupe et ont tous deux la couleur du
safran.

Le pourtour de la Terre pure
Plusieurs scénes s’éparpilleht autour du royaume d’Amitabha.

Sinous examinons la partie inférieure de la peinture, nous remarquons
au centre, tout en bas, le buddha gﬁkyamuni lui-méme; sa couleur
dorée, sa main droite touchant la terre pour la prendre 4 témoin tandis
que sa main gauche soutient le bol en son giron, permettent facilement
de I’identifier3+, Siégeant devant un palais parmi les arbres, il préside
une assemblée de bodhisattva et de disciples.

Au-dessus de gﬁkyamuni, comme a la porte de la Terre pure, apparait
un buddha rouge debout. Un cortége de moines et de bodhisattva 1’en-
tourent. Lui-mémeaccueille de lamain droite une procession de moines.
Cette scéne est facile & reconnaitre:: il s’agit de 1’apparition d’ Amitayus
a ses fideles au moment de leur mort. On peut lui rapporter le passage
suivant du Petit Sukdhvati-vyaha-sitra:

«Tout fils ou toute fille de famille qui entendront le nom du bienheu-
reux Amitayus le Tathdgata et, apres I’avoir entendu, le tiendront en
leur esprit et, avec des pensées calmes, le garderont en leur esprit
durant une, deux, trois, quatre, cinq, six ou sept nuits, quand ce fils ou
cette fille de famille viendront a mourir, alors cet Amitayus le Tathdgata,
entouré par une assemblée de disciples et suivi par une foule de bodhi-

34. E.Pander: 97; W.E.Clark: r A 34/763, B 82/763.



DU BUDDHA AMITABHA 55

sattva, se tiendra devant eux a I’heure de leur mort, et ils quitteront
cette vie avec un esprit calme. Apres leur mort, ils renaitront dans le
monde Sukhdvati, dans la terre de buddha de ce méme Amitayus le
Tathdgata3s,

De chaque c6té de ces deux scénes, nous voyons trois buddha. Sur la
gauche, nous remarquons Amitayus lui-méme, siégeant dans les nuées
avec deux bodhisattva. Au-dessous de lui, un buddha rouge réside dans
un palais et enseigne devant un bodhisattva et trois moines. Le troisitme
buddha demeure sur un lotus au-dessus d’un lac et au pied d’une fleur;
de ses mains, «il met en mouvement la Roue de la Loi». -

Au-dessus de ces trois buddha, on distingue un stipa et un monastére
devant lesquels un moine préche a deux disciples.

Sur la droite, nous voyons d’abord un buddha tout blanc faisant les
gestes du don et de I’enseignement. Il est assis sur une montagne au pied
d’un arbre asoka. Au-dessous de lui apparait un buddha vert préchant
sous des arbres. Le buddha de ’angle est bleu: il fait le geste de ’argu-
mentation. Comme on voit derriére lui I’extrémité d’un étendard ou
d’un parasol, il semble que ce buddha soit Indraketudhvajaraja3,

Plus haut que ces trois scénes, un arhant tenant un livre fait un geste
d’enseignement. Il est dans un pavillon et deux moines sont avec lui.

Cet ensemble de six buddha formant couronne autour de éikyamuni
évoque ces paroles que le Petit Sukhavati-vyiha-siitra place sur les levres
de Sékyamuni:

«Maintenant, 6 éa‘triputra, comme moi, ici, je glorifie ce monde, de
méme, dans la direction de 'est, 6 Siriputra, d’autres bienheureux
buddha, ayant a leur téte le tathdgata Aksobhya, le tathdgata Merudh-

35.585V:10,p.99; cf. LSV: 8, p. 15 (veeu) et 27—29, p. 45—46 (réalisation) ; voir aussi ADS:
22—30, p. 188—199 et Charles Luk: op.cit., p. 99 et suiv. R, Linossier, dans Les peintures tibé-
taines de la collection Loo, pl.II, montre une Sukhdvati ou est également représentée la «Descente
d’ Amitayus» : on y voit Amitiyus figuré exactement de la méme maniére que sur la peinture
de Genéve. On peut trouver ce théme sur d’autres thari-ka, mais Amitayus y est plutdt re-
présenté sous P’aspect «paré», comme en G.Tucci, op.cit.: pl.39; ou en P.H.Pott: Tibei
(L’art dans le monde), p. 184.

36. E.Pander: 125; W.E.Clark: 1A 23/623,110/622,



56 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

vaja, le tathdgata Mahameru, le tathdgata Meruprabhasa et le tathdgata
Maiijudhvaja, aussi nombreux que les grains de sable du Gange, com-
prennent dans leur enseignement leurs propres terres de buddha et
ainsi les révelent. Acceptez cette répétition de la Loi appelée «Grice
de tous les buddha» et glorifiant leurs qualités inconcevables.

«De méme également dans la direction du sud, d’autres bienheureux
buddha, ayant a leur téte le tathdgata Candrasiiryapradipa, [...]. De
méme également dans la direction de 1’ouest, d’autres bienheureux
buddha, ayant a leur téte le tathdgata Amitayus, [...]. De méme égale-
ment dans la direction du nord, d’autres bienheureux buddha, ayant a
leur téte le tathdgata Maharciskandha, [...]. De méme également dans
la direction du nadir, d’autres bienheureux buddha, ayant a leur téte le
tathdgata Simbha, [...]. De m&me également dans la direction du zénith,
d’autres bienheureux buddha, ayant a leur téte le tathagata Brahma-
ghosa, le tathdgata Naksatraraja, le tathdgata Indraketudhvajarija, [...],
aussi nombreux que les grains de sable du Gange, comprennent dans
leur enseignement leurs propres terres de buddha et ainsi les révelent.
Acceptez cette répétition de la Loi appelée « Grace de tous les buddha»
et glorifiant leurs qualités inconcevables. [...]

«Et comme a présent je glorifie ici les qualités inconcevables de ces
bienheureux buddha, ainsi, 6 gériputra, ces bienheureux buddha glori-
fient mes qualités inconcevabless7.»

Les six buddha qui entourent Sﬁkyamuni semblent donc se rapporter
aux quatre points cardinaux et aux deux points de la direction verticale,
Sékyamuni occupant lui-méme le point central. Deux de ces buddha
nous paraissent identifiables, Amitayus et Indraketudhvajarija, re-
présentant respectivement I’ouest et le zénith. Nous n’avons pas pu
identifier les quatre autres, pas plus d’ailleurs que I’arhant tenant le
livre et enseignant.

Ces six buddha se manifestent dans un cadre différent : les uns résident
dans des palais, d’autres s’abritent sous des fleurs de lotus ou d’asoka,

37.S58V: 11-16 et 18, p.99—102.



DU BUDDHA AMITABHA 57

'un siege parmi des arbres et le dernier au milieu des nuées célestes.
Cette variété peut s’expliquer par un passage du Sitra de Ia Contemplation
d’ Amitayus : a un moment donné gékyamuni fait apparaitre devant la reine
Vaidehi les terres de buddha dans les dix directions. A leur propos le
sitra s’exprime ainsi:

«Certaines de ces terres de buddha étaient faites soit des sept gemmes
précieuses soit de fleurs de lotus; certaines étaient semblables aux cieux
d’Isvaradeva, tandis que d’autres ressemblaient & des miroirs de cristal
reflétant tous les mondes dans les dix directionss38.»

La partie supérieure de la toile présente une disposition sem-
blable.

Au centre, dominant toute la peinture, un buddha blanc-jaune de-
meure dans un palais entouré de deux bodhisattva: un petit moine est en
priére a ses pieds. La scene se déroule dans un jardin fermé.

De chaque c6té siégent trois buddha.

Sur la droite du buddha central, on distingue d’abord un buddha orange
assis en méditation au pied d’un arbre asoka, puis, dans I’angle, sous un
pavillon, un buddha jaune (altéré) faisant un geste de protection. Sous
lui, également dans un pavillon, un buddha bleu enseigne devant un
bodhisattva et deux moines. Enfin, plus bas encore, nous remarquons un
bodhisattva blanc tenant le vajra devant son cceur: demeurant dans un
palais, il est vénéré par plusieurs personnages.

Sur la gauche du buddha central, un buddha vert on bleu (altéré) fait le
geste de I’argumentation : il est assis devant un pavillon parmi les arbres.
Dans I’angle, un buddha blanc ou jaune (altéré), siégeant dans un pavil-

38. Charles Luk: op. cit., p. 8788 ; ADS: 6, p. 165. Signalons que dans ce passage, les terres
de buddha apparaissent au-dessus de la téte de §5kyamuni comme dans une tour d’or immense
et qu'un peu apreés, il est question du rayon de cinq couleurs, Est-ce un tel passage qui a réglé
la disposition générale de notre peinture ou nous voyons Sa'ikyamuni entouré et surmonté par
les terres de buddha et ol le rayon a cinq couleurs qui entoure Sukhdvati provient de I’as-
semblée présidée par Sikyamuni? Celan’est pas certain, car dans le passage que nous venons
de citer, sakyamuni n’est pas entouré de bodhisattva comme sur notre peinture, mais des arhant

Ananda et Maudgalyayana ; de plus, nousne voyonsnulle partsurnotre peinture lareine Vaidehi
et le roi Bimbisara dont il est question dans le texte.



58 J. ERACLE: LATERRE HEUREUSE

lon, fait un geste de protection a droite et celui de I’argumentation a
gauche. Au-dessous de lui, un autre buddha (altéré) demeure dans un
palais et fait le geste de 1’absence de crainte. Cette scéne domine un
pavillon ou un arhant enseigne deux moines.

Des scénes placées aux angles partent deux cortéges de trois bodhi-
sattva porteurs d’offrandes et de parasols: marchant sur des nuages, ils
s’avancent en direction de la Terre heureuse. Les couleurs de ces bo-
dhisattva correspondent a celles des six buddha. D’un cbté, les teintes
sont le bleu, 1’orange et le jaune, tandis que de I’autre nous distinguons
le blanc, le bleu et le blanc.

Comme la partie inférieure de la peinture, les scénes du sommet se
rattachent a la prédication de la doctrine concernant la Terre pure.
La présence des corteges de bodhisattva permet d’appliquer a ces scénes
les paroles suivantes du Grand Sukhdvati-vyitha-siitra :

«Et de plus, 6 Ananda, dans les dix quartiers et, dans chacun d’eux,
en toutes les terres de buddha aussi nombreuses que les grains de sable
du Gange, les bienheureux buddha, aussi nombreux que les grains de
sable du Gange, glorifient le nom du bienheureux Amitabha le Tatha-
gata, ils préchent sa renommée, ils proclament sa gloire, ils exaltent sa
vertu. Et pourquoi? Parce que tous les &tres qui entendent le nom du
bienheureux Amitabha et qui, apres I’avoir entendu, élevent leurs pen-
sées avec un désir ardent et une grande joie, ne serait-ce qu’une fois
seulement, ne retourneront plus en arriere loin de la supréme et parfaite
connaissance. [...]

«Et de plus, 6 Ananda, dans cette terre de buddha, des bodhisattva
aussi nombreux que les grains de sable du Gange approchent, depuis les
dix quartiers et en chacun d’eux, vers le tathdgata Amitabha, afin de le
voir, de s’incliner devant lui, de I’honorer, de le consulter, et pareille-
ment afin de voir cette assemblée de bodhisattva et différentes sortes de
perfections dans la multitude des ornements et des qualités appartenant
a cette terre de buddha3.»

39. LSV: 26, p.44 et 33, p. 51.



DU BUDDHA AMITABHA 59

Les dix quartiers mentionnés dans le siitra sont ramenés a six sur la
peinture: il y a six buddha d’ou partent six bodhisattva.

Qui est alors le buddha central qui domine toute la peinture?

A premié¢re vue, on pourrait s’attendre a voir en cet endroit §5kya—
muni préchant la doctrine de la Terre pure+. Cependant, nous avons vu
que gékyamuni occupe sur notre peinture le centre de la partie infé-
rieure, exactement a I’opposé du buddha que nous étudions maintenant.
D’autre part, la couleur de ce buddha n’est pas la méme que celle de
Sﬁkyamuni.

S’agit-il alors de Vairocana, buddha de la direction verticale? Le geste
de la «mise en mouvement de la Roue de la Loi», qu’exécute Vairocana
ordinairement, est précisément celui qu’accomplit le buddha qui sur-
monte Amitabha+1. Mais Vairocana appartient au syst¢éme des cinq Jina
et n’est pas habituellement représenté sans ses quatre compagnons: or
ceux-ci, Amitabha excepté, n’apparaissent pas sur notre peinture.

Il nous semble que c’est dans les sitra préchant Amitabha que nous
devons trouver le nom de ce personnage.

La peinture de Sukhdvati, publiée par G. Tucci et qui nous a déja servi
a identifier les huit bodhisattva, nous parait apporter la solution a ce
probléme.

Dans les angles supérieurs de cette toile, nous remarquons deux scénes
qui se font pendant et présentent quelque ressemblance avec la scéne
que nous étudions et celle qui lui fait opposition au bas de notre pein-
ture.

Dans ’angle de droite (par rapport au spectateur), nous voyons en
effet un buddha assis dans un temple avec une assemblée de moines et
touchant la terre de sa main droite pour la prendre a témoin.

A gauche, par contre, nous distinguons un petit moine agenouille,

40. Sikyamuni est parfois représenté avec le méme geste : W.E. Clark: B 83 /767, spéciale-
ment quand on le voit lors du «Sermon de Bénarés», comme c’est le cas sur le thari-kan° 28584
du Musée d’Ethnographie de Genéve. Sur la place de gﬁkyamuni préchent les sdtras, voir : Paul
Mus : Barabudur, p.915.

41. Sur Vairocana et son geste, voir Anagarika Govinda: op.cit., pL.II, p. 14/1§ et p. 424.



60 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

au milieu d’une assemblée, devant un buddha assis dans un pavillon et
faisant le geste de la «mise en mouvement de la Roue de la Loi». Ce
buddha est d’une couleur claire.

Des inscriptions nous permettent d’identifier sans erreur possible
ces deux scénes.

A droite, nous trouvons trois noms: Sékyamuni, Ananda et Mafijuéri.
Cela nous invite a conclure que la scéne représente Sikyamuni préchant
le Sitra de Sukhavati sur le Pic des Vautours a Rajagrha.

A gauche, sous le petit moine est écrit: Dharmakara, tandis que sous
le buddha se trouvent les mots: buddha Lokes$vara. La scéne représente
par conséquent le moment out Dharmakara, le futur Amitabha, pro-
nonga ses veeux originels en présence de son maitre+2.

Sur la peinture de Geneve, si nous voyons avec certitude éékyamuni
a la partie inférieure, nous pouvons déduire — sans certitude absolue
toutefois — que le buddha du sommet est Lokesvararaja.

Identifier les autres buddha nous parait impossible. En consultant le
panthéon de Lalitavajra, par exemple, nous pouvons trouver quelque
ressemblance entre certains buddha de notre peinture et quelques-uns
des 35 buddha dits de confession. Cependant, ces derniers sont toujours
figurés en groupe, ce qui n’est pas le cas sur notre peinture+.

Par contre, grace a ce méme panthéon, il semble que nous puissions
reconnaitre Samantabhadra dans le bodhisattva blanc qui tient le vajra,
sur la gauche de notre peinture. La présence de ce personnage ici peut
trouver une explication dans le 20° veeu originel de Dharmakara, qui
parle de ceux «qui sont parfaits dans la pratique et la discipline de
Samantabhadra» +4.

Nous avons déja mentionné les cortéges de bodhisattva qui se dirigent
vers la terre du buddha Amitabha avec des offrandes et des parasols. Au

42. G.Tucci: op.cit., p. 370-371, pl. 49-50. LSV: 1, p. 1-2; 3-8, p. 6-22.

43. E.Pander: 97—131. R. Linossier, dans Les peintures tibétaines de la collection Loo, montre a
la pl. Il une Sukhdvati ot Amitabha et les « Huit Grands Bodhisattva» sont entourés des 3 § buddha

de confession.
44. E.Pander: 152; LSV: 8, p.15.



DU BUDDHA AMITABHA 61

méme théme peuvent se rattacher les personnages, vétus en princes ou
en moines, qui volent de tous c6tés en agitant des écharpes ou en dé-
versant des vases précieux. Plusieurs passages des sitra peuvent com-
menter ces évolutions célestes:

«Comme il y a des terres de buddha égales en nombre aux grains de
sable du Gange dans le quartier oriental, d’ol viennent tous les bodhi-
sattva pour honorer le buddha, le Seigneur Amitayus;

« — Et ayant fait beaucoup de gerbes de fleurs de diverses couleurs,
doucement parfumeées et délicieuses, ils les déversent sur le meilleur
guide des hommes, sur Amitayus, honoré par les dieux et les hommes; —

«De la méme maniére, il y a beaucoup de terres de buddha dans les
quartiers du sud, de I’ ouest et dunord, d’ou viennent les bodhisattva pour
honorer le buddha, le Seigneur Amitayus.

«Et ayant fait beaucoup de poignées de parfums, de différentes cou-
leurs, sentant doucement et délicieux, ils les versent en bas sur le
meilleur guide des hommes, Amitayus, honoré par les dieux et les
hommes.

«Et de plus, 6 Ananda, tous les bodhisattva qui sont nés dans cette
terre de buddha, s’étant rendu dans I’autre monde durant le (temps d’un)
repas matinal, honorent beaucoup de milliards de buddha aussi nom-
breux qu’ils le désirent, par la faveur du buddha. Ils pensent qu’ils
doivent, en beaucoup de directions, honorer les buddha avec telles ou
telles fleurs, avec de I’encens, des lampes, des parfums, des guirlandes,
des onguents, de la poudre, des voiles, des parapluies, des drapeaux,
des banniéres, des enseignes, de la musique, des concerts et des instru-
ments de musique ; et aussit6t qu’ils les ont pensées, il se léve en leurs
mains exactement les matiéres nécessaires a chaque sorte de culte.

«Et de plus, 6 Ananda, [...] pour les étres nés dans cette terre de
buddha, il n’existe aucune idée de propriété quelle qu’elle soit. Et tous
ces étres, allant et venant dans cette terre de buddha, n’éprouvent ni
plaisir ni peine; marchant en avant, ils n’ont pas de désir, et avec désir
ils ne vont pas en avant. [...] Et pleins d’équanimité, d’une pensée bien-



62 J.ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

veillante, d’une pensée délicate, d’une pensée affectionnée, d’une pen-
sée utile, d’une pensée sereine, [...] ils écartent 1’ceil de la chair et
assument 1’ceil céleste+s.»

II. COMMENTAIRE SPIRITUEL
Le buddha Amitabha

D’apres les satra de Sukhdvati et celui de la Contemplation d’Amitayus,
I’essentiel du culte adressé au buddha Amitabha consiste & concentrer
son esprit sur la pensée de ce buddha. Garder en son cceur le souvenir de
ce buddha, ne serait-ce qu’une fois seulement, c’est s’assurer son appa-
rition au moment de la mort et la renaissance en sa Terre pure au sein
d’un lotus immaculé.

Penser au buddha Amitabha revét deux formes principales: on peut
contempler son image construite mentalement en son propre cceur, ou
simplement invoquer son nom avec le désir de naitre en son royaume.

Le Siitra de la Contemplation d’ Amitdyus justifie ainsi de telles pratiques:

«On doit penser a ce buddha. Et pourquoi? Parce que les corps de
buddha de tous les tathdgata appartiennent au monde spirituel (‘dhar-
madhatu), qui contient et pénétre les esprits de tous les étres vivants.
C’est pourquoi, lorsque 1’esprit est fixé sur la pensée de ce buddha, il
est dou¢ des trente-deux marques physiques et des quatre-vingts signes
d’excellence; c’est pourquoi D'esprit devient buddha, 1’esprit est
buddha, et I’océan de la toute-connaissance du buddha provient de la
pensée de ’esprit. C’est pourquoi on doit concentrer son esprit exclu-
sivement sur la contemplation de ce buddha tathdgata, saint et pleinement
illuminé 46.»

45. LSV: 31, p.47; 37, P- 53; 38, - 54.

46. Charles Luk: op.cit., p.93; ADS: 17, p. 178. Sur le culte d’ Amitabha, voir, outre les
satra, D. T. Suzuki: op.cit. II: Essais X, p. 669 et suiv. et XIII, p. 817 et suiv et E, Steinilber-
Oberlin : Les Sectes bouddhiques japonaises, Paris, 1930, ch.IX et X p. 197 et suiv. L’invocation est :
«Namo ’mitabhdya Buddhdya», « Honneur au Buddha Amitibhay» (chinois : « Nan-ou O-mi-to Fo» ;
japonais : « Namu Amita Butsu»). Signalons que I’optique des sectes japonaises Jodo et Shin n’est
pas tout 4 fait ]a méme que celle du Bouddhisme tibétain.



DU BUDDHA AMITABHA 63

Pour comprendre ce passage, il faut se rappeler que, selon le Ma-
hdyana — et par conséquent aussi selon son dérivé, le Vajrayana, auquel
se rattachent les écoles tibétaines et népalaises —, la nature de buddha
est inhérente a I’esprit de tous les étres. Le maitre chinois Houei-Néng
a exprimé cela avec force: «Vous devriez aussi savoir, dit-il, qu’en ce
qui concerne la nature bouddhique, il n’existe aucune différence entre
un homme illuminé et un ignorant. Ce qui constitue la différence, c’est
que 1’un la réalise et que I’autre 1’ignore+7.»

C’est aussi ce qu’affirme le Livre tibétain de la Grande Libération :

«Il est tout a fait impossible, méme en cherchant partout dans les
Trois Régions, de trouver le Buddha autre part que dans I’esprit+8.»

Le Bardo Thidol dit pareillement :

«Ta propre conscience, brillante, vide et inséparable du Grand
Corps de Splendeur, n’a ni naissance ni mort et est I’immuable Lumiére
Amitabha Buddha49.»

Le Mahdvairocana-siitra dit aussi :

«Qu’est-ce que la bodhi? C’est connaitre tel qu’il est son propre
ceeur. [...]

«La bodhi et la connaissance omnisciente doivent &tre recherchées
(par chaque étre) dans son propre cceur. Et pourquoi cela? Parce que
(notre) nature originelle est pures°.»

Dans une telle perspective, contempler le buddha Amitabha, ce n’est
qu’un moyen pour «connaitre son propre cceur tel qu’il est», ce n’est
qu’un procédé pour reconnaitre sa nature originelle et pure, laquelle
est buddha.

La pensée du buddha Amitibha, ou méme simplement son nom pro-

47. Discours et sermons de Houei-Néng (tr.L.Houlné), Paris, Albin Michel, 1963, p. 55.

48. Le Livre tibétain de la Grande Libération (éd. W.Y . Evans-Wentz), Paris, Adyar, 1960,
P. 274. Méme idée dans le Hevajra Tantra, 11, 4,69—75. D.L.Snellgrove : The Hevajra Tantra,
London, 1959, p.107.

49. Le Bardo Thédol, p.82.

§o. Mahdvairocana-siitra, ch. 1, dans R.Tajima: Etude sur le Mahdvairocana-sitra, Paris,
Adrien-Maisonneuve, p. 58 et 59.



64 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

nonc¢ dans I’unité d’esprit, ressemble a un miroir qui permet a chacun
de contempler, au-dela de toutes souillures, la clarté de son visage ori-
ginels?,

Et il faut reconnaitre que 1’image d’Amitabha est bien suggestive.
Son siege de lotus rappelle sa résolution inébranlable d’atteindre la
toute-connaissance par compassion pour tous les étres. Ses jambes croi-
sées symbolisent la sérénité inaltérable de sa contemplation. Ses mains
jointes en son giron expriment 1'unité de son esprit ('samadhi) acquise
par la méditation. Son bol et ses vétements monastiques suggerent la
perfection de son non-attachement. Par-dessus tout, son Visage rayonne
d’une paix bienheureuse et communicative. Enfin son nimbe et son
halo évoquent sa lumiere infinie qui pénetre toutes choses.

Se concentrer par conséquent sur la pensée d’Amitabha, c’est peu a
peu disposer son coeur en forme de buddha et ainsi reconnaitre en soi-
méme sa propre nature.

On comprend alors ce que signifie dans la réalité ’apparition d’ Ami-
tabha au dernier instant: ce n’est pas autre chose que la révélation, au
fond du coeur, de sa propre nature de buddhas?.

bl

L’idée de la naissance au sein d’un lotus, au-dessus d’un lac de Suk-
havati, exprime une réalité identique. Le lotus dont il s’agit n’est en
vérité que le propre coeur de I’homme, qui s’épanouit au-dessus du
courant de la consciencess,

s1. cf. Ippen Shonin, dans D. T. Suzuki: Essais sur le Bouddhisme Zen, II, Paris, Albin Michel,
1943, p. 720. «Et le miroir est celui que posséde chacun de nous, et qui est appelé le Grand
Miroir d’illumination ; ¢’est le nom déja réalisé par tous les buddha. Cela étant, voyez vos traits
originels dans le Miroir d’illumination. [...] Bien que nous soyons tous doués de la nature de
buddha, celle-ci, par elle-méme, ne consume pas les passions si elle n’est pas enflaimmée par

] y P ) p P p P
le feu de la sagesse transcendante qui est le nom.»

52. Si, d’apres le Satra en 42 articles (tr. du tibétain par L. Feer, Paris, 1878, p. 39), la vie
humaine dure «le temps d’un mouvement de respiration et d’aspiration», et qu’ainsi a chaque
pensée, ¢’est comme une mort et une renaissance, on peut dire avec Ippen Shénin (D. T. Su-
zuki: op.cit. Il, p. 719) que la prononciation du nom d’Amitibha est «la juste pensée pour le
dernier moment».

53. G. Tucci: op.cit., p. 371, dit que «les eaux sont le symbole du courant de la pensée»
en parlant des lacs de lotus dans la Sukhavati.






DU BUDDHA AMITABHA 65

La multiplication des buddha

Autour d’Amitabha et de son royaume de bonheur, il y a toute une cou-
ronne de buddha. Ces buddha apparaissent dans les textes comme pré-
chant le nom d’Amitabha et la doctrine de la Terre pure. Cela signifie
que chacun de ces buddha révele Amitabha, comme si le Seigneur de
I’ouest était le buddha primordial dont tous les autres ne seraient que la
manifestation. Cela correspond & des notions importantes du Mahdyana.

D’apreés le bouddhisme du nord, en effet, la nature de buddha se
situe a plusieurs niveaux de réalité. Considérée en elle-méme, dans son
essence immuable et indicible, elle est désignée comme dharmakdya
ou «corps de la Loi». C’est 2 une telle essence transcendante que
participent tous les &tres vivants. Elle est commune a tous les étres de la
méme maniere que la nature humaine est participée par tous les hom-
mes. Reconnue pour ce qu’elle est dans le cceur, elle est désignée
comme sambhogakdya ou «corps de jouissance». Manifestée enfin dans
le monde des formes, elle fait apparaitre le nirmanakdya ou «corps de
transformation » 54,

Dans le systéme spirituel ayant Amitabha pour centre, ce buddha
représente le dharmakdya, tandis que tous les autres buddha sont con-
sidérés comme les nirmanakdya par lesquels se réalise, dans le monde
sensible, la plénitude du dharmakdya. Cela est traduit ainsi par le Satra
de la Contemplation d’ Amitdyus:

54. Sur les trois corps de buddha, voir: J.Filliozat: Inde classique, II, 2327-2328, p. 566~
§67; Anagarika Govinda: op.cit., p. 299 et suiv. La manié¢re de définir les trois, ou parfois
quatre corps de buddha varie suivant les écoles. Il y a aussi différentes maniéres de les symboli-
ser. Anagarika Govinda, op. cit., p. 325, rattache Amitibha au dharmakdya ; Amitiyus, la forme
parée, au sambhogakdya et Avalokitesvara au nirmanakdya. G.Tucci, op.cit., p. 348, fait état
d’une autre tradition, o Amitabha est nirmanakdya ; Amitayus, sambhogakdya et Anantaprabha,
dharmakdya, tandis qu’ailleurs, p. 371, commentant la peinture de la pl. 49, il relie Amitabha
au dharmakdya, Amitiyus au sambhogakdya et Padmasambhava au nirmdnakdya. En s’inspirant de
cette fagon de voir, on pourrait voir, sur notre peinture, le dharmakdya représenté par le grand
Amitibha, le sambhogakdya par I’apparition d’ Amitayus et le nirmdnakdya par Sikyamuni (et
donc aussi par les autres personnages du pourtour). '

5



66 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

«Le halo qui entoure sa téte contient des myriades de grands mondes,
dans lesquels apparaissent des buddha de transformation (‘nirmanakdya-
buddha) aussi nombreux que les grains de sable d’innombrables myriades
de rivieres Ganges. Chacun de ces buddha de transformation a pour le
servir une suite d’innombrables bodhisattva de transformation. [...]

«Les marques radieuses et les caractéristiques de ces buddha de
transformation ne peuvent &tre detaillées, mais le méditant doit juste
en tenir la représentation en son esprit et s’en souvenir, de maniére a
ce que I’ceil de son esprit finisse par les voir. Quand ceci est achevé, il
verra tous les buddha dans les dix directions. Quand tous les buddha sont
vus, ceci est appelé le samadhi de la concentration fixée sur le buddha.
Cette représentation est nommée contemplation de tous les corps de
buddha. De mé&me que le corps de buddha est vu, de méme aussi est vu
I’esprit de buddha, par lequel sont signifiés le grand amour (maitri) et la
grande compassion (‘karund), qui consistent a accueillir avec une miséri-
corde désinteressée tous les étres vivantsss.»

Ainsi la médition sur les multitudes de buddha dans les dix directions
aboutit a la réalisation de I’esprit de buddha, lequel est amour et com-
passion pour tous les étressé. Dans la contemplation d’ Amitibha et de la
multitude des buddha qui en forment comme !’infini rayonnement
s’opere une sorte d’élargissement de I’esprit qui s’étend a I’immensité
de I’espace et au nombre incalculable des étres contenus en lui. Cette
dilatation du cceur fait éclater toutes les barriéres et les étroitesses dues
a I’égoisme.

D’une certaine maniére, en effet, les buddha innombrables représen-
tent 1’ensemble des étres qui recelent en eux la nature de buddha. Cela

55. Charles Luk: op.cit., p.95; ADS: 18, p. 180—-181.

56. «Esprit de buddha»: semble signifier la méme chose que bodhicitta. R.Tajima: Les
deux grands mandalas ..., p.267-270; D.T.Suzuki: op.cit., III; p. 1124 et suiv. Dans le rite
tibétain appelé gChdd, le bodhicitta, représenté par une divinité féminine, la Buddhadakini,
est symboliquement placé au centre, tandis que quatre ddkini I’entourent, figurant ses quatre
composantes qui sont les brahmavihdra : maitri, I’amour ; karund, la compassion ; muditd, le bon-
heur de sympathie ; upeksd, 1’équanimité. Le Yoga tibétain et les doctrines secrétes (¢d. W. Y. Evans-
Wentz, tr.), Paris, Adrien-Maisonneuve, 1948, p. 310.



DU BUDDHA AMITABHA 67

jette un éclat particulier sur les cortéges de bodhisattva qui vont de
monde en monde pour y vénérer tous les buddha «avec des voiles, desbols
aaumones, des lits, des escabeaux, des rafraichissements, des médecines,
des ustensiles, avec des fleurs, de I’encens, des lampes, des parfums, des
guirlandes, des onguents, des poudres, des manteaux, des parapluies, des
drapeaux, des banniéres, avec différentes sortes de danses, de chants, de
musiques, avec des pluies de joyaux», et qui font des offrandes «par
compassion» 57,

Les corteges de bodhisattva pour porter des cadeaux a tous les buddha
symbolisent toutes les démarches entreprises par les fideles d’Ami-
tabha, remplis de compassion et d’amour, dans le but de venir en aide
a tous les &tres, dans le but d’éclairer et de libérer tous les &tres.

Les bodhisattva

La nature de buddha comprend deux qualités essentielles et complémen-
taires: la Sagesse et la Compassions$, représentées par les deux assis-
tants d’Amitabha en la Terre pure, Mahasthamaprapta (ou Vajrapani)
et Avalokitesvara,

Quele bodhisattva Avalokitesvaradésigne lacompassion est bien connu :
il est méme parfois surnommé Mahdkarund, « Grande compassion». Et
parce que cette compassion le pousse a faire s’ouvrir a la vérité le coeur
de tous les étres, il porte un lotus non encore épanouis®.

Au contraire, Mahasthamaprapta signifie la supréme sagesse qui
éclaire tous les étres, ce qui permet au Sitra de la Contemplation d’ Ami-
tayus de dire a son sujet: «Il est appelé le bodhisattva dont le pouvoir de
la sagesse pénétre partout®.»

L’image de Vajrapani, qui remplace sur notre peinture celle de
Mahasthamaprapta, est revétue de la méme signification. Vajrapani,

§7. LSV: 8, p. 17 (veeu 24).

58. C’est 13 une doctrine fondamentale du Mahdydna. Voir, par exemple: R. Tajima: Les
deux grands mandalas ..., p. 90.

§9. Ibid.: p.91.
60. Charles Luk: op.cit., p.97. LSV: 19, 184—-186.



68 J.ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

opposé a Avalokitesvara comme assistant d’un buddha, symbolise la
sagesse innée, inhérente a la nature de buddha présente au cceur des
étres. Cette sagesse est connaissance du Vide qui est 1’état primordial
de D’esprit et que représente la cloche, tout aussi bien que la connais-
sance des moyens de délivrer tous les €tres, symbolisés par la vajra ou
diamant®?,

Les six autres bodhisattva incarnent des perfections semblables.

Samantahabdra, «Bonté universelle», désigne le «pur coceur de
bodhi» en tant qu’il implique la résolution d’atteindre I’illumination
pour la délivrance de tous les étres, tandis que le bodhisattva Ksitigarbha,
«Matrice de la terre», symbolise la «fermeté de ce méme coeur de
bodhi»®2, C’est parce que ces deux bodhisattva sont en rapport avec le
cceur de bodhi qu’ils portent un joyau, car le coeur de bodhi est com-
parable a une pierre précieuse aux qualités infinies®3. Disposées aux
c6tés d’ Amitiabha, on peut supposer que ces deux étres correspondent
aux voeux originels de Dharmakara et a toutes les pratiques saintes par
lesquelles ce bhiksu parvint a la qualité de buddha.

Maitreya, « Celui qui aime», est «plongé dans le samadhi de la pitié» :
avec I’eau de la compassion contenue dans son aigui¢re, il veut faire
germer la nature de buddha enfouie au cceur de tous les &tres en pré-
chant la doctrine, ce qui est ordinairement représenté par la «Roue de
la Loi» qu’il porte, ou, comme sur notre peinture, par un geste d’en-
seignement %4,

Mafijusri, «Fortune suave», représente la «sagesse acquise», c’est-
a-dire la Prajidparamita ou Sagesse transcendantale, c’est pourquoi il
s’emploie a «dissiper les ténebres de I’ignorance» et a «couper les mau-
vaises herbes de la misére» au moyen de son épée flamboyante, tandis

61. R.Tajima: Les deux grands mandalas ..., p. 94. Sur le vajra et la cloche, voir : Shrichakra-
sambhdra Tantra, dans Tantrik Texts (¢d. Arthur Avalon), London/Calcutta, 1919, p.23; D.L.
Snellgrove : The Hevajra Tantra, London, 1959, p.23-24; G.Tucci: op.cit., p.331-332.

62. R.Tajima: Les deux grands mandalas ..., p.69 et 111.

63. D.T.Suzuki: op.cit. IIl, p. 1153 et suiv.

64. R.Tajima: Les deux grands mandalas ..., p.75§.



DU BUDDHA AMITABHA 69

qu’il «tient en sa main, appuyé sur son cceur, un volume des Ecritures
sacrées, indiquant par ce geste sa connaissance parfaite de toutes les
véritésy 65,

Sarvanivaranaviskambhin, « Celui qui écarte tous les obstacles», sym-
bolise «I’activité de la grande compassion et miséricorde qui écarte les
obstacles en enlevant toutes les afflictions» 66,

Enfin Akﬁéagarbha, «Matrice de I’Espace», représente «le mérite de
la béatitude» du Buddha, qui rayonne en lumiére infinie sur tous les
&tres 7,

La Terre heureuse
Amitabha est la nature de buddha inhérente a tous les étres. Cependant,
si quelques-uns parviennent a la reconnaitre par I’illumination, la plu-
part I'ignorent totalement.

Il en est de méme pour le monde Sukhdvati. Comme I’a dit un maitre
chinois, «la Terre pure de la Sereine lumiere n’est rien d’autre que cette
terre-ci» %8, et, suivant le Sitra de la Contemplation d’ Amitdyus, «elle est le
produit d’actions pures»®°, ce qui signifie que tout homme qui re-
connait en lui-méme sa véritable nature et s’exerce en toutes sortes
d’actions pures, peut découvrir en ce monde-ci la Terre de pureté.

Cette doctrine a trouvé, semble-t-il, sa meilleure exposition dans
le Vimalakirtinirdesa-Satra: voici les paroles que ce texte sacré met sur
la bouche de gékyamuni:

«Le bodhisattva qui veut purifier sa terre de buddha doit d’abord s’ef-
forcer d’orner habilement sa propre pensée. Pourquoi? Parce que c’est
dans la mesure ou la pensée du bodhisattva est pure que sa terre de
buddha est pure. [...] Est-ce parce que le soleil et la lune sont impurs que
les aveugles de naissance ne les voient pas? [...] De méme, gﬁriputra, si
les étres ne voient pas la splendeur des qualités de la terre de buddha du

65. Ibid.: p. 106 ; Alexandra David-Neel: Textes tibétains inédits, Paris, 1952, p.73-75.

66. R. Tajima: Les deux grands mandalas ..., p. 115.

67. Ibid.: p.116.

68. K’oung-kou King-loung, dans D.T. Suzuki, op.cit., II, p.678.
69. Charles Luk: op.cit., p.88; ADS: 7, p. 167.



70 J. ERACLE: LA TERRE HEUREUSE

Tathagata, la faute en est a leur ignorance; la faute n’en est pas au Tathd-
gata. sériputra, ma terre de buddha est pure, mais toi, tu ne le vois
pas7°.»

Cela veut dire que pour ’homme ordinaire, aveuglé par I’illusion et
les passions, ce monde est tissé d’oppositions individuelles et rempli
d’impuretés. Au contraire, pour celui qu’éclaire la supréme sagesse, ce
monde apparait comme étant sans obstacles, transparent et pur, in-
ondé d’une lumiére infinie, paré des plus précieux embellissements.
Ce qui est différent, ce n’est pas le monde lui-mé&me, mais la maniére
de le considérer, soit avec «1’ceil de la chair», souillé par I’attachement,
le désir ou la haine, soit, au contraire, avec «1’ceil célestey, c’est-a-dire
un regard serein qui ne se fixe sur aucune chose et demeure toujours
pur, rempli de bienveillance et d’infinie compassion.

CONCLUSION

Nous comprenons maintenant la signification de la peinture de Suk-
havati: elle représente le propre esprit de celui qui la contemple, dans
sa nature profonde qui, selon les bouddhistes, est celle de buddha.

Amitabha, représenté¢ au centre, est I’image de cette nature boud-
dhique. |

Les bodhisattva qui 1’entourent expriment les perfections de cette
nature, principalement ses deux composantes fondamentales qui sont
la sagesse et la compassion.

Les buddha répandus de tous cotés signifient que la nature de buddha
est contenue dans tous les étres et que les vénérer ne consiste en rien
d’autre qu’a venir au secours de tous les &tres, afin que leur esprit
s’ éveille.

jo. L’enseignement de Vimalakirti ( Vimalakirtinirdesa), traduit par Etienne Lamotte, Louvain,
1962, p. 119—120. Dans cette citation, nous nous sommes permis, pour faciliter la lecture,
de remplacer buddhaksetra par «terre de buddha», qui en est la traduction. On trouvera des

idées semblables dans: Discours et sermons de Houei-Néng, Paris, 1963, p.73 et suiv., ainsi que
dans divers satra.



DU BUDDHA AMITABHA 7I

Contempler 1’image d’Amitibha construite mentalement, invoquer
son nom avec une pensée unifiée, c’est mettre devant son regard inte-
rieur comme un «miroir d’illumination» grice auquel tout homme peut
reconnaitre son visage originel et ainsi devenir un buddha.

L’apparition d’Amitabha au dernier instant n’est que la reconnais-
sance, au fond de soi-méme, de sa propre nature originelle, tandis que
naitre dans un péricarpe de lotus, c’est éveiller son cceur a la connais-
sance parfaite, au-dessus du courant toujours coulant de la conscience,
dans le vide immaculé du non-attachement de la pensée.

Enfin, vivre en la Terre de pureté consiste, non pas a fuir ce monde,
mais a tout considérer avec un regard pur, dépouillé d’attachement et
de haine, rempli d’une compassion infinie.

Telles sont les principaux enseignements contenus dans ce than-ka de la
Sukhavati exposé au Musée d’Ethnographie de Geneve.



	Un "Than-ka" népalais : la terre heureuse du Buddha Amitābha

