
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ISE—Nihon Kenchiku no Genkei. (Ise - The Origin ofJapanese Architecture.) Photographie :

Watanabe YosHio; Text: Tange Kenzo, Kawazoë Noboru. 2 ci S., Abb.,
Zeichn., Karten. Beiheft mit englischem Résumé 11 Seiten, 40. Tôkyô etc., Asahi
Shimbun-sha, 1962.

Ein solches Buch wäre bis 1945 undenkbar gewesen. Das Tabu, welches alle mit
dem Kaiserhaus und der japanischen Frühgeschichte zusammenhängenden Dinge, also
auch das höchste, der kaiserlichen Ahnengöttin Amaterasu-ômikami geweihte Shintô-

Heiligtum von Ise umgab, verhinderte jede unvoreingenommene Behandlung oder

gar wissenschaftliche Untersuchung, weil sie als Sakrileg gegolten hätte. Und
obwohl die Japaner mit Recht von hohem Stolz auf dieses einzigartige Denkmal erfüllt
waren, ließen sie es nicht zu, daß außer kultisch privilegierten Personen irgend
jemand auch nur eine klare Anschauung davon gewinnen konnte : der Pilger und
Besucher durfte nur bis an die äußerste Umfriedigung des inneren Bezirks herantreten,
Photographien waren verboten und wurden auch amtlichersei ts - mit ganz wenigen,
aus der Meiji-Zeit stammenden und veralteten Ausnahmen - nicht publiziert.
Heute ist dieses Tabu beseitigt ; bei aller durchaus angebrachten Ehrfurcht, die sich
nach einer anfänglichen Phase der Gleichgültigkeit wieder gesteigert hat, nimmt man
nun doch eine sachlichere Haltung ein und sorgt dafür, daß das eigene Volk und
darüber hinaus auch das Ausland ein eindrucksvolles Bild und eine umfassende Information

erhält. Nicht zuletzt geschieht das wohl in der Absicht, gerade bei den Japanern
selber die Ehrfurcht vor den echten Werten der eigenen Kultur und die Liebe zu
ihnen aufs neue zu beleben, diesmal aber nicht unter dem Schleier von Tabus,
sondern im klaren Lichte einer Ehrfurcht und Liebe weckenden Kenntnis. So wird wohl
am besten auch einem wiederholten nationalistischen Mißbrauch vorgebeugt.

Zwar hatte schon Arthur Drexler in seinem Buch «The Architecture of Japan»
(New York 19er) ein paar vorzügliche Bilder der Ise-Schreine bringen können (was
einem ausländischen Forscher ehemals nie erlaubt worden wäre), und auch in der
einen oder anderen neuen japanischen Publikation fand man einzelne gute Aufnahmen

; die volle Anschauung bietet aber nun erst das vorliegende prachtvolle Werk,
dessen Bedeutung für die Kunst-, Religions- und allgemeine Kulturgeschichte sich
allein schon aus den geschilderten Verhältnissen ergibt. Es ist aus dem Zusammenwirken

der Kokusai Bunka Shinkokai (Society for International Cultural Relations)
und der großen Zeitung Asahi Shimbun mit der Kultbehörde von Ise hervorgegangen.
Die vorzüglichen Aufnahmen stammen von Watanabe Yoshio, einem der führenden

Photographen Japans ; sie geben sowohl den Ganzheitseindruck mit seiner spezifischen,

durch die herrliche Wald- und Flußlandschaft geprägten Stimmung, die jedem



374 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Besucher unvergeßlich bleibt, wie auch den Nahblick bis zu den kleinsten Einzelheiten

der Konstruktion, des Materialcharakters von Holz und Schilfrohr, der
unerhörten handwerklichen Meisterschaft ; so lassen sie uns jene absolute Sachlichkeit,
Klarheit und reine Schlichtheit miterleben, die diese Schreine zu Höhepunkten
menschlichen Bauens überhaupt macht. Die Aufnahmen werden - man darf sagen:
endlich einmal - ergänzt durch genaue Pläne und Konstruktionszeichnungen. Besonders

wertvoll sind auch jene Tafeln, die kultisch und religionsgeschichtlich bedeutsame

Einzelheiten zeigen wie vor allem die urtümlichen Steinsetzungen innerhalb
des Schreinbezirks, die als Numina (kami) gelten und in eine frühe Schicht
zurückreichen, in der Naturobjekte als solche sakralen Charakter besaßen und noch nicht
unter dem Namen persönlicher Wesenheiten in Heiligtümern verehrt wurden.

Der Einleitungsteil (93 S.) enthält eine Abhandlung von Kawazoë Noboru über
den kulturellen Hintergrund der Ise-Schreine, ihre Geschichte - die in der
Gründungszeit (für den Naikû, den Inneren Schrein, wohl die Mitte des 3., für den Gekû,
den Äußeren Schrein, wohl das späte r. Jh.) kaum befriedigend aufzuhellen ist - und
ihre Bedeutung für das Verständnis des japanischen Wesens und seiner Ursprünge.
Außerdem enthält dieser Teil einen ausführlichen Essay von einem der berühmtesten
Architekten der Gegenwart, Tange Kenzo, unter dem Titel «Nihon Kenchiku no
Genkei» («Die Urform der japanischen Architektur»). Damit ist schon sein
Grundgedanke formuliert, daß nämlich die spezifische Eigenart der japanischen Baukunst,
die sich trotz vielen späteren Übernahmen von der chinesischen fundamental
unterscheidet, am reinsten in Ise offenbart und daß alles Jüngere nur von da her wirklich
zu verstehen sei ; eine solche jüngere Ausprägung des rein japanischen Bauens ist die
Villa von Katsura aus dem frühen 17. Jh., über welche Tange gemeinsam mit Walter
Gropius ein schönes und bedeutendes Buch veröffentlicht hat (Katsura - Tradition and
Creation inJapanese Architecture, Tôkyô : Zôkeisha / New Haven : Yale University Press

1960 ; japanisch und englisch). Der Textteil enthält weiterhin eine genaue Beschreibung

der Anlagen des Inneren und des Äußeren Schreins, der Kernbezirke mit den

Hauptgebäuden (shôden), der zahlreichen Nebenschreine, der Umfriedigungen -
alles mit eingehender Berücksichtigung des Materials und der Konstruktion. Leider
ist das englische Résumé auch in diesem Buch wieder viel zu kurz und oberflächlich,
als daß der reiche Inhalt des japanischen Textes auch nur einigermaßen zureichend
kondensiert wäre ; man täte gut daran, die ausländischen Interessenten etwas ernster
zu nehmen.

Daß auch die Feste und Riten samt ihrer Geschichte in dem Buch behandelt werden,

ist besonders willkommen ; einzigartig in der gesamten Sakralarchitektur der
Welt ist die Weihezeremonie, die jeweils nach der Neu-Errichtung der Hauptgebäude

beider Schreine begangen wird: denn diese werden seit Temmu Tennô (673
bis 686) unter normalen Umständen alle 20 Jahre abgerissen und wechselweise auf
zwei nebeneinanderliegenden Grundstücken völlig neu erbaut, unter peinlich ge-



BUCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS 375

nauer Einhaltung der alten Formen und Techniken. Dabei haben sich nur kleine und
oberflächliche, das Wesen nicht berührende Neuerungen eingeschlichen, hauptsächlich

in den vom buddhistischen Tempel beeinflußten dekorativen Metallbeschlägen,
von denen manche typisch tokugawa-zeitliche Motive zeigen. Die jetzigen Bauten

von Ise stammen aus dem Jahre 19 J3 und repräsentieren trotzdem — ein wohl
einzigartiges Phänomen — in fast reiner Form die früheste japanische Architektur aus der
Zeit vor der chinesisch-buddhistischen Rezeption. So sind sie zugleich uralt und

ganz neu, symbolisieren also einen der wichtigsten Züge des japanischen Wesens und
der japanischen Kultur. Dietrich Seckel

Martin Hürlimann, Kyoto, Stadt der Tempel. 1 $4 S., 132 Bilder, 8 °. Zürich, Atlantis
Verlag, 1961.

Kyoto wurde am 16. Januar 194c durch die Amerikaner bombardiert, und es ist
ein außergewöhnliches Glück, daß es bei diesem einmaligen Bombardement blieb,
weil Amerika die Nachsicht hatte, Kyoto im weiteren Verlauf des Krieges unangetastet

zu lassen.

Bei dem damaligen Bombardement wäre das schöne Kunstwerk Sanjûsangendô

(Bild 36/37) beinahe zerstört worden. Dieser Tempel ist in der heutigen Gestalt

im Jahre 1 266 entstanden. Er ist die Manifestation der Geistesströmung jener Zeit,
durch Stiftung vieler buddhistischer Statuen, je mehr desto besser, die Erlösung von
den Leiden des irdischen Lebens zu erlangen. Damals hat es noch andere Bauten in
ähnlicher Ausführung gegeben, Bauten, die 1001 Kannon- oder Amida-Statuen

beherbergten, aber Sanjûsangendô ist als einziges Beispiel, allerdings wohl auch als das

schönste, bis in unsere Tage erhalten geblieben.
Die Stadt besitzt, wie keine andere in Japan, eine große Anzahl von Stätten der

Kultur, die in den tausend Jahren, als sie Sitz der Kaiser war, entstanden sind. Martin
Hürlimann läßt in seinem Buch die Bilder dieser Stätten vor unseren Augen entstehen.

Mit 13 2 hervorragenden Aufnahmen zeigt er uns etwa zwei Dutzend der
wichtigsten Tempel, Shinto-Schreine, Paläste, das Leben der Menschen in dieser Stadt,
Prozessionen, Aufführungen auf Bühnen, die Gassen und Straßen, Kunstwerke,
Steinlaternen und vor allem die Gärten und vieles andere.

Als erstes Bild tritt uns majestätisch die kürzlich restaurierte fünfstöckige Pagode

von Daigoji mit ihren rotbemalten Balken und grünen Dächern entgegen, wohl ein
würdiges Bild, den Anfang des Buches zu schmücken, zumal diese Pagode das älteste
Bauwerk von Kyoto darstellt.

Sehr eindrucksvoll sind die Bilder — davon zwei doppelseitige Farbtafeln - von
der Siebenhundertjahrfeier von Shinran (1173-1262), dem Stifter der Shin-Schule
des Buddhismus. Noch nie ist eine Gedenkfeier photographisch so großartig erfaßt
worden wie diese in Higashi-Honganji, dem Hauptsitz eines der beiden wichtigsten
Zweige der Shin-Schule.



376 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Eine weitere doppelseitige Farbtafel zeigt in stattlicher Aufmachung das Tôgûdô,
ein Bauwerk im Garten des Silbernen Pavillons, ein typisches Monument der Muro-
machi-Periode (i 392-1 C73), welches als Vorbild der schlichten Innenausstattung
fur Teezimmer späterer Zeiten genommen wurde. Diese Aufnahme von Martin
Hürlimann ist wohl die schönste, die je von Tôgûdô gemacht wurde.

Weitere herrliche Aufnahmen, welche von einem großen künstlerischen Verständnis

für die Kultur der Stadt Kyoto zeugen, bilden eine wahre Freude für alle, welche
diese bedeutungsvolle Stadt in ihr Herz geschlossen haben. Dieses Buch ist aber auch
für diejenigen wertvoll, die sich für den Besuch dieser Stadt vorbereiten oder es als

Begleiter an Ort und Stelle benutzen wollen. Die jeweils dazugehörigen Texte
enthalten Angaben, die mit Kenntnis der Materie in kürzester Fassung wiedergegeben
sind. Es ist ein Buch, das jedem zu empfehlen ist. Heinz Brasch

Oliver Statler, Das Gasthaus am Tokaido, 392 S., illustriert, 8°. Hamburg, Rowohlt,
1963.

Oliver Statler, Mitarbeiter an den Asahi Evening News, in Tokyo, Verfasser

mehrerer Monographien über japanische Kunst, lernte das Gasthaus Minaguchi in Okitsu
am Tokaido als Angehöriger der amerikanischen Besetzungsmacht kennen und - nach
seinen Worten - im Lauf der Jahre als den «japanischen Ort» schätzen, der ihn am
«sichersten in den Bann der altehrwürdigen Höflichkeit» eines ihm lieb gewordenen
Landes zog. Das Buch, das aus dieser Verbundenheit entstand, charakterisiert er
selbst am besten: «Okitsu und Minaguchi-ya existieren wirklich Meine
Geschichte ist teilweise Phantasie, meine Zuneigung zu dem Gasthaus und seiner
Familie aber ist Wirklichkeit.»

Die Darstellung der Schicksale des Hauses und seiner Besitzer, deren zwanzigste
Generation es heute führt, fußt zum großen Teil auf der Familienüberlieferung, da

die Gästelisten, zusammen mit den verschiedensten Dokumenten, bei einem Brand
in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts verlorengingen. Sie beginnt mit
Mochizuki, einem Lehensmann, der seinen Herrn verlor und in Okitsu an Stelle einer
auf Ieyasus Geheiß zerstörten Befestigung ein Haus baut. Hier bitten immer mehr
Reisende, die zwischen Kyoto und Edo unterwegs sind, um Unterkunft, und so wird
die Familie fast wider Willen schließlich zu Gastwirten ; ja, Meistern ihres Gewerbes,

denen 19J7 die Ehre widerfährt, Kaiser Hirohito und seine Gemahlin einige
Tage beherbergen zu dürfen. (Die dem Kaiserpaar vorgesetzten Menüs beschließen
die Geschichte.)

Das Buch macht auch dort, wo Statler historische Ereignisse und Personen

rekonstruiert, um sie mit seinem Helden, dem Gasthaus, in Beziehung zu bringen, den
Eindruck gewissenhafter Arbeit. Dennoch hat er dem Ganzen damit m. E. nicht
unbedingt einen Dienst geleistet. Zwar liest es sich aufweite Strecken wie ein Ro-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 377

man, läßt dafür aber den Leser häufig im Unklaren, wo er es mit einer Fiktion,
gutgläubiger mündlicher Überlieferung und historischen Fakten zu tun hat. wmt.

Paul Demiéville, Matériaux pour l'enseignement élémentaire du chinois. Ecriture,
transcription, langue parlée nationale. 2e édition révisée. III, 86, 73 pp., 40. Paris, Adrien-
Maisonneuve, 1963.

Die Erstausgabe dieses als Text- undNachschlagebuch fürden chinesischen
Elementarunterricht bewährten Werkes, die zehn Jahre früher (1953) erschien, ist
bereits hinreichend besprochen worden (siehe E.H.v.Tscharner in Asiatische Studien

X, 19 c6, S. 1 r3). Der Nestor der französischen Sinologie legt nun eine zweite,
revidierte Auflage vor, bei der jedoch neben einer Reihe Verbesserungen und besserer

Papierausstattung das Satzbild des nach Schreibmaschinenvorlage gedruckten Buches

unverändert geblieben ist. Wenn es sich bei größerer Verbreitung des Werkes in
Zukunft ermöglichen ließe, von Photo- aufBuchdruck überzugehen, würde das Buch

an Übersicht und Deutlichkeit entscheidend gewinnen.
In der Neuauflage sind die Liste der Korrigenda der früheren Ausgabe berücksichtigt

sowie weitere Druckfehler ausgemerzt worden. Neu erscheinen innerhalb
der Phonem- und Silbentabelle (S. 34-43, 59—86) sowie im Vokabularteil die
Äquivalente des in der Volksrepublik China entwickelten Pinyin-Alphabetsystems, auf
das sich zusätzliche Fußnoten und ein Erläuterungsabschnitt (S. c6) beziehen. Auch
dieses ist in Schreibmaschinenverfahren, zum Teil unter etwas herabgesetzter
Deutlichkeit, als jeweils unterste Zeile angefügt. Außerdem sind die auf dem chinesischen
Festland gegenwärtig im Druck gebrauchten verkürzten Zeichen an den betreffenden
Stellen des Vokabulars nachgetragen. Eine Gesamtliste dieser rir Zeichenverkürzungen

ist jedoch nicht beigegeben. Außer einigen Ergänzungen des Textes (siehe
S. Ç7, r 8) gegenüber der früheren Ausgabe ist noch die auf einem besonderen Kartonblatt

eingelegte Radikaltabelle zu erwähnen. Martin Grimm

W.A.C. H.Dobson, Early Archaic Chinese. A Descriptive Grammar. XXXI, 288 pp.,
8°. Toronto, University of Toronto Press, 1962.

La grammaire de la langue chinoise du IV' et III' siècle avantJ. C. (Late Archaic

Chinese, A Grammatical Study), publiée par le Prof. Dobson en 1959, présentait deux
innovations de grande importance : 1 ° les méthodes d'analyse grammaticale élaborées

par la linguistique structurelle et généralement employées aujourd'hui pour la

description du chinois moderne y ont été pour la première fois appliquées à l'analyse
du chinois classique et 2 ° pour la première fois également la description grammaticale
ne portait plus sur l'ensemble vague d'une langue s'étendant sur presque trois
millénaires, mais sur une période bien délimitée et décisive pour la formation du chinois
littéraire. En fait, le chinois écrit, si on fait abstraction de styles «populaires» du



378 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

roman, du théâtre ou du langage tout à fait particulier des textes bouddhiques, se

maintenait, depuis les Han, artificiellement dans les cadres d'un modèle inspiré par
les classiques confucianistes. Mais dans ces classiques on trouve aussi bien la langue
élaborée et codifiée par les auteurs du IV ' et III ' siècle que les textes dont au moins
une partie remonte aux débuts de la dynastie des Tcheou; le «chinois classique» tel
qu'il fut jusqu'à présent décrit dans les grammaires traditionnelles est donc une
langue hybride mélangeant des éléments provenant des époques très diverses. Même
en se rendant compte de divergences lexicales et grammaticales séparant les parties
les plus anciennes du Chou-king ou des inscriptions des bronzes du XI', X' siècle,
de la langue d'un Meng-tseu ou de Tchouang-tseu, on interprétait tant bien que mal
celles-là à la base de la même grammaire que celle-ci. En concentrant son analyse

uniquement sur Meng-tseu, Mo-tseu, Tchouang-tseu ou le Tso-tchouan, M. Dobson a

pour la première fois donné une description systématique, précise et exhaustive du

système grammatical d'une langue authentique et homogène. Les avantages de cette
méthode, même si elle obligeait certains philologues à renoncer à leurs habitudes et
à apprendre à se servir de catégories plus abstraites de la linguistique structurelle,
furent tellement évidents que la parution du Late Archaic Chinese fut accueillie avec un
véritable enthousiasme.

La grammaire du Early Archaic Chinese constitue une contrepartie indispensable
de l'étude précédente. Elle applique les mêmes méthodes analytiques et descriptives

à la période la plus ancienne de la prose chinoise : celle des inscriptions du XI'
et X' siècle et des livres du Chou-king dont l'extrême ressemblance à ces inscriptions
prouve qu'elles remontent réellement à la même époque des débuts de la dynastie
des Tcheou occidentaux. L'analyse précise, complète et exactement délimitée dans

le temps du langage de ces textes permet pour la première fois de saisir dans ses traits
caractéristiques la langue de cette époque et de mesurer les très considérables
différences qui la distinguent du chinois écrit cinq siècles plus tard. Ce n'est qu'en se

servant de deux grammaires simultanément (et l'auteur à bien veillé à ce que la

disposition des matières dans les deux livres fût rigoureusement parallèle) que l'on peut
étudier l'évolution du chinois archaïque et de constater que ce qui jusqu'ici fut
considéré comme le «chinois classique» est un mélange artificiel de deux langues
sensiblement différentes.

Le travail du Prof. Dobson est en même temps la première grammaire pratique
donnant aux étudiants du chinois le plus archaïque (il serait difficile de considérer les

inscriptions encore plus anciennes des os divinatoires comme de la prose développée)
un instrument de travail précis et adéquat aux faits. Ce but didactique apparaît dans

l'adjonction à la grammaire du texte entier des 14 inscriptions et des six livres du

Chou-king (en transcription Gwoyeu Romatzyh) suivi de traductions littérales et libres,
commentées et accompagnées d'introduction historique concernant les événements

et les personnages dont il est question dans ces textes.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 379

Au point de vue didactique la méthode de présentation purement synchronique
présente quelques désavantages : l'auteur est obligé de décrire en détails les faits
et les constructions générales en chinois. Puisqu'il est impensable que quelqu'un
qui ne connaît pas le chinois puisse s'attaquer à ces textes archaïques, il serait
plus économique de se borner à la présentation de faits qui dans la langue de cette
période diffèrent de ce qu'on trouve partout ailleurs. Mais en procédant ainsi on ne

pourrait plus maintenir la méthode strictement synchronique de description. D'ailleurs

l'appendice I de la grammaire supplée partiellement à cette omission : il
présente une comparaison systématique des divergences entre le «early archaic chinese»

et le «late archaic chinese». On aurait préféré que cette comparaison soit moins
schématique, puisqu'elle facilite considérablement la compréhension des textes
Tcheou. La différence entre ces deux étapes du chinois classique apparaît également
dans le domaine du vocabulaire. L'auteur s'occupe partiellement de cette différence
dans l'appendice II qui examine l'évolution sémantique à la base de statistique ainsi

que dans le «lexicon and index of words treated at some length». Toutefois les
vocables étudiés dans ces lexiques le sont presque exclusivement du point de vue de
fonctions grammaticales que ces mots remplissent. Cette constatation n'est pas un
reproche, puisqu'il s'agit d'une grammaire et non pas d'un dictionnaire. Mais
lorsqu'on voit à quel point la séparation systématique des deux étapes les plus marquantes
du chinois archaïque facilite l'interprétation des textes, il serait souhaitable de voir
accomplir le même travail pour le vocabulaire, non seulement pour les mots «céné-

matiques», mais aussi par ex. pour les différences sémantiques de certains composés
dans diverses époques du chinois classique. Dans les dictionnaires usuels même les

plus complets ces significations divergentes sont présentées pêle-mêle sans distinctions

chronologiques. Et comme le livre de M. Dobson sera probablement pour
longtemps l'unique «manuel» du chinois archaïque, il est dommage que ces faits

n'y aient pas été présentés de manière plus systématique et qu'on doive les déduire
indirectement des traductions jointes aux textes. Constantin Regamey

W.A.C. H. Dobson, Late Han Chinese. A Study ofthe Archaic-Han Shift. XXIV, 13 8 pp.,
8°. Toronto, University of Toronto Press, 1964.

Après avoir étudié dans les ouvrages dont je viens de parler deux types les plus
caractéristiques du chinois archaïque, M. Dobson applique la même méthode à l'examen

des étapes intermédiaires. Il l'a fait sous forme d'article dans Studies in Middle
Archaic Chinese — The Spring and Autumn Annals (T'oung Pao 1963,L. 1—3, pp.221—238)
et maintenant, dans son dernier livre, il passe à l'étude d'un problème plus spécial,
celui de la formation du «chinois classique» à la base de différentes étapes de la

langue archaïque. Le «Early Archaic Chinese» et le «Late Archaic Chinese» étaient
séparés par cinq siècles. En faisant un nouveau bond de cinq siècles on se retrouve
au II' siècle de notre ère, à la fin de la dynastie des Han. Les auteurs de cette époque



38o BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

utilisaient souvent la langue archaïque, et ce style artificiel ne nous renseigne pas sur
l'évolution réelle du langage. Mais le texte choisi comme base de son étude par
M. Dobson, le Meng tseu tchang keou de Tchao-k'i contient d'une part des «sommaires»
du texte de Mencius, rédigés précisément en une langue artificielle archaïsante et,
d'autre part, des «commentaires» dans lesquels le texte de Mencius est paraphrasé
ou plutôt traduit, à l'usage des débutants, en Chinois littéraire courant de l'époque.
La comparaison minutieuse de ces paraphrases avec le texte original permet à l'auteur
d'examiner l'évolution que la langue a faite en ces cinq siècles et de découvrir
l'important «déplacement» de fonctions des «mots pleins» et «mots vides» qui s'est

opéré dans ce laps de temps, ainsi que des mutations syntaxiques qui laissent prévoir
déjà le système du chinois moderne.

La précision du travail est aussi remarquable que dans les études précédentes de

l'auteur. S'il continue le travail dans la même ligne — et il en a bien l'intention —

l'ensemble de ses études monographiques constituera une base monumentale pour
la première véritable grammaire historique de la langue chinoise.

Constantin Regamey

André Eckardt, Laotses Gedankenwelt, nach dem Tao-Te-King. i86 S., 8°. Baden-

Baden/Frankfurt am Main, Verlag August Lutzeyer, 19 çj.
André Eckart, Laotse, Das Buch von der großen Weisheit. Deutsch von Prof. Dr.
André Eckardt. 81 S., 8°. 2. Auflage, Baden-Baden/Frankfurt am Main, Verlag
August Lutzeier, 1964.

Der Autor stellt sich in Laotses Gedankenwelt zum Ziel, neben seine schon früher
erschienene Übersetzung des Tao tê ching (die 2. Auflage erschien schon 19 j6) eine
systematische Übersicht des gedanklichen Inhaltes dieses Textes zu stellen. Denn
«was uns fehlte, war eine zusammenhängende philosophische Würdigung des

ungemein schwierigen Gedankenganges und Lehrsystems Laotses» (Gedankenwelt,
Vorwort S. c). Diese Bemerkung ist etwas befremdend nach den vielen Ausführungen

über Laotzü und seine Gedankenwelt in der abendländischen Literatur.
Was hat der Autor dann gemeint? Wir müssen uns dazu zuerst seinen systematischen

Ausführungen zuwenden: eine kurze Einführung über Laotzüs Leben und
Werk (fast völlig überholt und wissenschaftlich unhaltbar), dann über die Eigenart
der Sprache des Tao té ching, über den Tao-Begriff und das Tao als Gottesbegriff, über
den Ich-Begriff, den Begriff des Tê, über Laotzüs Erkenntnistheorie, über «die
Schöpfung als Tat», über die Coincidentia Oppositorum, und schließlich über die Folgen

seiner Lehre für die Menschenwelt : den Herrscher, die Gesellschaft, Krieg und
Frieden und Leben und Tod.

Aus der Fülle dieser Ausführungen können wir drei Hauptmomente ersehen, die
wir hier kurz besprechen :

1. Das Moment der Übersetzung, mit dem der Autor sich eingehend befaßt hat.



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 381

Wie er selbst weiß, ist jede Übersetzung Interpretation - aber deshalb ist die
Verführung auch groß, aus einer Idee heraus den Text so zu lesen und zu deuten, daß

man sich fragt, ob das noch Übersetzung ist. Zum Beispiel S. er und 66 übersetzt
der Autor den Satz wu-wei êrh wu pu-wei mit «[Tao ist ewig] ohne Handeln und nichts
ist, was er nicht schuf»; S. 77 jedoch übersetzt er: «(Wer im Tao wandelt) ist
regungslos und doch bleibt nichts ungetan.» Das Hineinbringen der Kategorie der
Schöpfung (vgl. auch den Abschnitt «Die Schöpfung als Tat», S. 113 ff.) ist im
naturalistischen Gedankenklima des frühen Taoismus fragwürdig, weil «Schöpfung» eine
weitgehend von der jüdisch-christlichen Gedankenwelt bestimmter Begriff ist und
die Kategorien von Schöpfer und Geschöpf voraussetzt. S. 9c steht : «Äußeres Wissen

ist des Tao Schein und der Torheit Anfang. » Was aber Prof. Eckardt mit « äußeres

Wissen» übersetzt hat, ist ch'ien-shih, «Vorbedacht» in der von ihm zitierten Wil-
helmschen Übersetzung. Das ganze steht in einem Passus, der gegen den aristo-
kratisch-prometheischen Geist des Konfuzianismus polemisiert, und gehört also

zum Gedankengang, daß man möglichst wenig in den natürlichen Lauf der Dinge
eingreifen soll. Der Autor macht seine Übersetzung «äußeres Wissen» zu einer
wichtigen Textstelle zur Erklärung von Laotzüs erkenntnistheoretischen Ansichten,
und stellt es gegenüber ein «inneres Wissen». Also geht es hier nicht um eine
Erkenntnistheorie Laotzüs, sondern um erkenntnistheoretische Ansätze, die Prof.
Eckardt in einem andersgerichteten Laotzü-Text zu entdecken meint.

So könnten wir noch mehr Beispiele geben, die zu der Konklusion drängen, daß

die Übersetzung des Autors mit großer Vorsicht benutzt werden soll.
2. Das bringtuns zum zweitenMoment : demMoment derDeutungdesTextes in

Vergleichung mit anderen Übersetzungen. Denn Prof. Eckardt hat sich sehr viel Mühe

gegeben, seinen Ansichten die anderen abendländischen Interpretatoren hinzuzufügen.

Das korrigiert teilweise die unter Punkt 1 genannte Gefahr, und es zeigt
weiter den an sich sehr interessanten Aspekt einer abendländischen Laotzü-Tradi-

tion, die sich in mancher Hinsicht völlig von China losgelöst hat. So ist z. B. die

Hypothese, Laotzü habe auf seiner Reise nach dem Westen den Juden im babylonischen
Exil begegnet und von ihnen den Namen Jahweh übernommen (S. 14, cl ff.) eine

ganz und gar abendländische. Prof. Eckardt ist diesen und anderen Behauptungen
gegenüber ganz nüchtern, jedoch ist es zu bedauern, daß bei aller Andacht, die er
abendländischen Meinungen widmet, die Interpretationen und textkritischen
Arbeiten vieler chinesischer Gelehrter unbeachtet geblieben sind. So wird z. B. S. 104,
zu «so ist es vor allem die Entfaltung, auf die ich zu achten habe», die einzige von
einem Chinesen (Lin Yü-t'ang) gemachte Übersetzung «würde ich die Nebenwege
vermeiden» als mißverständlich vom Autor abgelehnt; diese Übersetzung aber ist
textkritisch viel besser begründet, hat doch ein großer Gelehrter der Mandschu-

Zeit erforscht, daß das Wort shih, von Prof. Eckardt mit «Entfaltung» übersetzt,
hier für ein anderes Wort steht, das «Irrlehre, Irrweg» bedeutet.



382 BÜCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS

3. Das wichtigste Moment des Buches ist aber Prof. Eckardts eigene Interpretation,

d.h. die von ihm philosophisch begründete Reaktion seines Verständnisses
dem Text gegenüber. Dieses Anliegen wird sehr klar ausgedrückt in den Worten
des Autors, S. 134: «In der meisterhaften Verbindung von philosophischer Spekulation

und ethischer Forderung liegt der Wert des Tao-Te-King begründet : es ist
keine Lektüre der Unterhaltung, es ist ein Lebensbuch voll tiefer Wahrheiten, aus
denen täglich und stündlich gelernt werden kann.»

Hier liegt nach unserer Meinung der größte Wert dieser Publikation : sie ist die
Berührung eines tiefschauenden und feinfühligen Menschen des Abendlandes mit
einem aus seiner unmittelbaren Umwelt losgelösten, durch seinen aphoristischen
Weisheitsstil jedoch in allen Zeiten und für alle Menschen unwiderstehlich fesselnden

Text. Hier wird der Interpretator eher zum Propheten, zum Weisen, der durch
seine Betrachtungen seine eigene Zeit verreichert.

Es ist aber schade, daß dieses dritte Moment nicht von den anderen zwei losgelöst
werden kann ; denn so bekommt der Laie den Eindruck, daß er zugleich eine
zuverlässige Einführung in die Gedankenwelt des Tao tê ching bekommt. In dieser
Hinsicht aber sind noch immer die sich aufsolider chinesischerTextkritik stützenden
Arbeiten von Waley, Duyvendak und Wilhelm vorzuziehen, denen noch die neue
Übersetzung mit vorzüglicher Einleitung von D.C.Lau (Lao Tzu, Tao Te Ching,

Penguin Classics 1963) hinzugefügt werden kann.
Marcel Granet hat zwar durchaus recht, wenn er von einer textgetreuen

Übersetzung (der 1842 von Stanislas Julien veröffentlichten) sagt : «Parfaitement consciencieuse,

elle ne trahit pas le texte, mais elle ne permet pas non plus de le comprendre»
(La pensée chinoise, S. C03, N. 1); die eigentliche Arbeit ist die Interpretation.
Dennoch kann sie einer textkritischen Vorstufe nicht entbehren, sonst wird ihr
unnötigerweise in ihrem Anliegen geschadet. R. P. Kramers

Lao Tse, Tao Te King. Traité sur le Principe et l'Art de la Vie des Vieux Maîtres de
la Chine. Introduction, traduction, glose, commentaires et notes par Jacques
Lionnet. 205 S., 40. Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962.

Das Buch gliedert sich in eine Einführung (S. c-c-j) und die Übersetzung mit
Anmerkungen (S. 59-20 c). Im ersten der fünf Abschnitte der Einführung gibt der Autor

einen Überblick über die «Geschichte» Chinas bis zur Zeit des Lao-tzu, und
Namen - alle in der oft willkürlichen oder verdruckten Form des Autors — wie Si

Wang-mu ; Fu-hi, «mit dem die eigentliche Geschichte Chinas im Jahre 2 8 j2 v. Chr.
beginnt»; seine Schwester Niu-hua ; Shen-nung, «der den Thron in—2737 bestieg»;
Hien-huan, der «das Haupt der kriegerischen Klasse oder Hundert Familien (Pasin)

war» usw. bis hinab zu Yao, Shun und Yu und den Herrschern der Shang- und

Chou-Dynastie erscheinen in einer unentwirrbaren Mischung von Historie und



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 383

Mythe. Der zweite Abschnitt gibt einen Abriß der Lebensgeschichte des Lao-tzu,
in der Dichtung und Wahrheit ebenfalls durcheinander dargeboten werden. Lediglich

zur Frage der Existenz des Lao-tzu sagt Lionnet : « Certains ont affirmé que Laotse

n'a jamais existé, d'autres qu'il y a eu deux ou trois personnages de ce nom. Tout
cela importe peu, car l'influence qu'a joué le Taoïsme dans tous les domaines de la

pensée et de la civilisation chinoise dépasse immensément le cadre individuel»
(S. 27). Damit ist nichts Neues gesagt, aber wenigstens ein — wenn auch vager -
Standpunkt bezogen in der sonst frei oder wörtlich nach Szu-ma Ch'ien oder «Pan-
kou»'s «Yi-wen She» dargestellten Lebensbeschreibung «des» Lao-tzu. Der dritte
Abschnitt bringt Angaben über die Erfindung der Schrift, das Tao-te-king und — im
Zusammenhang mit dem 81 teiligen Aufbau des Werkes - weitausholende, sehr
spekulative geomantisch-geographische Exkurse nach Theorien von G.Georgel, «Les

Rythmes dans l'Histoire et les Quatre Ages de l'Humanité». Der vierte Abschnitt
beginnt mit weiteren Ausführungen über die chinesische Schrift, das Schicksal der
Bücher unter dem Ersten Kaiser sowie die Entwicklung des Taoismus, bis in die
Han-Zeit. Auch hier steht der Nichteingeweihte einer ungeahnten Vermengung von
Tradition und Wahrheit gegenüber. So hält zum Beispiel Lionnet es für nötig, der
Überlieferung zu folgen und zu sagen : «C'est de 240 avant J.-C. que date l'invention
du pinceau ou plutôt la généralisation de son emploi ...» (S.44), während wir aus
den Ausgrabungen von Anyang wissen, daß der Pinsel bereits tausend Jahre früher
erfunden war, mag auch die allgemeine Verwendung wirklich erst einige Jahrhunderte

später erfolgt sein. Im fünften Abschnitt der Einleitung gibt der Autor eine

Erklärung zu seiner Übersetzung: «Pour établir la présente traduction, nous avons
utilisé plusieurs textes chinois anciens et modernes dont les références sont, hélas,

perdues, également les meilleurs traductions accessibles Dans la mesure du
possible, nous avons donné les sources en abrégé, une table à cet effet précède la
traduction» (S. cj). Sieht man sich diese Quellen und Übersetzungen an, so findet man
Namen wie Aristoteles, Balthasar Gracian, Paul Claudel, Dante Alighieri, Johannes
Scotus Eriugena, Granet, Heraklit, Nicolaus Cusanus, Rabelais usw. und insgesamt
nur drei Übersetzungen des Tao-te-king, nämlich die von Julien, Pauthier und Wieger,

erwähnt ; als einziger chinesischer Kommentar ist Wang Pi angegeben.
Nach Durchsicht der Einleitung und Quellenangaben geht man mit Bedenken zum

Übersetzungsteil über und stellt bald fest, daß es sich nicht um eine streng
philologische Auseinandersetzung mit dem chinesischen Text handelt, sondern um eine
oft frei empfundene Paraphrase und Interpretation. Die Schlußsätze des 1. Kapitels
bei Lao-tzu, in denen vom Nicht-Sein und Sein die Rede ist, lauten in der Übersetzung

von Duyvendak («Le Livre de la Voie et de la Vertu, Paris 19C3, S. 3») wie folgt:
«Ces deux, bien qu'ils aient une origine commune, sont désignés par des termes
différents. Ce qu'ils ont en commun, je l'appelle le Mystère, le Mystère Suprême,
la porte de tous les prodiges.» Bei Lionnet (S. 63/64) hingegen :



384 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

« Ces deux phases sont identiques,
Comme les deux plateaux d'une balance,

Lorsqu'elles se produisent (à l'origine),
Pour la parfaite harmonie de l'universel.

Elles prennent des noms différents.
Période avant le Ciel, période après le Ciel.

Cette identité est le mystérieux fil bleu,
Auquel est suspendue la lumière du soleil et de la lune,

D'un bleu toujours et encore plus bleu,
Le bleu assombri touche au noir,

La porte à deux battants de toutes les essences.

Mystères, merveilles et puissances de l'univers.»

In einer Fußnote ist angemerkt, daß es sich bei dem «mysteriösen blauen Faden» um
einen «Point caché enveloppé d'azur, ciel des cieux, cîme du spirituel» handelt.

Oder: die ersten vier Sätze des 4.Kapitels lauten bei Duyvendak: «La Voie est
vide; malgré son emploi elle ne se remplit jamais. Qu'elle est insondable, comme
l'aïeule des dix mille êtres » Bei Lionnet (S. 69) hingegen :

«(Vaste, haute et vide) la Voie s'élève en spirale
Et sert de vase sans jamais se remplir.

Le plein Yang et le creux Yin de la Voie
Peuvent être comparés à un vase (graal).

Abîme (lieu de repos du dragon, entité abyssale),
Elle semble être la souche, foyer des dix mille êtres.

La Voie est en eux, mais on n'en connaît pas la place (WT).»

Die eingerückten Zeilen sind in den Übersetzungstext eingeschobene Interpretationen.

WT bedeutet: «Wen-tse. Trad. C.de Harlez.»
Die Beispiele genügen, um auch dem Außenstehenden zu zeigen, daß wir mit

«Übersetzungen» solcher Art in der Lao-tzu-Forschung schwerlich weiterkommen.
Man kann heute kein gewissenhaftes, förderndes Studium des Tao-te-king mehr
betreiben, ohne die gründlichen und gelehrten Arbeiten japanischer Forscher zu kennen

; ich denke vor allem an die vorzügliche Arbeit von Kimura Eiichi : « Rôshi no
shin-kenkyû» (Sôbunsha, Tokio 19 59), und eine Reihe anderer. Eine zuverlässige
Zusammenfassung dieser Forschungen ist die dringendste Forderung. Darauf hat -
längst fällig - Hurvitz in seiner Besprechung (MS XX. 1961, S. 311—367) hingewiesen,

und ich möchte mich an dieser Stelle diesem Hinweis mit Nachdruck anschließen.

Wer weiß, daß im gleichen Verlage (Adrien-Maisonneuve) neun Jahre früher
Duyvendaks gediegene Übertragung des Tao-te-king erschienen ist, legt dieses Buch
Lionnets mit einigem Erstaunen und einiger Enttäuschung aus der Hand.

Alfred Hoffmann



BÜCHERBESPRECHUNGEN ¦ COMPTES RENDUS 385

Gottfried-Karl Kindermann (Herausgeber), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und
chinesischer Kommunismus. Chinesische Dokumente. 284 S., 8°. Freiburg im Breisgau,

Verlag Rombach, 1963.

Wenn sich ein deutschsprachiger Leser über Fragen der Entwicklung des
modernen chinesischen politischen Denkens orientieren will, so stehen ihm,
abgesehen von einer reichen Auswahl aus dem Bereich des Kommunismus, nur sehr

wenige Werke zur Verfügung. Daher wird er erwartungsvoll zu dem vorliegenden
Buch greifen, aus dessen Untertitel hervorgeht, daß es «Dokumente zur Begründung

und Selbstdarstellung des chinesischen Nationalismus» bieten will. Dem
Herausgeber geht es vor allem um die Frage, wie der chinesische Nationalismus
sich selbst «im Spannungsfeld zwischen den polaren Kräften konfuzianischer
Tradition und kommunistischer Revolution» sieht.

Neun Männer kommen zu Wort, die für die Entwicklung des modernen
chinesischen Nationalismus von entscheidender Bedeutung waren. Den meisten Raum
überläßt der Herausgeber Sun Yat-sen als Schöpfer der Lehre von den drei
Grundrechten und Chiang Kai-shek, der seit 3 8 Jahren in führender politischer Stellung die
von Sun Yat-sen geprägten Ideen in der Praxis vertritt. Weitere Beiträge stammen
von Hu Shih, Tai Chi-t'ao, Carsun Chang, Yeh Kung-chao, Huang Chi-lu und Chen

Cheng. Indem der Herausgeber die einzelnen Autoren kurz vorstellt und, wenn
nötig, die Texte mit einer knappen Einleitung erläutert, erleichtert er auch dem

mit der Materie nicht näher vertrauten Leser das Verständnis. So entstand die
umfassendste Auswahl sunyatsenistischer Texte in deutscher Sprache.

Die Dokumente, die naturgemäß meist nur Auszüge aus politischen Reden und
Schriften sind, werden zunächst von Kindermann in einer systematischen Einführung

auf r6 Seiten in bezug auf die Fragestellung analysiert. Von besonderem
Interesse sind hier die Ausführungen über das Verhältnis Konfuzianismus-chinesi-
scher Kommunismus, in denen die wesentlichen Gemeinsamkeiten und Gegensätze

beider philosophischen Systeme gegenübergestellt werden.
In dem Abschnitt «Konfuzianismus und Sunyatsenismus» skizziert Kindermann,

welche Elemente der konfuzianischen Tradition von Sun Yat-sen übernommen
und in Verbindung mit westlichen Ideen weiterentwickelt wurden, und kommt
zu dem Schluß, daß «die politische Philosophie Sun Yat-sens als synkretisti-
scher Versuch zu einer ergänzenden Verbindung ausgewählter Elemente der
konfuzianischen Kulturtradition mit ausgewählten Ideen und Institutionen des

okzidentalen Kulturkreises» erscheint.
Ein weiterer Abschnitt behandelt das Verhältnis zwischen Sun Yat-sen und den

Kommunisten. Der Kommunismus sieht in Sun Yat-sen einerseits den antifeudalistischen

und antiimperialistischen Revolutionär, den man schätzt und vor allem

wegen seines großen Ansehens im chinesischen Volk nicht zu verurteilen wagt,



386 BÜCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS

zum anderen den reaktionären Sozialreformer. Dagegen bewunderte Sun Yat-sen

am Bolschewismus seine Schlagkraft und seine antiimperialistische Haltung,
verdammte aber seine geistigen Grundlagen und besonders seine brutal durchgeführten
Sozialreformen.

Besonders aktuell sind die Abschnitte über die Persönlichkeit Sun Yat-sens und
den Sunyatsenismus heute, sowie die Anmerkungen über die jüngste Entwicklung
der Einschätzung des Konfuzianismus im roten China.

Eine Zeittafel mit den chinesischen Dynastien und Daten der wichtigsten
Philosophen sowie eine weitere ausführliche zur jüngsten chinesischen Geschichte
erleichtern die Orientierung, während ein sehr ausführliches Literaturverzeichnis,
das bis auf eine Ausnahme allerdings nur Werke in deutscher, englischer und
chinesischer Sprache anführt, Anregungen zu weiterer Beschäftigung mit dem Thema

gibt.
Den fachlich interessierten Leser würde in manchen Fällen interessieren, von

wem und aus welcher Sprache bestimmte Texte übersetzt wurden.
Klaus Walther

Wang Gungwu, The Structure of Power in North China during the Five Dynasties.

257 S., 8°. Kuala Lumpur, University of Malaya Press, 1963.

In der vorliegenden Studie befaßt sich Wang Gungwu mit einer Zeit, die in
der traditionellen chinesischen Geschichtsauffassung als eine Periode der staatlichen

und moralischen Zerrüttung gilt, als ein Musterbeispiel der Anarchie, die
unweigerlich dem Zusammenbruch des konfuzianischen Systems folgen mußte.
Der Autor versucht in seiner Arbeit — einer Dissertation für den Grad des Ph.D.
an der Universität London - «einige der Wesenszüge der Fünf Dynastien [906 bis

960 n.Chr.] im Lichte der Ereignisse, der Änderungen in den politischen
Institutionen sowie der Entscheidungen der Männer in den Machtpositionen zu
erklären».

Der besondere, von den bisherigen Darstellungen abweichende Charakter wird
bereits deutlich durch die Wahl der Zeit, welcher der Verfasser seine Aufmerksamkeit

zuwendet; indem er seine Nachforschungen in der Hauptsache auf den

Zeitraum von 883 bis 947 n.Chr. ausdehnt, distanziert er sich von der bisher
üblichen Methode der Gleichschaltung dynastischer und historischer Vorgänge.
Wie er bereits in der Einleitung zu verstehen gibt, ist er nicht bestrebt, seine

Darstellung nach den konfuzianischen Prinzipien der Moralität und der Legitimität
auszurichten, sondern nach dem Kriterium der Macht; auf diese Weise sucht

er zu einer Bewertung der Verhältnisse zu gelangen, die frei ist von den vorgefaßten

Meinungen rein konfuzianisch orientierter chinesischer Historiker.
Zunächst analysiert der Autor die Zustände nach der Rebellion des Huang

Ch'ao (884 niedergeschlagen); der Leser verfolgt, wie durch Palastintrigen, Beste-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 387

chungen und blutige Aufstände die Kontrollgewalt der — zum Schluß nur noch
nominell existierenden — T'ang-Zentralregierung über die Provinzen systematisch
reduziert wird. Als erfolgreichster der zahlreichen Militärgouverneure geht
schließlich Chu Wen (Chu Ch'üan-chung) hervor, ein ehemaliger Unterführer
des Huang Ch'ao und späterer Gründer der Liang-Dynastie (907—923). Der
Verfasser stellt alle wichtigen Persönlichkeiten zunächst in einer Kurzbiographie vor,
ehe er sie in die betreffende Zeit einordnet, und zeigt dann ausführlich am
Beispiel des Aufstieges von Chu Wen und der verschiedenen Entwicklungsstadien
seiner Macht die Grundlagen, auf die sich das Machtgefüge der Provinzialherrscher
(chieh-tu shih) aufbaut. Immer wieder richtet er sein ganz besonderes Augenmerk
auf die von einem Kaiser zum anderen wechselnde Stellung der Eunuchen und der
aristokratischen Beamtenschicht der «bureaucrats».

Im letzten Teil seines Buches betrachtet Wang Gungwu Ursache und Bedeutung

des Niederganges der provinziellen Machthaber : während sich bis 926 in der
Struktur und der Position der Lokalregierungen keine bemerkenswerten

Änderungen abzeichnen, ist in den folgenden Jahrzehnten ein Charakteristikum der
kaiserlichen Politik die Beschneidung der Machtbefugnisse der Militärgouverneure.
Der Nachfolger des türkischen T'ang-Restaurators Li Ts'un-hsü, der erfolgreiche
Li Ssu-yüan (Mingtsung, reg. 926-933), legt mit der Schaffung einer schlagkräftigen

kaiserlichen Armee den Grundstein zu einer Neukonsolidierung der Macht
des Hofes über die Provinzen. Diese grundlegende Entwicklung wird bereits mit
dem Ende des Kitan-Interregnums und der folgenden Gründung der Han-Dynastie
(947) als im wesentlichen beendet angesehen.

Im Anhang setzt Wang sich mit dem besonderen Verhältnis der Gebiete von
Ho-tung und Ho-pei auseinander und betont nochmals die Wichtigkeit des

richtigen Verständnisses einer gewissen Kontinuität der Entwicklung innerhalb des

wechselvollen 60jährigen Integrationsprozesses, die schließlich den Zusammenschluß

der 30 kleinen Provinzen Nordchinas zu einer großen «Provinz» (die von
nun an als Ganzes den «anderen, feindlichen Provinzen in Mittel-, West- und
Südchina gegenübersteht») herbeiführt. Diesen Prozeß betrachtet er als einen bei
der Beurteilung der Sung-Gründung höchst wichtigen Faktor - im Gegensatz
zu den konfuzianischen Geschichtsschreibern, welche die Sung-Zeit so weit wie
nur möglich von den Fünf Dynastien zu trennen suchten «in order to give the
Sung-founders the credit for re-establishing the Confucian state».

6 Karten und 16 Tabellen mit statistischen Angaben über die führenden Militärs
tragen dazu bei, die Entwicklung zu veranschaulichen; zahlreiche Fußnoten
enthalten Anmerkungen sowie genaue Stellenangaben aus den 11 wichtigsten
chinesischen Quellenwerken ; ein umfangreicher Index mit den Schriftzeichen
sämtlicher chinesischer Namen - wertvoll für den Sinologen — rundet das Werk ab. -
Der aufmerksame Leser sieht hier eine interessante und an Wechselfällen reiche



388 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Zeit der chinesischen Geschichte aus einem Blickwinkel, der gegenüber den
konventionellen Darstellungen manches Neue offenbart. Peter Leimbigler

Benjamin E. Wallacker, The Huai-Nan-Tzu, Book Eleven: Behavior, Culture and the

Cosmos. American Oriental Series, vol.48. 88 pp., 40. New Haven Connecticut,
American Oriental Society, 1962.

Das Werk Huai-nan-tzu ist neben dem Ch'un-ch'iu fan-lu als wichtigstes
philosophisches Werk der frühen Han-Zeit entwachsen, und demzufolge wurde sein

Gedankengut von einer Geschichtsperiode, in der Koordinierung und Konsolidierung
im Vordergrund standen, geprägt.

Liu An (gest. 1 2 2 v. Chr.), Prinz von Huai-nan und Enkel von Kao-tzu, dem ersten
Herrscher der Han-Zeit, hat zusammen mit Gelehrten, die an seinem Hofe lebten,
das Huai-nan-tzu verfaßt, ein Werk, das vorwiegend der taoistischen Gedankenwelt

verpflichtet, aber durch konfuzianische, rechts- und staatsphilosophische und andere
Einflüsse modifiziert ist.

B. E. Wallacker gibt einleitend einen kurzen Abriß über Autorenschaft und erste
Kommentatoren des Huai-nan-tzu und zeigt dann den Platz, den dieses Werk, von
heute aus gesehen, in der frühen Han-Zeit eingenommen hat. Der Autor greift nun
aus diesem Werke, das gesamthaft 21 Kapitel aufweist, Kapitel 11 heraus : Zunächst
faßt er es kurz zusammen und geht dann zu seinem Hauptanliegen, der eigentlichen
Übersetzung, über. Diese Übersetzung ist sehr sorgfältig ausgeführt und mit
bedeutendem kritischem Apparat untermauert. Man ist dem Verfasser dankbar für die
Erschließung dieses Textes, bedeutet doch gerade bei philosophischen Werken eine

gute Übersetzung unausweichliche Voraussetzung zu weiteren Untersuchungen.
Ariane Rump

Margaret Medley, A Handbook ofChinese artfor collectors and students. 140 pp.,
nombreuses illustrations. 8°, Londres, G.Bell, 1964.

Ouvrage pour débutants, si l'on veut, que celui de M.Medley, ce qui est pour nous
tout autre chose qu'une note dépréciative : qu'y a-t-il au contraire de plus prestigieux
que le livre où l'on a puisé les premières notions d'un art, d'une civilisation? Ainsi
on peut facilement imaginer la passion avec laquelle le futur collectionneur ou amateur

prendra connaissance des différentes formes des porcelaines, des bronzes anciens

ou des jades d'après les figures au trait — d'autant plus suggestives qu'elles disent
moins - qui constituent l'apparat iconographique: 18 planches reproduisant 270
objets ou motifs, plus une carte géographique.

Le manuel est divisé en 7 chapitres: bronzes, bouddhisme, céramique, décor (de
la porcelaine surtout), jades, peinture et divers. Chaque partie est formée par une
liste alphabétique d'articles, tandis qu'un index final réunit tous les termes utilisés,



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 389

plus de 700, en renvoyant à la page où la pièce ou le thème est décrit ou analysé. Un
livre qui se veut élémentaire, qui l'est, mais avec exactitude et précision et qui, par
le nombre des sujets esquissés est la plus attrayante invitation à poursuivre plus avant
dans le domaine choisi. Pour cela, tous les chapitres sont suivis d'une bibliographie,
courte, mais mentionnant les meilleurs livres où l'étudiant pourra approfondir ses

recherches.
A vrai dire, il ne s'agit pas uniquement d'un livre pour commençants : il reproduit

notamment de nombreux symboles taoïstes ou bouddhiques fréquents dans toutes les

manifestations de l'art oriental (pl. 12 à 14), ainsi que les marques des règnes Ming et

Ts'ing permettant de dater les céramiques (pp. 128 et 129). Ce sont là des éléments

qui, le plus souvent, ne se trouvent réunis que dans des ouvrages spéciaux et rares,
d'une certaine importance et d'un prix beaucoup moins abordable. P. Jaquillard

Ernest F. Fenollosa, Epochs of Chinese and Japanese Art. An outline history of East

Asiatic design. New and revised edition, with copious notes by Professor Petrucci.
2 vol. de XXXVII et 204, XII et 23 r pp., richement illustrés, 8°. New York, Dover,
1963.

Les Etats-Unis - peut-être parce que le Pacifique les place vis-à-vis, quoiqu'à une
grande distance, de l'Asie - font figure de pionniers dans la connaissance des arts
extrême-orientaux : c'est ce que laisse entendre Osvald Sirén dans l'introduction de

ses Peintures chinoises dans les collections américaines. L'une des personnalités les plus
marquantes en ce domaine a été E. Fenollosa. Il fut élève de Harvard jusqu'en 1878,
date à laquelle on l'appela à l'université de Tokyo, pour y enseigner la logique,
l'esthétique et la philosophie. Sirén souligne aussi que Fenollosa s'occupa des arts anciens
du Japon et de ceux de la Chine, pour autant que ces derniers étaient représentés
dans le royaume du Soleil Levant. En 1890, il devint conservateur du département
est-asiatique du musée de Boston (qui était déjà considérable), poste qu'il n'occupa

que cinq ans, mais en y déployant une activité qui semble avoir été en proportion
inverse du temps relativement court qu'a duré son mandat.

L'influence de Fenollosa devait se prolonger après sa mort, en 1908, par son œuvre
Epochs ofChinese andJapanese Art, publiée pour la première fois par sa femme Mary en

191 2. On voit donc que si son action remonte à la fin des années 70, la publication de

son ouvrage rejoint la date de l'exposition de peinture chinoise au Musée Cernuschi

(été 1912), que devait consacrer le premier volume d'Ars Asiatica, paru en 1914. La

deuxième édition des Epochs, en 1913, est pourvue de notes dues à Raphaël Petrucci,
qui avait déjà publié, fin 1910, sa superbe Philosophie de la nature dans TArt d'Extrême-

Orient, basée sur des sources traduites par Giles ou Chavannes, mais qui venait de

terminer sa traduction presque intégrale du Traité de peinture du jardin grand comme un

Grain de Moutarde pour la revue T'oung Pao, où ce texte sortit en 1912 également.



39° BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Nous mentionnons ces faits pour montrer que les ouvrages importants concernant
l'art extrême-oriental ont paru en même temps, qu'ils étaient encore assez peu
nombreux et que celui de Fenollosa - comme les autres d'ailleurs et pour jouer sur les

mots - fit époque dans l'histoire de la connaissance que l'Occident a acquise peu à

peu de l'Orient: c'est la raison pour laquelle les études du savant américain ont été
rééditées en 1963, d'après le texte de 1913 commenté par Petrucci.

Si ces deux volumes ont suivi de quatre ans la mort de leur auteur, ils ont été écrits
quinze ans avant son décès. Cet ouvrage devait donc dater peut-être déjà quelque peu,
paraissant la même année que le Grain de Moutarde - source directe, celle-là — et ne
traitant l'art chinois qu'à travers le Japon, Sirén le laisse entendre, on l'a vu, comme
un Jean-Pierre Dubosc devait le faire en 1950, dans un article d'Oriental Art assez

important pour avoir été cité, à un autre point de vue, par J. Cahill dans sa Peinture
chinoise (Skira, i960). Pourtant, si le nom des peintres chinois, par exemple, est
donné par Fenollosa dans les transcriptions venant du pays où il séjourna, un index,
dû à Petrucci, énumère les transcriptions actuelles chinoises avec celles de Fenollosa

entre crochets, tandis que l'index de l'auteur contient aussi les noms chinois, en

renvoyant à ceux qui sont adoptés par les historiens d'art japonais.
C'est là une «mise à jour» partielle, mais utile. Par ailleurs l'ouvrage reste

précieux, car il en est peu qui puissent donner, à un prix relativement modique, cinq
dollars, plus de 4.Ç0 pages de texte, près de 2 co illustrations se rapportant aux sujets
les plus divers, ceux-ci comportant des aperçus qui restent à l'ordre du jour, si nous
ne faisons erreur, comme les ressemblances artistiques qu'on rencontre sur les deux
rives du Pacifique. Fenollosa parle de l'art chinois ancien, de celui des Han, de
l'influence de la Mésopotamie, de l'art bouddhique au Japon à toutes les époques et de

plus d'un aspect de la pensée extrême-orientale.
Certes, on n'y voit ni l'estampe chinoise (non encore connue en Occident), ni

l'admirable sculpture bouddhique des Wei, ni les peintures de Toun Houang, car les

voyages, et surtout les publications des von Le Coq, Aurei Stein ou Pelliot sont
postérieures ; certes ces deux volumes demeurent d'une lecture difficile aujourd'hui,
par la nécessité de retraduire chaque fois les noms chinois à partir des transcriptions
japonaises, d'autant plus que les index ne disent pas tout : ainsi le peintre «Bunyoka»
(vol.II p. 26) ne révèle pas son identité chinoise

Il s'agit cependant d'un ouvrage qui garde son prix : «malgré ses appréciations mal

proportionnées sur l'apport respectif de l'art chinois et de l'art japonais ce livre
nous a ouvert de nouvelles perspectives sur le monde de la pensée et de la création

artistique orientales» (Sirén). Et il nous semble que cette œuvre garde sa valeur,
parcequ'à nos yeux, il est bon qu'on s'initie à un monde nouveau, moins par des

ouvrages d'une science exhaustive que par des études qui ont, dans le temps, marqué
le début de la recherche et qui sont parfois moins chargés d'érudition.

P. Jaquillard



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 391

R. A. Stein, La Civilisation tibétaine. XIV, 269 p., 3 cartes, 31 photos, 17 dessins

originaux de Lobsang Tendzin, peintre tibétain, 8 °. Collection « Sigma» I. Paris, Dunod,
1962.

La collection «Sigma» dirigée par Henri Hierche se propose de fournir «la
somme des connaissances» sous forme de livres de vulgarisation qui, tout en donnant

aux non-initiés une vue générale claire et attrayante du sujet, présenteraient également

aux spécialistes une synthèse bien équilibrée des recherches les plus récentes
faites dans leur discipline. Il faut reconnaître que déjà le premier volume de la
collection est une réussite totale. Son auteur était bien conscient de la difficulté de sa

tâche : «Il faudrait traiter de tout» - dit-il dans son avant-propos - «de la nourriture
comme de la religion, de l'habitation aussi bien que de la féodalité, de l'habillement
jusqu'aux fêtes. Il ne pouvait être question de donner ici un tel exposé total. La

place, d'abord, est limitée. Mais surtout, une enumeration systématique de tous les

faits, avec leur changements d'aspect au cours de l'histoire et d'une région à l'autre,
aurait abouti à un manuel ou à une sorte de dictionnaire, fort utile sans doute, mais
aussi assez indigeste, à une enumeration sèche et assez ennuyeuse. Il ne s'agissait pas
davantage de faire un nouveau livre en résumant une dizaine d'ouvrages antérieurs
et en répétant une fois de plus ce qu'on peut lire partout.» Quant on connaît
l'extraordinaire richesse de documentation dont l'auteur dispose et dont il donne la preuve
dans ses publications scientifiques et dans ses redoutables comptes-rendus, on pourrait

craindre que son exposé ne soit noyé dans une masse de détails forts instructifs
mais incompréhensibles pour le non-spécialiste. Il n'en est rien. Le livre de M. Stein
est d'une clarté exemplaire et même pour un laïc il est d'un intérêt qui ne faiblit
pas un instant. En même temps il est d'une étonnante richesse d'informations que
précisément «on ne peut pas lire partout».

L'abondante littérature du sujet, même si on fait abstraction de livres à sensations,

pleins d'erreurs ou même de fictions spéculant sur le goût du mystérieux,
présente d'habitude le Tibet à travers les sources bouddhiques et la description de
la vie religieuse de ce pays. Aussi important que ce facteur soit pour la civilisation
tibétaine, il est d'inspiration étrangère et ne donne de cette civilisation qu'une vue
unilatérale. Le grand mérite du travail de M. Stein est de réserver une large place
aux éléments laïques et autochtones. Ainsi dans le chapitre trop modestement
intitulé «Coup d'ceil sur l'histoire» il utilise largement les résultats de recherches des

vingt dernières années qui ont sensiblement modifié et élargi nos connaissances de la

période la plus ancienne de l'histoire tibétaine. Confinées dans les publications hautement

spécialisées ces recherches sont généralement ignorées; leurs résultats

apparaissent ici pour la première fois dans un exposé synthétique. Mais cet exposé
abonde également en renseignements tout à fait inédits puisés dans les sources
tibétaines (la bibliographie en contient plus d'une cinquantaine, pour la plupart incon-



392 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

nues en Europe) et chinoises, entre autres plusieurs documents de Touen-houang.
Ainsi même les chapitres sur la géographie du Tibet et sur sa sociologie reçoivent un
prolongement historique hautement instructif montrant comment les Tibétains eux-
mêmes ou leurs voisins voyaient dans les temps anciens les faits concernant leur pays.
Je m'en voudrais à ne pas citer à ce propos la conclusion du premier chapitre («L'habitat

et les habitants») : «Les Indiens avaient placé au Nord de l'Inde, dans les neiges
de l'Himalaya, le séjour de dieux et d'une espèce de surhommes doués de science,
de science magique surtout, les vidyâdhara (rig-'dzin). C'est de cette notion que
semble dériver la tradition des occultistes et l'idée, si répandue en Europe, du Tibet
comme demeure de sages immortels, détenteurs des derniers secrets. Les Tibétains,

eux, ont avec conséquence reporté tout ce complexe géographique et
religieux au Nord de leur propre pays, à Khotan ou vaguement au Turkestan. C'est là

que se trouve le pays mythique de Sambhala où mènent des itinéraires, réels d'abord,
imaginaires ensuite.» Passage à méditer par les adorateurs occidentaux du «Toit du
monde ésotérique».

Quant à l'ésotérisme qui, bien sûr, ne manque pas au Tibet proprement dit, il est
décrit dans le chapitre «Religion et coutume». Bien qu'il s'agisse là de la matière la

plus abondamment étudiée en Europe, son analyse par M. Stein, surtout des
mystères et des paradoxes du tantrisme sont parmi les plus claires et pénétrantes que je
connaisse. Et même ce chapitre apporte des informations inédites, en particulier
sur les croyances et les coutumes qui ne relèvent ni du lamaïsme ni du Bon. Le même
souci d'une vision nouvelle apparaît dans le chapitre V : «Arts et lettres». Sans vouloir

donner une description détaillée et systématique de ces domaines le mieux connus

de la civilisation tibétaine, l'auteur s'attache plutôt aux problèmes qui jusqu'ici
n'ont pas été suffisamment étudiés. Ainsi on ne trouvera pas dans ce chapitre le

répertoire de l'immense littérature tibétaine, ni même son histoire sommaire, mais en
revanche on y trouve l'analyse (la première que je connaisse) des procédés stylistiques
et de la versification de l'ancienne poésie. De même, dans le chapitre très succinet
consacré à l'art une place importante est réservée au vestiges de sculpture
prébouddhique découverts récemment par les Chinois.

En vue de lecteurs non spécialisés les noms propres tibétains sont donnés dans

une transcription simplifiée correspondant approximativement à la prononciation
courante ; les spécialistes peuvent trouver la translitération scientifique (des noms

propres, mais pas des citations des textes originaux) dans un index à la fin du livre.
Pour alléger la lecture, les notes indiquant les sources sont renvoyées également à la
fin du volume avec un système de doubles renvois qui est économique mais d'utilisation

un peu laborieuse. Et dans un livre aussi riche en détails instructifs le spécialiste

regrettera l'absence, dans l'index des noms propres, de renvois aux pages du

texte. Le livre est illustré par de nombreuses photographies inédites et par de
charmants dessins de Lobsang Tendzin dans le style traditionnel tibétain.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 393

Les mérites exceptionnels de ce livre n'ont pas passé inaperçus : en 1964 celui-ci
a été recompensé par le Prix Mallet de Bassilan décerné par la Société de Géographie
commerciale de France. Constantin Regamey

Georges Cœdés, Les peuples de la péninsule indochinoise. Histoire—Civilisations. 228 p.,
1 carte, 16 planches (31 photos), 8°. Collection «Sigma» II. Paris, Dunod, 1962.

Ce deuxième volume de la collection «Sigma» est de la plume du maître incontesté

des études indochinoises dont la synthèse de l'histoire ancienne du Sud-Est

asiatique Etats hindouisés d'Indochine et d'Indonésie (2 ' éd., Paris 1948) reste toujours
inégalée. Le nouveau travail de M. Cœdès n'est nullement une refonte actualisée de cet

ouvrage classique. Il réserve une place plus considérable à la description du cadre

géographique et à la discussion de la préhistoire de l'Indochine, des migrations
ethniques et de la classification et interdépendance des langues (domaines pour lesquels

d'importantes recherches ont été faites depuis 1948). Quant à l'histoire proprement
dite, son exposé (qui dans les Etats hindouisés s'arrêtait à 1 ri 1) a été prolongé
jusqu'aux temps modernes, pratiquement jusqu'à l'établissement du régime colonial à

la fin du XIX siècle. Bien que par rapport à l'ouvrage précédent la matière ait été
réduite par l'exclusion de l'Indonésie et de la Péninsule malaise, la nécessité de

présenter sur quelques 1 ro pages deux mille ans de l'histoire de Fou-nan, Champa,
Birmanie, Cambodge, Thaïlande, Laos, Viêt-nam ne permettait qu'un exposé assez suc-
cint de la matière réduite surtout à l'histoire des événements. L'auteur avertit d'ailleurs

dans son Introduction qu'une description complète des multiples aspects de

chacune des civilisations de l'Indochine serait encore prématurée et que le présent
travail n'est qu'un «schéma de ce que pourrait être une histoire équilibrée de
l'Indochine». Ce jugement me semble injuste et trop modeste, car les informations sur la

culture de chacun de ces peuples, sur leurs archéologie, religions, arts et littératures

occupent dans cet ouvrage une place considérable. Bien que pour les spécialistes la

synthèse des Etats hindouisés reste encore irremplaçable (même avec ces quelques

pages que l'auteur voudrait refondre entièrement face aux nouvelles découvertes),

pour le grand public une présentation non surchargée de faits qui dans l'état actuel
de documentation seraient forcément hypothétiques constitue la meilleure
introduction à la connaissance de ce complexe riche et extraordinairement varié que
présente l'Indochine au cours de deux mille ans de son existence historique.

Constantin Regamey

Œuvres posthumes de Paul Pelliot, V, Histoire ancienne du Tibet. II, 169 pp., 8°.

Paris, Adrien-Maisonneuve, 1961.

A l'origine du travail publié comme vol. V des « Œuvres posthumes de Paul
Pelliot» se trouve le mémoire de Bushell, paru en 1880 sous le titre The early History of



394 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Tibet et contenant la traduction des notices chinoises sur le Tibet que l'on trouve dans
les chapitres 196 A et B du Kieou T'ang chou et 2 16 A et B du Sin T'ang chou et de
l'itinéraire vers Lhasa extrait du chapitre 40 du même Sin T'ang chou. En jugeant
insuffisante la traduction de Bushell, Paul Pelliot retraduisit tous ces textes et en fit
l'objet d'un cours au Collège de France en 1921. Ce sont ces notes qui paraissent
maintenant dans la rédaction de M. Louis Hambis.

La traduction de Pelliot comporte plusieurs courtes lacunes; pour celles-ci le
rédacteur renvoie aux passages correspondants de la traduction de Bushell. Ce qui
est une perte beaucoup plus regrettable c'est que les 1864 notes dans lesquelles Pelliot

commentait sa traduction n'ont pas pu être retrouvées. On connaît l'abondance
d'information que fournissent d'habitude les «footnotes» de Pelliot et on a tout le
droit de présumer que ces notes perdues auraient constitué la partie la plus instructive

du travail. Cette lacune est partiellement comblée par la publication, sous forme
de «footnotes», de remarques marginales au crayon trouvées dans le manuscrit de

Pelliot.
A la publication est joint un petit lexique sino-tibétain (manuscrit Pelliot 2762)

et l'index des noms tibétains restitués par Pelliot de l'original chinois. Un index
détaillé des noms propres et des noms géographiques mentionnés dans les textes
traduits et qui clot la publication a été rédigé par le rédacteur.

Même sous cette forme incomplète la traduction de Paul Pelliot présente une
mine d'informations sur l'histoire du Tibet entre le VII« et IX' siècle et l'on doit une
grande reconnaissance aux rédacteurs d'avoir rendu ces documents accessibles aux
chercheurs. Constantin Regamey

Georg Grimm, La religion du Bouddha. La religion delà connaissance. Traduit de l'allemand

par B. etL.Ansiano. 306 pp., 8°. Paris, Adrien-Maisonneuve, 19^9.

Cette présentation synthétique de l'interprétation du Bouddhisme par Georg
Grimm, dont la genèse remonte à 1938, a été préparée spécialement pour le public
français. Elle se compose de la traduction de trois courtes œuvres de Grimm - Ewige

Fragen, 1937 ; Das Glück, die Botschaft des Buddha, 1932 ; Der Samsaro, 1936 — et de
l'extrait sur le «Grand Syllogisme du Buddha» tiré de Buddha und Christus, 1928. En

appendice sont jointes les traductions (de troisième main, basées sur les traductions
italiennes de G. de Lorenzo faites sur les traductions allemandes de K.E.Neumann)
des deux sutta (26 et 7 j) du Majjhima Nikâya.

L'exégèse très personnelle de la doctrine bouddhique par Grimm est bien connue.
On ne saurait lui refuser ni la puissance du raisonnement ni la grande influence qu'il
a exercé sur les adepts occidentaux du Bouddhisme. On a en revanche le droit de

rester sceptique à l'égard de la foi inébranlable de ces adeptes en ce que Grimm fut
le premier à «retrouver le secret du Buddha» et que son exégèse nous dévoile le vrai



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 395

Bouddhisme. Aucune discussion n'est ici possible, car toutes les données de la
tradition bouddhique sont par Grimm et ses adeptes traitées en bloc comme «la nuit
de deux mille ans de scolastique». Il suffit de citer de la préface des traducteurs ce

passage : «Il y a quelque quarante ans un homme, non influencé par la masse toujours
grandissante de littérature bouddhique sacrée et profane, résolut un jour de soulever
le voile qui depuis deux mille ans s'épaississait autour du «secret» que l'on savait
exister dans le Bouddha-Dhamma, secret qui avait jusque-là déjoué la sagacité des

chercheurs, en Asie d'abord, en Europe ensuite, et dont toutes les recherches
elles-mêmes attestaient l'existence.» C'est en «délaissant commentaires et commentateurs»

qu'il découvrit ce secret et «du même coup il trouva la réponse aux
questions qui sont à la base de tous les problèmes religieux et dont la solution avait
été, à son dam, perdue pour l'humanité peu après que Gotamo la lui donna lors de

son éveil». Nous n'allons donc pas reprendre la polémique qui depuis 30 ans fut
déjà assez abondante autour de cette exégèse du Bouddhisme et signalons ce livre
comme une excellente présentation pour le lecteur français de la doctrine
personnelle de Georg Grimm. Constantin Regamey

Gadjin M.Nagao, Index to the Mahäyäna-Süträlamkära (Sylvain Lévi Edition). Vol. I :

Sanskrit— Tibetan — Chinese. XXII, 28cpp., 8°. Tokyo, Nippon Gakujutsu Shinkô-kai,
19C8; vol.II: Tibetan — Sanskrit and Chinese — Sanskrit. VII, 274pp., 8°. Ibid., 1961.

L'éminent professeur d'études bouddhiques à l'Université de Kyoto, M. G. M. Na-

gao ne méprise pas les travaux apparemment mécaniques comme ces deux volumes

rédigés avec une minutie exemplaire le prouvent. En fait, bien que les lexiques de

terminologie bouddhique soient aujourd'hui assez nombreux, la matière est encore
loin d'être décrite de manière exhaustive, et les index de correspondances terminologiques

basés sur l'étude comparative de différentes versions d'un même texte sont
toujours encore très utiles, d'autant plus s'il s'agit d'un texte fondamental comme
le Mahäyänasüträlarhkära de Maitreya-Asanga et de Vasubandhu, et d'un texte
possédant un vocabulaire aussi riche.

La préparation d'un index de ce genre n'est d'ailleurs guère un travail mécanique ;

elle exige une parfaite maîtrise de la matière, et on ne saurait être trop reconnaissant

aux grands savants de s'être astreints à une tâche peut-être peu spectaculaire mais
fournissant à leurs collègues un excellent instrument de travail.

L'index de M. Nagao est d'une extrême précision et richesse. Il inventorie non
seulement les termes techniques en trois langues, mais aussi des expressions idiomatiques

et parfois même des phrases entières. Il a le très appréciable avantage sur de

nombreux autres lexiques de ce genre en ce qu'il reprend la matière trois fois en

partant du sanskrit, du tibétain et du chinois. En se référant en principe à l'édition
de Sylvain Lévi, il prend toutefois en considération les autres manuscrits duMahäyäna-



396 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

süträlarhkära découverts par la Mission Otani. Ainsi M. Nagao peut, en passant, dresser

une imposante liste des corrigenda à l'édition Lévi. Il complète celle-ci en établissant

également un index de textes cités dans le traité. Constantin Regamey

Gadjin M.Nagao, Madhyäntavibhäga-bhäsya. A Buddhist Philosophical Treatise.

Edited for the first time from a Sanskrit Manuscript. XVI, 231 pp., 8 °. Tokyo, Suzuki
Research Foundation, 1964.

Cet important commentaire de Vasubandhu sur les kärikä de Maitreyanätha n'a
été étudié jusqu'ici que dans les versions tibétaine et chinoises et, indirectement, à

travers le subcommentaire de Sthiramati Madhyäntavibhägatika, conservé en sanskrit
et édité, partiellement, par V. Bhattacharya et G. Tucci (Londres 1932) et,
complètement, par S. Yamaguchi (Nagoya 1934). Dans la même année 1934, le Rev. San-

krityâyana découvrit au Tibet le manuscrit du bhâsya de Vasubandhu et en rapporta
une photocopie. C'est à la base de cette photocopie, déposée dans le K.P. Jayaswal
Research Institute à Patna, que M. Nagao prépara son édition.

Cette édition ne nous donne pas seulement le plaisir de retrouver un texte original
de Vasubandhu de plus ; il permet de contrôler et corriger quelques fautes des
versions chinoises et tibétaine et même de compléter par endroit le texte des kârikâ
déformé dans le tika de Sthiramati. Il apparaît comme la source incontestablement
la meilleure de ce texte fondamental de l'école du Vijnânavâda.

L'édition du texte sanskrit est suivie d'un excellent triple index sanskrit-tibétain-
chinois qui occupe les deux tiers du volume et qui est rédigé par M. Nagao selon le
même système que son index du Mahäyänasüträlamkära. Constantin Regamey

Charles A. Fisher, South-East Asia. A Social, Economie and Political Geography. XIX,
831 S., 108 Tafeln, no Karten, 8°. London/New York, Methuen & Co. Ltd./E.P.
Dutton & Co. Inc., 1964.

Südostasien umfaßt die Halbinseln und fast zahllosen Inselgruppen östlich von
Indien und im Süden von China : Indonesien, Burma, Thailand, Indochina, Malaya
und die Philippinen. Das Buch behandelt damit den eigentlichen Krisenherd der
zeitgenössischen Geschichte, bilden doch einige der genannten Länder das Zünglein
an der Waage des unstabilen Gleichgewichts der Weltmächte. Dies erklärt, weshalb
der Autor den sozialen, ökonomischen und politischen Faktoren neben der
physischen Geographie so große Bedeutung beimaß, geht er doch bei seiner
geographischen Synthese von der «politischen Einheit» eher als von der «naturbedingten
Region» aus. Eine solche Synthese mußte schon durch die Zeitumstände
außerordentlich erschwert werden, sind doch die Grenzen — die natürlichen und
politischen - dieser Länder brüchiger denn je. Aber gerade darin liegt das Verdienst



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 397

des Verfassers, in dieser kritischen Periode ein so groß angelegtes Unternehmen
zu planen und mit Erfolg zu Ende zu führen, denn noch nie war es so dringend für
den Westen, sich über diese verworrenen Verhältnisse Klarheit zu verschaffen,
wird heute doch die Zukunft des Westens vielleicht in nicht geringem Maße in jenem
Teil der Welt geschmiedet. Der eigentliche Umbruch beruht darauf, daß «the
'other-directed' patterns imposed by the colonial powers are replaced by the 'inner-
directed' patterns created by independent peoples» (S. 7). Langjährige, persönliche
Erfahrung erlaubte es dem Autor, die vielschichtige Lage «von innen heraus» zu
schildern. Der erste Teil behandelt das Gebiet als Ganzes: «South-East Asia as an

Entity». Die folgenden vier Teile sind den einzelnen Staaten gewidmet: «The Equatorial

Archipelago: Indonesia». «The Tropical Mainland: Burma, Thailand and
Indochina». «The Equatorial Mainland: Malaya». «The Tropical Archipelago: The
Philippines». Den Epilog bildet das Kapitel über «South-East Asia and the World».

Die gewaltige Arbeit, die mit den zahlreichen Abbildungen, Karten und Tabellen
sowie der umfangreichen Bibliographie alle Daten bis zum Erscheinungsjahr nach

Möglichkeit ausgewertet hat, stellt auf diesem Gebiete wohl das zuverlässigste und
aktuellste Nachschlagewerk dar. Als Rückblick in die Vergangenheit, vor allem
aber als Standortbestimmung in der kritischsten Phase dieses Erdteils kann das Buch
für vorsichtige Leser gleichsam als Wegweiser für die Zukunft dienen. Verlag und
Druckerei sind in allen Punkten der großartigen Leistung des Verfassers gerecht
geworden. P. Horsch

Abel Bergaigne, La religion védique d'après les hymnes du Rig-Veda. XXVI, 329, 512,
370, 145 S., 40. Tome I°-IV°. Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes. IV°
section — Sciences historiques et philologiques. 36°, C3°, ^4°, 1170 fascicule.
Deuxième tirage. Paris, Librairie Honoré Champion, 1963.

Auf die klassischen Ausgaben des Rgveda (M. Müller und Aufrecht) sowie die
nicht minder berühmten und grundlegenden lexikographischen Studien von Roth
und Graßmann folgte zwischen 1878 und 1883 das jetzt neu aufgelegte Werk, in
dem sich der Verfasser als Hauptaufgabe einen index rerum, einen Index der Ideen
des Rgveda gestellt hatte. Er selbst hat das Ziel scharf umrissen : «L'< esprit) de ce
livre est la systématisation, la poursuite de toutes les analogies, la recherche de

toutes les formes probables ou seulement possibles de chaque idée» (S.ii). Schon

in seiner strengen philologischen Methode erwies sich Bergaigne als Pionier. In
bewußtem Gegensatz zu Roth und Graßmann will er «rétablir la simplicité dans le
vocabulaire en admettant la complexité dans les idées» (S. v).

Entsprechend rigoros ist seine Grundhaltung vom exegetischen Standpunkt. In der

Mythologie unterscheidet er zwischen «solaren» und «meteorologischen»
Gottheiten, die er wiederum in männliche und weibliche unterteilt, z. B. Sonne — Mor-



398 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

genröte, Blitz—Wolke, deren verwandtschaftliche Beziehung vom anthropomorphen
Standpunkt zu den bizarrsten Verhältnissen führen können, wie wenn z. B. die
Sonne zugleich als Vater oder Sohn der Morgenröte betrachtet wird. Ein weiterer
Hauptgedanke Bergaignes beruht auf der absoluten Kongruenz von Mythos und
Kult, weshalb denn auch die rituellen Götter Agni und Soma in den Vordergrund
treten, wobei Soma als berauschendes Opfergetränk und damit als flüssiges Element
nicht wie erwartet zu den weiblichen Gottheiten gerechnet wird. Er repräsentiert
vielmehr «l'élément igné renfermé dans la pluie» (S.x) und entspricht damit dem

Feuergott Agni. Beide sind, wie das Opfer und die Menschen selbst, himmlischen

Ursprungs, was anderseits wiederum den Parallelismus von Himmel und Erde
erklärt, weshalb denn auch das irdische Opfer überhaupt seinen Einfluß auf die höhere,
göttliche Sphäre ausüben kann.

Lassen sich weiterhin manche Götter (z. B. Visnu), wenigstens in Teilaspekten,
auf Soma und Agni zurückführen, so sind daneben doch noch zwei unabhängigere
Gruppen zu unterscheiden. Zur ersten gehört der Kriegsgott Indra, bei dem die

Personifizierung zu einer eigentlichen Dissoziation zwischen naturalistischem
Element und Gott geführt hat. Er ist der Repräsentant einer dualistischen Weltordnung :

das gute Prinzip - Licht und Regen — wird von einem bösen, oft dämonisierten (vgl.
Vitra) Prinzip verborgen, in einer Höhle eingeschlossen. Indra bekämpft seine
dämonischen Widersacher und befreit die «gestohlenen Kühe», Sonne, Morgenröte,
Regen usf. Der Gegensatz von Licht und Finsternis wird auf mythologischer Ebene

zu einem Kampfe zwischen Indra und Vrtra. Die zweite Gruppen bilden die «dieux
souverains», insbesondere die Ädityas. Sie beruhen auf einer «conception unitaire
de l'ordre du monde dans laquelle le bien et le mal, c'est à dire le jour et la nuit, la

pluie et la sécheresse, sont rapportés à un seul et même personnage» (S. xix). Gerade
diese Ambivalenz dient zur Klärung eines besonders verwickelten Problems, nämlich
der Umkehrung des Begriffes asura, der ursprünglich als Epithet erhabener Götter
wie der Ädityas diente, gegen Ende der rgvedischen Periode jedoch bereits die
Dämonen und Götterfeinde bezeichnete. Mit Indras Vormachtstellung überwog auch
die dualistische Weltordnung, d. h. Varuna mit Gefolge schloß sich dem deva Indra,
Verkörperung des guten Prinzips, an, wobei der ältere Titel asura nun zur Bezeichnung

des bösen Prinzips degradiert wurde (III, S. 69f). Als Parallele mit einer
Umkehrung der Verhältnisse könnte man hier noch den iranischen Dualismus anführen.
Im monotheistischen System Zarathustras wurde Ahura Asura) Mazda zum
alleinigen wahren Gott erkoren, was die Verteufelung der übrigen Götter (so z. B.

Mithras), die ursprünglich mit ihm verbunden waren, zur Folge hatte. Dadurch
erhielt der Terminus daiva eine rein pejorative Bedeutung.

Die «souveränen Götter» sind aufs engste verknüpft mit ethischen Vorstellungen
und der Idee vom Weltgesetz. Die Ethik läßt sich gleichsam in statu nascendi erfassen,
führte doch die ritualistische Voreingenommenheit der Brahmanen zu einer Identi-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 399

fikation von Gut und Böse mit Wahr und Falsch im kultischen Bereiche. Dennoch
finden sich Ansätze zu einer wirklich ethischen Bewertung gerade bei Varuna, der
unparteilich alle Vergehen bestraft. Bergaigne war der erste, der dem vedischen

Begriff der Gesetzmäßigkeit auf kosmischer, ritueller und menschlicher Ebene die
gebührende Beachtung schenkte, indem er die Termini dhäman, dharman, rta und

vrata, die alle nach ihm «l'idée de loi» ausdrücken, eingehend untersuchte (III,
S. 21 off.).

Trotz seiner bahnbrechenden Leistung blieb Bergaigne ein Kind seiner Zeit. Er
war sich der Grenzen, die ihm am Beginn der Vedaforschung gesetzt waren, bewußt.
Daher die Vernachlässigung der entwicklungsgeschichtlichen, chronologischen
Momente und die fast ausschließliche Beschränkung auf den Rgveda. Schwerwiegender

waren gewisse Eigenheiten, die idola specus, um mit Fr. Bacon zu reden, so
insbesondere sein Hang zu einem rigiden Schematismus, dessen rationalistische

Grundeinstellung dem komplexen Weltbild mythischen Denkens nicht gerecht
werden konnte. Schon L. Renou hat diesen Punkt treffend hervorgehoben: «Le
système de Bergaigne était un dogme, et, dans le même sens, on ne pouvait guère
aller au-delà : isolées de toute ambiance, réduites à analyser des spéculations
sacerdotales dénuées d'humanité, inutilisables pour le mythologue comme pour
l'indianiste, les études védiques étaient conduites par lui à leur perfection et, en même

temps, au seuil de leur mort» (Les maîtres de la philologie védique, Paris 1928, S. 32).
Bei seinem Bemühen, die Einfachheit des vedischen Vokabulars wiederherzustellen,

mag er manchmal zu weit gegangen sein, doch hat sich die moderne Forschung im
Gegensatz zu Roth, Graßmann und Geldner u. a. entschieden aufseine Seite gewandt.
So schließen wir uns dem ausgewogenen Urteil L. Renous an: «Quelque réserve

qu'on doive formuler, il reste que Bergaigne a vu juste le plus souvent et qu'on ne
fera progresser l'étude du Rgveda qu'en s'inspirant de son enseignement» (ibid.
S. 37). Auch die Verantwortlichen der «Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes»
haben richtig gesehen, als sie sich entschlossen, dieses längst vergriffene, klassische

Werk neu aufzulegen. Es ist Zeit, daß bald hundert Jahre nach seinem ersten Erscheinen

die Vedisten den gebührenden Nutzen aus ihm ziehen. P. Horsch

Richard Hauschild, Register zur Altindischen Grammatik von J. Wackernagel und

A.Debrunner (Bd.I-III). 264 S., 8°. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1964.

Nach dem Erscheinen des ersten Bandes, 1896, sind fast 70 Jahre verflossen.
Als J.Wackernagel im Jahre 1938 starb, wurde das Werk von seinem Schüler
A.Debrunner fortgesetzt. Er und L. Renou fügten den Bänden I und II, 1 umfangreiche

Nachträge an, so daß das monumentale dreibändige Werk heute 2732
Textseiten umfaßt. Der mühevollen, zeitraubenden Aufgabe, diese zu verzetteln, hat
sich R. Hauschild unterzogen. Sein Verdienst entspricht voll und ganz der geleisteten
Arbeit.



400 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Man mag das Fehlen eines Sachverzeichnisses, ebenso eines Registers zum mittel-
und neuindischen Wortbestand usf. vermissen, doch wäre sonst mit Verfassers
Worten «das Ganze unendlich angeschwollen». Schwerwiegender ist der ebenfalls

von Hauschild vorausgesehene Einwand, daß bloß auf die Seitenzahlen ohne Angabe
der Paragraphen verwiesen wird. In der Tat ist es mühsam, ein Wörtchen auf einer

ganzen, eng bedruckten Seite zu suchen. Doch mag sich der Benutzer trösten: aus

jeder Seite dieses monumentalen Werkes wird er immer wieder neue Erkenntnisse

schöpfen.
Der vierte und letzte Band, der das Verbum und Adverbum behandeln wird, ist

in Vorbereitung und wird ein eigenes Register erhalten. In der Erwartung seines

baldigen Erscheinens danken wir R. Hauschild für seine vollbrachte Leistung, die
dem gesteckten Ziel voll gerecht wird : das vorliegende Register wird dem Indologen
eine willkommene Hilfe sein, «um den ganzen Reichtum der Altindischen Grammatik

J. Wackernagels und A.Debrunners leichter auszuschöpfen, als dies bisher

möglich war». P. Horsch

Martin Hürlimann, Delhi, Agra, Fatehpur Sikri. iç2 S., 141 Abbildungen, 40.
Zürich, Atlantis Verlag, 1964.
Martin Hürlimann, Bangkok. 1 26 S., 99 Abbildungen, 40. Zürich, Atlantis Verlag,
1962.
Martin Hürlimann, Hongkong. 124 S., 100 Abbildungen, 40. Zürich, Atlantis
Verlag, 1962.

Der Verfasser, der schon Ende der zwanziger Jahre mit seinen monumentalen
Bildbänden über Indien und Hinterindien, die leider längst vergriffen sind, dem

deutschsprachigen Leserkreis eine damals noch fernliegende, in ihrer künstlerischen
Wirklichkeit und malerischen Gegenwart aber wahrhaft märchenhafte Welt
erschloß, legte nun einer Öffentlichkeit, für die jene orientalischen Länder so

nahegerückt sind, seine Eindrücke über einzelne bedeutsame Metropolen und Kulturstätten

vor. Wiederum bezaubert er den Beschauer durch die prachtvollen
Aufnahmen, die in ihrer Mannigfaltigkeit ebensosehr über die künstlerische Entfaltung
in der Vergangenheit wie über die lebendige Gegenwart des Volkes ein unmittelbares

Zeugnis ablegen. Hervorzuheben sind die zahlreichen Farbtafeln und Pläne.
Besonders eindringlich werden durch die geographischen Etappen - Delhi, Bangkok,
Hongkong — die Verschmelzung und der Kontrast indischer und chinesischer
Kunstformen, unterstrichen durch die verschiedenartige Daseinsgestaltung, zum Ausdruck

gebracht. Die Schilderung des kulturellen und geschichtlichen Hintergrundes ist
schlicht und wahrheitsgetreu. Wer je beabsichtigt, jene Länder zu besuchen, wird
mit großem Vorteil die Augen erst in Muße über diese Bände schweifen lassen, wer
dies nicht beabsichtigt, wird sich vielleicht durch sie dazu verführen lassen — auf
jeden Fall wird er sich nach ihnen sehnen. P. Horsch



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 40 I

Jean Roger Rivière, El Arte de la India. Summa Artis. Historia General del Arte.
Dirigida por José PijoAn. Voi. XIX. 803 S., 33 Farbtafeln, 714 Abbildungen, 40.
Madrid, Espasa-Calpe, 1964.

Auffallend gering ist der Beitrag der iberischen Völker zur wissenschaftlichen

Erforschung der orientalischen Kulturen - auffallend wegen ihrer besonders innigen
Berührung : man denke an die maurische Vergangenheit Spaniens oder an Portugals
erst vor kurzem beendete Kolonialherrschaft in Indien. Der exklusive Missionsgeist
stand seit je fremdem Gedankengut zurückhaltend, wenn nicht schroff abweisend

gegenüber. Überraschend und erfreulich zugleich wirkt daher das Erscheinen dieses

umfassenden Werkes in spanischer Sprache über die indische Kunst. Es empfiehlt sich
dem Leser in mannigfacher Hinsicht. Der Verfasser hatte als Fachmann (Indologie
an der Universität Madrid) Zugang zu den textlichen Quellen und zugleich zu den
Kunstwerken in Indien. Die überaus fruchtbare moderne Literatur über dieses

Gebiet hat er gewissenhaft verwertet. Die umfassende Darstellung bietet einen
Überblick, der sonst oft nur aus zahlreichen Monographien gewonnen werden kann.
So wurden alle Kunstepochen, von der Vorgeschichte bis zur Gegenwart- einschließlich

des Kunsthandwerks -, berücksichtigt. Den Abschluß bildet die Ausstrahlung
Indiens auf die Nachbarländer: Ceylon, Java, Birma, Thailand, Kambodscha. Der
Reichtum des Anschauungsmaterials — darunter manch wertvolle Aufnahmen des

Verfassers — wird durch die gediegene Ausstattung und die vorzügliche Qualität des

Papiers erhöht. Zur zuverlässigen Deutung und Dokumentation gesellt sich ein
Index mit übersichtlichem Inhaltsverzeichnis. p. h.

Helmuth von Glasenapp, Meine Lebensreise. Menschen, Länder und Dinge, die ich sah.

319 S., 1 Bildnis des Verfassers, 8°. Wiesbaden, Verlag F. A. Brockhaus, 1964.

Einem pommerschen Geschlecht von Rittergutsbesitzern, Landvögten und
Offizieren entstammend, im Glanz der Kaiserstadt aufgewachsen - sein Vater war
Vizedirektor der Reichsbank —, wandte sich Helmuth von Glasenapp dem Studium der

Indologie zu, ohne sich damit von der Welt abzuwenden. Im Gegenteil : wenigen
Gelehrten war es je beschieden, neben einem immensen Buchwissen eine so

ausgedehnte Weltkenntnis zu besitzen, weshalb denn der Verfasser seine Autobiographie
als «Lebensreise» bezeichnet hat. Schon während der Studienzeit unternahm er
zahlreiche Reisen in verschiedene europäische Länder. Nach Ausbruch des ersten

Weltkrieges wurde er bald wegen eines «ausgekugelten» Knies in die Nachrichtenstelle

für den Orient versetzt, was ihm wiederum z.T. abenteuerliche Auslandsreisen

ermöglichte.
In Tübingen führte ihn Richard Garbe ins Studium der Indologie ein, das er

anschließend durch eine Dissertation und Habilitationsschrift bei Hermann Jacobi in
Bonn beschloß, worauf er sich aus politischen Gründen unter Ernst Lüders nach

26



402 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Berlin umhabilitierte. Damit begann eine literarisch außergewöhnlich fruchtbare
Universitätslaufbahn. Von allem Anfang an war sein wissenschaftliches Wirken
gekennzeichnet durch die Weite seines Interesses, das nicht nur alle geistigen
Strömungen Indiens, sondern auch die allgemeine Religionsgeschichteumfaßte, durch
den geduldigen Sammlereifer und vor allem durch eine exakte, klare und objektive
Darstellungsweise. Er hatte es sich zur Aufgabe gemacht, «gleich einem Naturforscher
bestimmte Gegebenheiten so weit als möglich objektiv, unvoreingenommen und
,sine ira et studio' darzulegen» (S. 30c). So lag denn sein Hauptinteresse nicht auf

komplizierten, zeitraubenden Einzeluntersuchungen, sondern vielmehr auf
weitausgreifenden Gesamtdarstellungen von Gebieten wie indische Literatur, Philosophie
und Religionsgeschichte. Fähig, selbst zu den Quellen vorzudringen, besaß er doch
die seltene Gabe, schwieriges Fachwissen einem breiten, gebildeten Leserkreis in
einfacher, verständlicher Sprache vorzutragen, was die hohen und zahlreichen

Auflagen mancher seiner Werke erklärt.
H.v. Glasenapp war das pure Gegenteil eines in seinen Büchern vergrabenen,

trockenen Gelehrten, hat er doch fast jährlich eigentliche Weltfahrten
unternommen. Allerdings konnte es ihm nur zum Vorteil gereichen, daß er einmal anders

eingeschätzt wurde. Auf den damaligen Professor in Königsberg übten Kollegen
Druck aus, damit er sich der Partei anschlösse. Der Rektor der Universität rettete
ihn vor dem Ungemach mit der Bemerkung : «Der Glasenapp ist ein so weltfremder
Mensch, dem können wir mit so etwas gar nicht kommen» (S. 1 rc).

Die Schilderung seiner Lebensreisen ist mit viel Humor und köstlichen Anekdoten

(vgl. z. B. S. 106) gewürzt, eine Tugend, die er vielleicht neben dem Zigarrenrauchen
ebenfalls im Seminar seines verehrten Lehrers Hermann Jacobi gelernt hat, wird
doch letzterem ein berühmter Ausspruch zugeschrieben. Das Erziehungsministerium
erlaubte sich einmal bei diesem Ordinarius und Geheimrat die Nachfrage, weshalb

er das Semester regelmäßig zu spät beginne, um dafür zu früh aufzuhören. Darauf
soll Jacobi lakonisch geantwortet haben : «Sanskrit ist nicht mehr. »

Die aus seinen gründlichen und umfassenden Studien sowie aus seiner reichen

Lebenserfahrung gereifte Weltschau hat er in einer Autobiographie niedergelegt,
die mit Recht als eine Kulturgeschichte der letzten siebzig Jahre bezeichnet wurde.
Wir müssen dem Schicksal dankbar sein, das es ihm vergönnte, diese Arbeit zu

vollenden, bevor er unerwartet durch einen Verkehrsunfall mitten aus dem heitern,
immer noch schöpferischen Lebensabend gerissen wurde. Eine beträchtliche
Summe hat er für Studienreisen junger Indologen nach Indien vermacht. Ein wichtiges

Werk über das Indienbild deutscher Dichter - das Pendant zum «Indienbild
deutscher Denker» (Stuttgart 1960) - wird aus dem Nachlaß veröffentlicht werden.

Die Verdienste H.v. Glasenapps sind von seinen Fachkollegen vielleicht nicht
immer gebührend gewürdigt worden, unterschied er sich doch von ihnen durch
den offen bekundeten Willen, zu einem weiten Publikum zu sprechen, so daß er vor



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 403

Untersuchungen, die nur wenige Spezialisten verstehen können, zurückschreckte.
Seine Bedeutung liegt eben darin, daß er als wirklicher Fachmann einem weit über
den deutschen Sprachraum hinausreichenden Leserkreis die Ergebnisse über
hundertjähriger, hermetischer Forschung in zuverlässiger, wahrheitsgetreuer Form
zugänglich machte. Mit ihm verloren wir einen bedeutsamen Gelehrten und
liebenswürdigen Menschen. P. Horsch

Dieter Schlingloff, Die Religion des Buddhismus. I. Der Heilsweg des Mönchstum.

Sammlung Göschen Band 174. 122 S., 11 Abbildungen, 1 Karte, 8°. //. Der Heilsweg

für die Welt. Sammlung Göschen Band 770. 129 S., 9 Abbildungen, 1 Karte, 8°. Berlin,

Walter de Gruyter & Co., 1962 und 1963.

Diese bequeme Taschenausgabe bietet eine zuverlässige und übersichtliche
Zusammenfassung des Buddhismus und zeichnet sich gegenüber der 1916 in derselben

Sammlung von H.Beck erschienenen Darstellung durch größere Objektivität aus.

Schlingloff, der sich bereits durch seine sorgfältige Bearbeitung von Turfanmanu-

skripten einen Namen geschaffen hat, stützt sich dabei vornehmlich auf den Päli-
Kanon, den er als dem Urkanon am nächsten stehend betrachtet (S. 10), ein Problemkreis,

auf den wir hier nicht näher eingehen können. Auch ihm fehlte der Platz, seine
These, die heute wieder zahlreichere Anhänger zählt, näher zu begründen. Doch
schon hier begegnen wir dem « Streben nach schematischer Zergliederung ohne
tieferes Verständnis» (I, S. 102), wie es sich z. B. in der 1. Wahrheit vom Leiden kundtut.

Wenn es dort am Schlüsse heißt : «kurz, die fünf Gruppen, die das Ergreifen (der
Persönlichkeit) bewirken, sind Leiden», so darf man ohne weiteres - im Gegensatz
zu E. Conzes Kritik im Indo-Iranian Journal 7, 1964, S. 233, der des Verfassers

Bemerkung irrtümlicherweise auf alle vier Wahrheiten bezieht -, an eine
mönchischscholastische Zutat denken, ist es doch höchst unwahrscheinlich, daß Buddha in der
ersten Predigt eine so komplizierte Terminologie, die ein weitgehendes Verständnis
des ganzen Heilssystems voraussetzt, benützte. Dankbar ist der Leser dem Verfasser
auch für die ausführliche, nach Inhalt geordnete Bibliographie. Im übrigen stimmen
wir mit E. Conze voll überein : «In fast allen Einzelheiten ist dieses absichtlich
elementare Werk über Streitfragen erhaben, und dem Rezensenten bleibt nichts anderes

übrig, als es zu loben.» P. Horsch

Lama Anagarika Govinda, Die psychologische Haltung derfrühbuddhistischen Philosophie

und ihre systematische Darstellung nach der Tradition des Abhidhamma. 263 S., mit
Diagrammen und Tabellen, 8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1962.

Um es gleich vorwegzunehmen : Dieses Werk beruht nicht auf Forschungsresultaten,

wie sie ein Buddhismuswissenschaftler auf Grund von minuziösen, von
ständiger Skepsis gelenkten Untersuchungen an seinem Schreibtisch erzielen mag; es



404 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

vermittelt vielmehr die Studienergebnisse, zu denen ein gläubiger Buddhist durch
eingehende, von Überzeugung getragene Beschäftigung mit buddhistischen
Lehrtexten gelangt ist. Der Autor, nebenbei gesagt ursprünglich ein Deutscher, befindet

sich in der vorteilhaften Lage, den Buddhismus gewissermaßen von innen zu
sehen, und die Einblicke, die er gewährt, sind naturgemäß von diesem Standpunkt
her in ihrer Form - und manchmal auch in ihrer Weite - entscheidend bestimmt.
Oft hat noch ein weiterer Faktor die Gedankengänge des Autors mitgeformt : eine
am Begriffsapparat moderner westlicher Psychologie orientierte Denkweise. Daß

von eben dieser «wissenschaftlich-theoretischen» Psychologie wiederholt Abstand

genommen wird (z. B. S. 37), ändert nichts an dieser Tatsache. Der Leser muß also
diese Umstände stets in Betracht ziehen, wenn er im Verlauf der Lektüre schwierige

Fragen oft auf eine eigenwillige Art gelöst sieht.
Dies gilt besonders für den ersten Teil, in welchem gleich zwei äußerst komplexe

Themen zur Behandlung kommen (Der Ursprung der Religion und die frühen
Stadien des indischen Denkens). Die Entwicklung der Religion vollzog sich in drei
Hauptperioden : ein Zeitalter der Magie ging in ein Zeitalter der Götter über und
mündete in ein Zeitalter des Menschen. Jedes dieser Zeitalter zerfällt seinerseits in
eine positiv-schöpferische und eine negativ-konservative Hälfte. Die Entwicklung,
die der menschliche Geist innerhalb dieser genau abgesteckten Felder durchläuft,
wird durch ein Diagramm veranschaulicht (S. 29). Dabei ist natürlich zu bedenken,
daß bei einem willkürlich angesetzten Koordinatensystem der Aussagewert der
Kurven zumindest nicht allgemein bindend ist. Dieser Vorbehalt ist übrigens überall

dort anzubringen, wo der Autor zum Hilfsmittel der graphischen Darstellung
von Entwicklungen gegriffen hat.

Im zweiten Teil (Psychologie und Metaphysik im Lichte des Abhidhamma) wird
unter anderem die Bedeutung des Abhidhamma innerhalb des buddhistischen
Lehrgebäudes herausgestrichen (S. 39). Der Autor hält es für denkbar, daß die
Lehrreden erst nach dem Abhidhamma redigiert worden sind, ohne allerdings seine
Ansicht stichhaltig zu begründen.

Der dritte Teil (Die «Vier edlen Wahrheiten» als Ausgangspunkt und logischer
Rahmen der buddhistischen Philosophie) gibt zunächst eine Darstellung einer jeden
der «Vier edlen Wahrheiten» und verknüpft ihre Aussagen mit der Lehre vom
achtfachen Pfad und der Formel des abhängigen Entstehens. Auch hier ist die
Darstellungsweise stark von den Überzeugungen des Autors geprägt.

Einen viel weniger starken Eindruck von Befangenheit hinterlassen die übrigen
drei Hauptteile (Grundprinzipien der buddhistischen Bewußtseinslehre / Die
Faktoren des Bewußtseins / Die Funktionen des Bewußtseins und der Wahrnehmungsvorgang).

In ihnen wird gezeigt, wie innerhalb der buddhistischen Lehre der
Mechanismus geistiger Vorgänge erklärt wird. Dabei geht es dem buddhistischen
Denken weniger um eine Erforschung der Seele, als um das systematische Auf-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 405

stellen langer Kataloge von Geisteszuständen und -faktoren sowie um deren
Klassifizierung im Hinblick auf ihre nützliche beziehungsweise schädigende Wirkung auf
die zu erstrebende Erlösung. Es ist dem Verfasser unbedingt als Verdienst
anzurechnen, daß er es unternommen hat, zum Zwecke eines besseren Verständnisses
dieser Vorstellungen Material aus einem noch wenig bearbeiteten Teil des
buddhistischen Kanons beizubringen. Besonderen Dank wird man ihm für die im Anhang
beigegebenen zahlreichen Tabellen wissen. Heinz Zimmermann

S[ushil] K[umar] De, Sanskrit Poetics as a Study of Aesthetic. With notes by Edwin
Gerow. X, 118 pp., 8°. Berkeley and Los Angeles, University of California Press,

1963.

Der Leser erhält hier den mit Anmerkungen, Bibliographie und einer chronologischen

Autorentafel versehenen Text von fünf Vorlesungen, welche S.K.De 1961
als Rabindranath Tagore Memorial Lectures in Chicago über Sanskrit-Poetik gehalten

hat. Sie tragen die Titel : Introduction - The Problem of Poetic Expression - The
Poetic Imagination - Aesthetic Enjoyment - Creation and Re-creation, und sollen
offenbar eine historisch-systematische Einführung für Studierende der allgemeinen
Literaturästhetik bilden. So erklären sich wohl am einfachsten gewisse Wiederholungen

und die in die Darstellung eingelagerte, erklärende Vorführung der wichtigsten

termini technici, wie zum Beispiel alankära, guna, dosa, riti, bhäva, rasa, dhvani usw.
(Treten freilich in manchen Sätzen beinahe nur unübersetzbare Sanskrit-Begriffe auf,
so findet der Laie wenig Belehrung, cf.p. 26, 20-2 c oder p. co, 2-11.) Der Standpunkt

des Betrachters ist ein neuzeitlich-angelsächsischer, nicht jener der herkömmlichen

indischen Gelehrsamkeit, und deshalb gelangt S. K. De als ebenso unbestechlicher

wie sachkundiger Kritiker zu dem durchaus treffenden Urteil, es sei die indische

ars poetica trotz nicht zu verachtenden Anfängen in mehr als tausend Jahren doch
über einen unfruchtbaren, oberflächlichen Formalismus kaum hinausgekommen.
Lediglich etwa Bhatta Näyaka und Kuntaka haben abseits von der ausgetretenen
Heerstraße der Scholastik einzelne hoffnungsvolle Anläufe zu einem tieferen Verständnis
der Dichtkunst gemacht. Sie ließen dabei jedoch die nötige Beharrlichkeit vermissen
und brachten sich durch dieses Versäumnis selbst um einen bleibenden Erfolg. Die
wahrhaft großen Leistungen indischer Wissenschaft liegen nicht auf dem Gebiete der
Poetik.

Daß dergleichen nötige negative Feststellungen von einem Gelehrten getroffen
werden, den seine Herkunft und seine Sachkenntnis gegen den Vorwurf schützen, er
sei mißgünstig oder inkompetent, ist höchst dankenswert. Das Büchlein lehrt in
schöner Weise, wie Wahrheit vor Vaterlandsliebe zu gehen hat.

E. Gerows wohlgemeinte Anmerkungen (pp. 81-112) lassen den Leser häufig stutzen. Die
Übersetzungen aus dem Sanskrit sind unnötig frei, wenn nicht falsch oder mindestens
irreführend. Wir beschränken uns auf wenige Beispiele.



406 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Zu i, 16 : Man tut einem Kopf wie Panini bitter unrecht, wenn man ihn in einem Atem mit
den Strukturalisten unserer Tage nennt,

j, i r: «mejorative» ist eine Bastardform aus «meliorative» und «pejorative». Dergleichen
sollte einem Gelehrten nicht unterlaufen.

19, 38 : Vâkyapadïya 1, ic ist zu lesen: vivartate 'rthabhävena.

22, 24: sämudrikalaksana dürfte sich auf die Physiognomie, zumal die Handlesekunst, be¬

ziehen.

26,2c: Vämana ' s Kävyälankäravrtti 3,1,3 sagt nur : pürve nityäh | I
3

11 pürve guna nityäs tair
vinä käyyasobhänupapatteh II Also gehören die Worte «implying that» bis zum
Schluß dem Übersetzer.

J4, 31 : Richtig: «Diejenigen, welche vermöge des durch die Macht dauernder Gewöh¬

nung an die Einfühlung in die Poesie polierten Spiegels ihres Geistes die Fähigkeit
besitzen, sich mit dem zu identifizieren, was mitgeteilt werden soll, [heißen]
sahrdaya, weil sie an der Unterhaltung der Herzen [von Dichter und Hörer] Anteil

haben.»

SS, 27 : Richtig: «Manifestation ist Bewußtsein, dessen Verhüllung beseitigt ist. Wie zum
Beispiel eine Lampe, die durch eine Schüssel oder dergleichen verdeckt war, die
nächsten Gegenstände erhellt und [dabei] selbst leuchtet, sobald jene weggenommen

ist, so erhellt das Bewußtsein des ätman die mit den vibhävas usw. verbundenen

Stimmungen, .Liebeslust' usw.» — «The arrow-school» ist Faselei.

SS, 30: Richtig: «carvanä» («poetisches Schmecken») ist eine durch «Liebeslust» usw.
definierte Manifestation des Bewußtseins, weil sie von der Menge der vibhävas usw.
abhängig ist. Und diese ist «Bewußtsein, dessen Verhüllung beseitigt ist».

j8,21 : Häla 669 mit Lesarten. W. Rau

Ghazäll's Book ofCounselfor Kings (Nasihat al-mulük). Translated by F. R. C. Bagley.
LXXIV, 197 pp., 8°. London, New York, Toronto, Oxford University Press, 1964.

Die Nasihat al-mulük, ein Spätwerk Ghazâlîs, gehört zum Genus der Fürstenspiegel,
das sich seit dem spätumayyidischen Erwachen des geistigen Interesses an sasanidi-
scher Staatskunst und Staatsordnung zu einer umfangreichen Literatur mit dem
Gepräge des Synkretismus von islamischer und sasanidischer Kultur entwickelte. In
der Darstellung lehnt sich Ghazâlï an seine Vorgänger an: Belehrende Gedanken
werden belebt und erläutert durch anschließende Anekdoten und Zitate, die sich

größtenteils schon in den älteren Werken der Gattung finden. Als deren Helden und
Autoren begegnen jedoch nicht nur sasanidische und islamische Staatsmänner oder
griechische Philosophen, sondern auch Sufis und Asketen. Letzteres ein Novum in
dieser Literatur, das mit Ghazâlîs Neigung zum Sufismus zusammenhängt. Eine
andere in Ghazâlîs Eigenschaft als Theologe begründete Besonderheit der Nasiha
besteht darin, daß dem zweiten Teil, dem eigentlichen Hauptteil, eine Erörterung der
Glaubenslehren vorausgeht, deren Kenntnis einem muslimischen Herrscher zur
richtigen Staatsführung vonnöten sei.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 407

Die ursprüngliche Fassung des Werkes ist persisch. Im 13. Jahrhundert fertigte
cAlï b. Mubarak b. Mauhüb unter dem Titel Al-tibr al-masbükfi Nasihat al-mulük eine
arabische Übersetzung davon an, die jene vollständig verdrängte. Das Verhältnis der
beiden Fassungen, die Echtheit des Werkes, eine Analyse seines Inhalts und seiner

Eigenart sowie die Frage nach Ghazâlîs Vorbildern und Quellen kommen in einer
ausführlichen Einleitung zur Sprache.

Die vorliegende Übersetzung fußt auf der von Galâluddïn i Humä3!, Teheran

1937—1939, besorgten Ausgabe, berücksichtigt aber auch Varianten oder klarere
Formulierungen der arabischen Fassung, ohne diese jedoch immer zu Rate zu ziehen.
Sonst würde das «Fudail caräg bi-nisänd» von S. ir, 9 v.u. des persischen Textes
wohl kaum durch «Fudayl set down a lantern» wiedergegeben sein (S. 20, Z. 18),
sondern durch «Fudail löschte das Licht aus» (ar. «fa-atfa cahü»). Im allgemeinen ist
die Übersetzung ziemlich wörtlich. Sie wird freier, wo die Wörtlichkeit zu Unklarheit

oder Schwerfälligkeit führen würde. Zahlreiche Anmerkungen dienen dazu,
einzelne Begriffe und Ausdrücke näher zu präzisieren oder geben wertvolle Hinweise
auf Parallelstellen und sonstige Bezüge. Vereinzelte kleine Ungenauigkeiten und
Versehen dürften wohl in einer zweiten Auflage noch verbessert werden. Zum
Beispiel bedeutet «har röze sultän i ädil-rä candän amai ba-äsmän barand ki amai i ra îyat
i wai bäsad» (Ed.Teh.9, 11 f.) nicht «AU actions of the just Sultän affecting his

subjects are carried to heaven every day» (S. 14, 12 v. u.), sondern «jeden Tag werden

dem gerechten Herrscher soviel (gute) Werke zum Himmel getragen (d.h.
gutgeschrieben), wie seine Untertanen tun». Gelegentlich ist auch etwas in der
Übersetzung ausgelassen. So etwa die Schlußsätzchen von Ed. Teh. 140, 1 (entspräche
Bagl. 1 c2, 18) und Ed. Teh. 145, rf. (entspräche 1 r8, 16). Von diesen Kleinigkeiten
abgesehen aber darf die Arbeit Bagleys, die die Nasiha einem größeren Leserkreis
erschließt, als ausgezeichnet betrachtet werden. B. Reinert

Bozorg Alavi, Geschichte und Entwicklung der modernen persischen Literatur. X, 254 S.,
8°. (Iran. Texte und Hilfsbücher, herausgegeben von Heinrich F. J. Junker, Band r.)
Berlin, Akademie-Verlag, 1964.

Zum ersten Male schildert in diesem Buche ein Perser, selbst Schriftsteller, in
einer europäischen Sprache die Entwicklung der modernen persischen Literatur.
Der Verfasser machte sich 19J7 daran, eine Geschichte des modernen persischen
Schrifttums seit Beginn unseres Jahrhunderts zu schreiben ; er wollte auf diese Weise
die Literary History of Persia von Edward Granville Browne, die 1924 abgeschlossen
wurde, ergänzen. Trotzdem 19^9 in der von Jan Rypka herausgegebenen Iranischen

Literaturgeschichte Vera Kubickova sein Thema behandelte und i960 ein russisches

Werk von Komissarow darüber erschien, hat er sich mit Recht entschlossen, sein
Buch herauszugeben, das sich bestrebt, die Wechselbeziehungen zwischen Gesell-



4o8 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

schaft und Literatur und zwischen den politischen Tagesereignissen und der kulturellen

Entwicklung herauszuarbeiten. Er gibt zahlreiche poetische Proben in Original
und Übersetzung. Leider hat er es aus Bescheidenheit unterlassen, von seinen eigenen
bedeutenden Werken zu sprechen. Als erster in Europa hat seinerzeit Jan Rypka (Aus
der modernsten Belletristik Irans ; in: Arch, orientalni 7, 1935, 303 ff.) nachdrücklich

auf Bozorg Alavi hingewiesen. Milos Borecky (Persian Prose since 1946, in:
Middle East J. 7, 1953, 240) nennt ihn den besten Erzähler nach öamälzade und
Hedäyat. Rudolf Gelpke (Die iran. Prosaliteratur im 20. Jahrhundert, I.Teil, 1962,
89) bietet bibliographische Angaben. Er hat in den Persischen Meistererzählungen
(Manesse-Bibliothek der Weltliteratur, Zürich 1961) Alavis ergreifenden «Totentanz»

übersetzt. L. Forrer

Islamologie, par F. M. Pareja (Madrid) en collaboration avec L. Hertlinger (Munich),
A. Bausani (Rome), Th. Bois (Beyrouth). 11 co S., 40. Beyrouth, Imprimerie Catholique,

19^7-1963-

Als 1951 zu Rom in italienischer Sprache die Islamologia des F.M. Pareja, S.I.,
damals ordentlicher Professor des entsprechenden Faches an der Gregoriana im Vatican,

erstmals erschien, stellte das Buch eine epochemachende Neuerung für den

Spezialisten dar, denn das Werk versuchte in einem geschlossenen Band eine einheitliche

Gesamtschau des weitverzweigten, vielschichtigen und oft verworrenen
Materials der ganzen Islamkunde zu geben. Bald folgte, den besonderen historischen

Voraussetzungen der Iberischen Halbinsel angepaßt und auf den damaligen Stand der
wissenschaftlichen Forschung gebracht, 1952-1954 zu Madrid in zwei Bänden eine
wesentlich erweiterte Fassung in spanischer Sprache. Gegenwärtig liegt nun, wieder
in einem einzigen, aber sehr stattlichen Bande, dessen Druck im März 1964
abgeschlossen wurde, die französische Islamologie vor. Sie ist, gegenüber den früheren
Versionen, wieder eine sinnvolle Anpassung für ihren hauptsächlichen Leserkreis,
da sie z. B. um das ausgedehnte Kapitel über hispano-arabische Literatur der spanischen

Fassung gekürzt erscheint, sonst aber manche wertvolle und interessante

Neuerung bietet, wie z.B., innerhalb der «Littératures mineures islamiques», den

Beitrag von Th. Bois über das Schrifttum der Kurden (S. 957—967).
Die Anlage des Werkes ist im Wesentlichen gleich geblieben. Es beginnt mit

einleitenden Erörterungen grundsätzlicher Art, wie Umschrift, Zeitrechnung,
Schulungszentren und allgemeine Bibliographie. Dem folgt das 2.Kapitel: «Les pays de

l'Islam», das eine allgemeine geographische Gesamtschau mit losen völkerkundlichen
Hinweisen bietet. Danach hebt der Hauptteil des Werkes an, das in vier große
Abschnitte gegliedert ist. Der 1. Teil behandelt die Geschichte vom Arabien vor
Muhammad bis zu den Staaten und Gebieten der Muslime von heute (S. 60-596) ; der
2.Teil gilt den Institutionen, die notwendigerweise vom Koran ausgehen und in



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 409

ihrer vielfältigen Ausgestaltung dargestellt werden, um in der Betrachtung der
islamischen Sekten auszumünden (S. 597-858); während der 3. Teil den islamischen
Literaturen (S. 859—972) und der 4. Teil Wissenschaft und Kunst (S. 973-1072)
gewidmet ist. Jedem einzelnen Kapitel wird eine reichhaltige Bibliographie angefügt,
und am Ende erschließt ein ausgedehnter Index in handlicher Form das Buch.
Darüber sind noch die zahlreichen anschaulichen geographischen und chronologischen
Tafeln, wie auch die verschiedenen Diagramme, unter denen nur das der Gliederung
der âî'a (S. 832) hervorgehoben sei, besonders zu erwähnen.

Bereits die früheren Fassungen sind als ausgezeichnete «Summa» der Islamkunde
bezeichnet worden. Diese kurze und prägnante Charakterisierung gilt in noch höherem

Maße für den vorliegenden Band, der in Form eines Handbuches zugleich einen
allgemeinverständlichen Leitfaden für den Laien, wie auch ein hochwillkommenes,
übersichtliches Nachschlagewerk für den Wissenschaftler und Fachmann bietet.
Hervorzuheben ist vielleicht, daß der weitblickende Autor nicht im herkömmlichen
Bereich der arabisch-persisch-türkischen Welt halt macht, sondern auch den islamischen

Randgebieten im schwarzen Afrika, im südöstlichen und inneren Asien, über
die man im Allgemeinen kaum orientiert wird, wohldokumentiert zu berichten
weiß. Vielleicht wäre hier noch ein kleines Kapitel über die Muslime in der Neuen
Welt erwünscht, deren systematischer Erforschung sich gegenwärtig Prof.Dr.
R. Reichert im Centro de Estudos Afro-Orientais da Universidade da Bahia in Salvador

(Brasilien) widmet. Er ist bisher zum Ergebnis gelangt, daß der Islam in vier
historisch und ethnisch verschiedenen Substraten nach Amerika kam : 1. einige
Morisken aus Spanien im Gefolge der Conquistadores ; 2. vom Ende des 18. Jahrhunderts

an, durch den Sklavenhandel westafrikanischer Neger, die ihren Islam vor allem
in Brasilien lebendig erhielten; 3. im Laufe des 19. Jahrhunderts, die sogenannten
«Turcos» Lateinamerikas, meist Levantiner Händler und Gewerbetreibende aus dem

heutigen syrisch-libanesischen Räume, die ihre Bezeichnung der ehemaligen
Zugehörigkeit zum Osmanischen Reiche verdanken ; 4. Malajien, die die Niederländer
als Arbeitskräfte nach Amerika brachten, so daß in Surinam mit einem nicht
unbedeutenden insulindischen Islam zu rechnen ist. — Zu diesen vier geschichtlichen
Schichten gesellt sich noch die der Einwanderer aus jüngster Zeit sowie auch die nicht
zu unterschätzende Missionstätigkeit der Muslime. In diesem Bereich sind auch die
in USA in Erscheinung tretenden «Black Muslims» einzuordnen, die historisch
gesehen aus der weiter oben erwähnten zweiten Schicht hervorwuchsen, heute aber

gewiß vorwiegend, wenn nicht ausschließlich, eine sozial-rassenpolitische und kaum
eine religiöse Rolle spielen. All diese verschiedenartigen Muslime Amerikas belegen
auf das Anschaulichste die weltweite Bedeutung des Islam, gerade in der Gegenwart.

Dieser kleine Exkurs über ein Gebiet der Islamkunde, das im Schrifttum noch
kaum behandelt wurde, soll aber in keiner Weise den Wert des Werkes von F. M. Pa-

27



4IO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

reja beeinträchtigen, sondern es allerhöchstens ergänzen. So sind auch die folgenden
Bemerkungen gedacht, die weniger als Kritik aufzufassen sind als viel eher Hinweise
für eine künftige, erneute Überarbeitung liefern möchten, falls die Islamologie,
vielleicht gar in einer anderen Sprache, wieder erscheinen sollte.

Es gehört sicherlich zum Einfachsten in einem Buch dieser Art, den Mangel eines

Zitats in irgendeinem Bereich nachzuweisen ; aber im Rahmen des ganzen Werkes
dürfte der Name von David Storm Rice mit einer seiner einschlägigen Publikationen
über islamische Kleinkunst oder über die Grabungen von Harrân doch nicht fehlen. -
Gewiß können auch nicht alle zu behandelnden Probleme und Persönlichkeiten mit
der gleichen Treffsicherheit umrissen erscheinen : So ist, meines Erachtens, Hasan

al-Basrî zwischen Orthodoxie, Askese und Mystik sehr gut situiert (S. 569 und

746 ff); hingegen wird Ibn Hazm wohl als Theologe und Religionshistoriker, kurz
als Denker und Wissenschaftler (S. 707 und 973 ff.) charakterisiert, findet aber bei
der Behandlung des arabischen Schrifttums nur in der Bibliographie (S. 892) Erwähnung,

während dieser höchst fruchtbare und vielseitige Autor aus al-Andalus, vor
allem mit seinem bezaubernden «Halsband der Taube», in erster Linie als Literat
und Dichter gewürdigt werden sollte. — Fragwürdig ist auch die Darstellung der
gelehrten Person des Idrïsï aus Palermo (S. 1009), dessen Werk sicherlich nur in einer
sehr losen Beziehung zur alexandrinischen Geographie steht, wobei ich sogar wagen
möchte, ihn allerhöchstens als «Pseudo-Ptolemaiker» zu bezeichnen; doch über
seine genaue Stellung innerhalb der Geschichte der Wissenschaften wird hoffentlich
die vom Istituto Italiano per il Medio ed Estremo Oriente in Rom unternommene
kritische Ausgabe des Kitâb Rugar zu gegebener Zeit sachgemäß und erschöpfend
unterrichten. - Die Riten der Muslime werden, wie es auf der Hand liegt, im
Anschluß an die «fünf Eckpfeiler des Islam», d.h. des Glaubensbekenntnisses, dargestellt

(von S. 640 an). Dabei ist sicherlich alles morphologisch Wesentliche erwähnt,
doch hat, wie mir scheint, die genetisch-ideologische Begründung dieser religiösen
Handlungen einen allzu geringen Platz erhalten, wie z. B. salât al-istisqâ (S. 645), die

Regen-Rogatorien, die einen primitiven, älteren Brauch des Regenzaubers islamisch
kanonisiert haben. Auf einen generelleren Nenner gebracht, ist hier der Islam und
seine Erscheinungsformen in vieler Hinsicht zu wenig unter dem Gesichtspunkt der
Ethnologie gesehen. - In diesem Zusammenhange sei auch daran erinnert, daß den

meisten Kulthandlungen ein Symbolwert eigen ist, angefangen mit dem Heiligen
Wort des Korans. Wenn dabei auch verschiedene Auslegungen möglich sind, so sollte
die Symbolik unter den Muslimen nicht allzusehr vernachlässigt werden. Damit streift
m<.n ein weiteres Problem, nämlich den Gegensatz und die gleichzeitige Bedingtheit
vom orthodoxen Islam der Schriftgelehrten und dem volkstümlichen Islam der Massen.

Davon handelt eindeutig nur der Abschnitt «La position des érudits» (S. 803)
in Bezug auf das populäre Bild Muhammads. Hier aber liegt einer der schwierigsten
und höchst problematischen Aspekte des Islam überhaupt, da seine strengen, recht-



BUCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS 41 I

gläubigen Vertreter jeden Synkretismus grundsätzlich ablehnen, während tatsächlich

auch die Lehre Muhammads immer und immer wieder, trotz aller anderslautenden

Behauptungen, in den verschiedensten Epochen und unter allen nur denkbaren

Bedingungen, insbesondere bei seiner weltweiten, missionarischen Ausbreitung im
Laufe der Jahrhunderte, sich zu den erstaunlichsten Kompromissen bereit gefunden
hat, so daß man heute, der angeblichen Einheit zum Trotz, unter anderen von einem
negerafrikanischen, einem insulindischen (von dem S. 288 ff. gehandelt wird), einem
chinesischen Islam sprechen kann. Innerhalb dieses volkstümlichen Islam spielt die

Heiligenverehrung eine hervorragende Rolle, die ihrerseits wieder mit dem
populär-herkömmlichen Bild des Propheten Muhammad zusammenhängt. Diese ganze
Darstellung empfinde ich allzusehr aus dem Gesichtswinkel der orthodoxen Muslime

geprägt, ohne daß man den Phänomenen vergleichend oder religionsgeschichtlich
nachzugehen sucht. Als einziges Beispiel sei der legendäre, vormuhammadanische
Walî Hidr, der Grüne (S. 780) erwähnt, der einerseits aufaltorientalischen Anschauungen

und dem hellenischen Glaukos beruht, andererseits mit dem christlichen
Heiligen Georg gleichgesetzt wurde, wie es sehr eindringlich R. Kriß im Bayerischen
Jahrbuch für Volkskunde, i960, S.48-56 dargestellt hat. Vielleicht könnte ich das

bisher Gesagte unter dem Desideratum nach einem eigenen Abschnitt über den
volkstümlichen Islam zusammenfassen, der gerade in der Neuzeit einen sehr bedeutsamen,

kraftvollen und eigenwilligen Aspekt der Welt der Muslime ausmacht. Im
weiteren Zusammenhange damit steht auch soziales Brauchtum und Wirtschaftsleben,

das im Mittelalter seine eigene, islamische Ausprägung erhalten hatte und
damals der Aufsicht durch den Muhtasib, einem weltlich-religiösen Beamten, unterstand.

Dieser, für das volkstümliche, tägliche Leben höchst bedeutsamen Institution
ist in der Islamologie lediglich ein Satz gewidmet (S. 685). Die Wegleitungen für diesen

Funktionär, die sogenannten Hisba-Traktate, deren praktische Anwendung im
Osten wie im Westen durch zahlreiche Texte sichergestellt ist und auf die vor kurzem

erneut Rachel Arié, Traduction annotée et commentée des traités de hisba
d'Ibn 'Abdal-Ra'ûf et de 'Umar al-Garsifî, Hespéris-Tamuda, I (i960), eingegangen
ist, kommen gar nicht zur Behandlung. Dabei verschließen sich mir die Schwierigkeiten

nicht, diese komplexen Fragen sinnvoll und wohlgeordnet in einem Buch, wie
dem vorliegenden, zu behandeln ; auf der anderen Seite soll aber auch die Bedeutung,
die reiche Fülle und der Wert des Dargebotenen in keiner Weise gering geschätzt
erscheinen. Es finden sich in dem Werke meisterhafte Darstellungen von grundsätzlichen

Themen, wie meiner Auffassung nach, z. B. dem höchst verworrenen islamischen

Sektenwesen (S. 814-858) ; daneben gibt es viele allgemeine, prägnante,
treffsichere Feststellungen, wie z. B. die hervorragende literarische Bedeutung des

Korans, der sich aber in keine der herkömmlichen schriftstellerischen Gattungen
einteilen läßt (S. 865), oder das fließende Verhältnis von Schrifttum und Literatur im
Arabischen (S. 878).



412 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Abgesehen von mehr oder minder kleinlichen Beanstandungen, ist der gebotene
Stoff übersichtlich, leicht verständlich und korrekt zusammengestellt. Für mein
Empfinden, und dabei mag es sich weitgehend um eine höchst persönliche Art der
Auffassung handeln, vermisse ich ein wenig jene eklektische und zugleich gläubige
Haltung eines Ignaz Goldziher, denn viele Angaben erscheinen oft allzu problemlos
und unumstößlich vorgetragen, doch vielleicht liegt gerade dies im Sinn und Geiste
des Handbuches selbst und seiner Verfasser, die mehr den augenblicklichen Stand
der Islamkunde möglichst klar festzuhalten suchen, als dem in stetem Flusse befindlichen

Fortschritt der wissenschaftlichen Fragestellung folgen wollen. — Auf das

Ganze gesehen und über jeden Zweifel erhaben, liegt aber in der Islamologie des

Paters Pareja und seiner Mitarbeiter ein schönes, nützliches und gleichzeitig
handliches Nachschlagewerk, auch für den Fachmann, vor. C. E. Dubler

Aragon, Le Fou d'Elsa. Poème. 459 S., 8°. Gallimard, Paris, 1963.

Von einem gelehrten Gesichtspunkt aus bin ich auf die Moriskenliteratur in Los

defensores de Teodomiro (Leyenda mozarabe), meinen Beitrag zu den «Etudes d'Orientalisme

dédiées à la mémoire de Lévi-Provençal» (Paris, Maisonneuve et Larose, 1962)
und vor allem, veranlaßt durch die Zürcher Dissertation von Daniel Bodmer, in Die
Granadiner Romanzen in der europäischen Literatur, erschienen in den «Schweizerischen
Monatsheften »,36. Jahrgang, Heft 11, Februar 1957,8.914, eingegangen, wobei auch
das moderne Schrifttum zum Thema, sofern es ein gewisses kritisches Relief hatte,
allgemein zur Beurteilung kam. Mittlerweile sind in diesem Rahmen zwei kleinere,
aber recht bedeutsame Publikationen in Granada erschienen: einmal von L.Seco
de Lucena, Los Abencerrajes, Leyenda e Historia, i960, und zum anderen von D. Gonzalo

Maeso, Garnâta al-Yahûd (Granada en la historia del judaismo espanol), 1963.
Ganz anders angelegt, diese Teilansichten und viele andere Aspekte weil umspannend,

ist Louis Aragons schönes Buch, dem heute schon ein unbestreitbarer Ehrenplatz

in der französischen Moriskenliteratur der Gegenwart zukommt. Recht
sonderbar mutet dabei auf den ersten Blick der Titel - Le Fou d'Elsa — an, aber dieser

wurde gerade so gewählt, um die Leserschaft nicht unnötig vor den Kopf zu stoßen,
denn an sich hätte er, wie mir der Autor verriet, Magnûn Elsa lauten sollen. Diese

Form läßt nun schon einen Rückschluß auf die arabisch-islamische Anregung des

ganzen Werkes zu, indem der Titel bereits auf den von Liebe Besessenen Bezug

nimmt, ein Motiv, das von früharabischer Zeit an bis in die Gegenwart, als

Gemeinplatz des Schrifttums der Muslime, stets von neuem zur Darstellung gelangt ist.
Aragon geht aber viel weiter, denn es handelt sich bei ihm um eine weit ausladende,
dichterische Vision des spätmittelalterlichen Granada. Er nimmt die Eroberung des

maurischen Reiches durch die katholischen Könige zum Anlaß, um daraus eine
poetische Weltschau zu gestalten. Seite 58 heißt es: «... Je vous donne ici les poèmes



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 413

de Medjnoûn, tels que je les ai surpris, mêlé aux mendiants et aux gamins des rues,
car il parle pour moi, dans cette Grenade appelée vie, où je ne crains ni la honte ni
le rire, mais seulement de n'avoir pas dit avant le crépuscule une chose pour quoi
je suis né»; und in diesem Ausruf«... dans cette Grenade appelée vie ...» liegt das

Wesentliche.
Ausgehend von der romantischen Sicht in Chateaubriands weltberühmten Werken,

findet Aragon Anknüpfungspunkte des Falls von Granada im Jahre 1492 zum
Spanischen Bürgerkrieg 19 3 6— 19 3 9 und zur Einnahme von Paris 1940. Neben einem

weitgesteckten geistesgeschichtlichen Querschnitt des westlichen Denkens in diesem

Werke, bei dem von der Hispanitas noch gesondert zu sprechen sein wird, ist
auch eine umfassende Sicht in die Welt des Islam miteinbeschlossen ; so steht auf
Seite 17 : «... De ces choses, dont le Coran prétend que l'interprétation n'est connue

que d'Allah. Mais je ne défends pas ce que j'écris ou vais écrire. J'ouvre ici
seulement le rideau sur un univers où l'on m'accusera peut-être de fuir le temps et
les conditions de l'homme que je suis. C'est peut-être de cet homme-là que je sais

ce que de moi l'on ignore. Le rideau, toujours, est de pourpre et lourd à soulever.

Je le répète, il a suffi d'une chanson naissante, d'un vers volé, d'une phrase fautive.
Tout a commancé par une faute de français.» Aragon, mit einem unerhört feinen
Sensorium für das Sprachliche ausgestattet, will nicht den purpurnen, schwerfälligen

Vorhang der geschichtlichen Lüge, der sich stets über den Unterlegenen — so
auch über Boabdil — legt, mit scharfer historischer Quellenkritik lüften, sondern

er strebt einer dichterischen Weltschau mit Granada als Schauplatz zu, wo Juden
und Muslime im Bunde den intoleranten Christen mit ihrer Inquisition gegenüberstehen.

Dazwischen klingen Seite 340 die bezaubernden Romancesfronterizos an ; die
in jener Krisenzeit des Glaubens entstandene Celestina wird Seite 342 miteingewo-
ben, und geistreich stehen sich Seite 349 bis 355 Don Juan und der gottsuchende
San Juan de la Cruz gegenüber. Neben all dem zauberhaften Beiwerk steht Seite 107:
«Mais rien ne se peut entendre de ce qui fut la fin de Grenade que je ne vous conte,
moi qui suis cette aventure des homme et de Dieu d'un promontoire lointain de
siècles et d'idées qu'on nomme avenir, l'histoire de cette destinée comme vous et
moi pouvons la comprendre, ayant vécu d'autres chutes, vu mourir et renaître des

patries et lisant à notre manière dans le Coran la phrase de la Sourate intitulée Le

voyage nocturne ou les Fils d'Israïl.» Und schattenhaft taucht stets und stets Boabdil,
der letzte König von Granada, auf, dessen Gestalt mit derjenigen Mohammeds in
Medina nach der Niederlage am Uhud in Parallele gesetzt wird. Noch weiter ins
Surreal-Geisterhafte entrückt ist die Gestalt Elsas, an die sich der lapidare Satz

knüpft: «La femme est l'avenir de l'homme.» Dazu gesellen sich dichterische
Auslegungen um deren Namen, wie er arabischen Sprach- und Lautgesetzen zufolge
hätte geschrieben werden müssen ; kurz : ein wahrhaftes west-östliches Universum
fügt sich phantasievoll und formenreich um die poetische Vision des Spätmittelalter-



414 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

lichen Granada. Die Verarbeitung der Vielfalt dichterischer Möglichkeiten in den
verschiedensten Sprachen und ihre sinnvolle Umlegung ins Französische ist für sich
allein schon ein Kunstwerk ersten Ranges. Die Fülle der hier zugrunde liegenden
Kenntnisse und die zu ihrer Auswertung notwendige dichterische Sensibilität wird
auch der Eingeweihte nur teilweise und mit der Zeit gewahr. Bei den zahlreichen

wenig gebräuchlichen Namen und Ausdrücken ist das am Ende des Werkes angefügte

reichhaltige «Lexique et Notes (S.427—452)» gewiß nicht überflüssig, ja
geradezu unerläßlich, denn so viel Fachwissen ist keinem gängigen, noch so gebildetem
Leser zuzumuten.

Aber auch hier, wie allem Menschlichen, haftet der Makel der Unvollständigkeit
an, so ist zum Beispiel unter dem Buchstaben U die spanische Stadt Ubeda aufgeführt,

aber der weiter oben zitierte, nördlich von Medina in Arabien gelegene Berg
Uhud, bei dem Mohammed im März 625 eine empfindliche Niederlage erlitt, bleibt
unerwähnt. Doch diese und ähnliche Bemerkungen gehören zur Fachsimpelei und

beeinträchtigen in keiner Weise das Wesentliche des Buches. Es ist gewiß nicht
zuviel gesagt, in Le Fou d'Elsa eine poetische, wenn auch höchst lyrisch-subjektive
Verschmelzung von Orient und Okzident zu erkennen ; es stellt eine dichterisch
sinnvolle Weitergestaltung der so traditionsreichen Moriskenliteratur dar, und das Werk
gehört gewiß zum Bedeutsamsten dieser Art in französischer Sprache. Bereits in
vergangenen Jahrhunderten, vor allem um 1600, hat ja das Moriskenproblem in Frankreich

nicht nur einen literarischen, sondern darüber hinaus einen geistesgeschichtlichen

und höchst politischen Anstrich erhalten. C. E. Dubler

Heinrich Otten, Keilschrifttexte aus Boghazköi, zwölftes Heft (Texte aus Stadtplanquadrat

L/18, I.Teil). X Seiten, 40 Blätter, 2°. (77. Wissenschaftliche Veröffentlichung

der deutschen Orient-Gesellschaft.) Berlin, Verlag Gebr. Mann, 1963.

Die archäologische Erforschung der Ruinen von Boghazköi in Kleinasien, der

einstigen Hauptstadt des Hethiterreiches, gliedert sich in drei Etappen. Die erste
davon umfaßt die Grabungstätigkeit Hugo Wincklers in den Jahren 1906/07 und

1911/12. Die zweite Folge von Ausgrabungen, nun unter Leitung von Kurt Bittel,
dauerte von 1931 bis 1939. Erneut aufgenommen wurde die Arbeit im Gelände im
Jahre 1952, und seither konnte alljährlich eine kleinere oder größere Kampagne
auf dem Boden der ehemaligen Stadt Hattusa durchgeführt werden.

Bei allen Grabungen kamen auch beschriftete Tontafeln zum Vorschein. Als

eigentliche Fundstellen für derartige Keilschrifttexte lassen sich bis heute etwa sieben

Punkte im Gelände der einstigen Stadt feststellen, wovon mehr als die Hälfte im
Areal der königlichen «Akropolis» Büyükkale liegt. Es sind dies: 1. das schon von
Winckler 1906 entdeckte Gebäude «E» auf Büyükkale, — 2. das Archiv «A» eben-

dort, welches 1931-193 3 freigelegt wurde, - 3. das Gebäude «D», ebenfalls auf der



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 415

Burg; vgl. Vorworte zu KBo VII und VIII, - 4. das Depot «K», auch auf Büyükkale,
gefunden 1957, — 5. das Tontafelarchiv in den Magazinen des Großen Tempels,
bekannt seit 1907, - 6. das sogenannte «Haus am Hang», bergwärts südöstlich des

Großen Tempels gelegen und von Winckler 1907 und 1911—1912 weitgehend
ausgegraben, - 7. die altassyrische Handelsniederlassung (kärum) in der Unterstadt,
welche 1956 eingehender untersucht wurde. — Nachgrabungen beim «Haus am

Hang» in den Jahren 1960/61 brachten noch einmal eine größere Anzahl
Tontafelfragmente zutage, von welchen nun Otten die erste Hälfte, nämlich 140 Nummern,
in Keilschriftautographie als KBo XII vorlegt.

Diese neu publizierten Texte stammen zum überwiegenden Teil nicht aus dem
Gebäude selbst, sondern sie wurden in sekundärer Lagerung, in manchen Fällen

sogar im Schutt früherer Grabungen gefunden. Es überrascht daher nicht, daß keine

vollständigen Tontafeln gehoben wurden, sondern nur Fragmente. Ein paar wenige
neu gefundene Stücke lassen sich an schon längst bekannte anschließen und ergeben
damit für diese noch nachträglich die Fundstelle (Winckler hatte seinerzeit kaum
darauf geachtet), z.B. Nr. 5 + 2 BoTU 23 A, Telipinu-Erlaß), Nr. 36 (+ KUB
XXI4, Vertrag mit AlakSandu), Nr. 70 + KUB IV3, hethitisch-akkadische
Spruchweisheit, Schülertafel?), Nr. 73 + KUB IV 5, Hymnus an den Wettergott), Nr. 85

+ KUB XXVII 29 + VBoT 1 20, magisches Ritual der Allaiturahi) und Nrn. 1 26/
127 + KUB XXIV 9, magisches Ritual der Malli aus Arzawa). Andere Fragmente
ergänzen als Duplikate oder Paralleltexte bereits Bekanntes. So ist Nr. 22 Duplikat
zur eigenartigen Erzählung von der Krümmung der Stierhörner KBo III 41 + KUB
XXXI 4, vgl. ZA NF XXI 156-168 (zum dort genannten Exemplar C Bo 1868
haben sich inzwischen noch die Anschluß-Stücke 766/u und 844/u gefunden).
Nr. 27 ergänzt das Stück KUB XXXIV 23 aus dem Bericht über die Mannestaten des

Suppiluliuma, und Nr. 42 bietet ausführlicher als das bisher bekannte ABoT 49 einen
Ausschnitt aus einer epischen Erzählung, worin Kaufleute mit großtuerischer
Rede auftreten.

Unerwartet reichlich sind in KBo XII Texte historischen Charakters vertreten.
Dabei verdienen jene Stücke ein besonderes Interesse, welche entweder in die Frühzeit

der hethitischen Reichsbildung weisen oder neue Erkenntnisse zum Ausklang
des Hethiterreiches liefern. Zur ersten Gruppe gehört Nr. 3, welches nicht nur die
in der Frühzeit häufig umstrittene Stadt Zalpa erwähnt, sondern auch Anumhirbi,
jenen Fürsten von Mama, dessen Denkmal auf einem der Amanus-Pässe noch vom
Assyrerkönig Salmanassar III. (858-824) angetroffen wurde und dessen Brief an den
Fürsten Waräama von Kaneä (in altassyrischer Schrift und Sprache) vor einem
Jahrzehnt in Kültepe im Zusammenhang mit einer monumentalen Palastanlage zum
Vorschein kam. Das kleine Bruchstück Nr. 13 erwähnt einen Jarimlim, wahrscheinlich
den bekannten Herrscher von Alalah und Jamhad, und mit der altmodischen Wendung

«Truppen und Streitwagen» erinnert es nicht nur an den schon genannten



4l6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Anumhirbi-Text, sondern auch an den Bericht vom Syrienfeldzug des Hethiterkönigs

HattuSili I. in KBo VII 14 + KUB XXXVI 100. - Hochinteressante
Dokumente zur Spätzeit des hethitischen Großreiches sind die Nrn. 30, 38, 39 und 41,
deren Bedeutung Otten bereits MDOG 94 196 3) dargetan hat. Alle beziehen sich auf
die Regierungszeit des Königs Suppiluliuma IL (um 1200 v. Chr.) ; höchstens Nr. 39
könnte noch von dessen Bruder und Vorgänger Arnuwanda stammen. Es handelt sich

um ein Fragment eines Staatsvertrages zwischen dem Hethiterkönig und seinem
Vasallen, dem König von Alaüja Zypern), neben dem noch ein rätselhafter pidduri-
Mann genannt wird. Nr. 41 ist ebenfalls Fragment eines Staatsvertrages, diesmal
zwischen Suppiluliuma II. und Talmi-Teäub von Karkemisch. Nr. 30 enthält ein
Stück Eidesleistung auf Suppiluliuma IL, wobei sprachlich einiges unklar bleibt.
Deutlich ist der Passus : « [Meine Majestät] Suppiluliuma [besch] ütze mit loyaler
Gesinnung! Was ich aber als meine Nachkommenschaft an meiner Stelle mit
einsetze, [de]n beschütze in der Herrschaft mit loyaler Gesinnung » Der interessanteste
und ausführlichste Text schließlich ist Nr. 38, ein Erlaß Suppiluliumas zur Errichtung

eines Felsenheiligtums, verbunden mit einem historischen Rahmentext.
Einleitend ist von einer Unterwerfung und Tributleistung Alasijas die Rede. Darauf

folgt (nach einer Lücke) der Bericht von der Anfertigung eines Bildes des Vaters

Tuthalija IV. und von dessen Überführung in das «beständige Felsenheiligtum».
Die Tafelrückseite bringt dann wieder historische Ereignisse zur Sprache, nämlich
eine Seeschlacht gegen die «Feinde von AlaSija». Auffallenderweise ist in diesem
Abschnitt nicht mehr von einem «König von Alasija» die Rede; mit diesen Feinden

von Zypern könnten also sehr wohl in der Zwischenzeit eingefallene «Seevölker»

gemeint sein, von denen die berühmte Inschrift Ramses' III. am zweiten Pylon des

Tempels von Medinet Habu Kunde gibt. Im letzten erhaltenen Teil von KBo XII 38
wird noch einmal das «beständige Felsenheiligtum» genannt, was natürlich an Ya-

zilikaya erinnert, genauer an die Nebenkammer mit dem noch vorhandenen Statuensockel

und der Namenshieroglyphe Tuthalijas darüber an der Felswand.
Natürlich sind in KBo XII auch andere Gattungen des hethitischen Schrifttums

vertreten, so Fragmente der Gesetzessammlung, mythologische Texte,
Beschwörungsrituale und Festbeschreibungen. Wenn einmal die zweite Hälfte der
Tontafelfragmente aus dem «Haus am Hang» vorliegt, muß wohl auch die Frage nach der
Funktion dieses Gebäudes (Schreiberschule?) gestellt werden. Rudolf Werner

Hüseyin G. Yurdaydin, Matrakçï Nasûh. Ankara Üniv.Ilahiyat Fak. Yaymlari. (Ver-
öff. der theol. Fak. der Univ. Ankara). XLIII. 151 S. S. 81-145: Bilderund Facsimilia.
Ankara 1963.

Der Name des Matrak-Spielers (und vermutlichen Erfinders dieses Spieles) Nasûh

wurde weiteren Kreisen zum ersten Male bekannt durch Albert Gabriels Artikel



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 41 7

«Les étapes d'une campagne dans les deux Irak d'après un manuscrit turc du XVIe
siècle» in der Zeitschrift « Syria»(9, 1928. 346 ff.). Im Dezemberheft i960 des « Du »
hat dann Mazhar Ipsiroglu das «Buch der Wege und Stationen» wieder behandelt,
mit prachtvollen Wiedergaben verschiedener Bilder. Nun widmet H. G. Yurdaydin
dem vielseitigen Manne eine umfassende Studie. Sie umfaßt fünf Kapitel : Nasûh,
das Matrak-Spiel und der Waffensport ; Nasûh als Kalligraph und Maler ; seine
mathematischen Werke; seine geschichtlichen Werke; Persönlichkeit und Gedankenwelt.

Dank gründlicher Studien über die Handschriften der Werke Nalûhs in Istanbul,

Wien, Paris und London bringt der Verfasser viele neue Erkenntnisse und

berichtigt Irrtümer. Vor allem zeigt sich, daß die geschichtlichen Werke offensichtlich

Teile einer Weltgeschichte darstellen. Sie geht aus von der Übersetzung der
berühmten Chronik des Tabari, die Nasûh im Auftrage von Sultan Süleyman
anfertigte, setzt aber die Darstellung bis zum Jahre 1551 fort. Auch die erwähnte

Schilderung des Feldzuges nach den beiden Irak ist ein solcher Teil. Für die Zeit des

Verfassers ist sein Werk primäre Quelle; es enthält z. B. interessante Angaben über
die Beziehungen Süleymans zu seinem Sohne Mustafa. Ein Teil davon ist leider
nachträglich, wahrscheinlich durch Nasûh selbst, durch Streichung unleserlich gemacht
worden, offenbar nach der Hinrichtung des unglücklichen Prinzen. Nasûhs

mathematisch-geographische Interessen zeigen sich in seinen geschichtlichen Werken
durch viele Angaben über geographische Breiten und Längen, über Entfernungen
usw. Im Anhang ist das türkische Diplom (berat) von 926/1530 abgedruckt, das

Nasûh die Titel Üstad-i seramend und Reis-i hünermend verleiht, die im ganzen
Reiche Geltung haben sollen. Nasûh trägt hier den Beinamen Silâhî ; in einem
mathematischen Werke, das er 1517 Sultan Selim wimete, nennt er sich Nasûh b.
Abdallah und Nasûh b. Karagöz el-Bosnevî («der Bosnier»). Eine Reihe von Bildern
und Facsimilia aus Handschriften beschließen das wertvolle Werk, dem ein
Verzeichnis der Arbeiten von Hüseyin G. Yurdaydin beigegeben ist. Das Werk wird
ergänzt durch einen Aufsatz von Yurdaydin «Matrakçi Nasûh'un minyatürlü iki yeni
eseri» (zwei neue Werke Matrakçi Nasûhs mit Miniaturen) im Belleten (28, 1964,
2298".) dem ebenfalls Bilder aus Handschriften (u.a. solche von Antibes, Marseille
und Nizza) beigegeben sind. L. Forrer

Ali Fuad Basgil, La révolution militaire de i960 en Turquie (Ses origines). Contribution

à l'étude de l'histoire politique intérieure de la Turquie contemporaine. 206 p.
Genève, Perret-Gentil, 1963.

Professor Ali Fuad Basgil ist außerhalb der Türkei vor allem bekannt durch sein
Buch über die Meerengenfrage (La question des Détroits ; ses origines, son évolution,

sa solution à la conférence de Lausanne; 1928) und seine Beiträge zum Band

«Turquie» der Reihe «La vie juridique des peuples» (1939) sowie als potentieller



4l8 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Kandidat für die Präsidentschaft der Zweiten Republik (1961). Er widmet das

vorliegende Buch «all denen unter meinen Landsleuten, die unter der Härte der Männer
des 27.Mai gelitten haben» und stellt ihm ein Wort des hingerichteten
Ministerpräsidenten Adnan Menderes voran, den er einst schon als Student an der juristischen

Fakultät von Ankara 1932/33 kennengelernt hatte. Die Einleitung des Buches
schildert die Stimmung der Zeit von Ende April i960 bis zum Umsturz und die

Sorglosigkeit des Ministerpräsidenten; sie zählt einige Irrtümer der Demokratischen

Partei auf, hält aber für die eigentliche Ursache des Umsturzes die unerbittliche

Feindschaft zwischen dieser Partei und der Republikanischen Volkspartei und
die zwischen ihren Leitern Celai Bayar und Ismet Inönü. Dann wird das Thema in
vier Kapiteln behandelt : die Bildung der politischen Parteien nach der Errichtung
der ersten Republik ; die Demokraten an der Macht ; der Niedergang ihrer Macht ;

Gründe der Unzufriedenheit der Offiziere des Heeres. Besonderen Quellenwert hat
das Buch, wo der Verfasser seine eigene Tätigkeit schildert: seine Kritik an der
Sprachreform 1944), von deren Wirkung auf Inönü und verschiedene Minister ihm
Suad Hayri Ürgüplü (der spätere Ministerpräsident) erzählte, seine Artikelreihe
«Die Philosophie des Despotismus» (1945); seine Diskussion mit Celai Bayar über
das Parteiprogramm der Demokraten (1946). Prof. Basgil war Präsident der 1947
von Universitätsprofessoren und Journalisten gegründeten Vereinigung für liberale
Ideen ; schon 1955 wagte er zu sagen : «Die Irrtümer der Regierung sind derart, daß

sie für die Zukunft unserer Demokratie keine Hoffnung übriglassen.» In letzter
Stunde ließ ihn Menderes am 28. April i960 nach Ankara rufen. Sein Bericht über
die Besprechungen in der Residenz des Staatspräsidenten ist von höchstem Interesse.
Er schlug damals die Bildung eines Koalitionskabinettes vor. Menderes war zum
Rücktritt bereit, aber Bayar und Außenminister Zorlu traten für eine Politik der
starken Hand ein. In der anschließenden Sitzung beschloß das Kabinett, im Amte zu
bleiben. Das Buch endet mit einem Schlußabschnitt: Les quatre responsables de la

catastrophe du 27 mai : Les abus et les erreurs du pouvoir démocrate lui-même; les

manœuvres perfides de l'opposition ; la déloyauté de certains milieux intellectuels ;

la presse aux enchères.
Prof. Basgil will, wenn die Umstände es gestatten, ein weiteres Buch schreiben,

um die «verheerenden Wirkungen» des Staatsstreiches vom 27.Mai i960 und die

gegenwärtige Regierung der Türkei zu beschreiben. Man darf es mit Spannung
erwarten. L. Forrer

Alexandres Bennigsen et Chantal Lemercier-Quelquejay, La presse et le mouvement

national chez les Musulmans de Russie avant 1920. Ecole prat. des Hautes-Etudes.

6e section: Sciences écon. et sociales. Sociétés, mouvements sociaux et idéologies.
2e Série: Documents et témoignages. 4. 386 S., 8°. Paris/La Haye, Mouton & Co.,
1964.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 419

Die Verfasser dieses Buches, die 1960 eine Histoire des mouvements nationaux
chez les Musulmans de Russie veröffentlicht haben, wurden zum vorliegenden Buche
durch die sehr bedeutenden Sammlungen muslimischer Zeitungen und Zeitschriften
in der National- und Universitätsbibliothek zu Helsinki angeregt. Nach zwei
Einzelstudien in den Cahiers du Monde russe et soviétique 3 (1962) geben sie nun auf
Grund der Bestände von Helsinki und solcher anderer Bibliotheken ein umfassendes

Bild von der Presse der muslimischen Völker Rußlands vor 1920. Das erste Kapitel
behandelt die vereinzelten frühen Versuche in Tiflis (1828), Taschkent (1870) und
Baku (1875). Das zweite (L'ère du Tergüman, 1883—1905) ist der von Ismail Bey
Gasprinski in Bahçesaray (Krim) gegründeten Zeitung gewidmet, die türkisch und
russisch geschrieben war und sich vornahm, «bei den Muslimen die gesunden und
nützlichen Ideen der Kultur zu verbreiten und den Russen das Leben, die Ideen und
die Ziele der Muslime darzustellen». Das Türkische der Zeitung war schlicht und
einfach, damit sie «dem Bootsmann am Bosporus wie dem Kameltreiber in Kasch-

gar» verständlich sei. Sie hat einen entscheidenden Beitrag zur Erneuerung türkischer

Kultur in Rußland geleistet. Nach dem Manifest vom 17. Oktober 1905
begannen in allen Teilen Rußlands zahlreiche Zeitungen und Zeitschriften zu erscheinen.

Sie werden im dritten und vierten Kapitel (L'essor de la presse nationale, oct.
1905-févr. 1917; L'ère de la presse politique, févr. 1917-fin 1920) aufgezählt
und charakterisiert. Der Schlußabschnitt skizziert die Verhältnisse seit 1920: eine
sehr starke Vermehrung aller Periodika, deren Erscheinungsorte von nun an nicht
mehr nur die großenStädte sind. Zwischen 1870 und 1917 hatte es im ganzen 435
Periodika gegeben, von denen zudem die meisten nur kurze Zeit erschienen, i960
zählte man deren 836. Einst waren mehr als zwei Drittel der Periodika in Kazan-
Tatarisch oder Azeri geschrieben. Jetzt gibt es zwölf ganz oder teilweise muslimische

Nationen: Azeri, Baschkiren, Kabarden, Karakalpaken, Kazahen, Kirgisen,
Tadschiken, Tataren, Abhazen und Osseten (die beiden letztgenannten nur
teilweise muslimisch). Dazu kommen 15 «Nationalitäten»: Avaren, Kurden, Nogayer,
Taten, Uyguren usw. Das ursprünglich verwendete arabische Alphabet wurde
zwischen 1928 und 1930 durch das lateinische, zwischen 1938 und 1940 aber durch
das kyrillische ersetzt.

Das Buch schließt mit Tabellen über die Verteilung der Periodika nach Sprachen
und nach Erscheinungsorten, einer Bibliographie sélective und einem dreifachen

Register. Es bildet einen höchst wertvollen Beitrag zur Geschichte der muslimischen

Völker Rußlands. L. Forrer


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

