
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Rubrik: Notices

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTICES

EXPOSITION D'ESTAMPES CHINOISES ANCIENNES
ET MODERNES A NEUCHATEL

La Société des Etudes Asiatiques a organisé à Neuchâtel une exposition d'estampes
chinoises anciennes et modernes, ainsi que d'estampages, qui a eu lieu dans le grand
hall du Collège latin, du 23 janvier au 7 mars 196 c, avec l'appui financier des autorités

communales ainsi que l'aide de la Bibliothèque de la Ville, du Musée d'Histoire
naturelle et de l'Association pour le développement de Neuchâtel (ADEN)*.

C'était la première manifestation asiatique importante ayant lieu à Neuchâtel sous

l'égide de la Société, depuis Les arts appliqués de Chine et du Japon, que cette ville avait
accueillis, en 1941, à l'Hôtel du Peyrou. M. de Tscharner, secrétaire de ce qui était
alors les Amis de l'Extrême-Orient, s'était rendu à Neuchâtel pour prendre, de concert

avec le soussigné, les contacts nécessaires.

L'exposition dont nous parlons a été inaugurée le samedi 23 janvier, en présence
de M. Philippe Mayor, conseiller communal, chef du dicastère des Musées et
Bibliothèque, de M. Henri Verdon, chef du dicastère de l'instruction publique, ainsi que
de plusieurs autres personnalités : MM. Yang Pai-Sen, secrétaire de l'Ambassade de
la République populaire de Chine, à Berne, Daniel Vouga, conservateur du Musée
des Beaux-Arts, A. Billeter, directeur de 1'ADEN, Paul Richème, président des sociétés

locales et membre de la Société sino-suisse, Jan Tschichold, de Bâle, auteur de

nombreux ouvrages sur l'estampe chinoise. MM. J.Gabus, A. Quartier et E.Ber-
thoud, directeurs des Musées d'Ethnographie et d'Histoire naturelle, ainsi que de la

Bibliothèque de la Ville, absents de Neuchâtel, s'étaient fait excuser ou représenter.
Après des paroles de bienvenue, prononcées par M. Mayor, M. Constantin Regamey

remercia les personnes et institutions qui assurèrent leur concours à la

manifestation, puis parla de la fondation, du développement et de l'activité de la Société

asiatique qu'il préside. Il rappela notamment le rôle joué par Edouard de Tscharner,
son prédécesseur, comme il l'a fait dans la notice nécrologique parue aux Etudes

Asiatiques (vol. XVI, 1963, pp. 1-13).
Ensuite, M. Georges Redard, membre du Comité de la Société et professeur aux

Universités de Berne et de Neuchâtel, présenta l'exposition, en décrivant les

différentes sortes d'ceuvres d'art qui étaient exposées ou allaient l'être successivement.
M. Redard souligna en particulier le renouveau de l'estampe dans la Chine de ces
dernières décennies, le caractère récent des connaissances que nous avons de la gra-

* Les clichés illustrant cette notice - et les photographies qui leur ont servi de base - ont
été offerts à la Revue par la ville de Neuchâtel, qui voudra bien trouver ici l'expression de

notre vive reconnaissance.



NOTICES 35I

vure chinoise et l'évolution du goût de l'Occident, qui s'intéresse toujours davantage

- en s'éloignant de la chinoiserie - aux formes les plus sévères de l'art extrême-
oriental.

I
Si l'exposition de Neuchâtel était conçue en trois temps, elle comporta pour toute
sa durée, une vitrine de jades de haute époque, montrés pour la première fois en
Suisse: ceux-ci ont fait l'objet, dans la présente revue, d'un essai dédié à E.H. de
Tscharner (Etudes Asiatiques, vol.XV, 1962, pp. 1-61).

Ces objets, sans rapports directs avec l'estampe, sont cependant, soit par leur
forme, soit par leurs ornements, la première manifestation, avec le décor des bronzes

archaïques, de l'abstraction chinoise, qui est bien le propre de l'idéographie et de
la représentation de la nature réduite au seul lavis. On pouvait y voir un dragon
Chang (loc. cit., pl. 6) où l'œil est analogue à l'ancien pictogramme et, sur un anneau
de la fin des Tcheöu (loc.cit., pl. 2), des spirales toutes semblables au signe de la

pluie dans l'écriture ancienne précédant l'invention du pinceau.
Notons en passant que le dragon Chang fut publié, pour la première fois, dans la

revue «Style» de Lausanne, en septembre 1961, avec un article: Actualité du jade
ancien de Chine. L'anneau de la fin des Tcheou a été publié par la Revue d'esthétique
Paris, juillet-décembre 19J8, comme illustration de l'article : Jades «abstraits» de la
Chine ancienne.

Avant de commencer la description des présentations successives, il faut dire en
préambule que la solution tripartite avait été choisie pour deux raisons. Tout
d'abord, l'organisateur avait un matériel suffisant, pour occuper trois fois les vitrines
appartenant au Musée d'Histoire naturelle et à la Bibliothèque de la Ville. Mais
surtout la même exposition avait eu lieu en un seul temps à Capri, en automne 1964,
grâce à l'initiative et à l'hospitalité du Centro Ignazio Cerio di Vita e di Studi, c'est-à-
dire qu'on avait fait l'expérience de montrer simultanément l'estampage, la gravure
moderne et la gravure ancienne.

Bien que disposant alors de plusieurs locaux, le membre de la Société asiatique,
qui d'ailleurs agissait là en son seul nom personnel, avait pu remarquer que les

œuvres exposées appartenaient à des genres trop différents pour ne pas se nuire. La
discrétion de l'estampe ancienne, en particulier, s'accommode mal des couleurs
vives de certaines œuvres contemporaines, tout en prêtant avec celles-ci à des

comparaisons vaines le plus souvent ; surtout, la gravure du XVII e siècle ne supporte pas
mieux le contraste, souvent violent, du noir et du blanc, dans l'estampage.

Quoique faisant toutes partie de ce qu'on appelle les arts graphiques (encore la
chose est-elle discutable en ce qui concerne le frottis, où certains veulent voir
l'ancêtre de l'estampe)1 la gravure du XVIIe siècle, qui reproduit une feuille d'album

1. Ainsi semble-t-il, Marian Densmore, dans son Essai pour servir à l'étude de la gravure
chinoise, Revue des Arts Asiatiques, Tome XI, mars 1937. (L'auteur souligne pourtant que les



352 NOTICES

très traditionnelle, précède en réalité de beaucoup plus que de trois siècles l'art
d'un Tsi Pai Che. C'est dire, par exemple, que les œuvres éditées par le Studio des

Dix Bambous sont aussi différentes d'une gravure moderne que peut l'être un cuivre
de Durer d'une lithographie de Toulouse-Lautrec. - Il fut donc décidé, d'entente
avec les autorités communales de Neuchâtel, qu'il y aurait pour ainsi dire trois
expositions l'une après l'autre.

II

La première partie de l'exposition dura du 23 janvier au 4 février: estampes
modernes et papier à lettres contemporain. Certes, la gravure se limitait aux œuvres
de Tsi Pai Che (1861-1957), cela Par suite du choix opéré par l'importateur. On

pouvait voir dix-sept rouleaux, suspendus dans des vitrines droites, qui suggéraient
un peu l'idée de la «niche» (au Japon tokonoma) où les Extrême-Orientaux placent

pour un moment la peinture à contempler. Dans le même esprit, chaque vitrine était
ornée d'un objet, bronze, ou brûle-parfums en blanc de Chine, prêtés par le Musée

ethnographique de Neuchâtel.
Cette première «tranche» comportait en outre deux autres estampes, d'après le

même artiste, mais non montées sur soie, ainsi qu'un album dépliant, édité par
l'atelier Jung Pao Chai de Pékin et contenant vingt-deux estampes, également d'après
Tsi Pai Che. Cette œuvre, portant la date de 1952, avait été prêtée par un
collectionneur de Neuchâtel, M. Charly Guyot, professeur à l'Université.

Le Musée ethnographique avait aussi mis à la disposition des organisateurs du
matériel instructif et notamment le nécessaire du scribe. «Le poème est une peinture
et la peinture, un poème», disent les Chinois, ce qui se comprend, puisque poètes et
peintres sont avant tout calligraphes et utilisent les mêmes pinceaux, le même lavis.

Si ce n'est généralement pas le peintre qui exécute la gravure reproduisant son

œuvre, on sait que l'artiste sur estampe encre et colore ses blocs d'impression avec
les mêmes pinceaux que le calligraphe-peintre, les mêmes pigments2. C'est dire
l'intérêt qu'il y avait à voir, à côté des estampes, les instruments servant à encrer les

bois. Il y avait aussi quelques blocs d'impression, porteurs de caractères semblables

pierres à estampages ne devaient pas, à l'origine servir à la gravure et qu'on n'a jamais vu de

pierres à sujet inversé). Voir en revanche Chinesische Steinabreibungen, par Jan Tschichold, dans

le Börsenblattfür den deutschen Buchhandel, 16, 126c—1267, Francfort-sur-le-Main, i960.
2. Jan Tschichold, La technique de l'estampe en couleurs, en Chine et au Japon, Comptoirs de

papiers Bucherer Kurrus, Lausanne, 1962. Texte français de A.Grisel et P. Jaquillard, hors

commerce.
Le texte original, en allemand, a paru en 19J9, aussi hors commerce, par les soins des mêmes

Comptoirs, à Bâle, puis en 196 c, dans le Polygraph-Jahrbuch, Francfort-sur-le-Main, avec deux

grandes planches en couleurs, hors texte, reproduisant une estampe, d'après Tsi Pai Che et

une, d'Harunobu.



*** /

H« * >¦

£¦-

*«i-<•!

äir^rè
^-^^^



\/,*Sk

^JgHrt

-mt

-V^^

^
"̂¦*
^£"

%

Id

«*!

•fS*

~ir*4

|

¦

:



NOTICES 353

à ceux qui «ornent» presque toutes les peintures d'Extrême-Orient, puis quelques
tablettes d'encre, celle-ci ne se vendant pas liquide en Chine, mais en petits blocs,

qui sont frottés dans le godet de la pierre spéciale, où se fait le mélange de lavis et
d'eau. Le visiteur pouvait donc voir duex pierres à lavis, accompagnant le porte-
pinceaux, les pinceaux eux-mêmes, au léger manche de bambou, des godets à eau.

Dans les vitrines plates étaient disposées une cinquantaine de feuilles de papier
à lettres, comme le Chinois en utilise encore fréquemment de nos jours. Evitant
d'écrire sur une feuille «que la blancheur défend»3 — le blanc étant la couleur du
deuil - il orne le papier de sujets également imprimés à la gravure sur bois : branches

en fleurs, fruits, légumes, animaux, personnages ou petits paysages4. Etroits
rectangles de papier, qui ne doivent pas être considérés comme des œuvres d'art
proprement dites, mais bien comme utilitaires avant tout, ce qui ne les empêche nullement

d'être fort beaux dans leur discrétion, leur finesse et la force suggestive de ce

qui n'est qu'indiqué.

III
Du 6 au 18 février, après un rapide «changement de décor», l'exposition présentait
ce qui constituait à coup sûr sa partie la plus importante, du point de vue de l'histoire
de l'art: L'estampe et le papier à lettres du XVIIe siècle.

Ainsi, on a pu voir trente-sept feuilles de très bonne qualité (dont deux en deux

tirages différents), provenant de la Collection de peintures du Studio des Dix Bambous,

ainsi que des illustrations du Traité de peinture du Jardin grand comme un grain de

moutarde (collections de M. J.-P. Dubosc, Paris, et P. Jaquillard). Rappelons ici, à titre
de comparaison, que la grande exposition chinoise de Berlin, en 1929, n'en montrait
que vingt-cinq etcelle de la Kunsthalle, à Berne, en 1941, en présentait quelques-unes 5.

3. Mallarmé, Poésies, Brise marine, vers 7.
4. Les renseignements les plus complets se trouvent chez Jan Tschichold, Geschichte des

chinesischen Brief- und Gedichtpapiers, Philobiblon, Hambourg, 2,31—56 (1958).
c. Ausstellung chinesischer Kunst, Berlin, 1929, Würfel Verlag, N°5 662, 663 et 1172. —

Asiatische Kunst aus Schweizer Sammlungen, Kunsthalle, Bern, 1941, N°* 542 à C72, soit 31 feuilles,
parmi lesquelles un petit nombre était montré, «à tour de rôle», pour éviter tout jaunissement.

Illustrations :

Fig. I. Deux grisailles de Tsi Pai Che : crabes et langoustines. En bas : vase de bronze à six
(Chine, XIXe siècle), prêté par le Musée ethnographique de Neuchâtel.

Fig. II. Estampages. Double inscription, d'après Tcheng Pan-k'iao, XVIIIe siècle. En bas:

brûle-parfum, blanc de Chine et bois, orné de trigrammes. Prêt du Musée ethnopraphique
de Neuchâtel. - Photos Jean Pierre Baillod, Neuchâtel.



354 NOTICES

C'est donc peut-être la première fois que le public suisse pouvait voir un aussi

grand nombre de bois, appartenant à ces deux recueils fameux - et isolés, c'est-à-dire
pas entourés ou étouffés par des œuvres d'art plus importantes par leurs dimensions

ou leur «présence».
On connaît la difficulté qu'il y a à dater les estampes chinoises, qui ont été

réimprimées à plusieurs reprises6. Si la première édition des Dix Bambous est de 1644
et celle du Grain de Moutarde, de 1679 et 1701, les exemplaires princeps sont très rares
et il est actuellement encore très difficile d'établir à quel tirage appartiennent les
feuilles isolées que nous connaissons. Le dernier ouvrage paru dans ce domaine7
donne un bon état de la question: «L'exposition des trésors de Pékin à Londres,
en 1936 et à Paris, en 1937, l'exposition de l'Orangerie montrèrent quelques pièces,
mais une présentation importante et raisonnée de l'estampe chinoise n'a encore
jamais été faite.»

Ce n'était certes pas la prétention de la manifestation organisée à Neuchâtel. Une
telle présentation, qui permettrait, seule, un véritable classement, nécessiterait
l'emprunt des exemplaires anciens, rarissimes et disséminés d'Amérique en Chine. Du
moins, pour deux feuilles des Dix Bambous, le visiteur de Neuchâtel pouvait-il
comparer deux tirages différents - et d'ailleurs de très bonne qualité - et constater
qu'ainsi que le dit M. Jean Fribourg, «ce qui a plu a été retiré, regravé, copié». Les

variations ne sont pas grandes dans la composition, mais un examen attentif
permettait de constater un grand nombre de différences dans le faire, dans la manière
de traiter les détails. On pouvait noter en particulier que si un exemplaire était
supérieur dans le traitement des nervures d'une feuille, il pouvait être moins bon
dans l'application des couleurs.

Si l'estampe chinoise - peut-être à cause de sa rareté - n'attire pas un public
aussi nombreux que l'estampe japonaise, plus linéaire, plus graphique, une des causes

en est peut-être que dans l'empire du Milieu, la xylographie s'est souvent limitée à

la grisaille. Ce genre, cependant, plait aux personnes portées vers l'abstrait, ainsi

qu'on a pu le constater, à Neuchâtel, par les réactions provoquées par de très beaux
bambous, en noir, blanc et gris, dont il y avait plusieurs spécimens.

Comme dans le premier «temps», la gravure proprement dite s'accompagnait du

papier à lettres, par la présentation de trois exemplaires du recueil, également copié
à Pékin par l'atelier Jung Pao Chai, et qui est aussi dû au Studio des Dix Bambous.

Rappelons que cette œuvre importante, publiée à Nankin en 1644, s'était complètement

perdue jusqu'au jour où, vers 1930, un seul original fut retrouvé en Chine

6. Voir les deux importants articles de M. Robert Treat Paine Jr., intitulés The Ten Bamboos

Studio, dans le Bulletin of the Museum of Fine Arts, Boston, XLVIII, 1950, et dans les
Archives of the Chinese Art Society of America, V, New York, 19JI.

7. Arts de la Chine III, Peinture, calligraphie, estampages et gravures. Cette dernière partie
est due àM. Jean Fribourg, de Paris. Ce volume a paru à l'Office du Livre, Fribourg, fin 1964.



notices 355

dans la collection de M. Wang Tchao Tze. A partir de 1934, un fac-similé de près
de 2 80 planches était exécuté à la gravure sur bois8. C'est naturellement ce fac-similé
chinois qui fut exposé à Neuchâtel.

Si la Collection de peintures du Studio des Dix Bambous - selon un des meilleurs
connaisseurs des arts graphiques et de l'estampe chinoise - «est sans contredit le plus
beau livre qui ait jamais été imprimé en couleurs»9, on peut soutenir que le papier
à lettres des mêmes éditeurs - qui a, lui, l'avantage de se trouver actuellement dans

le commerce — est bien l'un des plus beaux ouvrages qu'on puisse se procurer de

nos jours dans le domaine de l'art. Bien que nous n'ayons jamais vu le seul original
existant en Chine (mais qui, en Occident, peut se vanter de l'avoir feuilleté?), il
semble que les reproductions exécutées aujourd'hui à Pékin soient d'une grande
fidélité, conformément à la tradition de la gravure chinoise, qui est de donner une
réplique exacte d'une œuvre. En tous cas, on peut dire que les quatre volumes qui
réunissent ces feuillets délicats sont de la plus grande perfection.

«Rares sont les livres délicieux et rares les livres de véritable importance. On ne
voit donc presque jamais la combinaison de ces valeurs. Cependant, l'improbable
n'est pas l'impossible : il peut arriver une fois qu'une œuvre charmante soit le signe
d'une époque du mondeI0.»

Ces mots de Valéry, qui introduisent un récit d'ailleurs publié à Neuchâtel, s'ils
concernent un ouvrage littéraire, s'appliquent par excellence aux recueils d'estampes
chinoises, y compris le Traité du Grain de Moutarde. Dans un compte-rendu d'Arts de

la Chine III, le Journal de Genève ne notait-il pas — en renvoyant à notre Esthétique
de la grâce, parue aux Etudes Asiatiques en 1953 - que les volumes du traité, où
l'on s'attendrait à ne trouver que des recettes techniques, contiennent des préceptes

8. Jan Tschichold, Chinesisches Gedichtpapier vom Meister der Zehnbambushalle, Bàie, Editions
Holbein, 1947. Vingt-quatre reproductions.

Du temps où M.Tschichold publiait son Gedichtpapier, l'atelier Jung Pao Chai de Pékin
n'avait encore reproduit, précise l'auteur, qu'un volume sur quatre de l'oeuvre originale de
Hou Tcheng-yen: aussi les fac-similés des Editions Holbein n'appartiennent-elles qu'à ce
premier volume.

Dans son histoire du papier à lettres, parue à Hambourg en 19C8, M. Tschichold mentionne
(p.41) l'édition complète, 4 volumes contenant 289 feuilles ornées. Nous possédons nous-
même une édition de 1952 - exposée à Neuchâtel, avec deux exemplaires des années 60 -
qui contient 283 feuilles: 62 dans le vol.I; 77 dans le vol.II (il y a une page blanche entre
les animaux du début, au nombre de 9 et les petits paysages encadrés); 72 feuilles dans le
vol. III et autant dans le dernier.

9. Jan Tschichold, L'estampe chinoise ancienne en couleurs, Bâle, Editions Holbein, 1940, p. 6.
10. Paul Valéry, Orient et Occident, dans Regards sur le monde actuel, Œuvres, Ed. de la

Pléiade, II, p. 1028. Il s'agit de la préface du livre Orient de Cheng Tcheng, V. Attinger,
Neuchâtel et Paris, 1928.



356 NOTICES

moraux, dont l'Occidental curieux de la Chine, peut tirer grand profit11. Encore
ne s'agissait-il, dans notre essai que du texte : or celui-ci, uni à la perfection de ses

illustrations gravées, joint véritablement et comme le dit Valéry, l'important au

délicieux, au charmant, étant bien entendu que ces derniers termes n'impliquent
nulle mièvrerie ni faiblesse.

Le papier à lettres est orné des mêmes sujets que ceux des feuilles d'album
reproduites dans la Collection de peintures : branches en fleurs, fruits, pierres forées,
arbres, paysages, quelques personnages, objets utiles, meubles, bronzes ou jades. La

plupart des motifs tirés de la nature sont traités soit en couleurs, soit en grisaille.
Dans ce dernier «genre», mentionnons les bambous et le prunier sous la neige, celle-
ci étant obtenue en réserve dans une teinte grise qui recouvre toute la page.

Dans l'ensemble de l'ouvrage, les feuilles peut-être les plus remarquables sont
celles où le sujet est rehaussé par le léger relief du gaufrage : fleurs de magnolia,
prunier, bronzes anciens, dont le décor est ainsi souligné. A cet égard, il faut signaler
aussi les feuilles qui ne sont ornées qu'au gaufrage. Le sujet semble alors appartenir
à quelque impression «braille» : aucune couleur ni encre, ni en traits, ni en taches,
mais le seul relief obtenu, blanc sur blanc, dans l'épaisseur toute relative du papier,
par un bloc d'impression, qui n'a été ni encré ni coloré. L'exposition de Neuchâtel
montrait un ou deux de ces motifs «aveugles», qu'on pouvait regarder avec un éclairage

frisant, ce dernier seul faisant ressortir tous les détails.

Ainsi, dans la deuxième comme dans la première partie de l'exposition, d'assez

nombreuses vitrines plates étaient-elles consacrées au papier à lettres. Certes, celui-
ci n'est pas destiné à être exposé. Les Chinois l'utilisaient et l'utilisent encore
quotidiennement. Quand il a été réuni, c'est dans les recueils faits pour être parcourus
comme un livre. Aussi fallait-il au visiteur beaucoup d'attention, pour se pencher
sur ces petites feuilles discrètes et silencieuses. C'est parmi elles qu'avaient été

placés derechef les objets prêtés par le Musée d'Ethnographie et dont nous avons
déjà parlé : ils coupaient la série des papiers à lettres de façon opportune pour le

coup d'œil, tout en complétant l'aspect documentaire de la présentation.
De même, pour rompre la suite des vitrines occupées par les petits formats de

l'estampe ancienne, l'organisateur de l'exposition avait montré, au centre du Hall,
une très belle gravure, montée sur un haut rouleau de soie, et reproduisant un beau

lavis de Siu Wei, i$2i-iJ93: Voyageur à dos de mulet sous un vieil arbre12.

11. Walter Weideli, Refuge de l'âme: la peinture chinoise, Supplément littéraire du Journal
de Genève, 14-1 c novembre 1964.

12. L'original se trouve en Chine. Il est mentionné par Osvald Sirén, dans Chinese Painting,
Londres, 19J6-19J8, vol.7, p. 194-19J (et vol.VII, pl.2j7). Reproduit par l'atelier Jung
Pao Chai.



notices 357

IV

Du 20 février au 7 mars, les locaux et les vitrines, mis par la ville de Neuchâtel à la

disposition de la Société asiatique furent occupés par les gravures populaires du
XIXe siècle et par les estampages. Le lecteur de cette revue se rappellera que la

gravure populaire avait fait l'objet d'une exposition, au Helmhaus de Zurich, en 1950,
organisée par la Société et où se trouvaient aussi des peinturesI3.

A Neuchâtel, il y avait une quinzaine de ces xylographies, certes bien différentes
des tirages, même tardifs, des Dix Bambous ou du Grain de Moutarde. Repérages pas
toujours rigoureux, amenant des «bavures», qui contribuent d'ailleurs au charme
de ce genre d'œuvres, ce charme auquel Proust semble faire allusion - pour l'Occident,

du reste - en parlant de ces couleurs qui dépassent les limites prévues par
l'artiste : «un peu de rose flottait aux lèvres d'Esther, au-delà du dessin de leur contour» :

il s'agit ici d'une tapisserie, alors que cette particularité ne s'y rencontre guère14.
Ces gravures se signalent surtout par leur violence chromatique, par l'audace avec

laquelle les couleurs sont juxtaposées : des rouges et des violets, des verts, des

oranges, des bleus vifs. Ces «gardiens des portes», avec toutes leurs armes, carquois
et bâtons forment de véritables blocs monumentaux et massifs, mais fortement rythmés

par les oppositions de teintes.
Dans ce troisième et dernier temps de l'exposition, le public s'est intéressé

davantage peut-être aux estampages. Il en existe d'anciens dans l'un ou l'autre de nos
musées ethnographiques, mais cette forme d'art n'a fait en Suisse, sauferreur, l'objet
que d'une seule présentation, à Zurich en 1944, au Kunstgewerbemuseum J5.

A Neuchâtel, les organisateurs avaient pu réunir vingt-cinq pièces, tirées à Pékin
actuellement, soit sur des pierres ou stèles anciennes, Han, Wei et T'ang, soit sur
des bas-reliefs exécutés au XVIIIe siècle aux fins d'estampage, d'après des compositions

de Tcheng Pan-k'iao, 1693-1765.
Dans les premiers, le sujet est généralement en relief sur la pierre et ressort noir

sur blanc dans l'estampage. C'est le contraire dans les pierres incisées où le sujet est
en creux, donc blanc sur fond noir dans le décalque.

Il faut relever aussi que, pour certaines pièces, dont le «modèle» est très ancien,
celui-ci s'est usé ou cassé : il a été alors remplacé par un relief de bois, qui reproduit

13. Voir Etudes Asiatiques, 19C0, 1-4, pp. 108 à 110 et 117—118 ; pl.III.
14. Proust, Ducôté de chez Swann, N.R. F., 1919, 1.9 2. Ed. de la Pléiade, 193-4, vol. I, p. 61.

Comme souvent dans les allusions de ce genre, Proust fait une «contamination» de deux
formes d'art.

1 c. Ausstellung chinesischer Steinabklatsche, à l'occasion de laquelle fut publié un porte-feuilles,
34 pl. De son côté, le Musée Rietberg a publié six reproductions d'estampages : Festgabe zur
Eröffnung des Museums Rietberg, 24 mai 19 c2. Reproduit des estampages d'une stèle appartenant
au Musée.



358 notices
exactement les contours de l'original, mais où les surfaces ont quelque chose d'uniforme

et de lisse, ce qui n'est pas le cas des reliefs anciens, où se devine la rugosité
et jusqu'au grain de la pierre. Le modèle de bois intervient en particulier pour les

réductions des reliefs célèbres, représentant les chevaux préférés de l'empereur
T'ang, T'ai-tsung, 627—6ro16.

En raison du goût, si développé actuellement pour la calligraphie de l'Extrême-
Orient, l'exposition comportait en outre deux couples d'inscriptions, de cinq grands
caractères chacune, incisés dans la pierre et ressortant en blanc sur fond noir, également

d'après Tcheng Pan-k'iao.
Les pièces les plus remarquées furent les chevaux T'ang, non repris sur bois, les

petits estampages de pierres Han représentant des chars et un cavalier, un ange
musicien de l'époque WeiI7 et deux Lohan, non pas de ceux qui furent incisés au trait
pour la reproduction à l'estampage au XVIIIe siècle, mais des reliefs anciens, extra-
ordinairement sensibles sur le papier, en dépit ou à cause de leurs irrégularités dues

au temps.
Chaque partie successive de l'exposition s'accompagnait d'un certain nombre

d'ouvrages sur la peinture, la calligraphie, la gravure et l'estampage. Les reproductions

ainsi présentées avaient d'abord pour but de montrer que si Tsi Pai Che est bien
d'aujourd'hui, la tradition comporte aussi des audaces toutes modernes, en
particulier chez Tchou Ta, 162C-170C.

Dans la deuxième partie, la documentation iconographique comprenait surtout
des feuilles d'album, analogues à celles qui sont exécutées en gravures dans les Dix
Bambous et le Grain de Moutarde. Enfin, dans le dernier «temps», on voyait des
reproductions d'estampages anciens, ainsi que les deux publications suisses mentionnées
dans notre note n° 1 j.

Il faut souligner aussi que, dans chaque présentation, un «échantillonnage»
permettait au public de voir une petite partie de ce qui allait être exposé par la suite,
ou de ce qui avait été exposé précédemment. Ainsi les personnes qui n'étaient pas
à même de visiter les trois «phases» de la manifestation, avaient-elles la possibilité
d'avoir malgré tout une idée de ce que nous appelons un ensemble, en dépit des

différences considérables qui existent entre les formes d'art exposées.
Pierre Jaquillard

16. On pouvait voir à Neuchâtel la réduction du cheval photographié par O.Fischer dans

le volume de la Propyläen Kunstgeschichte consacré à l'Inde, à la Chine et au Japon. Edition
espagnole, Labor, 1933, haut de la pi.458.

17. E.Burkhardt, Chinesische Steinabreibungen, Munich, Hirmer, 1961, pl. 12. Les deux
Lohan T'ang se voient pl. 20. Les seize Lohan incisés, qui appartiennent à un art plus théologique

et extérieur sont reproduits pl. 24 à 31.



NOTICES 359

EROTIK UND RELIGION

Seit je erwecken die erotischen Skulpturen indischer Tempel beim westlichen
Betrachter einen zwiespältigen Eindruck: was er ästhetisch bejaht, muß er ethisch
verneinen. Dieser Gegensatz ist um so paradoxer, als es sich um echt religiöse Kunst
handelt. Wohl sind verwandte Phänomene bei anderen Völkern - selbst im christlichen

Mittelalter ' - nachgewiesen worden, doch selten mit solcher Offenheit, nie
mit dieser künstlerischen Kraft und sinnlichen Ausgelassenheit. Dies hebt den Widerspruch

nur noch stärker hervor, denn gerade das religiöse Leben der Inder ist durch
eine tiefe, geistige Verinnerlichung und damit Abkehr von der Sinneswelt, manchmal

verbunden mit härtester Askese, gekennzeichnet. Man kann sich des Gefühls
nicht erwehren, daß die übertriebene Vergeistigung in ihr Gegenteil umgeschlagen
hat. So empfand schon der islamische Reisende Alberuni (um 1030) die indische
Erotik einfach als «monstruös»2. •

Und der Europäer Die christlichen Missionare hielten diese Darstellungen
selbstverständlich für ausgesprochen obszön. Ihnen schloß sich der Puritanismus des vik-
torianischen Englands an, der im fernen Lande so tiefe Wurzeln gefaßt hat, daß für
viele moderne Inder die größten Kunstwerke ihrer großen Vergangenheit zum
Abscheu wurden. Allmählich rang sich dennoch eine offenere, verständnisvollere
Einstellung durch, teils dank einer gründlicheren Erforschung der indischen Religionen,
teils kraft eines tiefen Wandels, der sich im Abendlande selbst, durch Psychoanalyse
und ähnliche Strömungen angeregt, vollzogen hat. Man suchte nun hinter den
«Liebespaaren» (mithuna) einen tiefern religiösen oder gar philosophischen Sinn, eine
Tendenz, die sich in den letzten Jahren extrem verschärft hat, was schon aus dem
Titel bzw. Untertitel der Werke von Daniélou [1] und Mulk Raj Anand [2] ersichtlich

wird. [Zahlen in eckigen Klammern verweisen auf Bibliographie, S. 371.]

Mit dieser widersprüchlichen Interpretation, die neuerdings mehrfach bei
gerichtlichen Untersuchungen zum Ausdruck kam, wird das Problem gesetzt: wie
kann die indische Erotik, selbst in ihren kühnsten, künstlerischen Gestaltungen, auf
religiöse Wurzeln zurückgeführt werden? Die hier zu besprechenden Werke bieten
in dieser Hinsicht ein überaus reiches Forschungsmaterial. Es gilt, frei von persönlichen

Überzeugungen und Vorurteilen, allein auf geschichtlicher Grundlage, alle

jene mannigfaltigen Faktoren herauszuschälen, die zu diesen erstaunlichen
Schöpfungen indischer Kunst geführt haben.

1. Zahlreiche Beispiele bei J.J.Meyer, Trilogie altindischer Mächte und Feste der Vegetation,
Zürich 1937.

2. Alberuni's India. English edition by E. C.Sachau, London 1910, I., S. 179: «Many Hindu
customs differ from those of our country and of our time to such a degree as to appear to us

simply monstrous.»



360 NOTICES

1. Mythologie. Im berühmten kosmogonischen Hymnus des Rgveda tritt kâma, die
Liebe (Eros), bereits als kosmogonisches Prinzip auf, wenn es heißt: «Über dieses

(das Urwasser) kam am Anfang das Liebesverlangen (käma), das des Geistes erster
Samen war» (10,129,4). m den Brähmanas kehrt das Motiv des Schöpfergottes
Prajâpati, der sich einsam fühlte, in einer Formel immer wieder: «er begehrte (kam-),
möchte ich mich vermehren», worauf er die Kreaturen schuf. Manchmal trat neben
dieses Prinzip der Begierde das des tapas, der inneren Glut, der Askese, so daß wir
die später entgegengesetzten Tendenzen, die der Sinnlichkeit und Selbstkasteiung3,
bis in die frühvedische Zeit zurückverfolgen können. Nach dem Schöpfungsmythus
von RV 10, 90 war Purusa, der Urriese, aus dem die ganze Welt entstand, ein
zweigeschlechtliches Wesen, was in Jüngern Texten noch deutlicher zum Ausdruck
kommt. «Im Anfang hatte das Selbst (ätman) die Gestalt einer Person (purusa)
Es war so groß wie eine Frau und ein Mann, die sich eng umschlungen halten.» Sie

begehrte ein Zweites, worauf das Selbst sich in zwei Teile trennte. «Daraus
entstanden Gatte und Gattin» (Brhadâranyaka Upanisad 1,4,1—3 ; [2], S. 18). Indem sie
sich begattet haben, entstanden alle Geschöpfe. Deshalb symbolisieren linga und

yoni — das männliche und weibliche Organ — noch heute die Weltschöpfung: die
natürliche Zeugung wurde auf den Kosmos projiziert. Die Beziehungen mythologischer

Vorstellungen zur Erotik sind in Indien so mannigfaltig, daß ihre Bedeutung
auch ohne weitere Beispiele außer Frage steht.

2. Magie. Nicht weniger offensichtlich ist derZusammenhang zwischen magischem
Denken und Sexualität. Es genügt hier an die zahlreichen Hymnen und Zauberformeln

des Atharvaveda, die auf die Liebe, die Zeugung und ganz allgemein die Fruchtbarkeit

in Haus und Feld abzielen, zu erinnern ([2], S. 13)*. Sogar das brahmanische

Opfer wird als Symbol eines kosmischen Zeugungsaktes aufgefaßt ([1], S. 42-43).
Chândogya Upanisad r, 8,1-2 spezifiziert: «Das Weib, fürwahr ist ein Opferfeuer,

der Schoß ist sein Brennholz, die Scham die Flamme, die Einfügung die

Kohlen, das Lustgefühl die Funken» ([1], S. 24). Schon im vedischen Ritual des Ma-
hävrata fand eine geschlechtliche Vereinigung zwischen einer Dirne und einem Südra

statt, um dadurch magisch die Fruchtbarkeit von Natur und Volk zu fördern.
Dieselbe Bedeutung hat die uns obszön anmutende Begattungszeremonie der Hauptgemahlin

des Königs mit dem geopferten Pferde beim Aévamedha. Am eindrücklichsten

hebt den magisch-rituellen Aspekt des Geschlechtsaktes Brhadâranyaka Upanisad

6 hervor. Deshalb malen noch heute die Hindus bei besondern Festlichkeiten,
wie Frühlings- oder Hochzeitsfeiern, erotische Bilder auf den Fußboden und an die
Wände des Hauses. Diese Darstellungen haben neben dem positiven, Zeugung und
Geburt fördernden, noch einen negativen, apotropäischen Charakter: sie wenden

3. Vgl. die zwei Extreme (anta) — Sinnenlust und Selbstkasteiung - im Buddhismus.

4. Vgl. V.Henry, La magie dans l'Inde antique, Paris 1904, S. 119fr. Vermehrungszauber
durch Paarungsszenen glaubte man bereits in der Kunst der Steinzeit entdecken zu können.



NOTICES 361

den bösen Blick ab. Die Silpasästras, die altindischen Handbücher der Architektur,
lassen darüber keinen Zweifel: ohne Liebespaare wären die Tempel magisch
unwirksam, ja gar unheilvoll und würden vom Blitz zerstört. Dieselbe Funktion haben
die nackten Figuren mit meist übertrieben großen Geschlechtsteilen bei primitiven
Völkern : sie bewachen das Haus, schützen vor dem bösen Blick und wehren die
Dämonen ab. Sogar aufchristlichen Kathedralen besitzen analoge Statuen, z. B. mit
entblößtem Hinterteil, eine apotropäische Funktion. Eine nicht minder geheiligte
Aufgabe erfüllten die Hierodulen, die «Dienerinnen Gottes» (devadäsi), als Tempeltänzerinnen.

3. Mystik. Die Opfermagie der Brähmana-Texte findet ihre Überwindung im
mystischen Pantheismus der Upanisaden, der den Höhepunkt in der von Yâjnavalkya
geschilderten unio mystica findet. «Wie ein von einem geliebten Weib Umschlungener

weder Äußeres noch Inneres kennt, so kennt auch das im Körper befindliche
Selbst, wenn es vom geistigen Selbst umschlungen wird, weder Äußeres noch Inneres»

(Brhadâranyaka Upanisad 4, 3, 21). Im Sivaismus saktistischer Prägung steht die
geschlechtliche Vereinigung als symbolische Verwirklichung der absoluten Einheit

ganz im Vordergrund. Das eigentliche Ziel ist ananda, die Wonne oder Glückseligkeit
des reinen Geistes, ein Terminus, der auch Wollust bedeutet. Sogar im streng

monistischen und übersinnlichen Vedänta Saiikaras ist ananda ein Attribut des an
sich unbestimmbaren Absoluten. Das Moment der Fruchtbarkeit spielt dabei, wie
Daniélou hervorgehoben hat ([1], S. C3), keine Rolle. Allerdings geht er wohl zu
weit mit der Behauptung : «La notion de fécondité est tout à fait étrangère à la valeur
sacrée que les Hindous attribuent à l'érotisme, à la sensualité, à l'amour.» Dies trifft
bloß auf die Erotik der Yoga-Mystik zu, während im magisch-religiösen Denken
gerade die Steigerung der Zeugungskraft und der allgemeinen Fruchtbarkeit
überwiegt. Der Yoga darf wohl als die raffinierteste Sublimationstechnik der Menschheit
betrachtet werden. Durch ihn werden alle niedern Triebe, ja sogar die im
Unbewußten (adrsta) fortwirkenden Kräfte und Einflüsse (vâsanâ, samskâra) vergeistigt
und damit überwunden. Dies führt zum Zustand des samâdhi, der vollkommenen

Verinnerlichung und Sammlung, in der die Subjekt-Objekt-Spaltung des Bewußtseins

transzendiert wird. Der Tantrismus hinduistischer wie auch buddhistischer

Richtung findet im Symbol der unio mystica — dem yab-yum (Vater-Mutter-Vereinigung)
der Tibeter — die Bipolaritat der Welt wie auch deren ursprüngliche Einheit

wieder. In Geheimkulten, z. B. der cakrapujä der Sakti-Verehrer, wurde dieses
Einswerden mit dem Urprinzip durch den sakralen Koitus rituell vollzogen. Im Hohenlied
des Hinduismus, dem Gïtagovinda des Dichters Jayadeva5, erhielt die indische Mystik

ihre sublimste und universalste Ausdrucksform: Die Vereinigung Rädhäs mit
Krsna spiegelt die der Seele mit dem Weltgeist wider.

j. Vgl. F. Rückerts Übersetzung, Gïtagovinda. Das indische Hohelied des bengalischen Dichters

Jayadeva. Insel-Bücherei Nr. 303.



362 NOTICES

4. Religion. Die mythischen, magischen und mystischen Voraussetzungen fanden
einen kondensierten Niederschlag in den verschiedenen Schulen und Sekten des

Hinduismus. Obwohl es sich dabei um verhältnismäßig späte Religionsformen
handelt, so reichen ihre Wurzeln doch in die früheste Vergangenheit Indiens zurück,
wie die Verbreitung des Phalluskultes in der Industalkultur eindrücklich vor Augen
führt. Wahrscheinlich kamen bereits die vedischen Inder mit den autochthonen
Phallusverehrern in Berührung, was vor allem der verächtliche Ausdruck sisnadeva,

«jene, die den Penis zum Gotte haben»6, nahelegt. Erst im Hinduismus wurde die
universale Polarität von männlichem und weiblichem Prinzip, symbolisiert durch
linga (Phallus) undyoni (Vulva), wiederum zu einer Grundanschauung erhoben.
Auffallenderweise ist dabei der Phallus nach oben gerichtet, was mit Daniclou ([ 1 ], S. 3 6)
auf einen Sublimationsprozeß, die Vergeistigung der Geschlechtskraft (vgl. den
Ausdruck ürdhvaretas) - so besonders im Kundalini-Yoga - gedeutet werden darf.

Im £aktismus wird die vorarische Muttergottheit, also das weibliche, materiell-
naturhafte (prakrti) Prinzip in den Vordergrund gerückt, wodurch die Welt der
sinnlichen Erscheinungen, der Mäyä, in ein neues, positives Verhältnis zum
Menschen tritt, was gleichzeitig die überbordende Sinnlichkeit, die sich in der religiösen
Kunst widerspiegelt, erklärt. &va als männliches Geistesprinzip wird daher in die
abstrakte Welt der Metaphysik verwiesen, wo er als leblose, manchmal
zweigeschlechtliche Gestalt, auf der Durgä-Käli ihren wilden, wüsten, wollüstigen Tanz

aufführt, den Urgrund alles Seins, das Absolute, verkörpert.
Wie mächtig die Anziehungskraft dieser Neuorientierung war, veranschaulicht

am besten der Tantrismus, insbesondere in seiner extremen, linksgerichteten Form.
«Links» muß hier als die Seite der Frau angesehen werden, weil das weibliche Prinzip,

also das Schöpferische, Emotionale, Sinnliche überwiegt. Daraus entsprangen
zahlreiche sivaitische Sekten mit orgiastischen Tendenzen, indem ausgelassene
Sinnlichkeit, vor allem geschlechtlicher Natur, zum Heilsweg erkoren wurde : durch

Befriedigung der Sinneslust suchte man das Sinnliche zu transzendieren. Zweifellos

waren es diese sivaitisch-saktistischen Sekten — Päiupata, Kaula, Käpälika, Go-
raksanäthin, Lingäyat usf. -, die für die erotischen SkulpturenmancherHindu-Tempel
direkt verantwortlich waren. Selbst der ursprünglich allem Geschlechtlichen
abholde Buddhismus konnte sich dem Einfluß des Tantrismus nicht entziehen. Im Vaj-
rayäna, dessen jab-/um-Darstellungen in der tibetischen Kunst sich heute noch

größter Beliebtheit erfreuen, fand die Erotik allerdings nur in ihrer mystisch-vergeistigten

Form Eingang. Perversionen und Obszönitäten sind uns aus diesem

Religionsbereich nicht bekannt7.

6.An dieser Deutung hai tenwir im Gegensatz zu neuern Untersuchungen (A.D. Pusalker,
Sisnadeva in the Rgveda and Phallus Worship in the Indus Valley, Sarüpa-Bhärati, Hoshiarpur 1954) fest.

7. Vgl. Herbert V.Guenther, Yuganaddha. The Tantric View ofLife, Benares 19J2 und Lama

Anagarika Govinda, Grundlagen tibetanischer Mystik, Zürich 19C6, S.9jff.



NOTICES 363

Steht auch die künstlerische Gestaltung der indischen Erotik - Konarak (Sürya),
Bhuvaneévar, Khajuraho, Ellora usw. — ganz im Zeichen des orgiastisch-«dionysischen»

Sivaismus, so sei doch daran erinnert, daß verwandte geistig-religiöse
Strömungen dem sonst so maßvollen «apollinischen» Visnuismus keineswegs fremd sind.
So hat insbesondere der Rädhä-Kult der Vallabhas nicht selten zu sexuellen
Ausschweifungen geführt.

c. Philosophie. Die philosophischen Anschauungen der indischen Erotik gründen
auf den religiösen Grundlagen, indem die in der empirischen Welt zutage tretende
Bipolarität durch die Metaphysik im übersinnlichen Absoluten überwunden wird.
Das Sämkhya-System gründet auf dem Gegensatz von purusa (Geist) und prakrti
(Natur). Die Erlösung beruht auf der vollständigen Loslösung des männlich-geistigen
Prinzips von der weiblichen Prakrti, die als Ursache allen Übels betrachtet wird,
nach dualistischer Anschauung jedoch nicht endgültig vernichtet, sondern bloß
«isoliert», getrennt werden kann.

Der rein monistische Vedänta geht noch einen Schritt weiter, indem er das schöp-
ferisch-individuierende Prinzip zur Illusion (mäyä) erklärt : die Mäyä existiert nicht
vom absoluten Standpunkt. Daher verwirft dieses System Liebe, Begierde, Leidenschaft

als Wurzel der Verblendung, die nur durch den «Weg des Wissens» (jnäna-
märga) überwunden werden kann. In der spätem sivaitischen Philosophie (Trika
usf.) wird der Gegensatz Geist-Natur mit Vorliebe durch geschlechtliche Metaphern
ausgedrückt, doch gilt es auch hier, ihn zu transzendieren. Die mystische communio

führt zu einem Zustand der Versenkung, in dem die Differenzierungen und damit
die zwei Pole Mann-Weib aufgehoben und in eins verschmolzen werden. In diesem
Sinne gehört die Erotik zur Welt der Erscheinungen, der vom metaphysischen Standpunkt

die Wirklichkeit abgesprochen wird.
Im Gegensatz zum Sivaiten Sankara erheben Râmânuja und dessen Schüler als

Verehrer Visnus den bhaktimärga, den «Weg der Gottesliebe», zum höchsten Mittel der
Erlösung. Doch dadurch erhält das erotisch-emotionale Element bloß im Sinne
mystischer Vergeistigung eine gewisse Bedeutung, das Geschlechtliche selbst wird als

Hindernis für die Kommunion (bhakti) mit dem Göttlichen betrachtet. Ganz allgemein

gilt in der indischen Philosophie käma, der schöpferische Eros der Mythologie -
hier auf die psychologische Ebene übertragen — als Grundursache der Wiedergeburt,
damit der Individuation, also des Abfalls vom göttlichen Prinzip, sei es das Absolute

(brahman) oder der persönliche Gott (Isvara). Darum tut man gut, die Philosophie
nicht zur Apologie der hier in Frage stehenden Kunstschöpfungen anzuführen. Diese
Rolle spielt sie höchstens im Tantrismus, welcher der geschlechtlichen Polarität
eine kosmische Bedeutung beimißt, eine Anschauung, die jedoch mehr zum Bereich
der Religion als der philosophischen Spekulation gehört. Anderseits beruht die
endgültige Überbrückung dieser grundlegenden Kräftespaltung der Yoga-Methode an,
die am besten dem psychologischen Bereich zugeordnet wird.



364 NOTICES

6. Psychologic Nirgends überrascht die Urwüchsigkeit der Sexualität in den

religiösen Kulten und künstlerischen Darstellungen so sehr wie bei dem introvertierten,

asketischen Volke der Inder. Wir stehen vor einem psychologischen Rätsel.
Schon Buddha hatte versucht, die zwei Extreme der Sinnlichkeit und der
Selbstkasteiung durch den goldenen Mittelweg zu vermeiden. Der von ihm gelehrte heilige
Weg mutet uns dennoch höchst asketisch an, gehörte doch die vollkommene
geschlechtliche Enthaltsamkeit zu den Grundprinzipien der buddhistischen Ordensregeln.

Man ist daher berechtigt, an eine religiöse Reaktion zu denken, deren Ziel
es war, die Einseitigkeit und Strenge des Mönchtums zu kompensieren. Daß diese

Kompensation leicht zur Zügellosigkeit führen konnte, liegt auf der Hand. Dennoch

ging es hier keineswegs allein um die Freuden des Diesseits ; vielmehr stand dahinter
das an sich weltverneinende Ideal der Erlösung, das man bloß mit neuen Mitteln zu
verwirklichen suchte. Das Losungswort lautete, daß man das Sinnliche allein durch
die Sinnlichkeit überwinden kann. Die größte Gefahr droht dem geistlichen Leben

von Seiten verdrängter, geschlechtlicher Komplexe. Wohl mit Recht bemerkt Da-
niélou in diesem Sinne : «La crainte du sexuel est toujours une manifestation d'anti-
spiritualité.» Daher die Bedeutung der Offenheit und Natürlichkeit: «Pour l'être
évolué, la sexualité doit être sans déguisements, sans artifices, sans voiles» ([1], S. 78).

Wie sehr es sich schließlich um eine gänzliche Überwindung des Geschlechtlichen
handelte, zeigt am deutlichsten der Kundalini-Yoga, der eine genaue Kenntnis der

biologischen Funktion der geschlechtlichen Energie für die geistigen Möglichkeiten
des Menschen voraussetzt, denn das Ziel dieser Übungen war ihre Umwandlung in
reine Geisteskraft. Eng damit verbunden war der Gebrauch von alkoholischen
Getränken, Fleisch usf. im Tantrismus: Man räumte mit alten Tabus auf, um den
Zustand der Erlösung jenseits von Gut und Böse auf direkterem Wege zu erreichen

(cf.[2],S.37f).
7. Soziologie. Letztlich genügt auch die psychologische Betrachtungsweise nicht,

die radikale Gegensätzlichkeit von patriarchalisch-matriarchalischer, asketisch-or-

giastischer, weltverneinend-diesseitsfreudiger Lebenshaltung in der indischen

Religionsgeschichte zu erklären. Der Zwiespalt gründet vielmehr auf dem Zusammenprall

von zwei grundverschiedenen Rassen, der arischen und der autochthonen. Die
Verehrung von Muttergottheiten und der Phalluskult standen im Industal in hoher
Blüte Jahrhunderte vor der arischen Einwanderung. Diese führte eine extrem
patriarchalische Sozialordnung mit sich. So war den vedischen Indern die Religion der

Ureinwohner, «die den Phallus als Gott betrachteten» (sisnadeva), ein Greuel. Darum

hat man mit großer Wahrscheinlichkeit den Prototyp des hinduistischen Sivas,
der unter dem Symbol des Linga verehrt wird, in der Industalkultur gefunden.

Zahlreiche andere Faktoren bekräftigen die Hypothese, wonach das orgiastische
Element vornehmlich durch die Ureinwohner in die indische Religiosität Eingang
gefunden hat. Beim sakralen Koitus der Mahävrata-Feier nimmt ein Südra oder ein



NOTICES 365

Mann aus Magadha mit einer Dirne teil. Der Beischlafzwischen Königin und geopfertem

Hengst beim Asvamedha weist typisch südliche Züge auf, die bei den Indoger-
manen fehlen8. Die Institution der Hierodulen, der Devadâsîs und Tempeltänzerinnen,

hat ebenfalls einen nicht-arischen Charakter und war deshalb am stärksten im
dravidischen Süden vertreten.

Durch den sich immer stärker ausbreitenden Assimilationsprozeß erhielt die
Weltanschauung der Primitivstämme ein stetig wachsendes Gewicht. So entwickelte
sich der Tantrismus, der vor allem in seiner saktistischen Form auf ein mutterrechtliches

Substrat hinweist. Der Krsna-Kult steht in Verbindung mit Hirtenstämmen,
während die Räma-Sage im östlichen, erst spät brahmanisierten Indien entstanden
ist. Waren all diese Vorstellungen und Riten dem Brahmanismus auch ursprünglich
fremd, so kam es dennoch im hinduistischen Synkretismus zu einer fruchtbaren Ein-
schmelzung : Selbst die Erotik fand auf diese Weise einen Platz im Heilspfad. In manchen

tantrischen Praktiken handelt es sich in Wirklichkeit um eine mystische Um-
deutung des primitiven, sakralen Koitus.

8. Ethik. Wie vom sozialen so war der Hinduismus auch vom ethischen Standpunkt
eine Religion des Ausgleichs und der Hierarchie. Nach den Dharmasästras, den
Rechts- und Sittenbüchern, wurde der Lebenslauf der obern drei Kasten in vier
Stadien aufgeteilt: 1. Studium als brahmacärin, wobei das Gelübde der Keuschheit
bestand, 2. der Stand eines Hausvaters (grhastha), 3. der Stand eines Waldeinsiedlers
(vänaprastha). Nur der 4. Stand, der des samnyäsin, des Yogin, «der alles aufgegeben
hat», war nicht an die Einhaltung dieser Reihenfolge gebunden ; der Samnyäsin war
nicht verpflichtet, zu heiraten. Im übrigen galt es als erste und höchste Pflicht,
Nachkommenschaft - insbesondere männliche — zu erzeugen. Erst nachdem er die Kinder
seiner Kinder gesehen hatte, durfte ein Brahmane als Eremit in den Wald
hinausziehen.

Mit diesen Lebensstufen (äsrama) hängt die Abstufung der Sittenlehre zusammen.
Für einen Hausvater war es von Nutzen, in die Geheimnisse der Liebeskunst eingeweiht

zu werden. Deshalb schufen die Inder eine entsprechende Literatur, die der
Kämasästras, d.h. der Lehrbücher der Liebe, von denen das lastra des Vätsyäyana,
das uns hier in der neuen englischen Übersetzung von S. C. Upadhyaya [7] vorliegt, am
berühmtesten ist9. Die erste vollständige, gewissenhafte Verdeutschung des gleich-

8. Vgl. W. Koppers, PJerdeopfer und Pferdekult der Indogermanen. Wiener Beiträge zur
Kulturgeschichte und Linguistik IV, 1936, S. 344fr. Während dieser cohabitatio wechselten die
herumstehenden Männer und Frauen allerlei anrüchige Zoten: die Aischrologia verstärkt den
Fruchtbarkeitszauber.

9. Die Übersetzung ist zuverlässig. Die allgemeine Einleitung berücksichtigt die übrige
erotische Literatur, während im Anhang die Lehren der verschiedenen Autoren einander
gegenübergestellt werden. Die Bibliographie hingegen ist oberflächlich und ungenau. Eine erste
englische Übersetzung aus dem Gujarati erschien 1883 in Benares im Auftrag der «Hindoo



366 NOTICES

falls wichtigen Ratirahasya von Kokkoka verdanken wir S. Lienhard [8],0. Nichts
wäre dem Verständnis dieser Werke abträglicher, als sie unter die Pornographie zu
rechnen. Die lautere Absicht in der Abfassung seines Buches hat Vätsäyana mit aller
Ausdrücklichkeit hervorgehoben. «Ich, Vätsyäyana, habe nach gehöriger
Prüfung der Überlieferung dieses Kämasütram entsprechend verfaßt. Zu höchster
Enthaltsamkeit und Andacht ist es geschaffen worden für das Treiben der Welt ; seine

Einrichtung hat nicht die blinde Leidenschaft zum Ziele. Wer den Sinn dieses
Lehrbuches kennt, der zähmt seine Leidenschaft, indem er dem Dharma, Artha und Kâma
ihre Bestimmung wahrt, die sie in der Welt einnehmen ".» Die drei Lebensziele der
Hindus weisen dieselbe maßvolle Ausgeglichenheit auf wie ihre Lebensstadien. Neben

dem Recht (dharma) im sittlichen, sozialen und religiösen Sinne besitzt auch das

Nützliche (artha) und das Angenehme, d.h. die Liebe (kâma) mit ihren Hilfswissenschaften

wie Musik, Tanz usf., eine vollkommene Daseinsberechtigung. Schließlich
ist zu beachten, daß für die Brahmanen die Ethik nie Selbstzweck war : das Absolute

liegt jenseits von Gut und Böse. Wer also weiß, wird nicht befleckt von guter oder
böser Tat, heißt es schon in den Upanisaden (cf. Brhadâranyaka 4,4, 22).

9. Kunst. Die Funktion der erotischen Skulpturen ist aufs engste mit der Eigenart
des Hindu-Tempels und der indischen Kunst schlechthin verbunden. Der Tempel ist

Kama Shastra Society»; 1891 folgte in Paris die französische von E.Lamairesse. Von
wissenschaftlichem Wert ist die Verdeutschung des Kämasütra mit dem Kommentar des Yaéodhara

von R.Schmidt, Leipzig 1897, c., verbesserte Auflage 191c (scheinbar unzüchtige Kapitel in
lateinischer Übertragung). Eine erste, vollständige deutsche Ausgabe stammt von Ferdinand
Leiter und Hans H. Thal : Das Kämasütram des Vätsyäyana. Mit Geleitwort von Magnus Hirschfeld.

Mit einem Anhang: Das Erotische in der indischen Kunst (Liebe im Orient). Lindau,
Rudolph, 19C9. Drei weitere englische Übersetzungen sind kürzlich gleichzeitig erschienen :

1. The Käma Sütra of Vätsyäyana. Translated by Sir Richard Burton and F. F. Arbuthnot. Edited
with a preface by W.G.Archer. Introduction by K.M.Panikkar. London, Allen & Unwin,
1963. 2. The Kama Sûtra of Vätsyäyana Ed. with forew. and notes by John Muirhead-Gould.
Introd. by Dom Moraes. London, Panther Books, 1963. 3. Vätsyäyanas Kama Sûtra With
introd. and illustrations. London, Champion, 1963. Diese bibliographischen Angaben verdanken

wir der Freundlichkeit von Herrn Dozent Dr. Claus Vogel.
1 o. Die Übersetzung enthält neben wertvollen Anmerkungen ein Verzeichnis der Pflanzen

und Tiernamen. Mit diesem Texte, im wesentlichen eine Zusammenfassung der Lehren

Vätsyäyanas, befaßte sich schon Richard Schmidt, Beiträge zur indischen Erotik. Das Liebesleben des

Sanskritvolkes nach den Quellen dargestellt. Berlin 1922 (3. Auflage). Kürzlich erschien die
englische Übersetzung : The Koka Shastra, being the Ratirahasya ofKokkoka, and other Medieval Indian

Writings on Love. Translated and with an Introduction by Alex Comfort. Preface by W. G.
Archer. London, Allen & Unwin, 1964. Vgl. ferner L. Sternbach, Ganikä-vrtta-samgrahah or Texts

on Courtezans in Classical Sanskrit. Hoshiarpur, Vishveshvaranand Vedic Research Institute, 1953
(Vishveshvaranand Indological Series 4) ; Kalyänamalla, /. Anangaranga. II. Der Duftende Garten.

Lindau, Rudolph, 19J9 (Liebe im Orient).
11. Das Kämasütram, übersetzt von R.Schmidt, S.479 (3. Auflage).



NOTICES 367

ein Abbild der kosmischen Ordnung, ein geometrisches Diagramm, ein yantra, in
dessen heiligem Zentrum, wie in einem Brennpunkt, alle Kräfte zusammentreffen.
Dadurch wird er zum magischen Mittelpunkt, zum «Nabel» der Welt. In den 3iva-

Tempeln wird dieser durch das Linga, das Symbol der schöpferischen, welterhaltenden

Kraft, dargestellt. Die innern und besonders äußern Mauern des Tempels sind

mit zahllosen Skulpturen, die Mythen, Legenden, Szenen aus dem Alltag usf.
darstellen, geschmückt. Unter ihnen nehmen die erotischen Gestalten manchmal einen

überwiegenden Platz ein. Dies kann nur bei jenen Erstaunen oder gar Empörung
erregen, die nicht bedenken, daß der Hindu-Tempel kein Ort des Gebetes im christlichen

oder mohammedanischen Sinne, keine Versammlungshalle der Gläubigen ist,
sondern eben ein Abbild des Universums und daher ein Weg, der von der äußern,
sinnlichen Welt des Scheins, wo alles bloß Gleichnis ist, zum wahren Innern, dem

Quellpunkt aller Kräfte, dem absoluten Geiste führt (cf. [1], S. 13-14).
Aus diesem Grund steht auch dem weltlichen Treiben, insbesondere dem Eros,

ein bedeutender Platz auf der Fassade und den Vorhallen zu, um so mehr, als ja die

ganze Entfaltung des «Schleiers der Mäyä» vom Siva-Linga im heiligen Zentrum
ausgeht. Überhaupt scheidet der Hinduismus — im Gegensatz zum Vedismus - nie radikal
zwischen profaner und sakraler Sphäre : beide laufen ineinander über, beide
bedingen sich gegenseitig. So umfaßt das religiöse System neben dem Dharma auch
Artha und Käma. Nur wer zutiefst die Vergänglichkeit und Eitelkeit des Irdischen
erfaßt hat, kann von ihm erlöst werden. In diesem Sinne verfolgt selbst das anrüchigste

dieser Kunstwerke, der große Mahädeva-Tempel von Khajuraho, ein soterio-
logisches Ziel. «Das ganze Kunstwerk offenbart seine yoga-ähnliche Funktion, den
Menschen aus der Bindung ans Irdische zu befreien und zur Vereinigung mit dem
Göttlichen zu fuhren.» Woraus sich der Schluß ergibt: «Die Forderung des Vish-
nudharmottara, daß alle Kunst der Erlösung zu dienen habe, ist erfüllt12.»

Noch ein zweiter Punkt verdient hier Beachtung. Die Inder haben neben den
Mythen und Legenden auch die Vorschriften der Sästras über Tanz, Musik usf. im Stein

gestaltet, so daß z. B. auf einem Tempel die klassischen Tanzposen dargestellt werden.

Verständlicherweise wurde auch die reichhaltige Fundgrube der Käma-Litera-

tur zu diesem Zwecke gründlich ausgebeutet. Dabei mag gerade die Schwierigkeit
des «Stoffes», die Akrobatik der asanas beim Geschlechtsakt, die indischen Künstler
zu immer kühneren plastischen Formen herausgefordert haben. Ihnen ging es daher

weniger um den Inhalt als um die formale «künstlerische Gestaltung», wie ja gleichfalls

das heilige Wort der Veden erst durch die «dichterische Formulierung»
magische Kraft besaß. Nicht die Sinnlichkeit, sondern die künstlerische Phantasie feiert
bei diesen akrobatischen Yoga-Stellungen ihre Orgien.

12. Heimo Rau, Die Kunst Indiens bis zum Islam, Stuttgart 19C8, S. 37. Vgl. ferner den

Anhang «Das Erotische in der indischen Kunst» zur Kämasütra-Übersetzung von F.Leiter und
Hans H.Thal.



368 NOTICES

Im übrigen sei hier noch auf die hervorragende Stellung, welche die geschlechtliche

Symbolik in der indischen Kunst einnimmt, hingewiesen. Im Vordergrund
stehen Linga und Yoni, die meist mit unmittelbarer Offenheit dargestellt werden,
manchmal aber stark stilisierte oder gar metaphorische Formen annehmen, wie etwa
das Linga als Elefantenrüssel (als Mäyä im Traume Buddha empfing) oder Einhorn und
die Yoni als Lotusblume oder Gefäß13.

10. Parallelen. Die drei weitern vom Verlag Nagel in Genf herausgegebenen,
gleichfalls reich illustrierten Bände [3]-[c] vereinigen ein vortreffliches Vergleichsmaterial.

Betont tritt darin wiederum die religiöse Grundlage der erotischen
Darstellungen hervor. Die elementare Bedeutung des Phalluskultes in Rom, Griechenland

und Japan veranschaulicht den Anteil des Geschlechtlichen in den religiösen
Vorstellungen so verschiedenartiger Völker. Wer den Ausführungen von Jean Marcade

und Charles Grosbois folgt, wird mit Gewißheit inne, einer Urerfahrung der
Menschheit gegenüberzustehen, die von «kühner Unschuld» und nicht von wollüstiger

Schamlosigkeit zeugt.
Der griechisch-römische Kult der Sinnlichkeit kreist um die machtvolle Gestalt

des Dionysos-Bacchus, den die hellenistischen Reisenden und Schriftsteller spontan
dem indischen Siva gleichsetzten. Daneben nehmen in der griechischen Mythologie
die Satyrn und Nymphen eine Stellung ein, die nicht nur in ihrem erotischen Aspekt
manches mit den Gandharvas und Apsaras, die sich besonders im volkstümlichen
Hinduismus außerordentlicher Beliebtheit erfreuen, gemeinsam haben. Doch
nirgends wie bei den Griechen feiert die Liebesleidenschaft Triumphe in der Götterwelt.

Indes inspirierte gerade die Erosmythologie Plato zu einigen seiner erhabensten

Dialogen. Selbst die Lüsternheit und freche Unanständigkeit der Silène und

Satyrn wurde durch das ästhetische Gefühl der Griechen mit dem mystischen Schleier
des Geheimnisses der Liebe umwoben. Die sinnliche Schönheit kündet von einem
Geist, der die vulgäre Erotik ins Transzendete hebtI4.

Besonders eindrucksvoll schildert Jean Marcadé die Bedeutung der geschlechtlichen

Symbolik zur magischen Abwehr des bösen Blickes ([c], S. 2of). Aus diesem
Grunde trifft der Ausdruck «obszön» aufzahlreiche Kunstwerke nicht zu, wenn
damit auch nicht geleugnet werden soll, daß echt obszöne Darstellungen, z. B. im Bordell

von Pompeij, vertreten sind. Doch sind letztere verhältnismäßig selten. Mit
Recht weist W. Zschietzschmann im Nachwort zu Eros Kalos auf den merkwürdigen
Umstand hin, daß diese anstößigen künstlerischen Erzeugnisse meist auf Geräten und
Gefäßen in Gräbern entdeckt wurden. «Sie erlangten also ihre eigentliche Funktion

13. Vgl. F.D.K.Bosch, The Golden Germ, 's-Gravenhage, Mouton & Co., i960, S. 164L

14. Mit den Hermaphroditen Griechenlands sind die indischen Darstellungen des

zweigeschlechtlichen Siva (ardhanärisvara) zu vergleichen. Im Gegensatz zu Indien nimmt die
Päderastie in der erotischen Kunst Griechenlands einen bedeutenden Platz ein - in Übereinstimmung

mit den literarischen Denkmälern! Vgl. aber [1], S.93.



NOTICES 369

als Grabbeigabe, das aber heißt : als ein Gegenstand zum Gebrauche der Verstorbenen»

([4], S. 167). Dies hebt wiederum die innige Beziehung von Tod und Fruchtbarkeit

in frühzeitlichen Glaubensvorstellungen hervor (cf. [r], S.49f).
Wohl ebenso verbreitet wie in Indien ist der Phalluskult in Japan, trotz des Verbots

der Regierung im Jahre 1872, um « die prüden Fremden mit ihren Vorurteilen »
nicht zu schockieren. Schon aufprimitiven Tonstatuetten erscheint die Muttergöttin
mit ausgespreizten Beinen und schwellenden Brüsten. Mythen und Legenden künden
von der Macht der Zeugungskraft, so daß wir seit ältester Zeit in der Kunst Symbolen
der Fruchtbarkeit von Mensch und Natur begegnen. Das vorliegende Werk [3]
beschränkt sich indes auf Vorstellungen, die sich seit der gesellschaftlichen Revolution
im Japan des 17. Jahrhunderts vollzogen haben. Shunga bedeutet eigentlich
«Frühlingsbilder». Bei ihnen treten die Holzschnitte und die Malkunst in den Vordergrund.

Schon in Griechenland nahmen die Wandfresken und die Vasenmalereien
einen bedeutenden Platz ein, während in Indien die erotischen Darstellungen fast
ausschließlich von Bildhauern geschaffen wurden. In Japan werden die Freuden des

Fleisches in offener Weise von namhaften, bekannten Künstlern gepriesen, wobei
eine gewisse Zurückhaltung vor der Nacktheit auffällt, die keineswegs auf das Schamgefühl,

sondern vielmehr auf ästhetische Erwägungen zurückzuführen ist.
Diese Parallelen könnten mit Leichtigkeit erweitert werden, z. B. durch die

erotische Kunst und Literatur Chinas, die sogar Indien beeinflußt hat, wenn man aus der
tantrischen Bezeichnung clnäcära, « chinesisches Behaben », für anrüchige geschlechtliche

Riten Schlüsse ziehen darf15.

Von allen Gesichtspunkten stellte sich ein enger Zusammenhang von Erotik und
Religion heraus. Ganz unverfälscht und offen ist diese Beziehung in den frühzeitlichen,

magischen Vorstellungen, handle es sich um apotropäischen Schutz vor dem
bösen Blick oder um Förderung der Fruchtbarkeit in Haus und Feld. Später, mit dem
Fortschritt der Spekulationen, werden diese Anschauungen immer komplizierter :

einerseits sublimieren sie sich ins Mystische, anderseits nehmen sie wilde, groteske
Formen an. Wohl liegt der Mystik die Idee der Einheit der Geschlechter im Absoluten

zugrunde, doch von diesem Punkt abgesehen, wird man gut tun, nicht die
Philosophie zur Erklärung dieser Phänomene zu bemühen. Die indische Philosophie strebt
nach derBefreiung von allem Sinnlichenund betrachtet daher Käma/Eros als fatale
Ursache der leidvollen Wiedergeburten. Die tantrischen Praktiken, aufdie man sich hier
beruft, gehören in Wirklichkeit nicht zum metaphysischen Gedankengut, sondern
bilden vielmehr eine raffinierte, zum Teil archaische Umdeutung der Yoga-Methode.

Trotz diesen weitgehenden Übereinstimmungen mit den Erklärungen von A. Da-
niélou, Mulk Raj Anand und Claus Vogel u.a. wird man das Gefühl nicht los, daß

1 c. Vgl. R. H. van Gulik, Sexual Life in Ancient China, Leiden, E. J. Brill, 1961. Appendix I :

Indian and Chinese Sexual Mysticism, S. 339—3S9-



37° NOTICES

frühere Fehlurteile hier überkompensiert wurden. Man stellt die ausgelassensten
erotischen Skulpturen als etwas Göttliches («l'érotisme divinisé») hin oder führt
sie auf «philosophische» Grundlagen zurück. Indessen stehen nur allzu viele der
prachtvollen Bildreproduktionen in krassem Widerspruch zu diesen schöngeistigen
Deutungsversuchen. Wir denken an die orgiastischen Darstellungen des Gruppenkoitus

und vor allem an die keineswegs seltenen, wirklich «obszönen» geschlechtlichen

Beziehungen, die so ziemlich das ganze Repertoire von Perversionen der
Handbücher der Sexologie umfassen — von der Sodomie mit verschiedenartigen Tieren

(vgl. die griechischen Satyrn) bis zur männlichen Homosexualität (unseres Wissens

in Indien immer mit Asketen oder Mönchen). Was haben diese wüsten,
bacchantischen Szenen noch mit Mystik oder Philosophie zu tun Man beruft sich daher
auf die Eigenart der indischen Religiosität bis zur banalen Redensart von den andern
Ländern und andern Sitten - doch gerade hierin liegt das Blendwerk des großen
Trugschlusses. Die Inder selbst haben, und zwar zu allen Zeiten, die hier als

«obszön» bezeichneten Bilder - die besprochenen Bücher bieten davon eine
außergewöhnliche Auswahl - vom gesellschaftlichen, ethischen und religiösen Standpunkt
streng verurteilt. Man denke nur z. B. an die keusche Zurückhaltung Vätsyäyanas vor
allem Perversen, ja selbst der etwas liberalere Kokkoka kann keineswegs als Pornograph

bezeichnet werden. Gerade die Kämasästra-Literatur gibt, dem griechischen
Hetärenwesen vergleichbar, ein Beispiel höchster sozialer Gesittung im Liebesleben.

Das Hauptargument bietet jedoch die Religion selbst. Sicher haben religiöse Sekten,

wie die Kaula-Käpälikas im Falle des Mahädeva-Tempels von Khajuraho, einen
überwiegenden Einfluß auf die schamlos kühnen, künstlerischen Gestaltungen
ausgeübt, doch handelt es sich bei all diesen Sekten um extreme Gruppen, deren
Anschauungen und Praktiken von allen andern indischen Religionsrichtungen, den
orthodoxen Hindus ebensosehr wie von den Buddhisten und Jainas, abgelehnt wurden.
Die mittelalterliche indische Literatur enthält eine große Menge von Polemiken,
vor allem in Dramen und Prahäsanas, welche die anstößigen Lehren gewisser Anhänger

Sivas verspotteten. Leider fehlen immer noch gründliche Untersuchungen über
diese sektarischen Bewegungen, die ein grelles Licht auf die orgiastischen Exzesse

der Bildhauer werfen. Überhaupt gilt es, den geschichtlichen Hintergrund der
entsprechenden Bauwerke näher zu untersuchen. Dabei sei nicht geleugnet, daß die

plastische Nachahmung der Schilderungen in der erotischen Literatur, die
künstlerische Freude an der Bewältigung schwieriger Positionen, der sinnliche
Überschwang als Reaktion gegen die asketische Jenseitsgerichtetheit, das Mäzenat der
Wollust fröhnender Fürsten und vor allem die Funktion des Tempels als Abbild der
Welt in all ihren Aspekten das Entstehen dieser bis zur animalischen Wildheit sich
austobenden Kunst begünstigt haben. Dabei sei auch nicht geleugnet, daß es sich,

wenigstens in vielen Fällen, um großartige künstlerische Schöpfungen handelt. Aber
der modernen Tendenz, alle Formen der Erotik mit dem Glorienschein der Religion



NOTICES 371

oder Mystik zu verklären, setzen wir uns entschieden entgegen, käme dies doch einer
Vergewaltigung der indischen Geistesgeschichte gleich. Vielleicht in keiner Kultur
gelangen Extreme so mächtig zur Geltung wie bei den Indern, aber es gilt, den

Extremen den Platz zuzuweisen, der ihnen zusteht.
Was im übrigen die hier angezeigten Werke betrifft, handelt es sich um

wissenschaftliche, sachliche Übersetzungen zweier grundlegender Texte dieses Fachgebietes

und im übrigen um eine gründliche, aufschlußreiche Einführung in dieses

heikle Gebiet, wobei die wirklich prunkvollen und von selten erreichter Offenheit
zeugenden Bildtafeln ein überwältigendes Anschauungsmaterial liefern16. Der Leser
und Betrachter wird sich bewußt, etwas Elementarem gegenüberzustehen, ohne das

die Kulturgeschichte nie in ihren Wurzeln erfaßt werden kann. Denn was wäre
Griechenland ohne Dionysos und Indien ohne Siva? P. Horsch

BIBLIOGRAPHIE • EROTIK UND RELIGION

Alain Danielou, L'érotisme divinisé. Photographies de Raymond Burnier. i i j pages,
illustrations, 4°. Paris, Editions Buchet/Chastel, 1962.
Mulk Raj Anand, Kama Kala. Interprétation philosophique des sculptures erotiques hindoues.

Traduction française par Jean Herbert. 4c pages avec illustrations, 69 planches, 4°.
Genève/Paris/Hambourg, Les Editions Nagel, 1963.
Charles Grosbois, Shunga. Frühlingsbilder. Studie über die erotischen Darstellungen in der

japanischen Kunst. Deutsche Bearbeitung von W. Speiser. 1 J7 S., 1 c j Abbildungen, 4°. Genf/
Paris/München, Nagel Verlag, 1964.
Jean Marcade, Eros Kalos. Studie über die erotischen Darstellungen in der griechischen Kunst.
Deutsche Bearbeitung und Nachwort von W. Zschietzschmann 170 S., 164 Abbildungen,
4°. Hamburg/Genf/Paris/New York, Verlag Nagel, 1962.
Jean Marcade, Roma Amor. Studie über die erotischen Darstellungen in der etruskisch-römischen

Kunst. Deutsche Bearbeitung und Nachwort von W. Zschietzschmann. 131 S., 129
Abbildungen, 40. Genf/Hamburg/Paris/New York, Verlag Nagel, 1961.

16. Unter der neuern Literatur über die indische Erotik seien noch folgende Werke
hervorgehoben : Johann Jakob Meyer, Sexual Life in Ancient India. A Study in the Comparative History of
Indian Culture. London, Routledge & Kegan Paul, 19J3 (Reprint); Candra Cakravarti, Sex Life
in Ancient India. Calcutta, Mukhopadhyay, 1963 (nicht empfehlenswert) ; Märg. A Magazine of
the Arts. Bombay. Vol. 10, No. 3, June 1947: Homage to Khajuraho. Vol. 12, No. 1, December
19C8 : Homage to Konarak; Max Pol Fouchet, L'art amoureux des Indes. Lausanne, Editions Clair-
fontaine, 19C7 (auch englisch); Paul Thomas, Kama Kalpa or the Hindu Ritual of Love. Bombay,
Taraporevala, o. D. Das Werk von Claus Vogel (VI) ist in englischer Übersetzung erschienen :

Temples ofamorous pleasures. Wiesbaden, Reichelt, 1962. Auch für diese bibliographischen Daten

sind wir Herrn Dozent Dr. Claus Vogel zu Dank verpflichtet.



372 NOTICES

6 Claus Vogel, Temples of amorous pleasure. 203 S., 78 Tafeln, 4°. Wiesbaden, Reichelt-
Verlag, 1962. Ebenfalls deutsch und französisch.

7 Kama Sutra of Vätsyäyana. Complete Translation from the Original Sanskrit by S. C.Upa-
dhyaya. Foreword by Mon Chandra. 272 pp., 16 Line Drawings and 96 Half-tone
Illustrations, 40. Bombay, Taraporevala Sons & Co., 1961, reprinted 1963.

8 Kokkoka, Ratirahasya. Geheimnisse der Liebeskunst. Aus dem Sanskrit übertragen von
Siegfried Lienhard. 190 S., 8°. Schmiden bei Stuttgart, Franz Decker Verlag Nachf., i960.


	Notices

