Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Rubrik: Notices

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NOTICES

EXPOSITION D’ESTAMPES CHINOISES ANCIENNES
ET MODERNES A NEUCHATEL

La Société des Etudes Asiatiques a organisé a Neuchitel une exposition d’estampes
chinoises anciennes et modernes, ainsi que d’estampages, qui a eu lieu dans le grand
hall du Collége latin, du 23 janvier au 7 mars 1965, avec ’appui financier des auto-
rités communales ainsi que 1’aide de la Bibliotheque de la Ville, du Musée d’Histoire
naturelle et de I’ Association pour le développement de Neuchitel (ADEN) *.

C’était la premiére manifestation asiatique importante ayant lieu 8 Neuchitel sous
I’égide de la Société, depuis Les arts appliqués de Chine et du Japon, que cette ville avait
accueillis, en 1941, 3 I’Hotel du Peyrou. M. de Tscharner, secrétaire de ce qui était
alors les Amis de I’Extréme-Orient, s’était rendu a Neuchitel pour prendre, de con-
cert avec le soussigné, les contacts nécessaires.

L’exposition dont nous parlons a été inaugurée le samedi 23 janvier, en présence
de M. Philippe Mayor, conseiller communal, chef du dicastére des Musées et Biblio-
théque, de M. Henri Verdon, chef du dicastére de I’instruction publique, ainsi que
de plusieurs autres personnalités: MM. Yang Pai-Sen, secrétaire de I’Ambassade de
la République populaire de Chine, a Berne, Daniel Vouga, conservateur du Musée
des Beaux-Arts, A. Billeter, directeur de I’ADEN, Paul Richéme, président des socié-
tés locales et membre de la Société sino-suisse, Jan Tschichold, de Bile, auteur de
nombreux ouvrages sur I’estampe chinoise. MM. ]. Gabus, A.Quartier et E.Ber-
thoud, directeurs des Musées d’Ethnographie et d’Histoire naturelle, ainsi que de la
Bibliothéque de la Ville, absents de Neuchitel, s’étaient fait excuser ou représenter.

Apres des paroles de bienvenue, prononcées par M. Mayor, M. Constantin Rega-
mey remercia les personnes et institutions qui assurérent leur concours a la mani-
festation, puis parla de la fondation, du développement et de I’activité de la Société
asiatique qu’il préside. Il rappela notamment le réle joué par Edouard de Tscharner,
son prédécesseur, comme il I’a fait dans la notice nécrologique parue aux Etudes Asia-
tiques (vol. XVI, 1963, pp. 1-13).

Ensuite, M. Georges Redard, membre du Comité de la Société et professeur aux
Universités de Berne et de Neuchitel, présenta I’exposition, en décrivant les diffé-
rentes sortes d’ceuvres d’art qui étaient exposées ou allaient I’&tre successivement.
M. Redard souligna en particulier le renouveau de 1’estampe dans la Chine de ces
derniéres décennies, le caractére récent des connaissances que nous avons de la gra-

* Les clichés illustrant cette notice — et les photographies qui leur ont servi de base — ont

été offerts a la Revue par la ville de Neuchitel, qui voudra bien trouver ici I’expression de
notre vive reconnaissance,



NOTICES 351

vure chinoise et I’évolution du goiit de I’Occident, qui s’intéresse toujours davan-
tage — en s’ ¢loignant de la chinoiserie — aux formes les plus sévéres de I’art extréme-
oriental.
I

Si I’exposition de Neuchatel était congue en trois temps, elle comporta pour toute
sa durée, une vitrine de jades de haute époque, montrés pour la premiére fois en
Suisse: ceux-ci ont fait I’objet, dans la présente revue, d’'un essai dédié¢ & E.H. de
Tscharner (Etudes Asiatiques, vol. XV, 1962, pp. 1-61).

Ces objets, sans rapports directs avec 1’estampe, sont cependant, soit par leur
forme, soit par leurs ornements, la premiére manifestation, avec le décor des bronzes
archaiques, de I’abstraction chinoise, qui est bien le propre de I'idéographie et de
la représentation de la nature réduite au seul lavis. On pouvait y voir un dragon
Chang (loc. cit., pl. 6) ol I’ eil est analogue 4 I’ancien pictogramme et, sur un anneau
de la fin des Tchedu (loc. cit., pl. 2), des spirales toutes semblables au signe de la
pluie dans I’écriture ancienne précédant I’invention du pinceau.

Notons en passant que le dragon Chang fut publié, pour la premiére fois, dans la
revue «Style» de Lausanne, en septembre 1961, avec un article: Actualité du jade
ancien de Chine. L’anneau de la fin des Tcheou a été publi¢ par la Revue d’esthétique
Paris, juillet-décembre 1958, comme illustration de I’article : Jades «abstraits» de Ia
Chine ancienne.

Avant de commencer la description des présentations successives, il faut dire en
préambule que la solution tripartite avait été choisie pour deux raisons. Tout
d’abord, I’organisateur avait un matériel suffisant, pour occuper trois fois les vitrines
appartenant au Mus¢e d’Histoire naturelle et a la Bibliothéque de la Ville. Mais sur-
tout la méme exposition avait eu lieu en un seul temps a Capri, en automne 1964,
grice a l'initiative et a I’hospitalité du Centro Ignazio Cerio di Vita e di Studi, c’est-a-
dire qu’on avait fait I’expérience de montrer simultanément 1’estampage, la gravure
moderne et la gravure ancienne,

Bien que disposant alors de plusieurs locaux, le membre de la Société asiatique,
qui d’ailleurs agissait la en son seul nom personnel, avait pu remarquer que les
ceuvres exposées appartenaient a des genres trop différents pour ne pas se nuire. La
discrétion de 1’estampe ancienne, en particulier, s’accommode mal des couleurs
vives de certaines ocuvres contemporaines, tout en prétant avec celles-ci a des com-
paraisons vaines le plus souvent; surtout, la gravure du XVII« si¢cle ne supporte pas
mieux le contraste, souvent violent, du noir et du blanc, dans I’estampage.

Quoique faisant toutes partie de ce qu’on appelle les arts graphiques (encore la
chose est-elle discutable en ce qui concerne le frottis, ou certains veulent voir ’an-
cétre de I’estampe)! la gravure du XVII« si¢cle, qui reproduit une feuille d’album

1. Ainsi semble-t-il, Marian Densmore, dans son Essai pour servir a I'étude de la gravure chi-
noise, Revue des Arts Asiatiques, Tome XI, mars 1937. (L’auteur souligne pourtant que les



Yy NOTICES

tres traditionnelle, précéde en réalité de beaucoup plus que de trois siecles I’art
d’un Tsi Pai Che. C’est dire, par exemple, que les ceuvres éditées par le Studio des
Dix Bambous sont aussi différentes d’une gravure moderne que peut I’&tre un cuivre
de Durer d’une lithographie de Toulouse-Lautrec. — Il fut donc décidé, d’entente
avec les autorités communales de Neuchitel, qu’il y aurait pour ainsi dire trois
expositions ]’une apres l'autre.

I1

La premiére partie de I’exposition dura du 23 janvier au 4 février: estampes mo-
dernes et papier a lettres contemporain. Certes, la gravure se limitait aux ceuvres
de Tsi Pai Che (1861-1957), cela par suite du choix opéré par I’importateur. On
pouvait voir dix-sept rouleaux, suspendus dans des vitrines droites, qui suggéraient
un peu I'idée de la «niche» (au Japon tokonoma) ou les Extréme-Orientaux placent
pour un moment la peinture a contempler. Dans le mé€me esprit, chaque vitrine était
ornée d’un objet, bronze, ou briile-parfums en blanc de Chine, prétés par le Musée
ethnographique de Neuchatel.

Cette premiére «tranche» comportait en outre deux autres estampes, d’apres le
méme artiste, mais non montées sur soie, ainsi qu’un album dépliant, édité par
I’atelier Jung Pao Chai de Pékin et contenant vingt-deux estampes, également d’aprés
Tsi Pai Che. Cette ceuvre, portant la date de 1952, avait été prétée par un collec-
tionneur de Neuchitel, M. Charly Guyot, professeur a I’Université.

Le Musée ethnographique avait aussi mis a la disposition des organisateurs du ma-
tériel instructif et notamment le nécessaire du scribe. «Le poéme est une peinture
et la peinture, un po¢me», disent les Chinois, ce qui se comprend, puisque poétes et
peintres sont avant tout calligraphes et utilisent les mémes pinceaux, le méme lavis.

Si ce n’est généralement pas le peintre qui exécute la gravure reproduisant son
ceuvre, on sait que I’artiste sur estampe encre et colore ses blocs d’impression avec
les mémes pinceaux que le calligraphe-peintre, les mémes pigments2. C’est dire I’in-
térét qu’il y avait a voir, a c6té des estampes, les instruments servant a encrer les
bois. I y avait aussi quelques blocs d’impression, porteurs de caractéres semblables

pierres & estampages ne devaient pas, a I’origine servir a la gravure et qu’on n’a jamais vu de
pierres a sujet inversé). Voir en revanche Chinesische Steinabreibungen, par Jan Tschichold, dans
le Borsenblatt fiir den deutschen Buchhandel, 16, 126 5—1267, Francfort-sur-le-Main, 1960.

2. Jan Tschichold, La technique de I’estampe en couleurs, en Chine et au Japon, Comptoirs de
papiers Bucherer Kurrus, Lausanne, 1962. Texte francais de A. Grisel et P. Jaquillard, hors
commerce.

Le texte original, enallemand, a paru en 1959, aussi hors commerce, par les soins des mémes
Comptoirs, a Bile, puis en 1965, dans le Polygraph- Jahrbuch, Francfort-sur-le-Main, avec deux
grandes planches en couleurs, hors texte, reproduisant une estampe, d’aprés Tsi Pai Che et
une, d’Harunobu.









NOTICES 353

a ceux qui «ornent» presque toutes les peintures d’Extréme-Orient, puis quelques
tablettes d’encre, celle-ci ne se vendant pas liquide en Chine, mais en petits blocs,
qui sont frottés dans le godet de la pierre spéciale, ol se fait le mélange de lavis et
d’eau. Le visiteur pouvait donc voir duex pierres a lavis, accompagnant le porte-
pinceaux, les pinceaux eux-mémes, au léger manche de bambou, des godets a eau.

Dans les vitrines plates étaient disposées une cinquantaine de feuilles de papier
a lettres, comme le Chinois en utilise encore fréquemment de nos jours. Evitant
d’écrire sur une feuille «que la blancheur défend»3 — le blanc étant la couleur du
deuil — il orne le papier de sujets également imprimés a la gravure sur bois : branches
en fleurs, fruits, légumes, animaux, personnages ou petits paysages+. Etroits rec-
tangles de papier, qui ne doivent pas étre considérés comme des ceuvres d’art pro-
prement dites, mais bien comme utilitaires avant tout, ce qui ne les empéche nulle-
ment d’étre fort beaux dans leur discrétion, leur finesse et la force suggestive de ce
qui n’est qu’indiqué.

III

Du 6 au 18 février, aprés un rapide «changement de décor», I’exposition présentait
ce qui constituait a coup siir sa partie la plus importante, du point de vue de Ihistoire
de I'art: L’estampe et le papier a lettres du XVII« siecle.

Ainsi, on a pu voir trente-sept feuilles de trés bonne qualité (dont deux en deux
tirages différents), provenant de la Collection de peintures du Studio des Dix Bambous,
ainsi que des illustrations du Traité de peinture du Jardin grand comme un grain de mou-
tarde (collections de M. J.-P.Dubosc, Paris, et P. Jaquillard). Rappelons ici, a titre
de comparaison, que la grande exposition chinoise de Berlin, en 1929, n’en montrait
que vingt-cinq et celle de laKunsthalle, a Berne, en 1941, enprésentait quelques-uness.

3. Mallarmé, Poésies, Brise marine, vers 7.

4. Les renseignements les plus complets se trouvent chez Jan Tschichold, Geschichte des chi-
nesischen Brief- und Gedichtpapiers, Philobiblon, Hambourg, 2,31-56 (1958).

5. Ausstellung chinesischer Kunst, Berlin, 1929, Wiirfel Verlag, N°* 662, 663 et 1172. — Asia-
tische Kunst aus Schweizer Sammlungen, Kunsthalle, Bern, 1941, N°* g42 4 572, soit 31 feuilles,

parmi lesquelles un petit nombre était montré, «a tour de rdle», pour éviter tout jaunisse-
ment.

Hlustrations :

Fig. I. Deux grisailles de Tsi Pai Che: crabes et langoustines. En bas: vase de bronze a six
(Chine, XIX¢ si¢cle), prété par le Musée ethnographique de Neuchitel.

Fig. II. Estampages. Double inscription, d’aprés Tcheng Pan-k’iao, XVIII* si¢cle. En bas:
briile-parfum, blanc de Chine et bois, orné de trigrammes. Prét du Musée ethnopraphique
de Neuchitel, - Photos Jean Pierre Baillod, Neuchitel.

23



354 NOTICES

C’est donc peut-étre la premiére fois que le public suisse pouvait voir un aussi
grand nombre de bois, appartenant a ces deux recueils fameux — et isolés, c’est-a-dire
pas entourés ou étouffés par des ceuvres d’art plus importantes par leurs dimensions
ou leur «présencex.

On connait la difficulté qu’il y a & dater les estampes chinoises, qui ont été ré-
imprimées a plusieurs reprises®. Si la premiére édition des Dix Bambous est de 1644
et celle du Grain de Moutarde, de 1679 et 1701, les exemplaires princeps sont trés rares
et il est actuellement encore trés difficile d’établir a quel tirage appartiennent les
feuilles isolées que nous connaissons. Le dernier ouvrage paru dans ce domaine?
donne un bon état de la question: «L’exposition des trésors de Pékin & Londres,
en 1936 et a Paris, en 1937, I’exposition de I’Orangerie montrérent quelques piéces,
mais une présentation importante et raisonnée de I’estampe chinoise n’a encore
jamais été faite.»

Ce n’était certes pas la prétention de la manifestation organisée 3 Neuchitel. Une
telle présentation, qui permettrait, seule, un véritable classement, nécessiterait1’em-
prunt des exemplaires anciens, rarissimes et disséminés d’Amérique en Chine. Du
moins, pour deux feuilles des Dix Bambous, le visiteur de Neuchitel pouvait-il com-
parer deux tirages différents — et d’ailleurs de trés bonne qualité — et constater
qu’ainsi que le dit M. Jean Fribourg, «ce qui a plu a été retiré, regravé, copié». Les
variations ne sont pas grandes dans la composition, mais un examen attentif per-
mettait de constater un grand nombre de différences dans le faire, dans la maniére
de traiter les détails. On pouvait noter en particulier que si un exemplaire était
supérieur dans le traitement des nervures d’une feuille, il pouvait &tre moins bon
dans I’application des couleurs.

Si 'estampe chinoise — peut-&tre a cause de sa rareté — n’attire pas un public
aussi nombreux que I’estampe japonaise, plus linéaire, plus graphique, une des causes
en est peut-&tre que dans I’empire du Milieu, la xylographie s’est souvent limitée a
la grisaille. Ce genre, cependant, plait aux personnes portées vers 1’abstrait, ainsi
qu’on a pu le constater, 3 Neuchitel, par les réactions provoquées par de trés beaux
bambous, en noir, blanc et gris, dont il y avait plusieurs spécimens.

Comme dans le premier «temps», la gravure proprement dite s’accompagnait du
papier a lettres, par la présentation de trois exemplaires du recueil, également copié
a Pékin par latelier Jung Pao Chai, et qui est aussi di au Studio des Dix Bambous.
Rappelons que cette ceuvre importante, publi¢e a Nankin en 1644, s’était compléte-
ment perdue jusqu’au jour o, vers 1930, un seul original fut retrouvé en Chine

6. Voir les deux importants articles de M. Robert Treat Paine Jr., intitulés The Ten Bamboos
Studio, dans le Bulletin of the Museum of Fine Arts, Boston, XLVIII, 1950, et dans les Ar-
chives of the Chinese Art Society of America, V, New York, 1951.

7. Arts de la Chine Ill, Peinture, calligraphie, estampages et gravures. Cette derniére partie
est due 4 M. Jean Fribourg, de Paris. Ce volume a paru a I’Office du Livre, Fribourg, fin 1964.



NOTICES 35§

dans la collection de M. Wang Tchao Tze. A partir de 1934, un fac-similé de prés
de 280 planches était exécuté i la gravure sur bois8. C’est naturellement ce fac-similé
chinois qui fut exposé a Neuchitel.

Si la Collection de peintures du Studio des Dix Bambous — selon un des meilleurs con-
naisseurs des arts graphiques et de I’estampe chinoise — «est sans contredit le plus
beau livre qui ait jamais été imprimé en couleurs»?, on peut soutenir que le papier
a lettres des mémes éditeurs — qui a, lui, I’avantage de se trouver actuellement dans
le commerce — est bien I'un des plus beaux ouvrages qu’on puisse se procurer de
nos jours dans le domaine de I’art. Bien que nous n’ayons jamais vu le seul original
existant en Chine (mais qui, en Occident, peut se vanter de I’avoir feuilleté?), il
semble que les reproductions exécutées aujourd’hui 3 Pékin soient d’une grande
fidélité, conformément a la tradition de la gravure chinoise, qui est de donner une
réplique exacte d’une ceuvre. En tous cas, on peut dire que les quatre volumes qui
réunissent ces feuillets délicats sont de la plus grande perfection.

«Rares sont les livres délicieux et rares les livres de véritable importance. On ne
voit donc presque jamais la combinaison de ces valeurs. Cependant, I'improbable
n’est pas I'impossible: il peut arriver une fois qu’une ceuvre charmante soit le signe
d’une époque du monde 1°.»

Ces mots de Valéry, qui introduisent un récit d’ailleurs publié¢ 3 Neuchitel, s’ils
concernent un ouvrage littéraire, s’appliquent par excellence aux recueils d’estampes
chinoises, y compris le Traité du Grain de Moutarde. Dans un compte-rendu d’ Arts de
la Chine ll, le Journal de Genéve ne notait-il pas — en renvoyant a notre Esthétique
de la grice, parue aux Etudes Asiatiques en 1953 — que les volumes du traité, ou
I’on s’attendrait a ne trouver que des recettes techniques, contiennent des préceptes

8. Jan Tschichold, Chinesisches Gedichtpapier vom Meister der Zehnbambushalle, Bile, Editions
Holbein, 1947. Vingt-quatre reproductions.

Du temps ou M. Tschichold publiait son Gedichtpapier, I’atelier Jung Pao Chai de Pékin
n’avait encore reproduit, précise I'auteur, qu’un volume sur quatre de 1’ceuvre originale de
Hou Tcheng-yen: aussi les fac-similés des Editions Holbein n’appartiennent-elles qu’a ce pre-
mier volume.

Dans son histoire du papier i lettres, parue 4 Hambourg en 1958, M. Tschichold mentionne
(p. 41) I'édition compléte, 4 volumes contenant 289 feuilles ornées. Nous possédons nous-
méme une édition de 1952 — exposée & Neuchitel, avec deux exemplaires des années 60 —
qui contient 283 feuilles: 62 dans le vol.I; 77 dans le vol. Il (il y a une page blanche entre
les animaux du début, au nombre de 9 et les petits paysages encadvés); 72 feuilles dans le
vol. Ill et autant dans le dernier.

9. Jan Tschichold, L’estampe chinoise ancienne en couleurs, Bile, Editions Holbein, 1940, p. 6.

1o0. Paul Valéry, Orient et Occident, dans Regards sur le monde actuel, Euvres, Ed. de la
Pléiade, II, p. 1028. Il s’agit de la préface du livre Orient de Cheng Tcheng, V. Attinger, Neu-
chitel et Paris, 1928.



356 NOTICES

moraux, dont 1’Occidental curieux de la Chine, peut tirer grand profit?1. Encore
ne s’agissait-il, dans notre essai que du texte: or celui-ci, uni a la perfection de ses
illustrations gravées, joint véritablement et comme le dit Valéry, I'important au
délicieux, au charmant, étant bien entendu que ces derniers termes n’impliquent
nulle miévrerie ni faiblesse.

Le papier a lettres est orné des mémes sujets que ceux des feuilles d’album re-
produites dans la Collection de peintures: branches en fleurs, fruits, pierres forées,
arbres, paysages, quelques personnages, objets utiles, meubles, bronzes ou jades. La
plupart des motifs tirés de la nature sont traités soit en couleurs, soit en grisaille.
Dans ce dernier «genre», mentionnons les bambous et le prunier sous la neige, celle-
ci étant obtenue en réserve dans une teinte grise qui recouvre toute la page.

Dans I’ensemble de 1’ouvrage, les feuilles peut-étre les plus remarquables sont
celles ol le sujet est rehaussé par le 1éger relief du gaufrage : fleurs de magnolia, pru-
nier, bronzes anciens, dont le décor est ainsi souligné. A cet égard, il faut signaler
aussi les feuilles qui ne sont ornées qu’au gaufrage. Le sujet semble alors appartenir
a quelque impression «braille» : aucune couleur ni encre, ni en traits, ni en taches,
mais le seul relief obtenu, blanc sur blanc, dans I’épaisseur toute relative du papier,
par un bloc d’impression, qui n’a été ni encré ni coloré. L’exposition de Neuchitel
montrait un ou deux de ces motifs «aveugles», qu’on pouvait regarder avec un éclai-
rage frisant, ce dernier seul faisant ressortir tous les détails.

Ainsi, dans la deuxiéme comme dans la premiére partie de I’exposition, d’assez
nombreuses vitrines plates étaient-elles consacrées au papier a lettres. Certes, celui-
ci n’est pas destiné a €tre exposé. Les Chinois I’utilisaient et 1’utilisent encore quo-
tidiennement. Quand il a été réuni, c’est dans les recueils faits pour €tre parcourus
comme un livre. Aussi fallait-il au visiteur beaucoup d’attention, pour se pencher
sur ces petites feuilles discrétes et silencieuses. C’est parmi elles qu’avaient été
placés derechef les objets prétés par le Musée d’Ethnographie et dont nous avons
déja parlé: ils coupaient la série des papiers a lettres de facon opportune pour le
coup d’ceil, tout en complétant ’aspect documentaire de la présentation.

De méme, pour rompre la suite des vitrines occupées par les petits formats de
I’estampe ancienne, I’organisateur de I’exposition avait montré, au centre du Hall,
une trés belle gravure, montée sur un haut rouleau de soie, et reproduisant un beau
lavis de Siu Wei, 1521—1593: Voyageur a dos de mulet sous un vieil arbre!2,

11. Walter Weideli, Refuge de I'dme: la peinture chinoise, Supplément littéraire du journal
de Genéve, 14—1¢ novembre 1964.

12, L’original se trouve en Chine. Il est mentionné par Osvald Sirén, dans Chinese Painting,
Londres, 1956-1958, vol.7, p. 194—195 (et vol. VII, pl. 257). Reproduit par I’atelier Jung
Pao Chai.



NOTICES 357

v

Du 20 février au 7 mars, les locaux et les vitrines, mis par la ville de Neuchitel 4 la
disposition de la Société asiatique furent occupés par les gravures populaires du
XIX - siécle et par les estampages. Le lecteur de cette revue se rappellera que la gra-
vure populaire avait fait 1’objet d’une exposition, au Helmhaus de Zurich, en 1950,
organisée par la Société et ol se trouvaient aussi des peintures!3.

A Neuchatel, il y avait une quinzaine de ces xylographies, certes bien différentes
des tirages, méme tardifs, des Dix Bambous ou du Grain de Moutarde. Repérages pas
toujours rigoureux, amenant des «bavures», qui contribuent d’ailleurs au charme
de ce genre d’ceuvres, ce charme auquel Proust semble faire allusion — pour I’Occi-
dent, du reste — en parlant de ces couleurs qui dépassent les limites prévues par 1’ar-
tiste : «un peu de rose flottait aux lévres d’Esther, au-dela du dessin de leur contour» :
il s’agit ici d’une tapisserie, alors que cette particularité ne s’y rencontre guére 4.

Ces gravures se signalent surtout par leur violence chromatique, par I’audace avec
laquelle les couleurs sont juxtaposées: des rouges et des violets, des verts, des
oranges, des bleus vifs. Ces «gardiens des portes», avec toutes leurs armes, carquois
et batons forment de véritables blocs monumentaux et massifs, mais fortement ryth-
més par les oppositions de teintes.

Dans ce troisieme et dernier temps de I’exposition, le public s’est intéressé da-
vantage peut-€tre aux estampages. Il en existe d’anciens dans I’un ou I’autre de nos
musées ethnographiques, mais cette forme d’art n’a fait en Suisse, sauf erreur, I’objet
que d’une seule présentation, a Zurich en 1944, au Kunstgewerbemuseum 15.

A Neuchatel, les organisateurs avaient pu réunir vingt-cinq piéces, tirées a Pékin
actuellement, soit sur des pierres ou steéles anciennes, Han, Wei et T’ang, soit sur
des bas-reliefs exécutés au XVIII- si¢cle aux fins d’estampage, d’aprés des composi-
tions de Tcheng Pan-k’iao, 1693-1765.

Dans les premiers, le sujet est généralement en relief sur la pierre et ressort noir
sur blanc dans I’estampage. C’est le contraire dans les pierres incisées ou le sujet est
en creux, donc blanc sur fond noir dans le décalque.

I faut relever aussi que, pour certaines piéces, dont le «modéle» est tres ancien,
celui-ci s’est usé ou cassé : il a été alors remplacé par un relief de bois, qui reproduit

13. Voir Etudes Asiatiques, 1950, 1—4, pp. 108 a 110 et 117—118; pL.IIL

14. Proust, Du cété de chez Swann, N.R.F., 1919, 1. 92. Ed. dela Pléiade, 1954, vol.I, p.61.
Comme souvent dans les allusions de ce genre, Proust fait une «contamination» de deux
formes d’art.

15. Ausstellung chinesischer Steinabklatsche, a1’ occasion de laquelle fut publié un porte-feuilles,
34 pl. De son c6té, le Musée Rietberg a publié six reproductions d’estampages: Festgabe zur
Ersffnung des Museums Rietberg, 24 mai 1952. Reproduit des estampages d’une stéle appartenant
au Musée.



358 NOTICES

exactement les contours de I’ original, mais ou les surfaces ont quelque chose d’uni-
forme et de lisse, ce qui n’est pas le cas des reliefs anciens, ol se devine la rugosité
et jusqu’au grain de la pierre. Le modtle de bois intervient en particulier pour les
réductions des reliefs célebres, représentant les chevaux préférés de I’empereur
T’ang, T’ai-tsung, 627-65016.

En raison du gofit, si développé actuellement pour la calligraphie de I’Extréme-
Orient, I’exposition comportait en outre deux couples d’inscriptions, de cinq grands
caracteres chacune, incisés dans la pierre et ressortant en blanc sur fond noir, égale-
ment d’apres Tcheng Pan-k’iao.

Les pitces les plus remarquées furent les chevaux T’ang, non repris sur bois, les
petits estampages de pierres Han représentant des chars et un cavalier, un ange mu-
sicien de I’époque Wei!7 et deux Lohan, non pas de ceux qui furent incisés au trait
pour la reproduction a I’estampage au XVIII* si¢cle, mais des reliefs anciens, extra-
ordinairement sensibles sur le papier, en dépit ou a cause de leurs irrégularités dues
au temps.

Chaque partie successive de I’exposition s’accompagnait d’un certain nombre
d’ouvrages sur la peinture, la calligraphie, la gravure et I’estampage. Les reproduc-
tions ainsi présentées avaient d’abord pour but de montrer que si Tsi Pai Che est bien
d’aujourd’hui, la tradition comporte aussi des audaces toutes modernes, en parti-
culier chez Tchou Ta, 1625-17035.

Dans la deuxi¢éme partie, la documentation iconographique comprenait surtout
des feuilles d’album, analogues a celles qui sont exécutées en gravures dans les Dix
Bambous et le Grain de Moutarde. Enfin, dans le dernier «temps», on voyait des repro-
ductions d’estampages anciens, ainsi que les deux publications suisses mentionnées
dans notre note ne 1s.

11 faut souligner aussi que, dans chaque présentation, un «échantillonnage» per-
mettait au public de voir une petite partie de ce qui allait étre exposé par la suite,
ou de ce qui avait été exposé précédemment. Ainsi les personnes qui n’étaient pas
a méme de visiter les trois «phases» de la manifestation, avaient-elles la possibilité
d’avoir malgré tout une idée de ce que nous appelons un ensemble, en dépit des
différences considérables qui existent entre les formes d’art exposées.

PIERRE JAQUILLARD

16. On pouvait voir 4 Neuchitel la réduction du cheval photographié par O. Fischer dans
le volume de la Propylien Kunstgeschichte consacré a 1’'Inde, a la Chine et au Japon. Edition
espagnole, Labor, 1933, haut de la pl. 458.

17. E.Burkhardt, Chinesische Steinabreibungen, Munich, Hirmer, 1961, pl.12. Les deux
Lohan T’ang se voient pl. 20, Les seize Lohan incisés, qui appartiennent & un art plus théolo-
gique et extérieur sont reproduits pl. 24 2 31.



NOTICES 359
EROTIK UND RELIGION

Seit je erwecken die erotischen Skulpturen indischer Tempel beim westlichen Be-
trachter einen zwiespiltigen Eindruck: was er dsthetisch bejaht, muB er ethisch
verneinen. Dieser Gegensatz ist um so paradoxer, als es sich um echt religiose Kunst
handelt. Wohl sind verwandte Phinomene bei anderen Vélkern — selbst im christ-
lichen Mittelalter ! — nachgewiesen worden, doch selten mit solcher Offenheit, nie
mit dieser kiinstlerischen Kraft und sinnlichen Ausgelassenheit. Dies hebt den Wider-
spruch nur noch stirker hervor, denn gerade das religiése Leben der Inder ist durch
eine tiefe, geistige Verinnerlichung und damit Abkehr von der Sinneswelt, manch-
mal verbunden mit hirtester Askese, gekennzeichnet. Man kann sich des Gefiihls
nicht erwehren, daB die iibertriebene Vergeistigung in ihr Gegenteil umgeschlagen
hat. So empfand schon der islamische Reisende Alberuni (um 1030) die indische
Erotik einfach als «monstruds» 2.

Und der Europder? Die christlichen Missionare hielten diese Darstellungen selbst-
verstindlich fiir ausgesprochen obszén. Ihnen schloB sich der Puritanismus des vik-
torianischen Englands an, der im fernen Lande so tiefe Wurzeln gefa3t hat, daB fiir
viele moderne Inder die groften Kunstwerke ihrer groBen Vergangenheit zum Ab-
scheu wurden. Allmihlich rang sich dennoch eine offenere, verstindnisvollere Ein-
stellung durch, teils dank einer griindlicheren Erforschung der indischen Religionen,
teils kraft eines tiefen Wandels, der sich im Abendlande selbst, durch Psychoanalyse
und dhnliche Strémungen angeregt, vollzogen hat. Man suchte nun hinter den «Lie-
bespaaren» (‘mithuna) einen tiefern religiésen oder gar philosophischen Sinn, eine
Tendenz, die sich in den letzten Jahren extrem verschirft hat, was schon aus dem
Titel bzw. Untertitel der Werke von Daniélou [1] und Mulk Raj Anand [2] ersicht-
lich wird. [Zahlen in eckigen Klammern verweisen auf Bibliographie, S. 371.]

Mit dieser widerspriichlichen Interpretation, die neuerdings mehrfach bei ge-
richtlichen Untersuchungen zum Ausdruck kam, wird das Problem gesetzt: wie
kann die indische Erotik, selbst in ihren kiihnsten, kiinstlerischen Gestaltungen, auf
religiose Wurzeln zuriickgefiihrt werden? Die hier zu besprechenden Werke bieten
in dieser Hinsicht ein iiberaus reiches Forschungsmaterial. Es gilt, frei von persén-
lichen Uberzeugungen und Vorurteilen, allein auf geschichtlicher Grundlage, alle
jene mannigfaltigen Faktoren herauszuschilen, die zu diesen erstaunlichen Schop-
fungen indischer Kunst gefiihrt haben.

1. Zahlreiche Beispiele bei |. ]J.Meyer, Trilogie altindischer Michte und Feste der Vegetation,
Ziirich 1937.

2. Alberuni’s India. English edition by E. C. Sachau, London 1910, I., S. 179: «Many Hindu
customs differ from those of our country and of our time to such a degree as to appear to us
simply monstrous.»



360 NOTICES

1. Mythologie. Im beriihmten kosmogonischen Hymnus des Rgveda tritt kdma, die
Liebe (Eros), bereits als kosmogonisches Prinzip auf, wenn es heiflt: «Uber dieses
(das Urwasser) kam am Anfang das Liebesverlangen (kdma), das des Geistes erster
Samen war» (10, 129, 4). In den Brahmanas kehrt das Motiv des Schopfergottes Pra-
japati, der sich einsam fiihlte, in einer Formel immer wieder: «er begehrte (kam-),
mdochte ich mich vermehren», worauf er die Kreaturen schuf. Manchmal trat neben
dieses Prinzip der Begierde das des tapas, der inneren Glut, der Askese, so dal3 wir
die spiter entgegengesetzten Tendenzen, die der Sinnlichkeit und Selbstkasteiung3,
bis in die friihvedische Zeit zuriickverfolgen konnen. Nach dem Schopfungsmythus
von RV 10, 90 war Purusa, der Urriese, aus dem die ganze Welt entstand, ein zwei-
geschlechtliches Wesen, was in jiingern Texten noch deutlicher zum Ausdruck
kommt. «Im Anfang hatte das Selbst (atman) die Gestalt einer Person (purusa) ...
Es war so grof} wie eine Frau und ein Mann, die sich eng umschlungen halten.» Sie
begehrte ein Zweites, worauf das Selbst sich in zwei Teile trennte. «Daraus ent-
standen Gatte und Gattin» (Brhadaranyaka Upanisad 1, 4, 1-3; [2], S. 18). Indem sie
sich begattet haben, entstanden alle Geschopfe. Deshalb symbolisieren liriga und
yoni — das minnliche und weibliche Organ — noch heute die Weltschpfung: die
natiirliche Zeugung wurde auf den Kosmos projiziert. Die Beziehungen mythologi-
scher Vorstellungen zur Erotik sind in Indien so mannigfaltig, da3 ihre Bedeutung
auch ohne weitere Beispiele auller Frage steht.

2. Magie. Nicht weniger offensichtlich ist derZusammenhang zwischen magischem
Denken und Sexualitit. Es geniigt hier an die zahlreichen Hymnen und Zauberfor-
meln des Atharvaveda, die auf die Liebe, die Zeugung und ganz allgemein die Frucht-
barkeit in Haus und Feld abzielen, zu erinnern ([2], S. 13)4. Sogar das brahmanische
Opfer wird als Symbol eines kosmischen Zeugungsaktes aufgefaBt ([1], S.42—43).
Chandogya Upanisad g, 8, 1—2 spezifiziert: «Das Weib, fiirwahr ..., ist ein Opfer-
feuer, der SchoB ist sein Brennholz, ... die Scham die Flamme, die Einfiigung die
Kohlen, das Lustgefiihl die Funken» ([1], S. 24). Schon im vedischen Ritual des Ma-
havrata fand eine geschlechtliche Vereinigung zwischen einer Dirne und einem Sadra
statt, um dadurch magisch die Fruchtbarkeit von Natur und Volk zu férdern. Die-
selbe Bedeutung hat die uns obsz6n anmutende Begattungszeremonie der Hauptge-
mahlin des Konigs mit dem geopferten Pferde beim A$vamedha. Am eindriicklich-
sten hebt den magisch-rituellen Aspekt des Geschlechtsaktes Brhadaranyaka Upani-
sad 6 hervor. Deshalb malen noch heute die Hindus bei besondern Festlichkeiten,
wie Frithlings- oder Hochzeitsfeiern, erotische Bilder auf den Fulboden und an die
Winde des Hauses. Diese Darstellungen haben neben dem positiven, Zeugung und
Geburt férdernden, noch einen negativen, apotropdischen Charakter: sie wenden

3. Vgl. die zwei Extreme (‘anta) — Sinnenlust und Selbstkasteiung — im Buddhismus.

4. Vgl. V.Henry, La magie dans I’Inde antique, Paris 1904, S. 119ff. Vermehrungszauber
durch Paarungsszenen glaubte man bereits in der Kunst der Steinzeit entdecken zu kénnen.



NOTICES 361

den bésen Blick ab. Die Silpasastras, die altindischen Handbiicher der Architektur,
lassen dariiber keinen Zweifel: ohne Liebespaare wiren die Tempel magisch un-
wirksam, ja gar unheilvoll und wiirden vom Blitz zerstort. Dieselbe Funktion haben
die nackten Figuren mit meist iibertrieben groBen Geschlechtsteilen bei primitiven
Volkern: sie bewachen das Haus, schiitzen vor dem bésen Blick und wehren die Di-
monen ab. Sogar auf christlichen Kathedralen besitzen analoge Statuen, z. B. mit ent-
blsBtem Hinterteil, eine apotropiische Funktion. Eine nicht minder geheiligte Auf-
gabe erfiillten die Hierodulen, die « Dienerinnen Gottes» (devaddsi), als Tempeltin-
zerinnen.

3. Mystik. Die Opfermagie der Brahmana-Texte findet ihre Uberwindung im my-
stischen Pantheismus der Upanisaden, der den Héhepunkt in der von Yajfiavalkya
geschilderten unio mystica findet. «Wie ein von einem geliebten Weib Umschlunge-
ner weder Auleres noch Inneres kennt, so kennt auch das im Kérper befindliche
Selbst, wenn es vom geistigen Selbst umschlungen wird, weder Aufleres noch Inne-
res» (Brhadaranyaka Upanisad 4, 3, 21). Im Sivaismus $aktistischer Pragung steht die
geschlechtliche Vereinigung als symbolische Verwirklichung der absoluten Einheit
ganz im Vordergrund. Das eigentliche Ziel ist dnanda, die Wonne oder Gliickselig-
keit des reinen Geistes, ein Terminus, der auch Wollust bedeutet. Sogar im streng
monistischen und iibersinnlichen Vedanta Sankaras ist dnanda ein Attribut des an
sich unbestimmbaren Absoluten. Das Moment der Fruchtbarkeit spielt dabei, wie
Dani¢lou hervorgehoben hat ([1], S. 53), keine Rolle. Allerdings geht er wohl zu
weit mit der Behauptung : «La notion de fécondité est tout a fait étrangére a lavaleur
sacrée que les Hindous attribuent a I’érotisme, a la sensualité, a ’amour.» Dies trifft
bloB auf die Erotik der Yoga-Mystik zu, wahrend im magisch-religisen Denken ge-
rade die Steigerung der Zeugungskraft und der allgemeinen Fruchtbarkeit iiber-
wiegt. Der Yoga darf wohl als die raffinierteste Sublimationstechnik der Menschheit
betrachtet werden. Durch ihn werden alle niedern Triebe, ja sogar die im Unbe-
wublten (adrsta) fortwirkenden Krifte und Einfliisse (vdsana, samskdra) vergeistigt
und damit iiberwunden. Dies fithrt zum Zustand des samddhi, der vollkommenen
Verinnerlichung und Sammlung, in der die Subjekt-Objekt-Spaltung des Bewul3t-
seins transzendiert wird. Der Tantrismus hinduistischer wie auch buddhistischer
Richtung findet im Symbol der unio mystica — dem yab-yum (Vater-Mutter-Vereini-
gung) der Tibeter — die Bipolaritit der Welt wie auch deren urspriingliche Einheit
wieder. In Geheimkulten, z. B. der cakrapuja der Sakti-Verehrer, wurde dieses Eins-
werden mit dem Urprinzip durch den sakralen Koitus rituell vollzogen. Im Hohenlied
des Hinduismus, dem Gitagovinda des Dichters Jayadeva$, erhielt die indische My-
stik ihre sublimste und universalste Ausdrucksform: Die Vereinigung Radhas mit
Krsna spiegelt die der Seele mit dem Weltgeist wider.

5. Vgl. F. Riickerts ﬁbersetzung, Gitagevinda. Das indische Hohelied des bengalischen Dichters
Jayadeva. Insel-Biicherei Nr. 303.



362 NOTICES

4. Religion. Die mythischen, magischen und mystischen Voraussetzungen fanden
einen kondensierten Niederschlag in den verschiedenen Schulen und Sekten des
Hinduismus. Obwohl es sich dabei um verhiltnismaBig spite Religionsformen han-
delt, so reichen ihre Wurzeln doch in die friiheste Vergangenheit Indiens zuriick,
wie die Verbreitung des Phalluskultes in der Industalkultur eindriicklich vor Augen
fiihrt. Wahrscheinlich kamen bereits die vedischen Inder mit den autochthonen
Phallusverehrern in Beriihrung, was vor allem der verichtliche Ausdruck Sisnadeva,
«jene, die den Penis zum Gotte haben»6, nahelegt. Erst im Hinduismus wurde die
universale Polaritit von minnlichem und weiblichem Prinzip, symbolisiert durch
lifiga (Phallus) und yoni (Vulva), wiederum zu einer Grundanschauung erhoben. Auf-
fallenderweise ist dabei der Phallus nach oben gerichtet, was mit Daniélou ([1], S. 36)
auf einen SublimationsprozeB, die Vergeistigung der Geschlechtskraft (vgl. den
Ausdruck iirdhvaretas) — so besonders im Kundalini-Yoga — gedeutet werden darf.

Im Saktismus wird die vorarische Muttergottheit, also das weibliche, materiell-
naturhafte (prakrti) Prinzip in den Vordergrund geriickt, wodurch die Welt der
sinnlichen Erscheinungen, der Maya, in ein neues, positives Verhiltnis zum Men-
schen tritt, was gleichzeitig die iiberbordende Sinnlichkeit, die sich in der religiosen
Kunst widerspiegelt, erklirt. Siva als minnliches Geistesprinzip wird daher in die
abstrakte Welt der Metaphysik verwiesen, wo er als leblose, manchmal zweige-
schlechtliche Gestalt, auf der Durga-Kaili ihren wilden, wiisten, wolliistigen Tanz
auffiihrt, den Urgrund alles Seins, das Absolute, verkérpert.

Wie michtig die Anziehungskraft dieser Neuorientierung war, veranschaulicht
am besten der Tantrismus, insbesondere in seiner extremen, linksgerichteten Form.
«Links» muB hier als die Seite der Frau angesehen werden, weil das weibliche Prin-
zip, also das Schopferische, Emotionale, Sinnliche iiberwiegt. Daraus entsprangen
zahlreiche $ivaitische Sekten mit orgiastischen Tendenzen, indem ausgelassene Sinn-
lichkeit, vor allem geschlechtlicher Natur, zum Heilsweg erkoren wurde: durch
Befriedigung der Sinneslust suchte man das Sinnliche zu transzendieren. Zwei-
fellos waren es diese $ivaitisch-saktistischen Sekten — Pasupata, Kaula, Kapilika, Go-
raksanathin, Lingdyat usf. -, die fiir die erotischen Skulpturenmancher Hindu-Tempel
direkt verantwortlich waren. Selbst der urspriinglich allem Geschlechtlichen ab-
holde Buddhismus konnte sich dem Einflu} des Tantrismus nicht entziehen. Im Vaj-
rayina, dessen yab-yum-Darstellungen in der tibetischen Kunst sich heute noch
groBter Beliebtheit erfreuen, fand die Erotik allerdings nur in ihrer mystisch-ver-
geistigten Form Eingang. Perversionen und Obszénititen sind uns aus diesem Reli-
gionsbereich nicht bekannt?.

6. Andieser Deutung halten wir im Gegensatzzu neuern Untersuchungen (A. D. Pusalker, Sis-
nadeva in the Rgveda and Phallus Worship in the Indus Valley, Sariipa-Bharati, Hoshiarpur 19 54) fest.

7. Vgl. Herbert V. Guenther, Yuganaddha. The Tantric View of Life, Benares 1952 und Lama
Anagarika Govinda, Grundlagen tibetanischer Mystik, Ziirich 1956, S. 95ff.



NOTICES 363

Steht auch die kiinstlerische Gestaltung der indischen Erotik — Konarak (Siirya),
Bhuvane$var, Khajuraho, Ellora usw. — ganz im Zeichen des orgiastisch-«dionysi-
schen» Sivaismus, so sei doch daran erinnert, daB verwandte geistig-religiose Stro-
mungen dem sonst so maBvollen «apollinischen» Visnuismus keineswegs fremd sind.
So hat insbesondere der Riadha-Kult der Vallabhas nicht selten zu sexuellen Aus-
schweifungen gefiihrt.

§. Philosophie. Die philosophischen Anschauungen der indischen Erotik griinden
auf den religiésen Grundlagen, indem die in der empirischen Welt zutage tretende
Bipolaritit durch die Metaphysik im iibersinnlichen Absoluten iiberwunden wird.
Das Samkhya-System griindet auf dem Gegensatz von purusa (Geist) und prakrti (Na-
tur). Die Erlésung beruht auf der vollstindigen Loslosung des ménnlich-geistigen
Prinzips von der weiblichen Prakrti, die als Ursache allen Ubels betrachtet wird,
nach dualistischer Anschauung jedoch nicht endgiiltig vernichtet, sondern blo8
«isoliert», getrennt werden kann.

Der rein monistische Vedanta geht noch einen Schritt weiter, indem er das sch6p-
ferisch-individuierende Prinzip zur Illusion (mdyd) erklirt: die Maya existiert nicht
vom absoluten Standpunkt. Daher verwirft dieses System Liebe, Begierde, Leiden-
schaft als Wurzel der Verblendung, die nur durch den «Weg des Wissens» (jiidna-
mdrga) iiberwunden werden kann. In der spitern Sivaitischen Philosophie (Trika
usf.) wird der Gegensatz Geist—Natur mit Vorliebe durch geschlechtliche Metaphern
ausgedriickt, doch gilt es auch hier, ihn zu transzendieren. Die mystische communio
fiihrt zu einem Zustand der Versenkung, in dem die Differenzierungen und damit
die zwei Pole Mann—Weib aufgehoben und in eins verschmolzen werden. In diesem
Sinne gehort die Erotik zur Welt der Erscheinungen, der vom metaphysischen Stand-
punkt die Wirklichkeit abgesprochen wird.

Im Gegensatz zum Sivaiten Sarikara erheben Rimanuja und dessen Schiiler als Ver-
ehrer Visnus den bhaktimdrga, den «Weg der Gottesliebe», zum hochsten Mittel der
Erlésung. Doch dadurch erhilt das erotisch-emotionale Element bloB im Sinne my-
stischer Vergeistigung eine gewisse Bedeutung, das Geschlechtliche selbst wird als
Hindernis fiir die Kommunion (‘bhakti) mit dem Géttlichen betrachtet. Ganz allge-
mein gilt in der indischen Philosophie kama, der schipferische Eros der Mythologie —
hier auf die psychologische Ebene iibertragen — als Grundursache der Wiedergeburt,
damit der Individuation, also des Abfalls vom gottlichen Prinzip, sei es das Absolute
(brahman) oder der personliche Gott (ifvara). Darum tut man gut, die Philosophie
nicht zur Apologie der hier in Frage stehenden Kunstschopfungen anzufiihren. Diese
Rolle spielt sie hdchstens im Tantrismus, welcher der geschlechtlichen Polaritit
eine kosmische Bedeutung beimiBt, eine Anschauung, die jedoch mehr zum Bereich
der Religion als der philosophischen Spekulation gehort. Anderseits beruht die end-
giiltige Uberbriickung dieser grundlegenden Kriftespaltung der Yoga-Methode an,
die am besten dem psychologischen Bereich zugeordnet wird.



364 NOTICES

6. Psychologie. Nirgends iiberrascht die Urwiichsigkeit der Sexualitit in den re-
ligiésen Kulten und kiinstlerischen Darstellungen so sehr wie bei dem introvertier-
ten, asketischen Volke der Inder. Wir stehen vor einem psychologischen Ritsel.
Schon Buddha hatte versucht, die zwei Extreme der Sinnlichkeit und der Selbst-
kasteiung durch den goldenen Mittelweg zu vermeiden. Der von ihm gelehrte heilige
Weg mutet uns dennoch hdchst asketisch an, gehorte doch die vollkommene ge-
schlechtliche Enthaltsamkeit zu den Grundprinzipien der buddhistischen Ordens-
regeln. Man ist daher berechtigt, an eine religiose Reaktion zu denken, deren Ziel
es war, die Einseitigkeit und Strenge des Ménchtums zu kompensieren. Dal} diese
Kompensation leicht zur Ziigellosigkeit fiihren konnte, liegt auf der Hand. Dennoch
ging es hier keineswegs allein um die Freuden des Diesseits ; vielmehr stand dahinter
das an sich weltverneinende Ideal der Erlésung, das man blof} mit neuen Mitteln zu
verwirklichen suchte. Das Losungswort lautete, da3 man das Sinnliche allein durch
die Sinnlichkeit iiberwinden kann. Die gréBte Gefahr droht dem geistlichen Leben
von seiten verdrangter, geschlechtlicher Komplexe. Wohl mit Recht bemerkt Da-
niélou in diesem Sinne: «La crainte du sexuel est toujours une manifestation d’anti-
spiritualité.» Daher die Bedeutung der Offenheit und Natiirlichkeit: « Pour I’&tre
évolué, la sexualité doit &tre sans déguisements, sans artifices, sans voiles» ([1], S. 78).

Wie sehr es sich schlieBlich um eine ginzliche ﬂberwindung des Geschlechtlichen
handelte, zeigt am deutlichsten der Kundalini-Yoga, der eine genaue Kenntnis der
biologischen Funktion der geschlechtlichen Energie fiir die geistigen Moglichkeiten
des Menschen voraussetzt, denn das Ziel dieser Ubungen war ihre Umwandlung in
reine Geisteskraft. Eng damit verbunden war der Gebrauch von alkoholischen Ge-
trinken, Fleisch usf. im Tantrismus: Man riumte mit alten Tabus auf, um den Zu-
stand der Erlésung jenseits von Gut und Bose auf direkterem Wege zu erreichen
(cf.[2], S. 37f.).

7. Soziologie. Letztlich geniigt auch die psychologische Betrachtungsweise nicht,
die radikale Gegensitzlichkeit von patriarchalisch-matriarchalischer, asketisch-or-
giastischer, weltverneinend-diesseitsfreudiger Lebenshaltung in der indischen Re-
ligionsgeschichte zu erkliren. Der Zwiespalt griindet vielmehr auf dem Zusammen-
prall von zwei grundverschiedenen Rassen, der arischen und der autochthonen. Die
Verehrung von Muttergottheiten und der Phalluskult standen im Industal in hoher
Bliite Jahrhunderte vor der arischen Einwanderung. Diese fiihrte eine extrem patri-
archalische Sozialordnung mit sich. So war den vedischen Indern die Religion der
Ureinwohner, «die den Phallus als Gott betrachteten» (‘Sisnadeva), ein Greuel. Dar-
um hat man mit groBer Wahrscheinlichkeit den Prototyp des hinduistischen Sivas,
der unter dem Symbol des Linga verehrt wird, in der Industalkultur gefunden.

Zahlreiche andere Faktoren bekriftigen die Hypothese, wonach das orgiastische
Element vornehmlich durch die Ureinwohner in die indische Religiositit Eingang
gefunden hat. Beim sakralen Koitus der Mahavrata-Feier nimmt ein Sidra oder ein



NOTICES 36¢

Mann aus Magadha mit einer Dirne teil. Der Beischlaf zwischen Kénigin und geopfer-
tem Hengst beim Aé$vamedha weist typisch siidliche Ziige auf, die bei den Indoger-
manen fehlen8. Die Institution der Hierodulen, der Devadasis und Tempeltinzerin-
nen, hat ebenfalls einen nicht-arischen Charakter und war deshalb am stirksten im
dravidischen Siiden vertreten.

Durch den sich immer stirker ausbreitenden AssimilationsprozeB erhielt die
Weltanschauung der Primitivstimme ein stetig wachsendes Gewicht. So entwickelte
sich der Tantrismus, der vor allem in seiner $aktistischen Form auf ein mutterrecht-
liches Substrat hinweist. Der Krsna-Kult steht in Verbindung mit Hirtenstimmen,
wihrend die Rima-Sage im éstlichen, erst spit brahmanisierten Indien entstanden
ist. Waren all diese Vorstellungen und Riten dem Brahmanismus auch urspriinglich
fremd, so kam es dennoch im hinduistischen Synkretismus zu einer fruchtbaren Ein-
schmelzung : Selbst die Erotik fand auf diese Weise einen Platz im Heilspfad. In man-
chen tantrischen Praktiken handelt es sich in Wirklichkeit um eine mystische Um-
deutung des primitiven, sakralen Koitus.

8. Ethik. Wie vom sozialen so war der Hinduismus auch vom ethischen Standpunkt
eine Religion des Ausgleichs und der Hierarchie. Nach den Dharmasastras, den
Rechts- und Sittenbiichern, wurde der Lebenslauf der obern drei Kasten in vier Sta-
dien aufgeteilt: 1. Studium als brahmacdrin, wobei das Geliibde der Keuschheit be-
stand, 2. der Stand eines Hausvaters (‘grhastha), 3. der Stand eines Waldeinsiedlers
(vanaprastha). Nur der 4.Stand, der des samnydsin, des Yogin, «der alles aufgegeben
haty», war nicht an die Einhaltung dieser Reihenfolge gebunden; der Samnyasin war
nicht verpflichtet, zu heiraten. Im iibrigen galt es als erste und hchste Pflicht, Nach-
kommenschaft — insbesondere ménnliche — zu erzeugen. Erst nachdem er die Kinder
seiner Kinder gesehen hatte, durfte ein Brahmane als Eremit in den Wald hinaus-
ziehen.,

Mit diesen Lebensstufen (‘@rama) hangt die Abstufung der Sittenlehre zusammen.
Fiir einen Hausvater war es von Nutzen, in die Geheimnisse der Liebeskunst einge-
weiht zu werden. Deshalb schufen die Inder eine entsprechende Literatur, die der
Kamaséastras, d.h. der Lehrbiicher der Liebe, von denen das Sastra des Vatsyayana,
das uns hier in der neuen englischen Ubersetzung von S. C. Upadhyaya [7] vorliegt, am
beriihmtesten ist9. Die erste vollstindige, gewissenhafte Verdeutschung des gleich-

8. Vgl. W.Koppers, Pferdeopfer und Pferdekult der Indogermanen. Wiener Beitrige zur Kultur-
geschichte und Linguistik IV, 1936, S. 344 ff. Wihrend dieser cohabitatio wechselten die her-
umstehenden Manner und Frauen allerlei anriichige Zoten: die Aischrologia verstirkt den
Fruchtbarkeitszauber.

9. Die ﬂbersetzung ist zuverlissig. Die allgemeine Einleitung beriicksichtigt die iibrige ero-
tische Literatur, wihrend im Anhang die Lehren der verschiedenen Autoren einander gegen-
iibergestellt werden. Die Bibliographie hingegen ist oberflichlich und ungenau. Eine erste
englische Ubersetzung aus dem Gujarati erschien 1883 in Benares im Auftrag der «Hindoo



366 NOTICES

falls wichtigen Ratirahasya von Kokkoka verdanken wir S.Lienhard [8]°. Nichts
wire dem Verstindnis dieser Werke abtriglicher, als sie unter die Pornographie zu
rechnen. Die lautere Absicht in der Abfassung seines Buches hat Vatsiyana mit aller
Ausdriicklichkeit hervorgehoben. «Ich, Vatsyayana, habe ... nach gehériger Prii-
fung der Uberlieferung dieses Kamasiitram entsprechend verfaBt. Zu héchster Ent-
haltsamkeit und Andacht ist es geschaffen worden fiir das Treiben der Welt; seine
Einrichtung hat nicht die blinde Leidenschaft zum Ziele. Wer den Sinn dieses Lehr-
buches kennt, der zihmt seine Leidenschaft, indem er dem Dharma, Artha und Kama
ihre Bestimmung wahrt, die sie in der Welt einnehmen !1.» Die drei Lebensziele der
Hindus weisen dieselbe maBvolle Ausgeglichenheit auf wie ihre Lebensstadien. Ne-
ben dem Recht (dharma) im sittlichen, sozialen und religiésen Sinne besitzt auch das
Niitzliche (‘artha) und das Angenehme, d.h. die Liebe (kdma) mit ihren Hilfswissen-
schaften wie Musik, Tanz usf., eine vollkommene Daseinsberechtigung. SchlieBlich
ist zu beachten, daB fiir die Brahmanen die Ethik nie Selbstzweck war : das Absolute
liegt jenseits von Gut und Bose. Wer also weil}, wird nicht befleckt von guter oder
boser Tat, heiflt es schon in den Upanisaden (cf. Brhadaranyaka 4, 4, 22).

9. Kunst. Die Funktion der erotischen Skulpturen ist aufs engste mit der Eigenart
des Hindu-Tempels und der indischen Kunst schlechthin verbunden. Der Tempel ist

Kama Shastra Society»; 1891 folgte in Paris die franzésische von E. Lamairesse. Von wissen-
schaftlichem Wert ist die Verdeutschung des Kimasitra mit dem Kommentar des Yasodhara
von R.Schmidt, Leipzig 1897, 5., verbesserte Auflage 191 5 (scheinbar unziichtige Kapitel in
lateinischer Ubertragung). Eine erste, vollstindige deutsche Ausgabe stammt von Ferdinand
Leiter und Hans H. Thal : Das Kamasiitram des Vatsydyana. Mit Geleitwort von Magnus Hirsch-
feld. Mit einem Anhang: Das Erotische in der indischen Kunst (Liebe im Orient). Lindau,
Rudolph, 1959. Drei weitere englische ﬂbersetzungen sind kiirzlich gleichzeitig erschienen:
1. The Kama Sitra of Vatsydyana. Translated by Sir Richard Burton and F. F. Arbuthnot. Edited
with a preface by W. G. Archer. Introduction by K.M. Panikkar. London, Allen & Unwin,
1963. 2. The Kama Siitra of Vatsydyana ... Ed. with forew. and notes by John Muirhead-Gould.
Introd. by Dom Moraes. London, Panther Books, 1963. 3. Vatsydyanas Kama Sitra ... With
introd. and illustrations. London, Champion, 1963. Diese bibliographischen Angaben verdan-
ken wir der Freundlichkeit von Herrn Dozent Dr. Claus Vogel.

10. Die ﬁbersetzung enthilt neben wertvollen Anmerkungen ein Verzeichnis der Pflanzen
und Tiernamen. Mit diesem Texte, im wesentlichen eine Zusammenfassung der Lehren Vit-
syayanas, befaBte sich schon Richard Schmidt, Beitrdge zur indischen Erotik. Das Liebesleben des
Sanskritvolkes nach den Quellen dargestellt. Berlin 1922 (3. Auflage). Kiirzlich erschien die eng-
lische ﬁbersetzung: The Koka Shastra, being the Ratirahasya of Kokkoka, and other Medieval Indian
Writings on Love. Translated and with an Introduction by Alex Comfort. Preface by W.G. Ar-
cher. London, Allen & Unwin, 1964. Vgl. ferner L. Sternbach, Ganikd-vrtta-samgrahah or Texts
on Courtezans in Classical Sanskrit. Hoshiarpur, Vishveshvaranand Vedic Research Institute, 1953
(Vishveshvaranand Indological Series 4) ; Kalyanamalla, I. Anarigarariga. II. Der Duftende Garten.
Lindau, Rudolph, 1959 (Liebe im Orient).

11. Das Kamasiitram, iibersetzt von R.Schmidt, S. 479 (3. Auflage).



NOTICES 367

ein Abbild der kosmischen Ordnung, ein geometrisches Diagramm, ein yantra, in
dessen heiligem Zentrum, wie in einem Brennpunkt, alle Krifte zusammentreffen.
Dadurch wird er zum magischen Mittelpunkt, zam «Nabel» der Welt. In den Siva-
Tempeln wird dieser durch das Linga, das Symbol der schépferischen, welterhalten-
den Kraft, dargestellt. Die innern und besonders duBern Mauern des Tempels sind
mit zahllosen Skulpturen, die Mythen, Legenden, Szenen aus dem Alltag usf. dar-
stellen, geschmiickt. Unter ihnen nehmen die erotischen Gestalten manchmal einen
iiberwiegenden Platz ein. Dies kann nur bei jenen Erstaunen oder gar Emporung
erregen, die nicht bedenken, daB der Hindu-Tempel kein Ort des Gebetes im christ-
lichen oder mohammedanischen Sinne, keine Versammlungshalle der Gliubigen ist,
sondern eben ein Abbild des Universums und daher ein Weg, der von der dulern,
sinnlichen Welt des Scheins, wo alles blof3 Gleichnis ist, zum wahren Innern, dem
Quellpunkt aller Krifte, dem absoluten Geiste fiihrt (cf.[1], S. 13-14).

Aus diesem Grund steht auch dem weltlichen Treiben, insbesondere dem Eros,
ein bedeutender Platz auf der Fassade und den Vorhallen zu, um so mehr, als ja die
ganze Entfaltung des «Schleiers der Maya» vom Siva-Liﬁga im heiligen Zentrum aus-
geht. ﬂberhaupt scheidet der Hinduismus — im Gegensatz zum Vedismus — nie radikal
zwischen profaner und sakraler Sphire: beide laufen ineinander iiber, beide be-
dingen sich gegenseitig. So umfaBt das religiose System neben dem Dharma auch
Artha und Kima. Nur wer zutiefst die Verginglichkeit und Eitelkeit des Irdischen
erfaBt hat, kann von ihm erlost werden. In diesem Sinne verfolgt selbst das anriichig-
ste dieser Kunstwerke, der groBe Mahadeva-Tempel von Khajuraho, ein soterio-
logisches Ziel. «Das ganze Kunstwerk offenbart seine yoga-ihnliche Funktion, den
Menschen aus der Bindung ans Irdische zu befreien und zur Vereinigung mit dem
Géottlichen zu fithren.» Woraus sich der SchluB ergibt: «Die Forderung des Vish-
nudharmottara, daB alle Kunst der Erlésung zu dienen habe, ist erfiillt 12.»

Noch ein zweiter Punkt verdient hier Beachtung. Die Inder haben neben den My-
then und Legenden auch die Vorschriften der Sastras iiber Tanz, Musik usf. im Stein
gestaltet, so daB z.B. auf einem Tempel die klassischen Tanzposen dargestellt wer-
den. Verstindlicherweise wurde auch die reichhaltige Fundgrube der Kama-Litera-
tur zu diesem Zwecke griindlich ausgebeutet. Dabei mag gerade die Schwierigkeit
des «Stoffes», die Akrobatik der dsanas beim Geschlechtsakt, die indischen Kiinstler
zu immer kiihneren plastischen Formen herausgefordert haben. Ihnen ging es daher
weniger um den Inhalt als um die formale «kiinstlerische Gestaltung», wie ja gleich-
falls das heilige Wort der Veden erst durch die «dichterische Formulierung» ma-
gische Kraft besaB. Nicht die Sinnlichkeit, sondern die kiinstlerische Phantasie feiert
bei diesen akrobatischen Yoga-Stellungen ihre Orgien.

12, Heimo Rau, Die Kunst Indiens bis zum Islam, Stuttgart 1948, S. 37. Vgl. ferner den An-

hang «Das Erotische in der indischen Kunst» zur Kﬁmasﬁtra-ﬂbersetzung von F, Leiter und
Hans H. Thal.



368 NOTICES

Im iibrigen sei hier noch auf die hervorragende Stellung, welche die geschlecht-
liche Symbolik in der indischen Kunst einnimmt, hingewiesen. Im Vordergrund ste-
hen Linga und Yoni, die meist mit unmittelbarer Offenheit dargestellt werden,
manchmal aber stark stilisierte oder gar metaphorische Formen annehmen, wie etwa
das Linga als Elefantenriissel (als Maya im Traume Buddha empfing) oder Einhorn und
die Yoni als Lotusblume oder Gefil313.

10. Parallelen. Die drei weitern vom Verlag Nagel in Genf herausgegebenen,
gleichfalls reich illustrierten Binde [3]-[5] vereinigen ein vortreffliches Vergleichs-
material. Betont tritt darin wiederum die religiése Grundlage der erotischen Dar-
stellungen hervor. Die elementare Bedeutung des Phalluskultes in Rom, Griechen-
land und Japan veranschaulicht den Anteil des Geschlechtlichen in den religitsen
Vorstellungen so verschiedenartiger Volker. Wer den Ausfiihrungen von Jean Mar-
cadé und Charles Grosbois folgt, wird mit GewiBheit inne, einer Urerfahrung der
Menschheit gegeniiberzustehen, die von «kiihner Unschuld» und nicht von wollii-
stiger Schamlosigkeit zeugt.

Der griechisch-rémische Kult der Sinnlichkeit kreist um die machtvolle Gestalt
des Dionysos-Bacchus, den die hellenistischen Reisenden und Schriftsteller spontan
dem indischen Siva gleichsetzten. Daneben nehmen in der griechischen Mythologie
die Satyrn und Nymphen eine Stellung ein, die nicht nur in ihrem erotischen Aspekt
manches mit den Gandharvas und Apsaras, die sich besonders im volkstiimlichen
Hinduismus auBBerordentlicher Beliebtheit erfreuen, gemeinsam haben. Doch nir-
gends wie bei den Griechen feiert die Liebesleidenschaft Triumphe in der Gotter-
welt. Indes inspirierte gerade die Erosmythologie Plato zu einigen seiner erhaben-
sten Dialogen. Selbst die Liisternheit und freche Unanstindigkeit der Silene und Sa-
tyrn wurde durch das dsthetische Gefiihl der Griechen mit dem mystischen Schleier
des Geheimnisses der Liebe umwoben. Die sinnliche Schonheit kiindet von einem
Geist, der die vulgire Erotik ins Transzendete hebt 14,

Besonders eindrucksvoll schildert Jean Marcadé¢ die Bedeutung der geschlecht-
lichen Symbolik zur magischen Abwehr des bésen Blickes ([5], S. 20f.). Aus diesem
Grunde trifft der Ausdruck «obszén» auf zahlreiche Kunstwerke nicht zu, wenn da-
mit auch nicht geleugnet werden soll, daB echt obszéne Darstellungen, z. B. im Bor-
dell von Pompeij, vertreten sind. Doch sind letztere verhdltnismiBig selten. Mit
Recht weist W. Zschietzschmann im Nachwort zu Eros Kalos auf den merkwiirdigen
Umstand hin, daB diese anstoBigen kiinstlerischen Erzeugnisse meist auf Geraten und
GefiBen in Gribern entdeckt wurden. «Sie erlangten also ihre eigentliche Funktion

13. Vgl. F.D.K.Bosch, The Golden Germ, ’s-Gravenhage, Mouton & Co., 1960, S.164f,

14. Mit den Hermaphroditen Griechenlands sind die indischen Darstellungen des zwei-
geschlechtlichen Siva (ardhandrisvara) zu vergleichen. Im Gegensatz zu Indien nimmt die Pad-
erastie in der erotischen Kunst Griechenlands einen bedeutenden Platz ein - in Ubereinstim-
mung mit den literarischen Denkmilern! Vgl. aber [1], S.93.



NOTICES 369

als Grabbeigabe, das aber heifB3t: als ein Gegenstand zum Gebrauche der Verstor-
benen» ([4], S. 167). Dies hebt wiederum die innige Beziehung von Tod und Frucht-
barkeit in friihzeitlichen Glaubensvorstellungen hervor (cf. [5], S. 49f.).

Wohl ebenso verbreitet wie in Indien ist der Phalluskult in Japan, trotz des Ver-
bots der Regierung im Jahre 1872, um «die priiden Fremden mit ihren Vorurteilen»
nicht zu schockieren. Schon auf primitiven Tonstatuetten erscheint die Muttergsttin
mit ausgespreizten Beinen und schwellenden Briisten. Mythen und Legenden kiinden
von der Macht der Zeugungskraft, so daBl wir seit dltester Zeit in der Kunst Symbolen
der Fruchtbarkeit von Mensch und Natur begegnen. Das vorliegende Werk [3] be-
schrinkt sich indes auf Vorstellungen, die sich seit der gesellschaftlichen Revolution
im Japan des 17. Jahrhunderts vollzogen haben. Shunga bedeutet eigentlich «Friih-
lingsbilder». Bei ihnen treten die Holzschnitte und die Malkunst in den Vorder-
grund. Schon in Griechenland nahmen die Wandfresken und die Vasenmalereien
einen bedeutenden Platz ein, wihrend in Indien die erotischen Darstellungen fast
ausschlieflich von Bildhauern geschaffen wurden. In Japan werden die Freuden des
Fleisches in offener Weise von nambhaften, bekannten Kiinstlern gepriesen, wobei
eine gewisse Zuriickhaltung vor der Nacktheit auffillt, die keineswegs auf das Scham-
gefiihl, sondern vielmehr auf isthetische Erwigungen zuriickzufihren ist.

Diese Parallelen kénnten mit Leichtigkeit erweitert werden, z. B. durch die ero-
tische Kunst und Literatur Chinas, die sogar Indien beeinfluf}t hat, wenn man aus der
tantrischen Bezeichnung cindcara, «chinesisches Behaben», fiir anriichige geschlecht-
liche Riten Schliisse ziehen darf?s,

Von allen Gesichtspunkten stellte sich ein enger Zusammenhang von Erotik und
Religion heraus. Ganz unverfilscht und offen ist diese Beziehung in den friihzeit-
lichen, magischen Vorstellungen, handle es sich um apotropidischen Schutz vor dem
bésen Blick oder um Forderung der Fruchtbarkeit in Haus und Feld. Spiter, mit dem
Fortschritt der Spekulationen, werden diese Anschauungen immer komplizierter:
einerseits sublimieren sie sich ins Mystische, anderseits nehmen sie wilde, groteske
Formen an. Wohl liegt der Mystik die Idee der Einheit der Geschlechter im Absolu-
ten zugrunde, doch von diesem Punkt abgesehen, wird man gut tun, nicht die Philo-
sophie zur Erklirung dieser Phinomene zu bemiihen. Die indische Philosophie strebt
nach der Befreiung von allem Sinnlichen und betrachtet daher Kama/Eros als fatale Ur-
sache der leidvollen Wiedergeburten. Die tantrischen Praktiken, auf die man sich hier
beruft, gehoren in Wirklichkeit nicht zum metaphysischen Gedankengut, sondern
bilden vielmehr eine raffinierte, zum Teil archaische Umdeutung der Yoga-Methode.

Trotz diesen weitgehenden ﬁbereinstimmungen mit den Erklirungen von A. Da-
nié¢lou, Mulk Raj Anand und Claus Vogel u.a. wird man das Gefiihl nicht los, daB}

15. Vgl. R.H.van Gulik, Sexual Life in Ancient China, Leiden, E. ].Brill, r961. Appendix I:
Indian and Chinese Sexual Mysticism, S. 339—359.

24



370 NOTICES

friihere Fehlurteile hier {iberkompensiert wurden. Man stellt die ausgelassensten
erotischen Skulpturen als etwas Géttliches («I’érotisme divinisé») hin oder fiihrt
sie auf «philosophische» Grundlagen zuriick. Indessen stehen nur allzu viele der
prachtvollen Bildreproduktionen in krassem Widerspruch zu diesen schéngeistigen
Deutungsversuchen. Wir denken an die orgiastischen Darstellungen des Gruppen-
koitus und vor allem an die keineswegs seltenen, wirklich «obsznen» geschlecht-
lichen Beziehungen, die so ziemlich das ganze Repertoire von Perversionen der
Handbiicher der Sexologie umfassen — von der Sodomie mit verschiedenartigen Tie-
ren (vgl. die griechischen Satyrn) bis zur ménnlichen Homosexualitit (unseres Wis-
sens in Indien immer mit Asketen oder Ménchen). Was haben diese wiisten, bac-
chantischen Szenen noch mit Mystik oder Philosophie zu tun? Man beruft sich daher
auf die Eigenart der indischen Religiositit bis zur banalen Redensart von den andern
Lindern und andern Sitten — doch gerade hierin liegt das Blendwerk des groen
Trugschlusses. Die Inder selbst haben, und zwar zu allen Zeiten, die hier als «ob-
szon» bezeichneten Bilder — die besprochenen Biicher bieten davon eine auBerge-
wohnliche Auswahl — vom gesellschaftlichen, ethischen und religiésen Standpunkt
streng verurteilt. Man denke nur z. B. an die keusche Zuriickhaltung Vitsyayanas vor
allem Perversen, ja selbst der etwas liberalere Kokkoka kann keineswegs als Porno-
graph bezeichnet werden. Gerade die Kamasastra-Literatur gibt, dem griechischen
Hetirenwesen vergleichbar, ein Beispiel hochster sozialer Gesittung im Liebesleben.

Das Hauptargument bietet jedoch die Religion selbst. Sicher haben religiose Sek-
ten, wie die Kaula-Kapalikas im Falle des Mahadeva-Tempels von Khajuraho, einen
liberwiegenden EinfluB} auf die schamlos kiihnen, kiinstlerischen Gestaltungen aus-
geiibt, doch handelt es sich bei all diesen Sekten um extreme Gruppen, deren An-
schauungen und Praktiken von allen andern indischen Religionsrichtungen, den or-
thodoxen Hindus ebensosehr wie von den Buddhisten und Jainas, abgelehnt wurden.
Die mittelalterliche indische Literatur enthilt eine groBe Menge von Polemiken,
vor allem in Dramen und Prahasanas, welche die anstéBigen Lehren gewisser Anhén-
ger Sivas verspotteten. Leider fehlen immer noch griindliche Untersuchungen iiber
diese sektarischen Bewegungen, die ein grelles Licht auf die orgiastischen Exzesse
der Bildhauer werfen. Uberhaupt gilt es, den geschichtlichen Hintergrund der ent-
sprechenden Bauwerke niher zu untersuchen. Dabei sei nicht geleugnet, da die
plastische Nachahmung der Schilderungen in der erotischen Literatur, die kiinst-
lerische Freude an der Bewiltigung schwieriger Positionen, der sinnliche Uber-
schwang als Reaktion gegen die asketische Jenseitsgerichtetheit, das Mdzenat der
Wollust fréhnender Fiirsten und vor allem die Funktion des Tempels als Abbild der
Welt in all ihren Aspekten das Entstehen dieser bis zur animalischen Wildheit sich
austobenden Kunst begiinstigt haben. Dabei sei auch nicht geleugnet, daB es sich,
wenigstens in vielen Fillen, um groBartige kiinstlerische Schépfungen handelt, Aber
der modernen Tendenz, alle Formen der Erotik mit dem Glorienschein der Religion



NOTICES ' 371

oder Mystik zu verkliren, setzen wir uns entschieden entgegen, kime dies doch einer
Vergewaltigung der indischen Geistesgeschichte gleich. Vielleicht in keiner Kultur
gelangen Extreme so michtig zur Geltung wie bei den Indern, aber es gilt, den Ex-
tremen den Platz zuzuweisen, der ihnen zusteht.

Was im iibrigen die hier angezeigten Werke betrifft, handelt es sich um wissen-
schaftliche, sachliche Ubersetzungen zweier grundlegender Texte dieses Fachge-
bietes und im {ibrigen um eine griindliche, aufschluBreiche Einfiihrung in dieses
heikle Gebiet, wobei die wirklich prunkvollen und von selten erreichter Offenheit
zeugenden Bildtafeln ein iiberwiltigendes Anschauungsmaterial liefern 16, Der Leser
und Betrachter wird sich bewuBt, etwas Elementarem gegeniiberzustehen, ohne das
die Kulturgeschichte nie in ihren Wurzeln erfaBt werden kann. Denn was wire
Griechenland ohne Dionysos und Indien ohne Siva? P.HorscH

BIBLIOGRAPHIE « EROTIK UND RELIGION

1 ALAIN DANIELOU, L’érotisme divinisé. Photographies de RaAyMOND BURNIER. 11§ pages, il-
lustrations, 4°. Paris, Editions Buchet/Chastel, 1962.

2 Muik Raj ANAND, Kama Kala. Interprétation philosophique des sculptures érotiques hindoues.
Traduction frangaise par JEAN HERBERT. 45 pages avec illustrations, 69 planches, 4°. Ge-
néve /Paris/Hambourg, Les Editions Nagel, 1963.

3 CHARLEs GROsBOIS, Shunga. Friihlingsbilder. Studie iiber die erotischen Darstellungen in der ja-
panischen Kunst. Deutsche Bearbeitung von W. SPEISER. 147 S., 155 Abbildungen, 4°. Genf/
Paris/Miinchen, Nagel Verlag, 1964.

4 JEAN MARCADE, Eros Kalos. Studie iiber die erotischen Darstellungen in der griechischen Kunst,
Deutsche Bearbeitung und Nachwort von W. ZsCHIETZSCHMANN. 170 S., 164 Abbildungen,
4°. Hamburg/Genf/Paris/New York, Verlag Nagel, 1962.

5 JEAN MARCADE, Roma Amor. Studie iiber die erotischen Darstellungen in der etruskisch-rémischen
Kunst. Deutsche Bearbeitung und Nachwort von W.ZscHIETZSCHMANN. 131 S., 129 Ab-
bildungen, 4°. Genf/Hamburg/Paris/New York, Verlag Nagel, 1961.

16. Unter der neuern Literatur iiber die indische Erotik seien noch folgende Werke hervor-
gehoben: Johann Jakob Meyer, Sexual Life in Ancient India. A Study in the Comparative History of
Indian Culture. London, Routledge & Kegan Paul, 1953 (Reprint); Candra Cakravarti, Sex Life
in Ancient India. Calcutta, Mukhopadhyay, 1963 (nicht empfehlenswert); Marg. A Magazine of
the Arts. Bombay. Vol. 10, No. 3, June 1957 : Homage to Khajuraho. Vol. 12, No. 1, December
1958 : Homage to Konarak ; Max Pol Fouchet, L’art amoureux des Indes. Lausanne, Editions Clair-
fontaine, 1957 (auch englisch); Paul Thomas, Kama Kalpa or the Hindu Ritual of Love. Bombay,
Taraporevala, 0. D. Das Werk von Claus Vogel (VI) ist in englischer Ubersetzung erschienen:
Temples of amorous pleasures. Wiesbaden, Reichelt, 1962. Auch fiir diese bibliographischen Da-
ten sind wir Herrn Dozent Dr. Claus Vogel zu Dank verpflichtet.



372 NOTICES

6 CrAus VogEL, Temples of amorous pleasure. 203 S., 78 Tafeln, 4°. Wiesbaden, Reichelt-
Verlag, 1962. Ebenfalls deutsch und franzésisch.

7 Kama Sutra of Vatsyayana. Complete Translation from the Original Sanskrit by S. C. Upa-
DHYAYA. Foreword by MoTi CHANDRA. 272 pp., 16 Line Drawings and 96 Half-tone Illus-
trations, 4°. Bombay, Taraporevala Sons & Co., 1961, reprinted 1963.

8 Koxkkoka, Ratirahasya. Geheimnisse der Liebeskunst. Aus dem Sanskrit {ibertragen von SieG-
FRIED LIENHARD. 190 S., 8°. Schmiden bei Stuttgart, Franz Decker Verlag Nachf., 1960.



	Notices

