Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Pico della Mirandola und der Orient
Autor: Meyer, R.W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-146003

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-146003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PICO DELLA MIRANDOLA UND DER ORIENT

R. W, MEYER

UNIVERSITAT ZURICH

Giovanni Pico della Mirandola ist zwar ein berithmter Humanist der
italienischen Renaissance, aber seine Beziehung zum Orient ist doch bis
heute kaum je Gegenstand einer Untersuchung gewesen. Von einer sol-
chen Beziehung kann auch ernstlich nicht die Rede sein, sofern man dar-
unter eine direkte Kontaktnahme mit der Welt des Ostens versteht. Pico
hat seine engere Heimat, die Toskana, nur zweimal verlassen. Einmal,
um in Paris zu studieren, ein zweites Mal, um in Rom eine Disputation
zu fiihren. Er gehort also nicht zu den damals schon recht hiufigen Mor-
genlandfahrern, wie etwa sein dlterer Zeitgenosse Cyriacus von Ancona’,
die den Orient in abenteuerlichen Fahrten bereisen und dem Westen
bekannt machen. Auch auf Grund seiner Schriften kann Pico kaum als
«Orientalist» bezeichnet werden, hat er sich doch nirgends ausdriick-
lich mit Fragen der orientalischen Kultur beschiftigt. Trotzdem ist den
Kennern seiner Werke immerschondasauBerordentliche Interesse dieses
genialen Jiinglings fiir abseitige Autoren und bizarre Namen aufgefallen,
die nicht im Bereich des abendlindischen Denkens unterzubringen sind.
Die Frage der Quellen, aus denen Pico schpfte, hat daher die Forschung
wiederholt und eingehend beschiftigt*. Im Rahmen dieser Quellenfor-
schung wird sich somit auch die nachfolgende Betrachtung bewegen.

Soll nun aber doch von Picos Beziehungen zum Orient die Rede sein,

1. Cf. E. W.Bodnar, Cyriacus of Ancona and Athens, Bruxelles 1960.

2. Aus der reichen Literatur iiber Pico seien nur solche Werke erwihnt, die zur Quellen-
frage Stellung nehmen: G.Massetani, La filosofia cabbalistica di Giov. Pico, 1897; L.Dorez/
L. Thuasne, Pic de la Mirandole en France, 1897 ; U. Cassuto, Gli ebrei a Firenze nell’eta del Ri-
nascimento, 1918 ; Roth, Gli ebrei a Firenze sotto I ultima repubblica, 1924 ; A. J. Festugiére, Studia
Mirandulana, 1932 ; Eugenio Anagnine, Giov. Pico, 1937; E. Garin, Giov. Pico, Vita e dottrina,
1937; P.Kibre, The Library of Pico, 1937; A.Dulles, Princeps Concordiae, 1941 ; Bruno Nardi,

La mistica averroistica e Pico, 1957 ; Fr,Secret, Pico e gli inizi della cabala cristiana, 1957 ; E.Mon-
nerjahn, Pico della Mirandola, 1960.



R.W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA 309

so muB offenbar zuerst geklirt werden, was der Ausdruck «Orient» im
15. Jahrhundert bedeuten konnte, und muB} weiterhin gefragt werden,
welcher Art diese Beziehungen sein konnten, die einer Vorstellung gal-
ten, die man heute nicht mehr ohne weiteres als Orient bezeichnen
wiirde. Es wird sich dabei zeigen, daB es sich hier nicht einfach um lite-
rarische Beziehungen handelt, sondern um eine sehr personliche Begeg-
nung Picos mit Vertretern einer Kultur, die er als Orient im weitesten
Sinne verstanden hat. Eine solche Betrachtung, die rein historische Ab-
sichten zu verfolgen scheint, setzt natiirlich voraus, daB3 sich eine Be-
schiftigung mit Picos Werk und Personlichkeit immer noch verlohnt3.
Man kénnte versucht sein, diese Voraussetzung mit einem Hinweis auf
die Wirkungsgeschichte seiner Gedanken zu rechtfertigen. Doch méch-
ten wir uns im folgenden nicht weiter iiber Umfang und Tragweite dieser
Gedanken auslassen. Wie immer man ihre Bedeutung einschitzen will,
sie umschlieBen jedenfalls ein Problem, das uns heute noch betrifft. Wir
erblicken dieses Problem in der Einwirkung orientalischer Denkmotive
auf die Ausbildung des christlichen Humanismus. Sofern aber der christ-
liche Humanismus, dessen Wahrheit die westliche Welt nach wie vor
glaubt verteidigen zu miissen, auf die Zeit Picos zuriickgeht, diirfte eine
Besinnung auf die Urspriinge dieses Humanismus, an dessen Ausbildung
Pico maBgebend beteiligt war, nicht ganz abwegig erscheinen.

I

Es ist eine bekannte Tatsache, daB3 die italienische Renaissance, zu deren
Grundkomponenten die Wiederentdeckung des Altertums gehort, diese
Entdeckung aufleben lieB in einem Studium, das sich auf die Mensch-
lichkeit des Menschen bezog und das sich darum selbst als studium huma-
nitatis verstanden hat*. Dieses genuine Selbstverstindnis einer Wieder-

3. Opera, Basel 1 572 (mit der Vita Pici des Neffen Gianfrancesco). Neuausgaben der Haupt-
werke besorgte E. Garin in «Edizione Nationale dei classici del pensiero italiano» (I/1942;

I-111/1943).
4. Cf. P.O.Kiristeller, Renaissance Thought, New York 1961,



3Io R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

geburt der Antike — von den Historikern viel spater als « Humanismus»
bezeichnet — involviert nun aber ein Bild der Antike, in dem Morgen-
und Abendlindisches keineswegs reinlich geschieden sind, sondern in
bunter Verflechtung durcheinander gehen. Der Humanismus, soweit er
eben auf diese studia humanitatis zuriickzufiihren ist, ist immer ein christ-
licher Humanismus gewesen, sowohl bei Erasmus, dem letzten Vertre-
ter dieser Studien, wie bei Petrarca, ihrem Begriinder. Und doch ist das
«mixtum compositumy» aus christlicher und heidnischer ﬂber]ieferung
und Renaissance von keinem Humanisten als bruchlose Einheit empfun-
den und hingenommen worden. Sie haben alle mehr oder weniger deut-
lich um die Fragwiirdigkeit dieser Synthese gewuBt. Nun aber glaubten
sie, mit der Aufdeckung einer Traditionsschicht, in der das Fremde mit
dem Vertrauten eine besonders innige und gefihrliche Mischung einge-
gangen war, in der Begegnung also mit Zeugnissen der spéitantiken Gno-
sis, auf den Wurzelboden einer «humanitas» durchgestoBen zu sein, der
gerade fiir die Losung ihrer eigenen Schwierigkeit, die sie mit dem
christlichen Humanismus hatten, fruchtbar zu machen sei. Im Lichte
dieser hermetischen Texte erhalten die studia humanitatis im Quattro-
cento, die nur zu oft die Grenzen der Hiresie gestreift hatten, plotzlich
eine geschichtliche Tiefe und Legitimation. Zwar hatte man diese Texte
in chronologischer und sachlicher Hinsicht groblich miBverstanden,
aber dieses MiBverstehen geh6rt nun einmal zu den wahrhaft produktiven
Irrtiimern, die in der Geschichte des Denkens nicht allzu selten sind.
Marsilius Ficinus und sein Freund Pico della Mirandola spielen bei der
Entdeckung und Auslegung dieser Texte die entscheidende Rolles. Da-
mit beriithren wir aber nur die eine Seite des Problems, das wir hier im
Auge haben. Die studia humanitatis haben nicht blo8 eine freiere Sicht
auf die antike Welt — und damit auf die Vorgeschichte des eigenen christ-
lichen Daseins — erdffnet, sie haben eben auch den Blick geweitet fiir
Moglichkeiten dieses Daseins, die bis dahin auBerhalb seines Selbstver-
standnisses lagen. Im Riickgang zu den Quellen sind Méglichkeiten auf-

5. Cf. Frances A. Yates, Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, Chicago 1964.



UND DER ORIENT 311

geschlossen worden, die das gegenwirtig gelebte Leben erst ganz zu sich
selbst und vor die ihm eigene Zukunft gebracht haben. In der zukunft-
erschlieBenden Kraft dieser geschichtlichen Moglichkeiten liegt der
eigentliche Sinn der Renaissance und der in ihr betriebenen studia hu-
manitatis. Das Menschsein hat sich auf diese Moglichkeiten hin ausgelegt
und damit «ex fontibus» eine Zukunft gewonnen, die reich war an Er-
fiillung und Erschiitterung. Reformation und Weltumseglung sind ihre
sichtbarsten Anzeichen. Sie erbringen ein Bild der Welt, in dem Orient
und Okzident ihren eindeutig fixierten Ort und damit ihren polaren
Sinn verlieren. Davon hatte Pico nichts gewuBt. Er ist zwei Jahre nach
der Entdeckung Amerikas gestorben. Aber auch wenn er von der Welt,
in der wir leben, nichts hat wissen kénnen, so hat er doch in seiner Rede
De hominis dignitate® eben dieses « Humanum» aus der Wiirde seines We-
sens auf diese Zukunft hin entworfen. Aber dieser Wiirde des mensch-
lichen Wesens wire er nicht als einer schopferischen Freiheit ansichtig
geworden, ohne jenen Riickgang «ad fontes», dem nicht bloB histo-
rische Bedeutung zukommt, sondern der immer zugleich auch fiir ihn
und seine Zeitgenossen ein Riickgang in die eigenen Wesensgriinde war.
Geschichtliche Reflexion ist immer auch Selbstbesinnung im Umkreis
bedrohter Selbstbehauptung.
II

Bei dieser Darlegung der Problemzusammenhinge miissen wir nun aber
bestimmter sagen, was der Ausdruck « Orient» in ihnen bedeuten konn-
te. GewiBl kann damit nicht gemeint sein, was man heute allenfalls dar-
unter versteht, wenn man vom Nahen, Mittleren oder Fernen Osten
spricht. Aber auch nicht jener gelehrte Begriff der modernen Orienta-
listik, iiber den man in einer Gesellschaft fiir Asienkunde zu debattieren
pflegt. Im 1 5. Jahrhundert hat der Orient weder eine geographisch noch
geschichtlich festumrissene Gestalt. Er bezeichnet bestenfalls etwas,
das eben gerade im historischen BewuBtsein auftaucht als dunkler Hin-
tergrund, auf dem sich die neuentdeckte antike Welt um so heller und

6. Beste Ausgabe von Bruno Cicognani, Firenze 1942.



312 R.W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

strahlender abzuheben beginnt. In zeitlicher und raumlicher Sicht be-
deutet er das Altere und Urspriingliche, wie auch das Ferne und Fremde.
Zugleich aber umfaBt dieses Wort alles, was auerhalb des Horizontes
des christlichen Abendlandes liegt. Dazu gehért fiir einen Menschen des
15. Jahrhunderts sowohl die Welt des Islams wie die Welt des Juden-
tums, gehdrt aber auch das geheimnisvolle A gypten und Babylon, Athio-
pien und Indien, wihrend China noch kaum ins Blickfeld getreten ist.
Es sind Liander, von welchen man iiber antike Autoren Kunde hat, und
es sind Volker, die das Heidnische schlechthin verkérpern. Thomas von
Aquin schrieb seine «Summa contra gentiles» im Blick auf die Heiden
des Ostens und des Westens. Die Linder mégen Gegenstand einer ge-
lehrten Neugier sein, die Vélker aber sind Gegenstand politischer Aus-
einandersetzung und damit von bedrohlicher Prisenz. Die Welt des
Westens deckt sich lingst nicht mehr mit den Grenzen des rémischen
Imperiums: Sie ist kleiner geworden in ihrer europiischen Beschrin-
kung und bedrohter zugleich. Schon Byzanz gehért nicht mehr zu ihr,
und das Gelobte Land ist seit den Kreuzziigen in eine marchenhafte
Ferne geriickt. Und weiter im Westen gihnt die Leere des Ozeans. Wir
haben Miihe, uns in ein Weltbild vor Kolumbus und Kopernikus hinein-
zufinden, das sich allseits ins Unbekannte verliert. GewiB ist der Orient
auch im Altertum und Mittelalter nicht bloB ein geographischer Begriff,
sondern eine geistesgeschichtliche und religiose Kategorie. Aber seit
dem Hellenismus ist das BewuBltsein erloschen, aus den Kulturen des
Ostens das Licht und das Heil zu erwarten. Die Bedrohung des Westens
durch den Islam hat die christliche V6lkergemeinschaft an den duBersten
Rand der bewohnten Welt abgedringt und fiir Jahrhunderte jene strit-
tige Lage geschaffen, die keine Symbiose mehr gestattet. In Abwehr und
Verteidigung ist der Osten zum Inbegriff alles Widerchristlichen ge-
worden, und was von ihm bisweilen noch durchdringt — iiber Byzanz
und die Hispania im Hochmittelalter —, ist lebensgefahrliche Haresie im
Kleid einer entstellten Antike. Es geniigt, auf den einen Namen Aver-
roes zu verweisen, um diese todliche Feindschaft zu kennzeichnen, die



UND DER ORIENT 313

dazu gefiihrt hat, daB8 wir seine Werke auch heute noch in keiner ver-
laBlichen Ausgabe lesen kénnen.

Nun kann es nicht Aufgabe dieser Untersuchung sein, darzustellen,
wie sich die Vorstellung des Orients im BewuBtsein des Frithhumanis-
mus allmahlich gewandelt und verindert hat. Wir méchten nur einen
bestimmten Aspekt dieser Wandlung herausgreifen, wobei zu betonen
ist, da} dieser Aspekt, wenn auch vielleicht fiir die eigene Zeit der re-
volutionirste, so doch sicher nicht der geschichtlich urspriinglichste und
umfassendste gewesen ist. Pico vollendet und vertieft nur, was andere
vor ihm gesehen und beschrieben haben. Ohne die Urheber der plato-
nischen Akademie in Florenz, ohne Marsilius Ficinus und Lorenzo de
Medici, wire die erstaunliche Leistung Picos nicht denkbar und méglich
gewesen. Aber auch nicht ohne das Erscheinen der Byzantiner im Garten
der florentinischen Renaissance und damit ohne die in so mancher Hin-
sicht folgenreiche Konzilsbewegung des Quattrocento. Die Konzilien
von Basel, Konstanz, Ferrara und Florenz haben jenen Austausch der
Ideen in Gang gebracht, der zwischen dem christlichen Abendland und
dem Orient der Araber und Juden seit dem Hochmittelalter nur im
Verborgenen gebliiht hatte. Ein Austausch und eine Symbiose, die nach
dem Fall von Konstantinopel (1453) auch in personlichen Kontakten
zwischen Einheimischen und Zugewanderten, zwischen Orthodoxen
und Konvertiten alte Vorurteile und Glaubensschranken beseitigte. Und
dieser Austausch vollzieht sich in Zentren, an denen immer schon hire-
tischer Geist lebendig war, in Venedig und Padua, in Palermo und
Neapel, in Gerona und Narbonne. Es sind Gespriche iiber Grenzen
hinweg méglich geworden, denen nun tatsichlich auch freundschaft-
liche Begegnungen mit Andersgliubigen entsprechen, die noch im
Trecento undenkbar gewesen wiren. Nikolaus von Kues hat jhnen in
seinem Dialog De pace fidei vom September 1453 — also unmittelbar
nach dem Fall von Konstantinopel — die erste literarische Form gege-
ben, die verbindlich geblieben ist bis ins 18. Jahrhundert?. Diese Ge-

7. Nikolai de Cusa, Opera omnia, vol. VII (1959) ; Bruno Decker, «Nikolaus von Cues und



314 R.W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

spriche zwischen Muslims, Juden und Christen setzen eine Wandlung
des Verhiltnisses zum Orient voraus, die sich im allgemeinen nur
schwer fassen 1iBt, die aber ins einzelne am konkreten Beispiel zu ver-
folgen ist®.

Wir wihlen dafiir Pico della Mirandola, weil er von allen Zeitgenossen
von dieser Wandlung am tiefsten ergriffen ist und in allen seinen Schrif-
ten davon Kunde gibt. Und weil sich durch ihn und iiber ihn hinweg
diese Wandlung fortgesetzt hat und eine Wissenschaft ermoglichte, die
sich den Orient als geistesgeschichtliche Kategorie zum Thema setzte.
Man wird zwar nicht behaupten konnen, Pico selbst sei der Begriinder
einer Wissenschaft, die erst im 19. Jahrhundert als « Orientalistik» zu
sich selbst erwachte. Aber er gibt mit seinen Gedanken kriftige An-
stoBe zu einer systematischen Besinnung auf die orientalischen Sprachen
und Altertiimer, die iiber Johannes Reuchlin, Faber Stapulensis, Guil-
laume Postel, Guy Le Fevre de la Boderie und viele andere im Zeitalter
der Reformation weiterwirkt?. Es sind die hebriischen, syrischen und
arabischen Studien, die den Orient als Grundschicht des Abendlandes
ins allgemeine BewuBtsein heben. Und fiir diese hatte Pico einen aus-
gesprochenen Sinn. Der Orient, der ihm in einer Vielfalt sprachlicher
Formen und Dokumente zuginglich wird, interessiert ihn nicht als kul-
turgeschichtliche oder politische Gesamterscheinung. Als solche ist der
Orient iiberhaupt nicht Gegenstand seiner Nachforschungen. Was dieser
Name deckt, bleibt ein ziemlich verworrenes Konglomerat von helle-
nistischen, jiidischen und arabischen Vorstellungen. Aber was unter
diesem Sammelbegriff gesucht und vor allem in personlicher Begegnung
der Friede unter den Religionen», in Humanismus, Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters,
Leiden/Koln 1959.

8. A. Chastel, Marsile Ficin et I’art, Genéve 1954, S. 9: «La mode néo-platonicienne s’épa-
nouit sur un fond de pittoresque et de léger exotisme dont I’art florentin n’avait jamais été
aussi épris qu’au temps de Gozzoli et des débuts de Botticelli. Elle restaure un hellénisme
relevé de prestiges ,magiques qui rend a la culture occidentale sous I’invocation de Platon,
sa part d’Orient. C’est le propagateur averti de la science gréco-musulmane, que I’on admirera

en Cosme: le ,prophéte‘ qui ’aurait converti au Platonisme ...»
9. Cf. Fr.Secret, Le Zohar chez les Kabbalistes Chrétiennes de la Renaissance, Paris 1958.



UND DER ORIENT 318

erfahren wird, ist ein durchaus Bestimmtes und Einmaliges, nimlich
das, was als religiose Urerfahrung der rémisch-griechischen Antike vor-
ausliegt und auf hochst sonderbaren Wegen in die Gegenwart gelangte.
Die Generation Picos war der Uberzeugung, daB} dieser Ursprung dem
christlichen BewuBtsein abhanden gekommen sei, da3 der Glaube, aus
dem der Westen lebt, seines eigenen Wurzelgrundes beraubt sei und
das, was in der Viterzeit von ihm noch gewufit und bewahrt worden
war, nicht geniigen konne, um die GottesgewiBheit in ihrer urspriing-
lichen Lebendigkeit zu erhalten. Pico fand diese denn auch bei den
christlichen Denkern jenes Landes, in dem die Hermetica kompiliert
worden sind, bei Clemens von Alexandrien und bei Origenes. Diesem
letzteren gilt seine besondere Zuneigung. In ihm hat er schlieBlich sich
selbst gefunden, entgegen aller kirchlichen Lehrautoritit. Unter den
9oo Thesen, die er in Rom verteidigen will, sticht der Satz hervor:
«Rationabilius est credere, Originem esse salvum, quam credere, ipsum
esse damnatum.» Die Parteinahme fiir Origenes, den offen zu preisen
keinem Theologen ratsam erscheinen konnte, beleuchtet schlagartig
einen Konflikt, aus dem sich das erwachende Interesse fiir alles « Orien-
talische » bei Pico genshrt hat. Es ist der Konflikt von pistis und gnosis,
der seinen Riickgang von Augustinus zu Origenes bestimmt und geleitet
hat, nicht nur als einen Riickgang zum Urspriinglichen, sondern als einen
Riickzug aus den tradierten Glaubensformen in die éltere und tiefere
Weisheit des Ostens. Dieser Konflikt beherrscht auch seine studia huma-
nitatis und bringt den Orient als Schauplatz einer Uroffenbarung in den
Blick. Pico hat diesen Konflikt mit unerhorter Kraft und Entschieden-
heit in die Offentlichkeit getragen, indem er ihn vor dem Stuhle Petri
zum Austrag bringen wollte. Auch wenn dieser «coup de force» von
1486 gescheitert ist, so stellt er doch im Leben Picos das zentrale Ereig-
nis dar, von dem aus seine Quellenforschung im weitesten Sinne zu ver-
stehen ist. So hat es auch der erste Biograph Picos gesehen, sein Neffe
Gianfrancesco (Sohn des adlteren Bruders Galeotto), der kurz nach dem
Tode seines Onkels eine «Vita» verfaBte, die nach dem Muster der hagio-



316 R. W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

graphischen Literatur dieses Ereignis zum Wendepunkt macht, an dem
aus einem Saulus ein Paulus geworden sei®. Im ersten Teil seiner Bio-
graphie wird uns ein Leben voller Freuden, reich an Eindriicken aller
Art, an Erlebnissen und Geniissen geschildert. Dann vollzieht sich plétz-
lich eine Konversion, als deren Ursache der Verfasser eine Begebenheit
von besonderer Bedeutung hinstellt. Getrieben von der Sucht nach
Ruhm und Anerkennung, entschlieBt sich Giovanni Pico, in der Eigen-
schaft eines Philosophen aufzutreten, und zwar in ganz ungewéhnlicher
Weise : In Rom will er mit allen denjenigen zusammentreffen, die sich
mit ihm in ihren Kenntnissen messen wollen. Dort will er der Mensch-
heit bisher unbekannte Schitze des Wissens und Glaubens durch seine
Auslegung erschlieBen. Diesem ehrgeizigen Plan bleibt jedoch die Aus-
fithrung versagt. Zorn und menschlicher Neid, so erzihlt der Verfasser,
verhindern sein Beginnen. Dank den Bemiihungen seiner Widersacher
darf Pico die von ihm aufgestellten Thesen nicht &ffentlich verteidigen ;
etliche werden sogar als ketzerisch verurteilt. Diese Enttiuschung kann
Giovanni nicht ertragen ; er schreibt in kiirzester Zeit eine « Apologie»,
die sein Vorhaben rechtfertigen sollte, verstrickt sich damit aber nur in
noch groflere Schwierigkeiten. Diesen Erlebnissen spricht der Verfasser
eine entscheidende Rolle fiir Picos weitere Entwicklung zu. Sie teilen
sein Leben in zwei, ihrem Werte nach ungleiche Halften, und Gianfran-
cesco wird nicht miide, den gewaltigen Unterschied zwischen der bis-
herigen und der nun anhebenden Lebensfiihrung zu unterstreichen. Bis
dahin strebte Pico nach Ruhm und Genuf}, sein Leben war siindhaft und
ruhelos. Von jetzt ab widmet er sich Christus und sucht die gottliche
Wabhrheit. Friiher erforschte er die heidnischen Schriftsteller des Ori-
ents, jetzt wird seine Aufmerksamkeit allein durch die Heilige Schrift
gefangengenommen. Doch mit dem Tode Picos hat die Erzihlung des
Neffen noch kein Ende. Thn quilt die Frage nach dem Schicksal der Seele
des Verstorbenen. Solche Zweifel diirften beim Schreiber einer «Sanc-

10. Thomas More hat 1510 die Vita ins Englische iibersetzt: The life of John Picus, earle of
Myrandula. Sie ist 1890 von J.M. Rigg wieder herausgegeben worden.



UND DER ORIENT 317

tae vitae et mortis» des Giovanni Pico eigentlich nicht aufkommen.
Aber sie sind da und dem EinfluB3 eines Mannes zuzuschreiben, von dessen
Heiligkeit unser Autor véllig iiberzeugt ist, nimlich von Savonarola. In
einer beriithmten Predigt hatte der Frate, sich auf eine seiner Erleuch-
tungen berufend, die Seele Giovannis in das Fegefeuer versetzt. Die
Siinde, die er ihm zum Vorwurf machen konnte, war Picos Weigerung,
seinen Weissagungen zu folgen ; trotz mehrfacher ﬁberredungsversuche
war Pico nicht Ménch geworden. Noch einmal zeigt sich am Ende der
Konflikt des christlichen Humanismus, der durch die Begegnung Picos
mit Savonarola exemplarische Bedeutung erhilt und der den Versuch
des Neffen, eine Heiligenlegende zu schreiben, verdirbt.

I

Doch miissen wir uns nun dieses Leben auf jenes zentrale Ereignis hin
etwas genauer vor Augen fithren, um Picos Begegnung mit dem Orient
verstandlich zu machen. Einige wenige Daten und Namen mogen ge-
niigen. Giovanni Pico ist am 24. Februar 1463 auf SchloB3 Mirandola als
jiingstes von fiinf Kindern geboren worden. Sein Vater, ein echter Con-
dottiere, starb bereits 1467. Die Mutter, im Gegensatz zu ihrem Mann
und ihren beiden iltesten S6hnen eine weiche und zirtliche Natur, war
die Schwester von Matteo Maria Bojardo, dem Verfasser des « Orlando
Innamorato», dem Schopfer der romantischen Ritterpoesie in Italien ™.
Ihre schwirmerische Vorliebe fiir dichterische und wissenschaftliche
Studien scheint sie ihrem Jiingsten vererbt zu haben, der fiir die geist-
liche Laufbahn ausersehen war. Giovanni ist 14 Jahr alt, als er sich an
der Universitit Bologna fiir kanonisches Recht immatrikuliert. Er steht
in Verbindung mit der hohen Gesellschaft der Stadt und gelangt unter
den EinfluB Filippo Beroaldos, der den Studenten eine bezaubernde
Form des neuen Humanismus nahebringt. Von diesem ersten Kontakt
mit den lateinischen und griechischen Dichtern ist Pico begeistert. Nach
dem Tode seiner Mutter (August 1478) gibt er sogleich das Rechtsstu-
11. Cf. ]J.Burckhardt, Kultur der Renaissance, S. 219f.



318 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

dium auf, um sich ganz der neuen literarischen Bewegung zu widmen.
Nach kurzem Aufenthalt auf Schlo8 Mirandola bezieht er im Friihjahr
1479 die Universitit Ferrara, vielleicht auf den Rat seines Bruders Ga-
leotto, der die Schwester des Herzogs von Este geheiratet hatte. Freund-
schaft verbindet ihn rasch mit Vespasiano Strozzi, dem Hofdichter und
Verfasser lateinischer Elegien und Epigramme, vor allem aber mit Gio-
vanni Battista Guarino, dem Sohn des berilhmten Guarino Veronese,
der damals in Ferrara Rhetorik und Poetik lehrte. Ins selbe Jahr fillt
auch Picos erste Reise nach Florenz, wo er Girolamo Benivieni, Angelo
Poliziano und Marsilius Ficinus kennenlernt®. Thnen verdankt er die
Anregung, die leichte Muse mit dem Studium der Philosophie zu ver-
tauschen, doch diirfte ihm die Entscheidung nicht leicht gefallen sein.
Jedenfalls hat er sich im Dezember 1480 am «Studio» von Padua imma-
trikuliert, wohl in der Absicht, Ermolao Barbaro kennenzulernen, der
nicht eigentlich Philosoph war und dem er tatsichlich auch nicht be-
gegnet ist’3. Dagegen sollte er hier zwei Manner finden, von welchen
der eine sein Lehrer, der andere sein geistiger Mentor wurde : Nicoletto
Vernia und Elia del Medigo. Es kann nicht zweifelhaft sein, daB er dank
ihrer Unterweisung seine philosophische Berufung zu entfalten ver-
mochte. Nicoletto Vernia lehrt einen neuplatonisch gefirbten Aristote-
lismus, in dem die arabischen Kommentatoren ein gewichtiges Wort
mitzureden haben, wihrend Elia del Medigo, Leiter der Talmudschule
und Anhinger des arabischen Peripatos, Pico die Augen &ffnet fiir die
Geheimnisse der orientalischen Welt. Elias religionsphilosophische
Schrift «Behinat ha-Dat», die an Ibn Ros$d ankniipft, erschien zwar erst
1485 ; aber ihr Verfasser wird seinem Schiiler schon friihzeitig beige-
bracht haben, daB8 die Juden als die eigentlichen Vermittler zwischen

12. Cf. E. Garin, Vita e dottrina, S. §—6. .

13. Opera, L. 35: «Patavii fui et biennium, Hermolaum tamen, quis credat, nec vidi nec
nisi, ut multo ante, fama cognovi.» Noch im Januar 1481 schreibt er an Polizian : «Ich schwan-
ke zwischen der Poesie, der Rhetorik und der Philosophie, und ich fiirchte sehr, daB ich,
indem ich auf zwei Sitteln zu reiten versuche, weder ein Dichter noch ein Rhetor noch ein
Philosoph bin» (Politiani Epistolae XII, Basel 1522).



UND DER ORIENT 319

den Lateinern und Arabern anzusehen sind ™. Die geistige Regsamkeit
des achtzehnjahrigen Grafen ist grenzenlos. Er kauft seltene Kodizes
oder liBt andere fiir sich abschreiben’s. Auch diirfte er schon damals mit
der «Ars Magna» des Raimundus Lullus in Beriihrung gekommen sein,
bestand doch in Padua um die Person des Fantini Dandolo, der 1448
Bischof von Padua war, ein blithender lullistischer Kreis. Auch hatte er
sich hier mit dem Kretenser Manuel Adramyttenos angefreundet, der
ihn nach Mirandola und Pavia begleitet, als er im Sommer 1482 Padua
verliBt, um sich, gemeinsam mit Aldus Manutius, in die griechische
Sprache zu vertiefen. Von Adramyttenos, der vor allem als Grammatiker
bekannt ist, hei}t es, er habe eine Anzahl Manuskripte aus dem Osten
mitgebracht, und es ist anzunehmen, daB sie ihren Weg in Picos Samm-
lung gefunden haben. Nach einem kurzen Aufenthalt an der Universitit
Pavia (Winter 1482 /83) kommt Pico im Spitherbst 1483 nach Florenz,
angezogen durch die Wirksamkeit des Ficinus (dessen « Theologia pla-
tonica» Pico bereits gelesen hat) und vom Wunsche beseelt, in den rei-
chen Biicherschitzen der Mediceer neue Funde zu machen. «Die be-
riihmte Reunion von Gelehrten, welche sich um Lorenzo sammelte,
war durch diesen hoheren Zug einer idealistischen Philosophie verbun-
den und vor allen anderen Vereinigungen dieser Art ausgezeichnet. Nur
in dieser Umgebung konnte ein Pico sich gliicklich fithlen*.» So war es
auch. Er findet in Lorenzo einen briiderlichen Freund und machtvollen
Beschiitzer, und Ficinus selbst hat uns berichtet, wie sehr er die Ankunft
Picos als géttliche Fiigung empfunden hat, im Augenblick, da er seine
Ubersetzung des «Corpus Platonicum» vollendet und dieser ihn zur
Ubertragung der Enneaden Plotins begeistert habe*7. Zugleich aber fin-
det Pico in Florenz auch den Elia del Medigo wieder, der ihm den

14. Cf. P. Ragnisco, Doc. inediti e rari intorno alla vita e gli scritti di Nicoletto Vernia e di Elia del
Medigo. Padova 1891.

15. Cf. P.Kibre, op.cit. Gemil einem Inventar von 1498 umfafite Picos Bibliothek etwa
1190 Binde.

16. J.Burckhardt, op.cit., S. 145.

17. Ficini Opera, II. 1537; cf. Raymond Marcel, Marsile Ficin, Paris 1958, S. 466—479.



320 R.W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

«Perush al Ha Torah» des Menahem Recanati verschafft, als er sich der
auBergewdohnlichen Zuneigung seines Schiilers zur geheimen Offenba-
rung des Judentums bewuBt wird («quia video dominationem tuam mul-
tum laborare in isto benedicto Chabala»). Wir wissen auch, daB Pico
diese Gedanken in den Kreis der Platoniker hineingetragen hat, und
Ficinus schreibt von einer «Disputation» iiber die Frage der propheti-
schen Gabe, die beim jungen Grafen in Gegenwart von Girolamo Beni-
vieni stattfand . Ficinus wird auch die Ausarbeitung der 9oo Thesen
verfolgt haben, da Pico dazu einen Koran und einen Avicenna benutzte,
die beide dem Ficinus gehorten.

Aber wir eilen der Entwicklung voraus. Picos Erscheinen in Florenz
war nur von kurzer Dauer. Sein Verlangen nach universaler Bildung
zieht ihn nach Paris, wo an der Sorbonne der Nominalismus seit 1472
wieder kriftig zum Zuge gekommen war und bereits auch in Robert
Gaguin seinen ersten humanistischen Gegenspieler gefunden hatte, der
mit Ficinus im Briefwechsel stand. Pico wird auf den Spuren des Filippo
Beroaldo und Fausto Andrelini nach Paris gekommen sein. Und hier
reift nun der EntschluB, der sein ferneres Leben bestimmte. Es ist die
«norma dicendi parisiensis» eines Franciscus de Mayronis gewesen, des
Erfinders der 6ffentlichen Disputation, die iiber zwolf Stunden dauert
(«la sorbonique»), welche Pico dazu inspirierte, seine Ideen an hochster
Stelle in Rom der Weltoffentlichkeit darzulegen. Im Mirz 1486 kehrt
er nach Florenz zuriick, und am 8.Mai verlaBt er die Stadt, um sich nach
Rom zu begeben. In Perugia begegnet er einem Spezialisten der 6stlichen
Weisheit, dem Flavius Mithridates, der von nun an sein vertrauter Rat-
geber in allen orientalischen Studien wird. Er weiht ihn in die chal-
diischen Orakel ein, iibersetzt fiir ihn Schriften des Abraham Abulafia,
Menahem Recanati und Eleasar ben Kalonymos und liest mit ihm das

18. Ficini Opera, 1.873,2; 879, 3. Sobald Ficinus von der Veréffentlichung der Thesen
hort, begliickwiinscht er Pico und schligt vor, eine zusitzliche «conclusio» anzufiigen, um
darzutun, daB alle Wissenschaft Wiedererinnerung sei, «denn ganz offensichtlich ist es, da8
so zahlreiche und wichtige Probleme in Deinem Alter aufzuwerfen eher der Wiedererinne-
rung als den erworbenen Kenntnissen zu verdanken ist» (Opera, 1. 880, 3).



UND DER ORIENT 321

«Buch der Stufen» des Shem Tob ibn Falagera®. Sicher ist, daB Pico
iiber zahlreiche dieser Werke verfiigte zur Zeit seines Aufenthaltes in
Perugia und Fratta zwischen Mai und November 1486, da er von ihnen
ausgiebig Gebrauch macht in seinen Schriften, die hier entstanden sind,
namlich die Conclusiones Nongentae und die dazu als Prolog gedachte Ora-
tio de hominis dignitate®. Gleichzeitig verfaBt er einen Commento alla Can-
zone d’Amore des Girolamo Benivieni. Es ist eine Epoche fieberhafter
Arbeit, die Stunde der groBen Entscheidung. Am 12. November schreibt
er seinem Freund Benivieni, dal} alles bereit sei fiir die 6ffentliche Dis-
putation®’. Ende November ist er in Rom, und am 7.Dezember wird
der Text seiner Thesen in allen Universititen Italiens angeschlagen. Die
Disputation wird auf den Tag nach Epiphanias 1487 angesetzt. In der Ein-
leitung trigt Pico Sorge, hervorzuheben, daB er sich zum vornherein der
Entscheidung der Kirche unterstelle, «in quibus omnibus nihil assertive
vel probabiliter pono, nisi quatenus id vel verum vel probabile iudicat
sacrosancta Romana Ecclesia, et caput eius bene meritum summus Pon-
tifex Innocentius octavus, cuius iudicio qui mentis suae iudicium non
summittit, mentem non habet»?**. Analle Universititen Europas ergehen
Einladungen zur Teilnahme. Den Unbemittelten wird Erstattung der
Reisekosten zugesichert. Trotz des lockenden Anerbietens kommen nur
wenige. Die Freunde sehen dem Ausgang der Angelegenheit mit einiger
Sorge entgegen®,

19. Die ersten Anzeichen seines Kabbalah-Studiums finden sich im « Commento» ; nach-
dem er unter seine « Conclusiones» eine groBe Zahl von kabbalistischen Thesen aufgenommen
hatte, gibt er sich in der « Oratio» bereits als Experte dieser Geheimlehren. Als magliche Auto-
ren kommen in Frage : Abraham ibn Esra, Moses Nachmanides aus Gerona, Abraham Abulafia,
Josef Gikatilla und Eleasar ben Juda aus Worms, vermutlich auch Moses de Leon (Sohar).

20. Die « Oratio» ist zu zwei verschiedenen Zeiten verfaBt worden. In ihrer ersten Redak-
tion war sie wesentlich kiirzer. Cf. E. Garin, La Cultura filosofia del Rinascimento, 1961, S. 231 ff.

21. Cf. L.Dorez, Lettres inédites usw., S.358. «Disputanda per me publice dogmata ante
tuum a me discessum joois claudebantur. Postquam abisti ad 900 excreverunt progredieban-
turque, nisi receptui cecinissem, ad mille. Sed placuit in eo numero, utpote mistico, pedem
sistere. Est enim (si vera est nostra de numeris doctrina) symbolum animae in se ipsam oestro

Musarum percitae recurrentis.»
22, Opera, 1.83  23. Cf. Dorez/Thuasne, op.cit., S. 109f.

21



322 R. W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

Der Papst hatte zunichst die 6ffentliche Disputation bewilligt ; aber
nachdem er iiber die Unruhe, die das Projekt beim Klerus ausléste, in-
formiert worden war, lieB er wissen, daB3 er die Disputation verbiete.
Am 20.Februar 1487 setzt ein pipstliches Breve, indem es die Dunkel-
heit der Thesen tadelt, eine Untersuchungskommission ein. Diese, be-
stehend aus 16 Mitgliedern unter dem Prasidium des Bischofs von Tour-
nai, Jean Monissart, kommt zu einer ersten Sitzung am 2. Mirz zusam-
men. Pico erklirt seine Gedanken iiber siecben Thesen und ist bereit,
sich ohne Riickhalt der kirchlichen Autoritit zu fiigen. Am 5.Mirz
werden drei seiner Thesen als hiretisch befunden. Es ist aber beach-
tenswert, daB die Verurteilung nicht einstimmig erfolgte, indem der
Flame Jean de Myrle sich weigert, «propositiones quae Parisiis pu-
blice admittuntur disputabiles et defensibiles» zu verurteilen. Eine
Spannung zwischen den Pariser Doktoren und den rémischen Domini-
kanern macht sich bemerkbar und weist auf den Ausgangspunkt des gan-
zen Unternehmens zuriick. Doch werden am 13.Mirz zehn weitere
Thesen verurteilt, und am 31.Mairz unterzeichnet Pico seine Retrakta-
tion*. Trotzdem bleibt er in Rom. Seine Freundschaft mit Lorenzo de
Medici kommt ihm zustatten, denn eben hatte Innozenz VIII. mit dem
Magnifico eine politische Allianz abgeschlossen. Die vatikanische Biblio-
thek steht dem Grafen weiterhin offen, und mit den Freunden des Pom-
ponio Laeto von der rémischen Akademie unterhilt er die besten Be-
ziehungen. Unter ihnen finden sich ausgezeichnete Kenner der jiidischen
Gnosis, wie Paolo Heredia und Antonius Byaxander Siculus®. Es ist
jedenfalls fiir Picos stiirmisches Temperament bezeichnend, daB3 er nach
der Verurteilung der 13 Thesen ungesiumt an die Niederschrift einer
«Apologie» geht, die er in 20 Nichten vollendet und mit einem gewissen
Opportunismus Lorenzo de Medici widmet. Sie wird unter der Hand
zirkuliert haben, was den Papst veranlaflte, Pico am 6. Juni vor das In-
quisitionsgericht zu zitieren. Offenbar méchte er die Versffentlichung

24. Die dreizehn verurteilten Thesen werden zitiert in Opera, 1. 62.
25. Cf. Fr.Secret, Pico e gli inizi della cabala cristiana, 1957.



UND DER ORIENT 323

der «Apologie» verhindern. Und Pico unterwirft sich und legt am
31. Juli den Eid ab, seine Thesen nicht mehr zu vertreten. Nun will der
Papst, im Blick auf das gute Verhalten Picos, mit diesem ganzen Haufen
hinderlicher Thesen zu einem Ende kommen und unterschreibt am
5. August ein Breve, in dem die Unterwerfung lobend erwihnt wird.
Aber warum ist es erst am 5. Dezember verdffentlicht worden? Wohl
deshalb, weil Innozenz zégerte, Lorenzo zu verirgern. Sobald aber die
gedruckte Apologia in seine Hénde fillt, 1aBt er ohne Verzug sein frii-
her ausgefertigtes Breve publizieren und befiehlt den Bischéfen und
Fiirsten Europas, Pico festzunehmen. Welches war nun das wirkliche
Verhalten Picos? Wann hat er die Apologia publik gemacht ? Ist er des
Meineides schuldig geworden? Da die Abfassung der Schrift vor dem
6.Juni zu liegen scheint, muBl der Druckvermerk — Neapel, 31.Mai
1487, bei Francesco del Tuppo — mit dem Abschlul des Manuskriptes
identisch sein. Es wire denkbar, dal die Veroffentlichung durch den
Autor vor dem 3 1. Juli angeordnet worden ist und daf} sich Pico, unter
den damaligen Umstinden, einer Verbreitung des Druckes nicht mehr
widersetzen konnte. Jedenfalls, seit der Papst Kenntnis hatte von der
Abfassung des Werkes, seit dem 6. Juni also, weiB Pico, daf trotz seines
Eides, falls die Ausgabe in die Hande des Papstes fillt, die Inquisition
ihn verfolgen wiirde. Damals muB er sich lautlos aus Rom entfernt ha-
ben. Uber Bologna begibt er sich nach Frankreich, aber im Januar 1488
wird er in der Nahe von Lyon durch die Leute des Fiirsten von Savoyen
festgenommen und in das Gefingnis von Vincennes eingeliefert. Am
28. Januar 1488 versammelte sich auf Verlangen des Nuntius Antonio
Flores die Universitit von Paris «aux Mathurins» um die Mitteilung
eines papstlichen Schreibens zu besprechen, das die Irrtiimer Picos dar-
legte. Der Vertreter des Papstes bemiihte sich, auseinanderzusetzen,
daB der Angeklagte ketzerisch, riickfillig und einer Verurteilung schul-
dig sei. Aber die Theologen der Sorbonne verstanden sich schlecht mit
den Dominikanern in Rom ; sie betrachteten Pico als einen der Thren
und wuBten, daf} die Inquisitoren in ihm seine Anhingerschaft an die



324 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

Lehren von Paris verurteilten. Antonio Flores vermochte nichts auszu-
richten gegen Pico, weder {iber Jean Lhullier, Dekan der Fakultit, noch
tiber den koniglichen Beichtvater, Jean de Rély, einen Freund der Hu-
manisten. Ende Februar muflte er Paris, durch dringendere Geschifte
gerufen, wieder verlassen. Man fiihrte Pico iiber die Grenze, nachdem
Karl VIII. die papstliche Gnade fiir ihn erwirkt hatte. Die Apologie, die
die Pariser Drucker zu verlegen sich beeilt hatten, sollte nicht mehr
aufgelegt und die noch vorhandenen Exemplare unterdriickt werden.
Jede weitere Satisfaktion wurde den Dominikanern in Rom verweigert?.

Pico hat bei seinen florentinischen Freunden Zuflucht gefunden. Aber
von einem Gesinnungswandel kann nicht die Rede sein. Seine studia hu-
manitatis bleiben, was sie immer waren : Eine QuellenerschlieBung der
ostlichen Weisheit. Er vertieft sich erneut in die Geheimnisse des mosai-
schen Schopfungsberichtes, die er mit Hilfe des Kabbalisten Jochanan
Alemanus in siebenfacher Auslegung des Schriftsinnes mit den Lehren
der christlichen Offenbarung in Einklang bringen will und als Heptaplus
(«De septiformi sex dierum Geneseos enarratione») im Jahre 1489 in
Florenz bei Bartolomeo di Libri versffentlicht. Das Werk erregt erneut
die Feindschaft der romischen Kurie und laBt alle Versuche scheitern,
die Lorenzo unternommen hatte, um den Papst zu besinftigen. Ein
grundsitzliches MiBverstindnis zwischen Pico und Rom bleibt bestehen
und hatte schlieBlich zur Folge, daB sich Pico fiir den fanatischen Pro-
pheten begeistert, der das nahe Ende der romischen Herrschaft verkiin-
det : Auf Picos Fiirbitte hin holt Lorenzo im Jahre 1490 Savonarola an das
Kloster San Marco zuriick. Uber eine religiose Krise Picos unter dem Ein-
flul} Savonarolas ist seit der «Vita» des Neffen viel geschrieben worden.
Falls man von einer solchen iiberhaupt sprechen will, so scheint sie sich
eher zwischen 1486 und 1488 ereignet zu haben, und zwar im Sinne eines
gewaltsamen Durchbruchs zur Einsicht in eine urspriingliche aber ver-
gessene Konkordanz von 6stlicher Weisheit und christlichem Glauben®7.

26. Cf. L. Dorez/Thuasne, op.cit., S.76-92.
27. Cf. E. Garin, La cultura filosofica usw., S.231f.



UND DER ORIENT 32¢%

Die Krise steckt in den 9oo Thesen und in der Apologie. Ihre Verur-
teilung hatte Pico erschiittert und aufgebracht. Wenn er wieder zur
Ruhe kam, dann sicher nur unter dem EinfluB seiner gleichgestimmten
Freunde in Florenz, wo er sich bemiihte, ein monchisches Leben zu
filhren, aber im Geist eines Rufers in der Wiiste. Sein Tod am 17. No-
vember 1494 unter ziemlich diisteren Umstinden gehort zur Arglist je-
ner Zeit*.
IV

Was im Blick auf dieses kurze und auBBerordentliche Leben erstaunen
mubB, ist zweierlei: Einmal der offene Konflikt mit der Kirche und zum
andern die GewiBheit, einer Gotteserfahrung auf der Spur zu sein, die
nicht aus den verbiirgten Quellen zu schopfen ist. Natiirlich hangt beides
zusammen. Der Konflikt ist die unvermeidliche Konsequenz dieser Ge-
wiBheit. Aber die Tatsache, da3 Pico ein esoterisches Wissen, das iiber
Jahrhunderte hinweg in den &stlichen Enklaven des Okzidents — in Ka-
talonien, der Provence, in Kalabrien und Venetien — gehiitet worden
ist, nun mit der ﬁberzeugung in die Offentlichkeit tragt, der Kirche
damit einen Dienst zu erweisen: darin besteht das Einmalige seines
christlichen Humanismus. Er bringt zur offenen Aussprache, was im
Verborgenen lingst schon gewuBt wird. Wir meinen einmal jene Got-
teserfahrung der jtidischen Mystik, die sich im Buche «Sohar» verdich-
tete?? und die iiber die jiidischen Konvertiten Spaniens seit dem 13. Jahr-
hundert ihren Wegnach Italien gefunden hat. Wir meinen zweitens jenen
Averroismus der Schule von Padua, der auf Pietro d’ Abano zuriickgeht 3°
und in der Zauberschrift « Picatrix» durch die Jahrhunderte geistert3'.

28. Man hat vermutet, er habe den qualvollen Renaissancetod der Vergiftung erlitten; Ge-
naues liBt sich dariiber nicht mehr feststellen, cf. L. Dorez, La mort de Pic de la Mirandole et
I’édition Aldine d’ Ange Politien, in: Giornale Storico della Lett. ital., 1898.

29. Cf. G.Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, 1957.

30. Der berithmte « Conciliator» des Petrus Aponensis figurierte nicht blof in Picos Inven-
tar, er hatte ihn auch eifrig studiert, wie das aus seinen «Disputationes adversus astrologiam »
hervorgeht.

31. Cf. Helmut Ritter, Picatrix, ein arabisches Handbuch hellenistischer Magie, in: Vortrige
d. Bibl. Warburg, 1921/22, S. 94ff.



326 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

Und wir meinen drittens jenen gnostischen Neuplatonismus der Flo-
rentiner um Marsilius Ficinus, der mit seiner ﬂbersetzung des «Poi-
mandres» im Jahre 1461 die Idee einer prisca theologia aufgebracht
hat.

Es ist leider hier nicht méglich, diese kraftvollen, nach Herkunft und
Trigerschaft unterschiedenen Stromungen im Untergrund der spatmit-
telalterlichen Philosophie ins einzelne zu verfolgen. Ihnen allen ist ge-
meinsam, daB sie ein Gedankengut mit sich fiihren, das seit der Patristik
von der christlichen Dogmatik ausgeschieden worden ist. Der Hinweis
auf die Titel der maflgebenden Werke, in denen sich die drei Bewegun-
gen konzentrierten — Sohar, Picatrix, Poimandres —, muf3 geniigen, um
die hebriische, arabische und griechische Richtung anzuzeigen, in die
sich eine orientalische Gnosis aufgespalten hat. Pico ist in alle diese
Richtungen vorgestoBen, indem er sich ihre Vertreter, die zumeist als
Fliichtlinge das Land durchziehen, zum Dolmetscher eines Wissens
machte, auf das er seinen eigenen christlichen Glauben ausgelegt hat.
Aber dieses «Wissen» ist ihm nicht ein nach Sprachen und Herkommen
Geschiedenes, sondern eine allen gemeinsame Gnosis theou, die in Chri-
stus ihre Erfiillung gefunden hat und die es von neuem bewuB3t zu machen
gilt als Einheit einer miindlichen ﬂberlieferung, die nur von wenigen
Auserwihlten getragen wird, die aber eben jetzt durch Pico zur Aus-
sprache gelangen soll. Einige dieser Auserwahlten und Dolmetscher
einer prisca theologia, denen Pico im Lauf seines Lebens begegnet ist,
haben wir wenigstens dem Namen nach kennengelernt. Es sind ihm die
Trager einer «cabala ... che significa recezione perche non per scritti ma
per successione a bocca 1’'uno dall’altro la ricevono»3*. Mit einer wun-
derbaren Leichtigkeit des Aufnehmens und Verstehens hat er sich ihnen
anvertraut, um einer ﬁberlieferung willen, von der er sagt, sie sei
«scienza per certo divina e degna di non participare se non con pochi,
grandissimo fundamento della fede nostra, el desiderio solo del quale mi
mosse all’assiduo studio della ebraica e caldaica lingua, sanza le quali

32. Cf. Commento alla Canzone (ed. Garin), S. 58o.



UND DER ORIENT 327

alla cognizione di quella pervenire ¢ al tutto impossibile»33. Womit auch
sogleich schon der strittige Punkt in seiner Auseinandersetzung mit der
romischen Kurie getroffen sein diirfte, der schiarfer noch zum Ausdruck
kam in der These : «Nulla est scientia, que nos magis certificet de divini-
tate Christi, quam Magia et Cabala»3¢. Und hier mu8 man sich jenes
Flavius Mithridates erinnern, der Pico eine Tradition vermittelt hat,
die sein theologisches Denken zutiefst beeinfluite und die charakteri-
stisch ist fiir jene Elemente des orientalischen Geistes: Gottesbegriff und
Kosmogonie, die an der Ausbildung seines christlichen Humanismus we-
sentlichen Anteil haben. Er ist es auch gewesen, der Pico in Rom, nach
der erfolgten Anklage auf Hiresie im Friihjahr 1487, mit einem Kreis
von «electi» in Beziehung brachte, die ihn im Glauben bestirkten, sich
mit einer Apologie zu rechtfertigen. Wahrscheinlich hatte auch Paolo
Heredia, seiner Herkunft nach ein spanischer Jude und Konvertit, der
aber seine Werke, die Ensis Pauli und die Epistola de secretis in Italien
schrieb, damals seine Corona Regia verfaBt und Innozenz VIII. gewidmet,
um Pico Beistand zu leisten in seiner Verteidigung einer prisca theologia,
die in diesen Kreisen geliufig war. Frangois Secret, der diese Zusammen-
hinge erstmals beleuchtet hat, erwihnt auch den Ludovico Lazzarelli,
der in seinem Crater Hermetis den «Sohar» zitiert und schrieb: «Quae-
dam divina secreta (quia ore ad nos revelata sunt) cabalam vocant. Quod
nomen nostro tempore apud quosdam cognitum esse coepit ... Eius ta-
men operatio (si unum tantum excipio) omnes penitus latet3s.» Ent-
scheidend aber bleibt, da Pico, auch nach dem endgiiltigen Fehlschlag
seiner Mission, die personlichen Kontakte mit den Vertretern dieser
Tradition keineswegs abgebrochen hat, sondern in Florenz seine Studien
in engster Verbindung mit dem provenzalischen Juden Jochanan Ale-

33. Cf. Commento alla Canzone (ed. Garin), S. 581,

34. Opera, 105.

35. Cf. Fr.Secret, Pico e gli inizi della cabala cristiana, S. 37. Desgleichen: Testi umanistici
su I’ Ermetismo in : Archivio di filosofia, Rom 1955, S. 30. Zu Lazzarelli cf, P. O.Kristeller, Mar-
silio Ficino e Ludovico Lazzarelli: Contributo alla diffusione delle idee ermetice nel Rinasci-
mento.



328 R.W, MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

manus ben Izsak weiterfiihrt und vertieft, wovon der Heptaplus ein be-
redtes Zeugnis ablegt3*,

Mag nun auch der Kretenser Elia del Medigo ihn als erster mit dieser
Tradition vertraut gemacht haben, so kommt doch zweifellos dem Fla-
vius Mithridates das Verdienst zu, Pico in ihre Geheimnisse — die «arcana
[udaeorum» — eingeweiht zu haben. Es ist immer wieder bemerkt wor-
den, daB jener Siculus Judaeus, der in den Schriften Picos auftaucht und
mit Verehrung zitiert wird, eine Schliisselfigur in seinem Leben und
Denken darstellt, und es ist darum auch nicht verwunderlich, daB die
neuere Forschung der ritselhaften Person, die sich unter diesem Pseudo-
nym verbirgt, ihre besondere Aufmerksamkeit geschenkt hat37. Aber
erst im Zusammenhang der Untersuchungen iiber Ursprung und Ge-
schichte der christlichen Kabbalah im 1. Jahrhundert haben Forscher
wie Frangois Secret und Gershom Scholem Wesentliches beigetragen
zur Aufhellung der Beziehungen zwischen Pico und diesem Dolmetscher
des orientalischen Geistes3®. Der leitende Begriff der Kabbalah wird
aber hier zumeist als fester Lehrbegriff vorausgesetzt und zu wenig be-
achtet, daB er von Pico aufgenommen wurde zur Bezeichnung einer viel
breiteren esoterischen Tradition, die ebensosehr aus jiidischen wie hel-
lenistischen und arabischen Quellen gespiesen wird. Als Erbe und Ver-
treter einer bereits im Hochmittelalter geliufigen «interpretatio chri-

36. Cf. U. Cassuto, Gli Ebrei a Firenze, S. 300. Jochanan, der in der jidischen Gemeinde
von Florenz sehr geschitzt wurde, stand in Beziehung zu zahlreichen italienischen Humani-
sten ; er kannte das Arabische und Griechische. Auf Wunsch Picos schrieb er einen mystischen
Kommentar zu den Psalmen. Cf. Moritz Steinschneider, lochanan Alemanno, Mithridates und
Pico in: Hebr, Bibl, XXI, 1881,

37. Cf. U. Cassuto, Wer war der Orientalist Mithridates? in: Zeitschrift f. d. Gesch. d. Juden
in Deutschland, Vol.V, 1934 ; Fr.Secret, Qui était I’orientaliste Mithridate? in: Revue des Etude
Juives, XVI; R.Starabba, Guglielmo Raimondo Moncada in: Archivio Storico Siciliano, N, S.1II,
Palermo 1878 ;1. Carini, Guglielmo Raimondo Moncada in : Archivio Stor. Sicil. N.S. XXII, 1904 ;
G. Levi della Vida, Ricerche sulla formazione del piu antico fondo dei manoscritti della Bibl. Vat. in:
Studi e Testi, S.92, 1939.

38. An erster Stelle mul3 hier erwihnt werden die Arbeit von Gershom Scholem, Zur Ge-
schichte der Anfinge der christlichen Kabbalah. Essays Presented to Leo Baeck, 1954. Ferner, ne-
ben den zitierten Arbeiten von F.Secret, Joseph Leon Blau, The Christian Interpretation of the
Cabala in the Renaissance, New York 1944.



UND DER ORIENT 329

stiana» der Kabbalah hatte Flavius Mithridates eben gerade an dieser
Begriffserweiterung einen fiir Pico entscheidenden Anteil. Mit der be-
deutsamen Veroffentlichung des Sermo de Passione Domini von 1481 durch
Chaim Wirszubski3? ist erstmals der Nachweis erbracht worden, daf3
Mithridates nicht nur das Kabbalah-Verstindnis der Pugio Fidei des
Raymund Martini erneuert, sondern ihm eine Wendung gegeben hat,
die dem Absehen Picos auf eine umfassende Darstellung einer vorchrist-
lichen Gnosis theou unmittelbar entspricht. Die Pugio Fidei des Ramon
Martin ist in Spanien zur selben Zeit entstanden, als Moses de Leon den
«Sohar» verfaBte. Sie wird von Mithridates ebenso ausgeschrieben, wie
sie vor ihm von Hieronymus de Sancta Fide und nach ihm von Petrus
Galatinus benutzt worden ist; zur Zeit Picos war sie v6llig unbekannt,
was nichts besser beweist als die Tatsache, da} Galatins «De Arcanis
Catholicae Veritatis» von 1518 erst ein halbes Jahrhundert spiter als
Plagiat erkannt wurde®. Der leidenschaftliche Eifer, mit dem sich Pico
das vielfiltige Wissen des Mithridates, eines «linguarum hebraice, ara-
bice, chaldaice, grece et latine interpres», zunutze macht, ist nur zu
erkliren aus dem tiefen Einverstindnis beider Minner, auch wenn Mi-
thridates eine seiner fiir Pico angefertigten Ubersetzungen mit den Wor-
ten beendigt: «transtulit ad Picum deceptorem fraudolentum fidifra-
gum et verbifragum qui laborem et mercedem mercenarij tenet qui fuit
acer in principio et fractus in fine itaque de eo dixit poeta Parturient
montes nascetur ridiculus mus» 4,

Von der Person und dem Leben dieses Mithridates ist nur wenig be-
kannt, aber was sich aus seiner Passionspredigt iiber seine Stellung zwi-
schen Morgen- und Abendland ermitteln 1iBt, geniigt, um uns eine Vor-
stellung von seiner EinfluBnahme auf Pico zu bilden. Er war der Sohn
eines gebildeten sizilianischen Juden, Nissim Abu I-Faraj aus Girgenti,

39. Chaim Wirszubski, Flavius Mithridates’ Sermo de Passione Domini, edited with Introduc-
tion and Commentary, Jerusalem 1963.

40. Cf. Fr.Secret, Notes pour une histoire du Pugio Fidei d la Renaissance in: Sefarad XX,
1960,

41. Cf. Wirszubski, op.cit., S. 7.



330 R.W,. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

konvertierte zum Christentum und fiihrte als Inhaber der niederen Prie-
sterweihen seit ungefihr 1467 den Namen Guillelmo Raymundo de
Moncata4*, um im Verlauf eines abenteuerlichen Lebens noch mehrere
andere Namen anzunehmen®. Er gehorte zum Priorat der Kathedrale
von Cefalt, als Giovanni Battista Cibo, der spitere Innozenz VIII. zum
Kardinal gewihlt wurde. Dieser berief ihn an den Vatikan, wo er am
Karfreitag 1481 vor Sixtus IV. und den Kardinilen eine Predigt hielt,
liber die uns Erstaunliches berichtet wird+. Im Unterschied zur «Pugio
Fidei» ist es weder seine Absicht, den jiidischen Glauben zu widerlegen,
noch die Juden in ihrer Unwissenheit und Hartnackigkeit aufzukliren;
er predigt nicht «adversus Judaeos», sondern «ad ornatum et ad maius
nostrae verae credulitatis robur». Er benutzt die jiidischen Autorititen
allein, um die Wahrheit der christlichen Sakramente zu beweisen, wobei
mit Recht gesagt worden ist, es handle sich hier — wie so oft in diesem
Jahrhundert — um eine «fides quaerens testimonia». Aber alles liegt nun
an diesen «testimonia» selbst. Sein Bestreben, die rabbinischen oder
quasi-rabbinischen Zeugnisse mit einem esoterischen Glanz zu versehen,
zeigt sich deutlich in der Behauptung, die Abendmahlslehre sei 370
Jahre vor der Ankunft Christi prophezeit worden «in veteri Talmud
quod Hebrei usque ad quadragesimum annum suae aetatis legere non

42. So nennt er sich in seiner Ubersetzung von Teilen des Korans fiir Federigo da Monte-
feltro (Cod. Urbinas Lat.1384). Die pseudoklassische Form Monchates ist zweifellos seine
eigene Erfindung und wird 1481 zweimal erwihnt, ebenso der Name Flavius. Pico nennt ihn
in der « Oratio» Mithridates Gulielmus, Reuchlin Raimundus Mithridates Romanus.

43. Um 1483 finden wir ihn in Deutschland. Im Register der Universitit Kln wird er als
«Magister Wilhelmus Raymundus Mithridates» angefiihrt. 1484 hilt er in Tiibingen Vorle-
sungen, denen Konrad Summenhart beiwohnt ; um dieselbe Zeit war Gabriel Biel Rektor der
neugegriindeten Universitit. 1485 ist er wieder in Italien, und kurz danach mul} er Pico be-
gegnet sein.

44. Soim Diario Romano di Jacopo Gherardi da Volterra in : Muratori, Rerum Italicarum Scrip-
tores, XXIII/IIl, 1904, S. 49, wo es heiBt: «Ostendit plurima ludeorum arcana, nobis hodie
omnino incognita, quibus luce clarius monstratur, ludeos non tam cecitate et ignorantia, quam
contumaci pertinacia in erroribus ipsorum perseverare, oratio vero, quamvis spatium duarum
horarum occupaverit, tamen grata omnibus fuit, tam propter rerum varietatem, quam propter

hebreorum et arabum verborum sonum, que ipse tamquam vernacula pronuntiavit ; commen-
datus ab omnibus est et a pontifice et patribus in primis.»



UND DER ORIENT 331

audent, ut in volumine Habodazara habetur». Mit der unbestimmten Be-
zugnahme auf « Abodah Zarah» mochte Mithridates gewisse Stellen des
Talmud im Blick gehabt haben. Jedenfalls war fiir ihn der sogenannte
«vetus Talmud» nicht nur eine sehr alte vorchristliche Theologie, son-
dern eine esoterische Gotteslehre, die er unterschieden hat von der Zeu-
genschaft der «recentiores Talmudistae » (posteriore seculo nati). Diese
heilsgeschichtliche Unterscheidung und Chronologie wird von Pico be-
gierig aufgegriffen im Bestreben, nicht nur die auBerchristliche Antike,
sondern auch die rabbinische Tradition auf Christus hin auszulegen. Und
dafiir bot ihm die Predigt, die er zweifellos gelesen hat, die besten An-
haltspunkte 4. Den «vetus Talmud» nennt Mithridates selbst arcana, und
unmittelbar nach Erwahnung der Eucharistie als dem «arcanum myste-
riumy, das sich aus dem alten Talmud herleitet, schreibt er: « Hanc sen-
tentiam illi tantis ante temporibus de celesti atque divino pane scripsere
in suis archanis.» Obwohl er einige Jahre spiter fiir Pico kabbalistische
Schriften {ibersetzt hat, kommt doch in seiner Predigt die Kabbalah we-
der dem Begriff noch der Sache nach zur Sprache. Aber seine Zuhérer
waren geneigt, zu denken —und einige haben es auch gedacht+ —, daf das,
was er ihnen enthiillte, echte kabbalistische Lehren waren. Pico, der fiir
sich in Anspruch nahm, als erster unter den Lateinern die Kabbalah aus-
driicklich erwihnt zu haben+, diirfte nach dem Bericht von Konrad
Summenhart auch in dieser Hinsicht von Mithridates abhingig sein, der
finf Jahre bevor Pico seine These aufstellte — «nulla est scientia, que
nos magis certificat de divinitate Christi, quam Magia et Cabala» — in

45. Cf. Wirszubski, op.cit., S. 47. In der « Oratio» stellt Pico fest : «Hi libri (sc. cabalistici)
apud Hebraeos hac tempestate tanta religione coluntur ut neminem liceat nisi annos quadra-
ginta natos illos attingere.» Ebenso in der « Apologie» (Opera, S. 179).

46. So K. Summenbhart in seinem Tractatus Bipartitus, cf. F.Secret, op.cit., S. 37.

47. In der «Apologie» (Opera, S. 180) heillt es: «de qua (sc. Cabala) credo me primum
apud Latinos explicatam fecisse mentionem». Reuchlin hat spiter in seiner Ars Cabalistica
dieses Urteil bestitigt mit dem Satz: «Quibus (sc. summarum rerum meditationibus) toto
studio innituntur Mekablim Hebraice, ac nostra aetate a Latinis, authore Joanne Pico Miran-
dulano Comite ante quem nomen eorum Romanae linguae incognitum erat, Cabalistae aut
Cabalici dicuntur.»



332 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

seiner Predigt die Sakramente des christlichen Glaubens mit Hilfe dessen
zu beweisen versuchte, was er als altehrwiirdige esoterische Lehre der
Juden vorgestellt hatte. Insofern bildet seine Predigt nun tatsichlich den
Wendepunkt am Ubergang von der mittelalterlichen «interpretatio
christiana» talmudischer Texte — systematisch vollendet von Raymundus
Martini — zur «interpretatio christiana» kabbalistischer Lehren, die auf
Dringen Picos iibersetzt und als «testimonia» des christlichen Glaubens
seiner Zeit zum BewuBtsein gebracht worden sind. Die von Mithridates
allein fiir Pico angefertigten Hbersetzungen aus dem Hebriischen und
Arabischen umfassen ungefahr 40, zumeist kabbalistische Schriften, die
im heutigen Zustand etwa 3 soo Folioseiten fiillen. Es handelt sich um die
Codd. Vat.Ebr. 189—191+ und das MS Chigi A. VI. 1904, enthaltend un-
ter anderem die Sitre Torah («de secretis legis») des Abraham Abulafia,
einem mystischen Kommentar zum «Moreh Nebtichim» des Moses Mai-
monides, ferner um den Shaare Sedeq des Joseph Gikatilla, die mit den
Worten beginnt : «Incipit liber saare sedech idest porte Justicie seu de
divinis nominibus ad Picum. In nomine hiod he vau he sabahoth deorum
Israel incipit opus portarum justicie seu de divinis nominibus quod edi-
dit sapientissimus et intelligens Doctor noster et magister noster Rabi
Joseph filius Giktal filij gloriosi sapientis peritissimi Cabaliste Rabi
abraam cuius memoria sit semper in bonum.» Die vollstindige Uber-
setzung schlieBt mit den Worten: «Mithridate interprete et cum pico
indignato propter nahaR.» Nahar oder na’ar ist der hebriische Ausdruck
fiir «puer»; die Bemerkung bezieht sich auf die seltsame Wendung, mit
der Mithridates die (ebenfalls fiir Pico angefertigte) Ubersetzung von
Levi ben Gersons Kommentar der « Cantica Canticorum Salomonis» be-
schlieBt und die lautet: «Et ultra hoc quia haec expositio propter eius
difficultatem tum lingue tum scripture non potuit bene interpretari nisi

48. Die drei MSS. werden beschrieben von Assemani, Bibliothecae Apostolicae Vaticanae Co-
dicum Manuscriptorum Catalogus1/1, S.155ff.

49. P. O.Kristeller hat als erster die Aufmerksamkeit auf den «Chigianus» gelenkt in:
Civilta Moderna, X, 1938, S. 334.



UND DER ORIENT 333

Lancilotus puer mithridatis fovisset eum in lecto. Ideo habende sunt ei
gratie cum osculis dulcibus et suavibus.» Von einiger Bedeutung ist fer-
ner die Ubersetzung des Maarekheth ha-’elohuth, und zwar deshalb, weil
die grundlegenden Ideen, die den «Sohar» beherrschen, ihren Nieder-
schlag in diesem wenig spiter entstandenen, systematisch angelegten
Werk gefunden haben, das jedenfalls von einem Schiiler des Salomo ben
Adreth geschrieben worden ist5°. Daneben ist Mithridates bekannt als
Ubersetzer von Menahem Recanatis Kommentar zum Pentateuch und
des Buches Hiob, das im Inventar Picos erwihnt wirds®,

Aber er war fiir Pico nicht blo} ein Vermittler und Dolmetscher der
rabbinischen und kabbalistischen Tradition; er ist zugleich ein Kenner
des Korans, und vor allem weill er um die geheimnisvolle Sprache, die
hinter jenen Oracula Chaldaica zu vermuten ist, welche man soeben iiber
Jamblich und Porphyr entdeckt hatte und die neuerdings sehr treffend
als die « Bibel der Neuplatoniker» bezeichnet worden sind 5*. Seit Ficinus
durch seine Ubersetzungen einer angeblich uralten Orakelliteratur der
Chaldéer — eines aramiischen Stammes in Siidbabylonien — auf die Spur
gekommen war, stand Pico im Banne dieses gnostischen Synkretismus,
zu dem er sich in der Apologia mit den Worten bekannte: «propterea
non contentus ego praeter communes doctrinas, multas de Mercurii
Trismegisti prisca theologia, multa de Chaldaeorum, de Pythagorae dis-
cipulis, multa de secretioribus Hebraeorum addidisse mysteriis» 53. Hier
aber vermochte ihn nunmehr Mithridates einen Schritt niher an die
«Quellen» heranzufiihren, indem er ihn unter dem Siegel héchster Ver-
schwiegenheit in die Geheimnisse der chalddischen Sprache einweihte,
und wir vermdgen uns nur schwer eine rechte Vorstellung zu bilden von

so. Cf. G.Scholem, Die jiidische Mystik, S.173.

51. Der «Job secundum translationem mitridatis» (Nr. 434 des Inventars) ist erhalten in
der Sammlung Ottobon. Lat. 607.

§2. Man ist jetzt einig dariiber, daB die «Logia ton Chaldaién» von dem Theurgen Julianus
herriihren, der zur Zeit des Marcus Aurelius lebte. Unsere Kenntnis der chaldiischen Orakel,
die sich als Mahnungen der Gétter an den Theurgen geben, wird den vielen Zitaten der spi-
teren Neuplatoniker verdankt. Cf. C. A. Lobeck, Aglaophamus 1, S. 100 ff.

53. Opera, S.119; ibid., S.124f.



334 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

dem echten Zauber dieser Initiations¢. Man hatte bis heute keinen er-
sichtlichen Grund, daran zu zweifeln, da3 die chaldiische Sprache, die
Mithridates seinem Schiiler dozierte, nichts anderes war als Aramiisch.
In seiner Oratio schrieb Pico an entscheidender Stelle, wo es um die
Wesensbestimmung des Menschen geht : «Idcirco scribit Evantes Persa,
ubi chaldaicam theologiam enarrat, non esse homini suam ullam et nati-
vam imaginem, extrarias multas et adventitias. Hinc illud Chaldaeorum :
*%%  jdest homo variae ac multiformis et desultoriae naturae animal 55.»
Die Schriftzeichen des (durch *** bezeichneten) chaldiischen Dictums
erscheinen in der gedruckten Ausgabe (von 1557) in hebrdischen Buch-
staben. Aber in der kiirzeren und friiheren Fassung der Oratio, die E. Ga-
rin nach einer Florentiner Handschrift 1961 veroffentlicht hats¢, findet
sich dasselbe Dictum in dthiopischen Schriftzeichen, das wértlich tiber-
setzt bedeutet: «homo est animal naturae variae et vagae et mutantis se
huc et illuc»57. Nach diesem Beispiel zu urteilen war somit die chal-
diische «Sprache», in welcher Pico unterrichtet worden ist, ein hochst
komplexes Gebilde : ein teils aramdisches, teils hebriisches Vokabular,
geschrieben in thiopischen Zeichen. Es bleibt natiirlich eine offene
Frage, ob Pico sich bewuBt war, daB sein « Chaldaisch» aus recht dispa-
raten Elementen bestand. Doch wohl kaum. Sicher aber hat fiir Mithri-
dates «Chaldiisch» unverwandt dasselbe bedeutet, zitierte er doch
schon in seiner Predigt von 1481 ein «antiquissimum Hyonetis oraculum
inlingua chaldea» 5%, dasheiflt also einenaramaischen Satzmit dthiopischen

54. In einem Brief «ad ignotum amicum», datiert «ex Fratta 10.Nov.1486» (Opera,
S. 385) schreibt er u.a.: «Alphabetum Chaldaicum quod petis nec a Mithridate impetrasses,
nihil (= nec mihi?) per illum licet, ut a me impetrare possis, a quo posses omnia. Nam ille
docere me linguam chaldaicam nulla voluit ratione, nisi adiurassem prius, et quidem conceptis
verbis, ne cuiquam illam traderem. Facere fidem huius rei tibi potest noster Hieronymus Beni-
venius, qui cum adesset forte, cum me ille docebat, furens Mithridates hominem eliminavit.»

55. Opera, S. 315 (S. 108 ed. Garin).

§6. Cf. Garin, La Cultura filosofica usw., S.235.

57. Cf. Wirszubski, op. cit., S. 38.

8. Die sechs aramiischen Worte in 4thiopischen Zeichen des Orakels beziehen sich auf
«Targum Ongqelos» des Deut. 21, 23 («quia maledictus a Deo est qui pendet in ligno»). «Hyo-



UND DER ORIENT 335

Buchstaben. Jedenfalls bleibt es fiir die Geschichte der orientalischen
Studien in Europa eine bedeutsame Tatsache, da3 Mithridates fast ein
Vierteljahrhundert vor Johannes Potkens® athiopische Schriftzeichen
benutzt hatte zur Darstellung nicht der dthiopischen, sondern der «chal-
diischen», das heit aramiischen Sprache. Er hatte nicht nur sich selbst
als «interpres linguae chaldaice» bezeichnet, sondern seinem eigenen
Namen das Adjektiv «Chaldaeus» hinzugefiigt, so am Schluf} seiner
l"Ibersetzung von Abulafias «Sitre Torah» (Cod. Vat. Ebr. 190).

\'

Man muB sich bei all dem bewuBt bleiben, dal3 Picos Interesse fiir die
orientalische Gnosis und insbesondere fiir die jiidische Mystik genihrt
worden ist von seinem Studium des Alten Testamentes, das hier erstmals
in die studia humanitatis einbezogen worden ist. Was ihn zur Bibel und
zum Talmud hinzieht, ist zunichst einmal deren Alter. Pico sieht in
ihnen die altesten unter allen «alteny, das hei3t vorchristlichen Offen-
barungen, die das Menschengeschlecht erleuchtet haben. Es ist die
Quelle, aus der spitere «electi» ihre Lehre schopften, so Pythagoras und
Platon, den er (nach dem Zeugnis des Numenios) den «attischen Moses»
nennt. Ein Vorzug hebt sodann das Alte Testament iiber alle iibrigen
Weisheiten des Ostens hinaus: seine Sprache ist die «lingua prima et
non causalis», die Ursprache, deren Gott selber sich bediente und die
von Gott stammt. Moses, der Verfasser des Pentateuch, zihlt zu den we-
nigen Erlesenen, die schon wihrend ihres Erdenwandels Gottes Antlitz
unmittelbar schauen durften. Wer die «arcana Moseos volumina» zu
durchforschen versteht, dem wird bewuB3t, daB3 das Buch Genesis einem
Acker gleicht, in dem alle Schitze gottlicher und menschlicher Weisheit
vergraben sind. So ist dieses Buch «mit sieben Siegeln verschlossen, voll

netes» ist die pseudoklassische Form fiir Jonathan ben Uzziel, den beriihmten Autor der ara-
miischen Fassung der Propheten.

59. Johannes Potken, der das erste dthiopische Buch in Europa publizierte, nimlich einen
1513 in Rom gedruckten Psalter, nannte immer noch die dthiopische Sprache « Chaldiisch».



336 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

von jeglicher Lehre und allen Geheimnissen». Und nun machte ihn
Mithridates mit jener kabbalistischen Auslegekunst vertraut, die es ge-
stattet, die Siegel des Buches zu losen. Mit einer «alphabetaria revolu-
tio», das heillt mit der « Gematria» und « Temura» will er den «sensus
anagogicus» der jiidisch-christlichen Schopfungslehre entschliisseln.
Wer die kabbalistische Hermeneutik beherrscht, der entdeckt im Alten
Testament bereits die Wunder des Neuen : die Trinitat, die Inkarnation,
den Tod Christi und die Sendung des Heiligen Geistes. Darum ist die
Kabbalah «un grandissimo fundamento della fede nostra». In der «Ex-
positio primae dictionis» seines Heptaplus hat Pico am ersten Wort der
Genesis («Bereshit») die «Temura» wenigstens andeutungsweise vor-
gefiihrt, Das Eindringen in die mystische Gestalt der Gottheit bringt ihn
Zur ﬂberzeugung: «Was wir bei Paulus, Dionysios, Hieronymus und
Augustinus tiglich lesen, das las ich dort» —namlich in den Schriften des
Abulafia, des Gikatilla, des Menahem Recanati und anderer mehr. Aber
eben auch in den Biichern des Hermes Trismegistos, die fiir Pico und
seine Zeitgenossen eine agyptische Priesterweisheit enthielten, die be-
stimmend geworden ist fiir die neue Stellung des Menschen im Kosmos.



	Pico della Mirandola und der Orient

