
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Pico della Mirandola und der Orient

Autor: Meyer, R.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146003

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146003
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PICO DELLA MIRANDOLA UND DER ORIENT

R.W. MEYER

UNIVERSITÄT ZÜRICH

Giovanni Pico della Mirandola ist zwar ein berühmter Humanist der
italienischen Renaissance, aber seine Beziehung zum Orient ist doch bis

heute kaum je Gegenstand einer Untersuchung gewesen. Von einer
solchen Beziehung kann auch ernstlich nicht die Rede sein, sofern man
darunter eine direkte Kontaktnahme mit der Welt des Ostens versteht. Pico
hat seine engere Heimat, die Toskana, nur zweimal verlassen. Einmal,

um in Paris zu studieren, ein zweites Mal, um in Rom eine Disputation
zu führen. Er gehört also nicht zu den damals schon recht häufigen
Morgenlandfahrern, wie etwa sein älterer Zeitgenosse Cyriacus von Ancona1,
die den Orient in abenteuerlichen Fahrten bereisen und dem Westen
bekannt machen. Auch auf Grund seiner Schriften kann Pico kaum als

«Orientalist» bezeichnet werden, hat er sich doch nirgends ausdrücklich

mit Fragen der orientalischen Kultur beschäftigt. Trotzdem ist den

Kennern seinerWerke immerschon das außerordentliche Interesse dieses

genialen Jünglings für abseitige Autoren und bizarre Namen aufgefallen,
die nicht im Bereich des abendländischen Denkens unterzubringen sind.

Die Frage der Quellen, aus denen Pico schöpfte, hat daher die Forschung
wiederholt und eingehend beschäftigt2. Im Rahmen dieser Quellenforschung

wird sich somit auch die nachfolgende Betrachtung bewegen.
Soll nun aber doch von Picos Beziehungen zum Orient die Rede sein,

i. Cf. E.W.Bodnar, Cyriacus of Ancona and Athens, Bruxelles i960.
2. Aus der reichen Literatur über Pico seien nur solche Werke erwähnt, die zur Quellenfrage

Stellung nehmen: G.Massetani, La filosofia cabbalìstica di Giov.Pico, 1897; L.Dorez/
L.Thuasne, Pic de la Mirandole en France, 1897; U. Cassuto, Gli ebrei a Firenze nell'età del

Rinascimento, 1918; Roth, Gli ebrei a Firenze sotto l'ultima repubblica, 1924; A. J.Festugière, Studia

Mirandulana, 1932; Eugenio Anagnine, Giov. Pico, 1937; E.Garin, Giov.Pico, Vita e dottrina,

•937> P.Kibre, The Library of Pico, 1937; A.Dulles, Princeps Concordiae, 1941 ; Bruno Nardi,
La mistica averroistica e Pico, 1957 ; Fr. Secret, Pico e gli inizi della cabala cristiana, 1957 ; E.Mon-
nerjahn, Pico della Mirandola, i960.



R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA 309

so muß offenbar zuerst geklärt werden, was der Ausdruck «Orient» im
15. Jahrhundert bedeuten konnte, und muß weiterhin gefragt werden,
welcher Art diese Beziehungen sein konnten, die einer Vorstellung
galten, die man heute nicht mehr ohne weiteres als Orient bezeichnen

würde. Es wird sich dabei zeigen, daß es sich hier nicht einfach um
literarische Beziehungen handelt, sondern um eine sehr persönliche Begegnung

Picos mit Vertretern einer Kultur, die er als Orient im weitesten
Sinne verstanden hat. Eine solche Betrachtung, die rein historische
Absichten zu verfolgen scheint, setzt natürlich voraus, daß sich eine

Beschäftigung mit Picos Werk und Persönlichkeit immer noch verlohnt3.
Man könnte versucht sein, diese Voraussetzung mit einem Hinweis auf
die Wirkungsgeschichte seiner Gedanken zu rechtfertigen. Doch möchten

wir uns im folgenden nicht weiter über Umfang und Tragweite dieser

Gedanken auslassen. Wie immer man ihre Bedeutung einschätzen will,
sie umschließen jedenfalls ein Problem, das uns heute noch betrifft. Wir
erblicken dieses Problem in der Einwirkung orientalischer Denkmotive
auf die Ausbildung des christlichen Humanismus. Sofern aber der christliche

Humanismus, dessen Wahrheit die westliche Welt nach wie vor
glaubt verteidigen zu müssen, auf die Zeit Picos zurückgeht, dürfte eine

Besinnung auf die Ursprünge dieses Humanismus, an dessen Ausbildung
Pico maßgebend beteiligt war, nicht ganz abwegig erscheinen.

I

Es ist eine bekannte Tatsache, daß die italienische Renaissance, zu deren

Grundkomponenten die Wiederentdeckung des Altertums gehört, diese

Entdeckung aufleben ließ in einem Studium, das sich auf die Menschlichkeit

des Menschen bezog und das sich darum selbst als Studium huma-

nitatis verstanden hat4. Dieses genuine Selbstverständnis einer Wieder-

3. Opera, Basel 1572 (mit der Vita Pici des Neffen Gianfrancesco). Neuausgaben der Hauptwerke

besorgte E.Garin in «Edizione Nationale dei classici del pensiero italiano» (I/1942 ;

H-III/,943).
4. Cf. P.O.Kristeller, Renaissance Thought, New York 1961.



3IO R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

geburt der Antike — von den Historikern viel später als «Humanismus»
bezeichnet — involviert nun aber ein Bild der Antike, in dem Morgen-
und Abendländisches keineswegs reinlich geschieden sind, sondern in
bunter Verflechtung durcheinander gehen. Der Humanismus, soweit er
eben auf diese studia humanitatis zurückzuführen ist, ist immer ein christlicher

Humanismus gewesen, sowohl bei Erasmus, dem letzten Vertreter

dieser Studien, wie bei Petrarca, ihrem Begründer. Und doch ist das

«mixtum compositum» aus christlicher und heidnischer Überlieferung
und Renaissance von keinem Humanisten als bruchlose Einheit empfunden

und hingenommen worden. Sie haben alle mehr oder weniger deutlich

um die Fragwürdigkeit dieser Synthese gewußt. Nun aber glaubten
sie, mit der Aufdeckung einer Traditionsschicht, in der das Fremde mit
dem Vertrauten eine besonders innige und gefährliche Mischung
eingegangen war, in der Begegnung also mit Zeugnissen der spätantiken Gnosis,

auf den Wurzelboden einer «humanitas» durchgestoßen zu sein, der

gerade für die Lösung ihrer eigenen Schwierigkeit, die sie mit dem

christlichen Humanismus hatten, fruchtbar zu machen sei. Im Lichte
dieser hermetischen Texte erhalten die studia humanitatis im Quattrocento,

die nur zu oft die Grenzen der Häresie gestreift hatten, plötzlich
eine geschichtliche Tiefe und Legitimation. Zwar hatte man diese Texte
in chronologischer und sachlicher Hinsicht gröblich mißverstanden,
aber dieses Mißverstehen gehört nun einmal zu denwahrhaft produktiven
Irrtümern, die in der Geschichte des Denkens nicht allzu selten sind.

Marsilius Ficinus und sein Freund Pico della Mirandola spielen bei der

Entdeckung und Auslegung dieser Texte die entscheidende Rolle5.
Damit berühren wir aber nur die eine Seite des Problems, das wir hier im
Auge haben. Die studia humanitatis haben nicht bloß eine freiere Sicht

aufdie antike Welt - und damit aufdie Vorgeschichte des eigenen christlichen

Daseins - eröffnet, sie haben eben auch den Blick geweitet für

Möglichkeiten dieses Daseins, die bis dahin außerhalb seines
Selbstverständnisses lagen. Im Rückgang zu den Quellen sind Möglichkeiten auf-

5. Cf. Frances A.Yates, Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, Chicago 1964.



UND DER ORIENT 3II
geschlossen worden, die das gegenwärtig gelebte Leben erst ganz zu sich
selbst und vor die ihm eigene Zukunft gebracht haben. In der
zukunfterschließenden Kraft dieser geschichtlichen Möglichkeiten liegt der

eigentliche Sinn der Renaissance und der in ihr betriebenen studia

humanitatis. Das Menschsein hat sich auf diese Möglichkeiten hin ausgelegt
und damit «ex fontibus» eine Zukunft gewonnen, die reich war an

Erfüllung und Erschütterung. Reformation und Weltumseglung sind ihre
sichtbarsten Anzeichen. Sie erbringen ein Bild der Welt, in dem Orient
und Okzident ihren eindeutig fixierten Ort und damit ihren polaren
Sinn verlieren. Davon hatte Pico nichts gewußt. Er ist zwei Jahre nach

der Entdeckung Amerikas gestorben. Aber auch wenn er von der Welt,
in der wir leben, nichts hat wissen können, so hat er doch in seiner Rede

De hominis dignitate6 eben dieses «Humanuni» aus der Würde seines Wesens

auf diese Zukunft hin entworfen. Aber dieser Würde des menschlichen

Wesens wäre er nicht als einer schöpferischen Freiheit ansichtig
geworden, ohne jenen Rückgang «ad fontes», dem nicht bloß
historische Bedeutung zukommt, sondern der immer zugleich auch für ihn
und seine Zeitgenossen ein Rückgang in die eigenen Wesensgründe war.
Geschichtliche Reflexion ist immer auch Selbstbesinnung im Umkreis
bedrohter Selbstbehauptung.

II

Bei dieser Darlegung der Problemzusammenhänge müssen wir nun aber

bestimmter sagen, was der Ausdruck «Orient» in ihnen bedeuten konnte.

Gewiß kann damit nicht gemeint sein, was man heute allenfalls

darunter versteht, wenn man vom Nahen, Mittleren oder Fernen Osten

spricht. Aber auch nicht jener gelehrte Begriff der modernen Orientalistik,

über den man in einer Gesellschaft für Asienkunde zu debattieren

pflegt. Im 15. Jahrhundert hat der Orient weder eine geographisch noch

geschichtlich festumrissene Gestalt. Er bezeichnet bestenfalls etwas,
das eben gerade im historischen Bewußtsein auftaucht als dunkler

Hintergrund, auf dem sich die neuentdeckte antike Welt um so heller und

6. Beste Ausgabe von Bruno Cicognani, Firenze 1942.



312 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

strahlender abzuheben beginnt. In zeitlicher und räumlicher Sicht
bedeutet er das Ältere und Ursprüngliche, wie auch das Ferne und Fremde.

Zugleich aber umfaßt dieses Wort alles, was außerhalb des Horizontes
des christlichen Abendlandes liegt. Dazu gehört für einen Menschen des

15. Jahrhunderts sowohl die Welt des Islams wie die Welt des Judentums,

gehört aber auch das geheimnisvolle Ägypten und Babylon, Äthiopien

und Indien, während China noch kaum ins Blickfeld getreten ist.
Es sind Länder, von welchen man über antike Autoren Kunde hat, und

es sind Völker, die das Heidnische schlechthin verkörpern. Thomas von

Aquin schrieb seine «Summa contra gentiles» im Blick auf die Heiden
des Ostens und des Westens. Die Länder mögen Gegenstand einer
gelehrten Neugier sein, die Völker aber sind Gegenstand politischer
Auseinandersetzung und damit von bedrohlicher Präsenz. Die Welt des

Westens deckt sich längst nicht mehr mit den Grenzen des römischen

Imperiums : Sie ist kleiner geworden in ihrer europäischen Beschränkung

und bedrohter zugleich. Schon Byzanz gehört nicht mehr zu ihr,
und das Gelobte Land ist seit den Kreuzzügen in eine märchenhafte

Ferne gerückt. Und weiter im Westen gähnt die Leere des Ozeans. Wir
haben Mühe, uns in ein Weltbild vor Kolumbus und Kopernikus
hineinzufinden, das sich allseits ins Unbekannte verliert. Gewiß ist der Orient
auch im Altertum und Mittelalter nicht bloß ein geographischer Begriff,
sondern eine geistesgeschichtliche und religiöse Kategorie. Aber seit

dem Hellenismus ist das Bewußtsein erloschen, aus den Kulturen des

Ostens das Licht und das Heil zu erwarten. Die Bedrohung des Westens

durch den Islam hat die christliche Völkergemeinschaft an den äußersten

Rand der bewohnten Welt abgedrängt und für Jahrhunderte jene strittige

Lage geschaffen, die keine Symbiose mehr gestattet. In Abwehr und

Verteidigung ist der Osten zum Inbegriff alles Widerchristlichen
geworden, und was von ihm bisweilen noch durchdringt - über Byzanz
und die Hispania im Hochmittelalter —, ist lebensgefährliche Häresie im
Kleid einer entstellten Antike. Es genügt, auf den einen Namen Averroës

zu verweisen, um diese tödliche Feindschaft zu kennzeichnen, die



UND DER ORIENT 313

dazu geführt hat, daß wir seine Werke auch heute noch in keiner
verläßlichen Ausgabe lesen können.

Nun kann es nicht Aufgabe dieser Untersuchung sein, darzustellen,
wie sich die Vorstellung des Orients im Bewußtsein des Frühhumanismus

allmählich gewandelt und verändert hat. Wir möchten nur einen
bestimmten Aspekt dieser Wandlung herausgreifen, wobei zu betonen

ist, daß dieser Aspekt, wenn auch vielleicht für die eigene Zeit der
revolutionärste, so doch sicher nicht der geschichtlich ursprünglichste und
umfassendste gewesen ist. Pico vollendet und vertieft nur, was andere

vor ihm gesehen und beschrieben haben. Ohne die Urheber der
platonischen Akademie in Florenz, ohne Marsilius Ficinus und Lorenzo de

Medici, wäre die erstaunliche Leistung Picos nicht denkbar und möglich

gewesen. Aber auch nicht ohne das Erscheinen der Byzantiner im Garten
der florentinischen Renaissance und damit ohne die in so mancher
Hinsicht folgenreiche Konzilsbewegung des Quattrocento. Die Konzilien
von Basel, Konstanz, Ferrara und Florenz haben jenen Austausch der
Ideen in Gang gebracht, der zwischen dem christlichen Abendland und
dem Orient der Araber und Juden seit dem Hochmittelalter nur im
Verborgenen geblüht hatte. Ein Austausch und eine Symbiose, die nach

dem Fall von Konstantinopel (1453) auch in persönlichen Kontakten
zwischen Einheimischen und Zugewanderten, zwischen Orthodoxen
und Konvertiten alte Vorurteile und Glaubensschranken beseitigte. Und
dieser Austausch vollzieht sich in Zentren, an denen immer schon
häretischer Geist lebendig war, in Venedig und Padua, in Palermo und

Neapel, in Gerona und Narbonne. Es sind Gespräche über Grenzen

hinweg möglich geworden, denen nun tatsächlich auch freundschaftliche

Begegnungen mit Andersgläubigen entsprechen, die noch im
Trecento undenkbar gewesen wären. Nikolaus von Kues hat ihnen in
seinem Dialog De pace fidei vom September 1453 - also unmittelbar
nach dem Fall von Konstantinopel - die erste literarische Form gegeben,

die verbindlich geblieben ist bis ins 18. Jahrhundert7. Diese Ge-

7. Nikolai de Cusa, Opera omnia, vol. VII (1959); Bruno Decker, «Nikolaus von Cues und



314 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

spräche zwischen Muslims, Juden und Christen setzen eine Wandlung
des Verhältnisses zum Orient voraus, die sich im allgemeinen nur
schwer fassen läßt, die aber ins einzelne am konkreten Beispiel zu

verfolgen ist8.

Wir wählen dafür Pico dellaMirandola, weil er von allen Zeitgenossen

von dieser Wandlung am tiefsten ergriffen ist und in allen seinen Schriften

davon Kunde gibt. Und weil sich durch ihn und über ihn hinweg
diese Wandlung fortgesetzt hat und eine Wissenschaft ermöglichte, die

sich den Orient als geistesgeschichtliche Kategorie zum Thema setzte.
Man wird zwar nicht behaupten können, Pico selbst sei der Begründer
einer Wissenschaft, die erst im 19. Jahrhundert als «Orientalistik» zu
sich selbst erwachte. Aber er gibt mit seinen Gedanken kräftige
Anstöße zu einer systematischen Besinnung aufdie orientalischen Sprachen
und Altertümer, die über Johannes Reuchlin, Faber Stapulensis,
Guillaume Postel, Guy Le Fèvre de la Boderie und viele andere im Zeitalter
der Reformation weiterwirkt9. Es sind die hebräischen, syrischen und
arabischen Studien, die den Orient als Grundschicht des Abendlandes

ins allgemeine Bewußtsein heben. Und für diese hatte Pico einen

ausgesprochenen Sinn. Der Orient, der ihm in einer Vielfalt sprachlicher
Formen und Dokumente zugänglich wird, interessiert ihn nicht als

kulturgeschichtliche oder politische Gesamterscheinung. Als solche ist der

Orient überhaupt nicht Gegenstand seiner Nachforschungen. Was dieser

Name deckt, bleibt ein ziemlich verworrenes Konglomerat von
hellenistischen, jüdischen und arabischen Vorstellungen. Aber was unter
diesem Sammelbegriff gesucht und vor allem in persönlicher Begegnung

der Friede unter den Religionen», in Humanismus, Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters,

Leiden/Köln 1959.
8. A. Chastel, Morsile Ficin et l'art, Genève 1954, S. 9 : «La mode néo-platonicienne s'épanouit

sur un fond de pittoresque et de léger exotisme dont l'art florentin n'avait jamais été
aussi épris qu'au temps de Gozzoli et des débuts de Botticelli. Elle restaure un hellénisme
relevé de prestiges .magiques' qui rend à la culture occidentale sous l'invocation de Platon,
sa part d'Orient. C'est le propagateur averti de la science gréco-musulmane, que l'on admirera

en Cosme: le .prophète' qui l'aurait converti au Platonisme ...»
9. Cf. Fr. Secret, le Zohar chez les Kabbalistes Chrétiennes de la Renaissance, Paris 1958.



UND DER ORIENT 315

erfahren wird, ist ein durchaus Bestimmtes und Einmaliges, nämlich

das, was als religiöse Urerfahrung der römisch-griechischen Antike
vorausliegt und auf höchst sonderbaren Wegen in die Gegenwart gelangte.
Die Generation Picos war der Überzeugung, daß dieser Ursprung dem

christlichen Bewußtsein abhanden gekommen sei, daß der Glaube, aus

dem der Westen lebt, seines eigenen Wurzelgrundes beraubt sei und

das, was in der Väterzeit von ihm noch gewußt und bewahrt worden

war, nicht genügen könne, um die Gottesgewißheit in ihrer ursprünglichen

Lebendigkeit zu erhalten. Pico fand diese denn auch bei den

christlichen Denkern jenes Landes, in dem die Hermetica kompiliert
worden sind, bei Clemens von Alexandrien und bei Origenes. Diesem

letzteren gilt seine besondere Zuneigung. In ihm hat er schließlich sich

selbst gefunden, entgegen aller kirchlichen Lehrautorität. Unter den

900 Thesen, die er in Rom verteidigen will, sticht der Satz hervor:
«Rationabilius est credere, Originem esse salvum, quam credere, ipsum
esse damnatum.» Die Parteinahme für Origenes, den offen zu preisen
keinem Theologen ratsam erscheinen konnte, beleuchtet schlagartig
einen Konflikt, aus dem sich das erwachende Interesse für alles
«Orientalische» bei Pico genährt hat. Es ist der Konflikt von pistis und gnosis,

der seinen Rückgang von Augustinus zu Origenes bestimmt und geleitet
hat, nicht nur als einen Rückgang zum Ursprünglichen, sondern als einen

Rückzug aus den tradierten Glaubensformen in die ältere und tiefere
Weisheit des Ostens. Dieser Konflikt beherrscht auch seine studia

humanitatis und bringt den Orient als Schauplatz einer Uroffenbarung in den

Blick. Pico hat diesen Konflikt mit unerhörter Kraft und Entschiedenheit

in die Öffentlichkeit getragen, indem er ihn vor dem Stuhle Petri

zum Austrag bringen wollte. Auch wenn dieser «coup de force» von

i486 gescheitert ist, so stellt er doch im Leben Picos das zentrale Ereignis

dar, von dem aus seine Quellenforschung im weitesten Sinne zu
verstehen ist. So hat es auch der erste Biograph Picos gesehen, sein Neffe

Gianfrancesco (Sohn des älteren Bruders Galeotto), der kurz nach dem

Tode seines Onkels eine «Vita» verfaßte, die nach demMuster der hagio-



3 l6 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

graphischen Literatur dieses Ereignis zum Wendepunkt macht, an dem

aus einem Saulus ein Paulus geworden sei10. Im ersten Teil seiner

Biographie wird uns ein Leben voller Freuden, reich an Eindrücken aller

Art, an Erlebnissen und Genüssen geschildert. Dann vollzieht sich plötzlich

eine Konversion, als deren Ursache der Verfasser eine Begebenheit

von besonderer Bedeutung hinstellt. Getrieben von der Sucht nach

Ruhm und Anerkennung, entschließt sich Giovanni Pico, in der Eigenschaft

eines Philosophen aufzutreten, und zwar in ganz ungewöhnlicher
Weise : In Rom will er mit allen denjenigen zusammentreffen, die sich

mit ihm in ihren Kenntnissen messen wollen. Dort will er der Menschheit

bisher unbekannte Schätze des Wissens und Glaubens durch seine

Auslegung erschließen. Diesem ehrgeizigen Plan bleibt jedoch die

Ausführung versagt. Zorn und menschlicher Neid, so erzählt der Verfasser,
verhindern sein Beginnen. Dank den Bemühungen seiner Widersacher
darf Pico die von ihm aufgestellten Thesen nicht öffentlich verteidigen ;

etliche werden sogar als ketzerisch verurteilt. Diese Enttäuschung kann

Giovanni nicht ertragen ; er schreibt in kürzester Zeit eine «Apologie»,
die sein Vorhaben rechtfertigen sollte, verstrickt sich damit aber nur in
noch größere Schwierigkeiten. Diesen Erlebnissen spricht der Verfasser

eine entscheidende Rolle für Picos weitere Entwicklung zu. Sie teilen
sein Leben in zwei, ihrem Werte nach ungleiche Hälften, und Gianfrancesco

wird nicht müde, den gewaltigen Unterschied zwischen der

bisherigen und der nun anhebenden Lebensführung zu unterstreichen. Bis

dahin strebte Pico nach Ruhm und Genuß, sein Leben war sündhaft und
ruhelos. Von jetzt ab widmet er sich Christus und sucht die göttliche
Wahrheit. Früher erforschte er die heidnischen Schriftsteller des

Orients, jetzt wird seine Aufmerksamkeit allein durch die Heilige Schrift

gefangengenommen. Doch mit dem Tode Picos hat die Erzählung des

Neffen noch kein Ende. Ihn quält die Frage nach dem Schicksal der Seele

des Verstorbenen. Solche Zweifel dürften beim Schreiber einer «Sanc-

i o. Thomas More hat 151 o die Vita ins Englische übersetzt : The life ofJohn Picus, earle of
Myrandula. Sie ist 1890 von J.M. Rigg wieder herausgegeben worden.



UND DER ORIENT 3I7

tae vitae et mortis» des Giovanni Pico eigentlich nicht aufkommen.
Aber sie sind da und dem Einfluß eines Mannes zuzuschreiben, von dessen

Heiligkeit unser Autor völlig überzeugt ist, nämlich von Savonarola. In
einer berühmten Predigt hatte der Frate, sich auf eine seiner Erleuchtungen

berufend, die Seele Giovannis in das Fegefeuer versetzt. Die
Sünde, die er ihm zum Vorwurf machen konnte, war Picos Weigerung,
seinen Weissagungen zu folgen ; trotz mehrfacher Überredungsversuche

war Pico nicht Mönch geworden. Noch einmal zeigt sich am Ende der
Konflikt des christlichen Humanismus, der durch die Begegnung Picos

mit Savonarola exemplarische Bedeutung erhält und der den Versuch
des Neffen, eine Heiligenlegende zu schreiben, verdirbt.

III

Doch müssen wir uns nun dieses Leben auf jenes zentrale Ereignis hin
etwas genauer vor Augen führen, um Picos Begegnung mit dem Orient
verständlich zu machen. Einige wenige Daten und Namen mögen
genügen. Giovanni Pico ist am 24. Februar 1463 aufschloß Mirandola als

jüngstes von fünf Kindern geboren worden. Sein Vater, ein echter
Condottiere, starb bereits 1467. Die Mutter, im Gegensatz zu ihrem Mann
und ihren beiden ältesten Söhnen eine weiche und zärtliche Natur, war
die Schwester von Matteo Maria Bojardo, dem Verfasser des «Orlando

Innamorato», dem Schöpfer der romantischen Ritterpoesie in Italien".
Ihre schwärmerische Vorliebe für dichterische und wissenschaftliche

Studien scheint sie ihrem Jüngsten vererbt zu haben, der für die geistliche

Laufbahn ausersehen war. Giovanni ist 14 Jahr alt, als er sich an

der Universität Bologna für kanonisches Recht immatrikuliert. Er steht

in Verbindung mit der hohen Gesellschaft der Stadt und gelangt unter
den Einfluß Filippo Beroaldos, der den Studenten eine bezaubernde

Form des neuen Humanismus nahebringt. Von diesem ersten Kontakt

mit den lateinischen und griechischen Dichtern ist Pico begeistert. Nach

dem Tode seiner Mutter (August 1478) gibt er sogleich das Rechtsstu-

11. Cf. J. Burckhardt, Kultur der Renaissance, S. 219f.



3 I 8 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

dium auf, um sich ganz der neuen literarischen Bewegung zu widmen.
Nach kurzem Aufenthalt auf Schloß Mirandola bezieht er im Frühjahr

1479 die Universität Ferrara, vielleicht auf den Rat seines Bruders

Galeotto, der die Schwester des Herzogs von Este geheiratet hatte. Freundschaft

verbindet ihn rasch mit Vespasiano Strozzi, dem Hofdichter und
Verfasser lateinischer Elegien und Epigramme, vor allem aber mit
Giovanni Battista Guarino, dem Sohn des berühmten Guarino Veronese,
der damals in Ferrara Rhetorik und Poetik lehrte. Ins selbe Jahr fällt
auch Picos erste Reise nach Florenz, wo er Girolamo Benivieni, Angelo
Poliziano und Marsilius Ficinus kennenlernt12. Ihnen verdankt er die

Anregung, die leichte Muse mit dem Studium der Philosophie zu
vertauschen, doch dürfte ihm die Entscheidung nicht leicht gefallen sein.

Jedenfalls hat er sich im Dezember 1480 am «Studio» von Padua

immatrikuliert, wohl in der Absicht, Ermolao Barbaro kennenzulernen, der

nicht eigentlich Philosoph war und dem er tatsächlich auch nicht

begegnet ist13. Dagegen sollte er hier zwei Männer finden, von welchen

der eine sein Lehrer, der andere sein geistiger Mentor wurde : Nicoletto
Vernia und Elia del Medigo. Es kann nicht zweifelhaft sein, daß er dank

ihrer Unterweisung seine philosophische Berufung zu entfalten
vermochte. Nicoletto Vernia lehrt einen neuplatonisch gefärbten Aristote-
lismus, in dem die arabischen Kommentatoren ein gewichtiges Wort
mitzureden haben, während Elia del Medigo, Leiter der Talmudschule

und Anhänger des arabischen Peripatos, Pico die Augen öffnet für die

Geheimnisse der orientalischen Welt. Elias religionsphilosophische
Schrift «Behinat ha-Dat», die an Ibn Rosd anknüpft, erschien zwar erst

1485; aber ihr Verfasser wird seinem Schüler schon frühzeitig
beigebracht haben, daß die Juden als die eigentlichen Vermittler zwischen

1 2. Cf. E. Garin, Vita e dottrina, S. 5-6.
1 3. Opera, I. 35 : «Patavii fui et biennium, Hermolaum tarnen, quis credat, nec vidi nec

nisi, ut multo ante, fama cognovi.» Noch im Januar 1481 schreibt er an Polizian : «Ich schwanke

zwischen der Poesie, der Rhetorik und der Philosophie, und ich fürchte sehr, daß ich,
indem ich auf zwei Sätteln zu reiten versuche, weder ein Dichter noch ein Rhetor noch ein

Philosoph bin» (Politiani Epistolae XII, Basel 1522).



UND DER ORIENT 319

den Lateinern und Arabern anzusehen sind14. Die geistige Regsamkeit
des achtzehnjährigen Grafen ist grenzenlos. Er kauft seltene Kodizes

oder läßt andere für sich abschreiben15. Auch dürfte er schon damals mit
der «Ars Magna» des Raimundus Lullus in Berührung gekommen sein,
bestand doch in Padua um die Person des Fantini Dandolo, der 1448
Bischof von Padua war, ein blühender lullistischer Kreis. Auch hatte er
sich hier mit dem Kretenser Manuel Adramyttenos angefreundet, der
ihn nach Mirandola und Pavia begleitet, als er im Sommer 1482 Padua

verläßt, um sich, gemeinsam mit Aldus Manutius, in die griechische
Sprache zu vertiefen. Von Adramyttenos, der vor allem als Grammatiker
bekannt ist, heißt es, er habe eine Anzahl Manuskripte aus dem Osten

mitgebracht, und es ist anzunehmen, daß sie ihren Weg in Picos Sammlung

gefunden haben. Nach einem kurzen Aufenthalt an der Universität
Pavia (Winter 1482 /83) kommt Pico im Spätherbst 1483 nach Florenz,

angezogen durch die Wirksamkeit des Ficinus (dessen «Theologia
platonica» Pico bereits gelesen hat) und vom Wunsche beseelt, in den
reichen Bücherschätzen der Mediceer neue Funde zu machen. «Die
berühmte Reunion von Gelehrten, welche sich um Lorenzo sammelte,

war durch diesen höheren Zug einer idealistischen Philosophie verbunden

und vor allen anderen Vereinigungen dieser Art ausgezeichnet. Nur
in dieser Umgebung konnte ein Pico sich glücklich fühlen16.» So war es

auch. Er findet in Lorenzo einen brüderlichen Freund und machtvollen
Beschützer, und Ficinus selbst hat uns berichtet, wie sehr er die Ankunft
Picos als göttliche Fügung empfunden hat, im Augenblick, da er seine

Übersetzung des «Corpus Platonicum» vollendet und dieser ihn zur
Übertragung der Enneaden Plotins begeistert habe1?. Zugleich aber findet

Pico in Florenz auch den Elia del Medigo wieder, der ihm den

14. Cf. P. Ragnisco, Doc. inediti erari intorno alla vita egli scritti di Nicoletto Vernia e di Elia del

Medigo. Padova 1891.

15. Cf. P.Kibre, op.cit. Gemäß einem Inventar von 1498 umfaßte Picos Bibliothek etwa

i190 Bände.

16. J.Burckhardt, op.cit., S. 145.
17. Ficini Opera, II.1537; cf. Raymond Marcel, Morsile Ficin, Paris 1958, S.466-479.



320 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

«Perush al Ha Torah» des Menahem Recanati verschafft, als er sich der

außergewöhnlichen Zuneigung seines Schülers zur geheimen Offenbarung

des Judentums bewußt wird («quia video dominationem tuam mul-
tum laborare in isto benedicto Chabala»). Wir wissen auch, daß Pico
diese Gedanken in den Kreis der Platoniker hineingetragen hat, und
Ficinus schreibt von einer «Disputation» über die Frage der prophetischen

Gabe, die beim jungen Grafen in Gegenwart von Girolamo Beni-
vieni stattfand18. Ficinus wird auch die Ausarbeitung der 900 Thesen

verfolgt haben, da Pico dazu einen Koran und einen Avicenna benutzte,
die beide dem Ficinus gehörten.

Aber wir eilen der Entwicklung voraus. Picos Erscheinen in Florenz

war nur von kurzer Dauer. Sein Verlangen nach universaler Bildung
zieht ihn nach Paris, wo an der Sorbonne der Nominalismus seit 1472
wieder kräftig zum Zuge gekommen war und bereits auch in Robert

Gaguin seinen ersten humanistischen Gegenspieler gefunden hatte, der

mit Ficinus im Briefwechsel stand. Pico wird auf den Spuren des Filippo
Beroaldo und Fausto Andreiini nach Paris gekommen sein. Und hier
reift nun der Entschluß, der sein ferneres Leben bestimmte. Es ist die

«norma dicendi parisiensis» eines Franciscus de Mayronis gewesen, des

Erfinders der öffentlichen Disputation, die über zwölf Stunden dauert

(«la sorbonique»), welche Pico dazu inspirierte, seine Ideen an höchster
Stelle in Rom der Weltöffentlichkeit darzulegen. Im März i486 kehrt

er nach Florenz zurück, und am 8. Mai verläßt er die Stadt, um sich nach

Rom zu begeben. In Perugia begegnet er einem Spezialisten der östlichen

Weisheit, dem Flavius Mithridates, der von nun an sein vertrauter
Ratgeber in allen orientalischen Studien wird. Er weiht ihn in die chal-

däischen Orakel ein, übersetzt für ihn Schriften des Abraham Abulafia,
Menahem Recanati und Eleasar ben Kalonymos und liest mit ihm das

18. Ficini Opera, I. 873,2 ; 879,3. Sobald Ficinus von der Veröffentlichung der Thesen

hört, beglückwünscht er Pico und schlägt vor, eine zusätzliche «conclusio» anzufügen, um
darzutun, daß alle Wissenschaft Wiedererinnerung sei, «denn ganz offensichtlich ist es, daß

so zahlreiche und wichtige Probleme in Deinem Alter aufzuwerfen eher der Wiedererinnerung

als den erworbenen Kenntnissen zu verdanken ist» (Opera, 1.880, 3).



UND DER ORIENT 321

«Buch der Stufen» des Shem Tob ibn Falaqera19. Sicher ist, daß Pico
über zahlreiche dieser Werke verfügte zur Zeit seines Aufenthaltes in
Perugia und Fratta zwischen Mai und November i486, da er von ihnen

ausgiebig Gebrauch macht in seinen Schriften, die hier entstanden sind,
nämlich die Conclusiones Nongentae und die dazu als Prolog gedachte Oratio

de hominis dignitate20. Gleichzeitig verfaßt er einen Commento alla Canzone

d'Amore des Girolamo Benivieni. Es ist eine Epoche fieberhafter

Arbeit, die Stunde der großen Entscheidung. Am 12. November schreibt

er seinem Freund Benivieni, daß alles bereit sei für die öffentliche

Disputation21. Ende November ist er in Rom, und am 7. Dezember wird
der Text seiner Thesen in allen Universitäten Italiens angeschlagen. Die

Disputation wird auf den Tag nach Epiphanias 148 7 angesetzt. In der
Einleitung trägt Pico Sorge, hervorzuheben, daß er sich zum vornherein der

Entscheidung der Kirche unterstelle, «in quibus omnibus nihil assertive
vel probabiliter pono, nisi quatenus id vel verum vel probabile iudicat
sacrosancta Romana Ecclesia, et caput eius bene meritum summus Pon-

tifex Innocentius octavus, cuius iudicio qui mentis suae iudicium non
summittit, mentem non habet »22. An alle Universitäten Europas ergehen

Einladungen zur Teilnahme. Den Unbemittelten wird Erstattung der
Reisekosten zugesichert. Trotz des lockenden Anerbietens kommen nur
wenige. Die Freunde sehen dem Ausgang der Angelegenheit mit einiger
Sorge entgegen23.

19. Die ersten Anzeichen seines Kabbalah-Studiums finden sich im « Commento » ; nachdem

er unter seine « Conclusiones» eine große Zahl von kabbalistischen Thesen aufgenommen
hatte, gibt er sich in der « Oratio » bereits als Experte dieser Geheimlehren. Als mögliche Autoren

kommen in Frage : Abraham ibn Esra, Moses Nachmanides aus Gerona, Abraham Abulafia,
Josef Gikatilla und Eleasar ben Juda aus Worms, vermutlich auch Moses de Leon (Sohar).

20. Die «Oratio» ist zu zwei verschiedenen Zeiten verfaßt worden. In ihrer ersten Redaktion

war sie wesentlich kürzer. Cf. E. Garin, La Culturafilosofia del Rinascimento, 1961, S. 2 3 1 ff.
2 1. Cf. L. Dorez, Lettres inédites usw., S. 358. «Disputanda per me publice dogmata ante

tuum a me discessum 700ÌS claudebantur. Postquam abisti ad 900 excreverunt progredieban-

turque, nisi receptui cecinissem, ad mille. Sed placuit in eo numero, utpote mistico, pedem
sistere. Est enim (si vera est nostra de numeris doctrina) symbolum animae in se ipsam Oestro
Musarum percitae recurrentis.»

22. Opera, I. 83 23. Cf. Dorez/Thuasne, op.cit., S. iogf.



322 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

Der Papst hatte zunächst die öffentliche Disputation bewilligt ; aber

nachdem er über die Unruhe, die das Projekt beim Klerus auslöste,
informiert worden war, ließ er wissen, daß er die Disputation verbiete.
Am 20. Februar 1487 setzt ein päpstliches Breve, indem es die Dunkelheit

der Thesen tadelt, eine Untersuchungskommission ein. Diese,
bestehend aus 16 Mitgliedern unter dem Präsidium des Bischofs von Tournai,

Jean Monissart, kommt zu einer ersten Sitzung am 2. März zusammen.

Pico erklärt seine Gedanken über sieben Thesen und ist bereit,
sich ohne Rückhalt der kirchlichen Autorität zu fügen. Am 5. März
werden drei seiner Thesen als häretisch befunden. Es ist aber

beachtenswert, daß die Verurteilung nicht einstimmig erfolgte, indem der
Flame Jean de Myrle sich weigert, «propositiones quae Parisiis
publice admittuntur disputabiles et defensibiles» zu verurteilen. Eine

Spannung zwischen den Pariser Doktoren und den römischen Dominikanern

macht sich bemerkbar und weist auf den Ausgangspunkt des ganzen

Unternehmens zurück. Doch werden am 13.März zehn weitere
Thesen verurteilt, und am 31 .März unterzeichnet Pico seine Retrakta-

tion24. Trotzdem bleibt er in Rom. Seine Freundschaft mit Lorenzo de

Medici kommt ihm zustatten, denn eben hatte Innozenz VIII. mit dem

Magnifico eine politische Allianz abgeschlossen. Die vatikanische Bibliothek

steht dem Grafen weiterhin offen, und mit den Freunden des

Pomponio Laeto von der römischen Akademie unterhält er die besten

Beziehungen. Unter ihnen finden sich ausgezeichnete Kenner der jüdischen
Gnosis, wie Paolo Heredia und Antonius Byaxander Siculus25. Es ist

jedenfalls für Picos stürmisches Temperament bezeichnend, daß er nach

der Verurteilung der 13 Thesen ungesäumt an die Niederschrift einer

« Apologie » geht, die er in 2 o Nächten vollendet und mit einem gewissen

Opportunismus Lorenzo de Medici widmet. Sie wird unter der Hand

zirkuliert haben, was den Papst veranlaßte, Pico am 6. Juni vor das

Inquisitionsgericht zu zitieren. Offenbar möchte er die Veröffentlichung

24. Die dreizehn verurteilten Thesen werden zitiert in Opera, 1.62.

25. Cf. Fr. Secret, Pico e gli inizi della cabala cristiana, 1957.



UND DER ORIENT 323

der «Apologie» verhindern. Und Pico unterwirft sich und legt am

31. Juli den Eid ab, seine Thesen nicht mehr zu vertreten. Nun will der

Papst, im Blick auf das gute Verhalten Picos, mit diesem ganzen Haufen

hinderlicher Thesen zu einem Ende kommen und unterschreibt am

5. August ein Breve, in dem die Unterwerfung lobend erwähnt wird.
Aber warum ist es erst am 5. Dezember veröffentlicht worden? Wohl
deshalb, weil Innozenz zögerte, Lorenzo zu verärgern. Sobald aber die

gedruckte Apologia in seine Hände fällt, läßt er ohne Verzug sein früher

ausgefertigtes Breve publizieren und befiehlt den Bischöfen und

Fürsten Europas, Pico festzunehmen. Welches war nun das wirkliche
Verhalten Picos Wann hat er die Apologia publik gemacht Ist er des

Meineides schuldig geworden? Da die Abfassung der Schrift vor dem

6. Juni zu liegen scheint, muß der Druckvermerk — Neapel, 31.Mai
1487, bei Francesco del Tuppo - mit dem Abschluß des Manuskriptes
identisch sein. Es wäre denkbar, daß die Veröffentlichung durch den

Autor vor dem 31. Juli angeordnet worden ist und daß sich Pico, unter
den damaligen Umständen, einer Verbreitung des Druckes nicht mehr
widersetzen konnte. Jedenfalls, seit der Papst Kenntnis hatte von der

Abfassung des Werkes, seit dem 6. Juni also, weiß Pico, daß trotz seines

Eides, falls die Ausgabe in die Hände des Papstes fällt, die Inquisition
ihn verfolgen würde. Damals muß er sich lautlos aus Rom entfernt
haben. Über Bologna begibt er sich nach Frankreich, aber im Januar 1488

wird er in der Nähe von Lyon durch die Leute des Fürsten von Savoyen

festgenommen und in das Gefängnis von Vincennes eingeliefert. Am
28. Januar 1488 versammelte sich auf Verlangen des Nuntius Antonio
Flores die Universität von Paris «aux Mathurins» um die Mitteilung
eines päpstlichen Schreibens zu besprechen, das die Irrtümer Picos

darlegte. Der Vertreter des Papstes bemühte sich, auseinanderzusetzen,
daß der Angeklagte ketzerisch, rückfällig und einer Verurteilung schuldig

sei. Aber die Theologen der Sorbonne verstanden sich schlecht mit
den Dominikanern in Rom ; sie betrachteten Pico als einen der Ihren
und wußten, daß die Inquisitoren in ihm seine Anhängerschaft an die



324 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

Lehren von Paris verurteilten. Antonio Flores vermochte nichts
auszurichten gegen Pico, weder über Jean Lhullier, Dekan der Fakultät, noch
über den königlichen Beichtvater, Jean de Rély, einen Freund der
Humanisten. Ende Februar mußte er Paris, durch dringendere Geschäfte

gerufen, wieder verlassen. Man führte Pico über die Grenze, nachdem

Karl VIII. die päpstliche Gnade für ihn erwirkt hatte. Die Apologie, die
die Pariser Drucker zu verlegen sich beeilt hatten, sollte nicht mehr

aufgelegt und die noch vorhandenen Exemplare unterdrückt werden.
Jede weitere Satisfaktion wurde den Dominikanern in Rom verweigert26.

Pico hat bei seinen florentinischen Freunden Zuflucht gefunden. Aber

von einem Gesinnungswandel kann nicht die Rede sein. Seine studia

humanitatis bleiben, was sie immer waren : Eine Quellenerschließung der
östlichen Weisheit. Er vertieft sich erneut in die Geheimnisse des mosaischen

Schöpfungsberichtes, die er mit Hilfe des Kabbalisten Jochanan
Alemanus in siebenfacher Auslegung des Schriftsinnes mit den Lehren
der christlichen Offenbarung in Einklang bringen will und als Heptaplus

(«De septiformi sex dierum Geneseos enarratione») im Jahre 1489 in
Florenz bei Bartolomeo di Libri veröffentlicht. Das Werk erregt erneut
die Feindschaft der römischen Kurie und läßt alle Versuche scheitern,
die Lorenzo unternommen hatte, um den Papst zu besänftigen. Ein

grundsätzliches Mißverständnis zwischen Pico und Rom bleibt bestehen
und hatte schließlich zur Folge, daß sich Pico für den fanatischen

Propheten begeistert, der das nahe Ende der römischen Herrschaft verkündet

: Auf Picos Fürbitte hin holt Lorenzo im Jahre 1490 Savonarola an das

Kloster San Marco zurück. Über eine religiöse Krise Picos unter dem Einfluß

Savonarolas ist seit der «Vita» des Neffen viel geschrieben worden.
Falls man von einer solchen überhaupt sprechen will, so scheint sie sich

eher zwischen i486 und 1488 ereignet zu haben, und zwar im Sinne eines

gewaltsamen Durchbruchs zur Einsicht in eine ursprüngliche aber

vergessene Konkordanz von östlicher Weisheit und christlichem Glauben27.

26. Cf. L.Dorez/Thuasne, op.cit., S.76-92.
27. Cf. E. Garin, La culturafilosofica usw., S. 231 f.



UND DER ORIENT 325

Die Krise steckt in den 900 Thesen und in der Apologie. Ihre
Verurteilung hatte Pico erschüttert und aufgebracht. Wenn er wieder zur
Ruhe kam, dann sicher nur unter dem Einfluß seiner gleichgestimmten
Freunde in Florenz, wo er sich bemühte, ein mönchisches Leben zu

führen, aber im Geist eines Rufers in der Wüste. Sein Tod am 17.
November 1494 unter ziemlich düsteren Umständen gehört zur Arglist
jener Zeit28.

IV

Was im Blick auf dieses kurze und außerordentliche Leben erstaunen

muß, ist zweierlei : Einmal der offene Konflikt mit der Kirche und zum
andern die Gewißheit, einer Gotteserfahrung auf der Spur zu sein, die
nicht aus den verbürgten Quellen zu schöpfen ist. Natürlich hängt beides

zusammen. Der Konflikt ist die unvermeidliche Konsequenz dieser
Gewißheit. Aber die Tatsache, daß Pico ein esoterisches Wissen, das über

Jahrhunderte hinweg in den östlichen Enklaven des Okzidents - in
Katalonien, der Provence, in Kalabrien und Venetien - gehütet worden

ist, nun mit der Überzeugung in die Öffentlichkeit trägt, der Kirche
damit einen Dienst zu erweisen: darin besteht das Einmalige seines

christlichen Humanismus. Er bringt zur offenen Aussprache, was im
Verborgenen längst schon gewußt wird. Wir meinen einmal jene
Gotteserfahrung der jüdischen Mystik, die sich im Buche «Sohar» verdichtete29

und die über die jüdischen Konvertiten Spaniens seit dem 13.
Jahrhundert ihrenWegnach Italien gefunden hat. Wir meinen zweitens jenen
Averroismus der Schule von Padua, der auf Pietro d'Abano zurückgeht30
und in der Zauberschrift «Picatrix» durch die Jahrhunderte geistert31.

2 8. Man hat vermutet, er habe den qualvollen Renaissancetod der Vergiftung erlitten ;

Genaues läßt sich darüber nicht mehr feststellen, cf. L. Dorez, La mort de Pie de la Mirandole et

l'édition Aldine d'Ange Politien, in: Giornale Storico della Lett.ital., 1898.

29. Cf. G.Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, 1957.
3 o. Der berühmte « Conciliator » des Petrus Aponensis figurierte nicht bloß in Picos Inventar,

er hatte ihn auch eifrig studiert, wie das aus seinen « Disputationes adversus astrologiam»
hervorgeht.

31. Cf. Helmut Ritter, Picatrix, ein arabisches Handbuch hellenistischer Magie, in : Vorträge
d. Bibi. Warburg, 1921/22, S.94ff.



326 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

Und wir meinen drittens jenen gnostischen Neuplatonismus der
Florentiner um Marsilius Ficinus, der mit seiner Übersetzung des «Poi-
mandres» im Jahre 1461 die Idee einer prisca theologia aufgebracht
hat.

Es ist leider hier nicht möglich, diese kraftvollen, nach Herkunft und

Trägerschaft unterschiedenen Strömungen im Untergrund der
spätmittelalterlichen Philosophie ins einzelne zu verfolgen. Ihnen allen ist
gemeinsam, daß sie ein Gedankengut mit sich führen, das seit der Patristik

von der christlichen Dogmatik ausgeschieden worden ist. Der Hinweis
auf die Titel der maßgebenden Werke, in denen sich die drei Bewegungen

konzentrierten - Sohar, Picatrix, Poimandres -, muß genügen, um
die hebräische, arabische und griechische Richtung anzuzeigen, in die
sich eine orientalische Gnosis aufgespalten hat. Pico ist in alle diese

Richtungen vorgestoßen, indem er sich ihre Vertreter, die zumeist als

Flüchtlinge das Land durchziehen, zum Dolmetscher eines Wissens

machte, auf das er seinen eigenen christlichen Glauben ausgelegt hat.

Aber dieses «Wissen» ist ihm nicht ein nach Sprachen und Herkommen
Geschiedenes, sondern eine allen gemeinsame Gnosis theou, die in Christus

ihre Erfüllung gefunden hat und die es von neuem bewußt zu machen

gilt als Einheit einer mündlichen Überlieferung, die nur von wenigen
Auserwählten getragen wird, die aber eben jetzt durch Pico zur
Aussprache gelangen soll. Einige dieser Auserwählten und Dolmetscher

einer prisca theologia, denen Pico im Lauf seines Lebens begegnet ist,
haben wir wenigstens dem Namen nach kennengelernt. Es sind ihm die

Träger einer « cabala che significa recezione perchè non per scritti ma

per successione a bocca l'uno dall'altro la ricevono»32. Mit einer
wunderbaren Leichtigkeit des Aufnehmens und Verstehens hat er sich ihnen

anvertraut, um einer Überlieferung willen, von der er sagt, sie sei

«scienza per certo divina e degna di non participare se non con pochi,
grandissimo fundamento della fede nostra, el desiderio solo del quale mi
mosse all'assiduo studio della ebraica e caldaica lingua, sanza le quali

32. Cf. Commento alla Canzone (ed. Garin), S. 580.



UND DER ORIENT 327

alla cognizione di quella pervenire è al tutto impossibile »33. Womit auch

sogleich schon der strittige Punkt in seiner Auseinandersetzung mit der
römischen Kurie getroffen sein dürfte, der schärfer noch zum Ausdruck
kam in der These : «Nulla est scientia, que nos magis certificet de divini-
tate Christi, quam Magia et Cabala»34. Und hier muß man sich jenes
Flavius Mithridates erinnern, der Pico eine Tradition vermittelt hat,
die sein theologisches Denken zutiefst beeinflußte und die charakteristisch

ist für jene Elemente des orientalischen Geistes : Gottesbegriff und

Kosmogonie, die an der Ausbildung seines christlichen Humanismus
wesentlichen Anteil haben. Er ist es auch gewesen, der Pico in Rom, nach

der erfolgten Anklage auf Häresie im Frühjahr 1487, mit einem Kreis

von «electi» in Beziehung brachte, die ihn im Glauben bestärkten, sich

mit einer Apologie zu rechtfertigen. Wahrscheinlich hatte auch Paolo

Heredia, seiner Herkunft nach ein spanischer Jude und Konvertit, der

aber seine Werke, die Ensis Pauli und die Epistola de secretis in Italien

schrieb, damals seine Corona Regia verfaßt und Innozenz VIII. gewidmet,
um Pico Beistand zu leisten in seiner Verteidigung einer prisca theologia,

die in diesen Kreisen geläufig war. François Secret, der diese Zusammenhänge

erstmals beleuchtet hat, erwähnt auch den Ludovico Lazzarelli,
der in seinem Crater Hermetis den «Sohar» zitiert und schrieb : «Quae-
dam divina secreta (quia ore ad nos revelata sunt) cabalam vocant. Quod

nomen nostro tempore apud quosdam cognitum esse coepit Eius

tarnen operatio (si unum tantum excipio) omnes penitus latet35.»

Entscheidend aber bleibt, daß Pico, auch nach dem endgültigen Fehlschlag
seiner Mission, die persönlichen Kontakte mit den Vertretern dieser

Tradition keineswegs abgebrochen hat, sondern in Florenz seine Studien

in engster Verbindung mit dem provenzalischen Juden Jochanan Ale-

33. Cf. Commento alla Canzone (ed. Garin), S. 581.

34. Opera, 105.
35. Cf. Fr.Secret, Pico e gli inizi della cabala cristiana, S. 37. Desgleichen: Testi umanistici

su l'Ermetismo in: Archivio di filosofia, Rom 1955, S. 30. Zu Lazzarelli cf. P.O. Kristeller, Marsilio

Ficino e Ludovico Lazzarelli : Contributo alla diffusione delle idee ermetice nel Rinascimento.



328 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

manus ben Izsak weiterführt und vertieft, wovon der Heptaplus ein
beredtes Zeugnis ablegt30.

Mag nun auch der Kretenser Elia del Medigo ihn als erster mit dieser

Tradition vertraut gemacht haben, so kommt doch zweifellos dem
Flavius Mithridates das Verdienst zu, Pico in ihre Geheimnisse — die «arcana
Iudaeorum» — eingeweiht zu haben. Es ist immer wieder bemerkt worden,

daß jener Siculus Judaeus, der in den Schriften Picos auftaucht und

mit Verehrung zitiert wird, eine Schlüsselfigur in seinem Leben und
Denken darstellt, und es ist darum auch nicht verwunderlich, daß die

neuere Forschung der rätselhaften Person, die sich unter diesem Pseudonym

verbirgt, ihre besondere Aufmerksamkeit geschenkt hat37. Aber
erst im Zusammenhang der Untersuchungen über Ursprung und
Geschichte der christlichen Kabbalah im 15. Jahrhundert haben Forscher

wie François Secret und Gershom Scholem Wesentliches beigetragen

zur Aufhellung der Beziehungen zwischen Pico und diesem Dolmetscher
des orientalischen Geistes38. Der leitende Begriff der Kabbalah wird
aber hier zumeist als fester Lehrbegriff vorausgesetzt und zu wenig
beachtet, daß er von Pico aufgenommen wurde zur Bezeichnung einer viel
breiteren esoterischen Tradition, die ebensosehr aus jüdischen wie
hellenistischen und arabischen Quellen gespiesen wird. Als Erbe und
Vertreter einer bereits im Hochmittelalter geläufigen «interpretatio chri-

36. Cf. U.Cassuto, Gli Ebrei a Firenze, S. 300. Jochanan, der in der jüdischen Gemeinde

von Florenz sehr geschätzt wurde, stand in Beziehung zu zahlreichen italienischen Humanisten

; er kannte das Arabische und Griechische. AufWunsch Picos schrieb er einen mystischen
Kommentar zu den Psalmen. Cf. Moritz Steinschneider, lochanan Alemanno, Mithridates und

Pico in : Hebr. Bibi. XXI, 1881.

37. Cf. U.Cassuto, Wer war der Orientalist Mithridates? in: Zeitschrift f.d. Gesch.d. Juden
in Deutschland, Vol. V, 1934; Fr. Secret, Qui était l'orientaliste Mithridate? in : Revue des Etude

Juives, XVI; R.Starabba, Guglielmo RaimondoMoncada in: Archivio Storico Siciliano, N.S.III,
Palermo 187851. Carini, Guglielmo Raimondo Moncada in : Archivio Stor. Sicil. N. S. XXII, 1904 ;

G. Levi della Vida, Ricerche sullaformazione del più anticofiondo dei manoscritti della Bibi. Vat. in :

Studi e Testi, S. 92, 1939.
38. An erster Stelle muß hier erwähnt werden die Arbeit von Gershom Scholem, Zur

Geschichte der Anfänge der christlichen Kabbalah. Essays Presented to Leo Baeck, 1954. Ferner,
neben den zitierten Arbeiten von F. Secret, Joseph Leon Blau, The Christian Interpretation of the

Cabala in the Renaissance, New York 1944.



UND DER ORIENT 329

stiana» der Kabbalah hatte Flavius Mithridates eben gerade an dieser

Begriffserweiterung einen für Pico entscheidenden Anteil. Mit der
bedeutsamen Veröffentlichung des Sermo de Passione Domini von 1481 durch
Chaim Wirszubski39 ist erstmals der Nachweis erbracht worden, daß

Mithridates nicht nur das Kabbalah-Verständnis der Pugio Eidei des

Raymund Martini erneuert, sondern ihm eine Wendung gegeben hat,
die dem Absehen Picos auf eine umfassende Darstellung einer vorchristlichen

Gnosis theou unmittelbar entspricht. Die Pugio Eidei des Ramon

Martin ist in Spanien zur selben Zeit entstanden, als Moses de Leon den

«Sohar» verfaßte. Sie wird von Mithridates ebenso ausgeschrieben, wie
sie vor ihm von Hieronymus de Sancta Fide und nach ihm von Petrus
Galatinus benutzt worden ist ; zur Zeit Picos war sie völlig unbekannt,
was nichts besser beweist als die Tatsache, daß Galatins «De Arcanis
Catholicae Veritatis» von 1518 erst ein halbes Jahrhundert später als

Plagiat erkannt wurde40. Der leidenschaftliche Eifer, mit dem sich Pico
das vielfältige Wissen des Mithridates, eines «linguarum hebraice, ara-

bice, chaldaice, grece et latine interpres», zunutze macht, ist nur zu
erklären aus dem tiefen Einverständnis beider Männer, auch wenn
Mithridates eine seiner für Pico angefertigten Übersetzungen mit den Worten

beendigt : « transtulit ad Picum deceptorem fraudolentum fidifra-

gum et verbifragum qui laborem et mercedem mercenarij tenet qui fuit
acer in principio et fractus in fine itaque de eo dixit poeta Parturient
montes nascetur ridiculus mus»41.

Von der Person und dem Leben dieses Mithridates ist nur wenig
bekannt, aber was sich aus seiner Passionspredigt über seine Stellung
zwischen Morgen- und Abendland ermitteln läßt, genügt, um uns eine

Vorstellung von seiner Einflußnahme auf Pico zu bilden. Er war der Sohn

eines gebildeten sizilianischen Juden, Nissim Abu 1-Faraj aus Girgenti,

39. Chaim Wirszubski, Flavius Mithridates' Sermo de Passione Domini, edited with Introduction

and Commentary, Jerusalem 1963.

40. Cf. Fr.Secret, Notes pour une histoire du Pugio Fidei à la Renaissance in: Sefarad XX,
i960.

41. Cf. Wirszubski, op.cit., S. 57.



330 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

konvertierte zum Christentum und führte als Inhaber der niederen
Priesterweihen seit ungefähr 1467 den Namen Guillelmo Raymundo de

Moncata42, um im Verlaufeines abenteuerlichen Lebens noch mehrere
andere Namen anzunehmen43. Er gehörte zum Priorat der Kathedrale

von Cefalù, als Giovanni Battista Cibo, der spätere Innozenz VIII. zum
Kardinal gewählt wurde. Dieser berief ihn an den Vatikan, wo er am

Karfreitag 1481 vor Sixtus IV. und den Kardinälen eine Predigt hielt,
über die uns Erstaunliches berichtet wird44. Im Unterschied zur «Pugio
Fidei» ist es weder seine Absicht, den jüdischen Glauben zu widerlegen,
noch die Juden in ihrer Unwissenheit und Hartnäckigkeit aufzuklären ;

er predigt nicht «adversus Judaeos», sondern «ad ornatum et ad maius

nostrae verae credulitatis robur». Er benutzt die jüdischen Autoritäten
allein, um die Wahrheit der christlichen Sakramente zu beweisen, wobei

mit Recht gesagt worden ist, es handle sich hier - wie so oft in diesem

Jahrhundert - um eine «fides quaerens testimonia». Aber alles liegt nun
an diesen «testimonia» selbst. Sein Bestreben, die rabbinischen oder

quasi-rabbinischen Zeugnisse mit einem esoterischen Glanz zu versehen,

zeigt sich deutlich in der Behauptung, die Abendmahlslehre sei 370
Jahre vor der Ankunft Christi prophezeit worden «in veteri Talmud

quod Hebrei usque ad quadragesimum annum suae aetatis legere non

42. So nennt er sich in seiner Übersetzung von Teilen des Korans für Federigo da Monte-
feltro (Cod. Urbinas Lat. 1384). Die pseudoklassische Form Mouchâtes ist zweifellos seine

eigene Erfindung und wird 1481 zweimal erwähnt, ebenso der Name Flavius. Pico nennt ihn
in der « Oratio » Mithridates Gulielmus, Reuchlin Raimundus Mithridates Romanus.

43. Um 1483 finden wir ihn in Deutschland. Im Register der Universität Köln wird er als

«Magister Wilhelmus Raymundus Mithridates» angeführt. 1484 hält er in Tübingen
Vorlesungen, denen Konrad Summenhart beiwohnt; um dieselbe Zeit war Gabriel Biel Rektor der

neugegründeten Universität. 1485 ist er wieder in Italien, und kurz danach muß er Pico

begegnet sein.

44. So im Diario Romano di Jacopo Gherardi da Volterra in : Muratori, Rerum Italicarum Scrip-
tores, XXIII/III, 1904, S.49, wo es heißt: «Ostendit plurima Iudeorum arcana, nobis hodie
omnino incognita, quibus luce clarius monstratur, Iudeos non tam cecitate et ignorantia, quam
contumaci pertinacia in erroribus ipsorum perseverare, oratio vero, quamvis spatium duarum
horarum occupaverit, tarnen grata omnibus fuit, tam propter rerum varietatem, quam propter
hebreorum et arabum verborum sonum, que ipse tamquam vernacula pronuntiavit ; commen-
datus ab omnibus est et a pontifice et patribus in primis.»



UND DER ORIENT 33I

audent, ut in volumine Habodazara habetur». Mit der unbestimmten

Bezugnahme auf « Abodah Zarah» mochte Mithridates gewisse Stellen des

Talmud im Blick gehabt haben. Jedenfalls war für ihn der sogenannte
«vetus Talmud» nicht nur eine sehr alte vorchristliche Theologie,
sondern eine esoterische Gotteslehre, die er unterschieden hat von der

Zeugenschaft der «recentiores Talmudistae» (posteriore seculo nati). Diese

heilsgeschichtliche Unterscheidung und Chronologie wird von Pico

begierig aufgegriffen im Bestreben, nicht nur die außerchristliche Antike,
sondern auch die rabbinische Tradition aufChristus hin auszulegen. Und
dafür bot ihm die Predigt, die er zweifellos gelesen hat, die besten

Anhaltspunkte45. Den «vetus Talmud» nennt Mithridates selbst arcana, und
unmittelbar nach Erwähnung der Eucharistie als dem «arcanum myste-
rium», das sich aus dem alten Talmud herleitet, schreibt er : «Hanc sen-

tentiam illi tantis ante temporibus de celesti atque divino pane scripsere
in suis archanis.» Obwohl er einige Jahre später für Pico kabbalistische

Schriften übersetzt hat, kommt doch in seiner Predigt die Kabbalah weder

dem Begriff noch der Sache nach zur Sprache. Aber seine Zuhörer

waren geneigt, zu denken —und einige haben es auch gedacht40 -, daß das,

was er ihnen enthüllte, echte kabbalistische Lehren waren. Pico, der für
sich in Anspruch nahm, als erster unter den Lateinern die Kabbalah
ausdrücklich erwähnt zu haben47, dürfte nach dem Bericht von Konrad
Summenhart auch in dieser Hinsicht von Mithridates abhängig sein, der
fünf Jahre bevor Pico seine These aufstellte - «nulla est scientia, que
nos magis certificat de divinitate Christi, quam Magia et Cabala» — in

45. Cf. Wirszubski, op.cit., S. 47. In der «Oratio »stellt Pico fest: «Hi libri (sc. cabalistici)
apud Hebraeos hac tempestate tanta religione coluntur ut neminem liceat nisi annos quadra-

ginta natos illos attingere.» Ebenso in der «Apologie» (Opera, S. 179).
46. So K.Summenhart in seinem Tractatus Bipartitus, cf. F.Secret, op.cit., S. 37.

47. In der «Apologie» (Opera, S. 180) heißt es: «de qua (sc. Cabala) credo me primum
apud Latinos explicatam fecisse mentionem». Reuchlin hat später in seiner Ars Cabalistica

dieses Urteil bestätigt mit dem Satz: «Quibus (sc. summarum rerum meditationibus) toto
studio innituntur Mekablim Hebraice, ac nostra aetate a Latinis, authore Joanne Pico Miran-
dulano Comité ante quem nomen eorum Romanae linguae incognitum erat, Cabalistae aut
Cabalici dicuntur.»



332 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

seiner Predigt die Sakramente des christlichen Glaubens mit Hilfe dessen

zu beweisen versuchte, was er als altehrwürdige esoterische Lehre der

Juden vorgestellt hatte. Insofern bildet seine Predigt nun tatsächlich den

Wendepunkt am Übergang von der mittelalterlichen «interpretatio
Christiana» talmudischer Texte - systematisch vollendet von Raymundus
Martini — zur «interpretatio Christiana» kabbalistischer Lehren, die auf

Drängen Picos übersetzt und als «testimonia» des christlichen Glaubens

seiner Zeit zum Bewußtsein gebracht worden sind. Die von Mithridates
allein für Pico angefertigten Übersetzungen aus dem Hebräischen und

Arabischen umfassen ungefähr 40, zumeist kabbalistische Schriften, die

im heutigen Zustand etwa 3 500 Folioseiten füllen. Es handelt sich um die

Codd. Vat. Ebr. 189-19148 und das MS Chigi A. VI. 19049, enthaltend unter

anderem die Sitre Torah («de secretis legis») des Abraham Abulafia,
einem mystischen Kommentar zum «Moreh Nebüchim» des Moses Mai-

monides, ferner um den Shaare Sedeq des Joseph Gikatilla, die mit den

Worten beginnt: «Incipit liber saare sedech idest porte Justicie seu de

divinis nominibus ad Picum. In nomine hiod he vau he sabahoth deorum
Israel incipit opus portarum justicie seu de divinis nominibus quod edi-
dit sapientissimus et intelligens Doctor noster et magister noster Rabi

Joseph filius Giktal filij gloriosi sapientis peritissimi Cabaliste Rabi

abraam cuius memoria sit semper in bonum.» Die vollständige
Übersetzung schließt mit den Worten : «Mithridate interprete et cum pico
indignato propter nahaR.» Nahar oder na'ar ist der hebräische Ausdruck

für «puer» ; die Bemerkung bezieht sich auf die seltsame Wendung, mit
der Mithridates die (ebenfalls für Pico angefertigte) Übersetzung von
Levi ben Gersons Kommentar der «Cantica Canticorum Salomonis»
beschließt und die lautet : « Et ultra hoc quia haec expositio propter eius

difficultatem tum lingue tum scripture non potuit bene interpretari nisi

48. Die drei MSS. werden beschrieben von Assemani, Bibliothecae Apostolicae Vaticanae Co-

dicum Manuscriptorum Catalogus I/i, S. i 55fr.
49. P. O. Kristeller hat als erster die Aufmerksamkeit auf den «Chigianus» gelenkt in:

Civiltà Moderna, X, 1938, S. 334.



UND DER ORIENT 333

Lancilotus puer mithridatis fovisset eum in lecto. Ideo habende sunt ei

gratie cum osculis dulcibus et suavibus.» Von einiger Bedeutung ist ferner

die Übersetzung des Maarekheth ha-'elohuth, und zwar deshalb, weil
die grundlegenden Ideen, die den «Sohar» beherrschen, ihren Niederschlag

in diesem wenig später entstandenen, systematisch angelegten
Werk gefunden haben, das jedenfalls von einem Schüler des Salomo ben

Adreth geschrieben worden ist50. Daneben ist Mithridates bekannt als

Übersetzer von Menahem Recanatis Kommentar zum Pentateuch und
des Buches Hiob, das im Inventar Picos erwähnt wird51.

Aber er war für Pico nicht bloß ein Vermittler und Dolmetscher der
rabbinischen und kabbalistischen Tradition ; er ist zugleich ein Kenner
des Korans, und vor allem weiß er um die geheimnisvolle Sprache, die

hinter jenen Oracula Chaldaica zu vermuten ist, welche man soeben über
Jamblich und Porphyr entdeckt hatte und die neuerdings sehr treffend
als die « Bibel der Neuplatoniker » bezeichnet worden sind52. Seit Ficinus
durch seine Übersetzungen einer angeblich uralten Orakelliteratur der
Chaldäer — eines aramäischen Stammes in Südbabylonien — auf die Spur
gekommen war, stand Pico im Banne dieses gnostischen Synkretismus,
zu dem er sich in der Apologia mit den Worten bekannte: «propterea
non contentus ego praeter communes doctrinas, multas de Mercurii
Trismegisti prisca theologia, multa de Chaldaeorum, de Pythagorae dis-

cipulis, multa de secretioribus Hebraeorum addidisse mysteriis»53. Hier
aber vermochte ihn nunmehr Mithridates einen Schritt näher an die

«Quellen» heranzuführen, indem er ihn unter dem Siegel höchster

Verschwiegenheit in die Geheimnisse der chaldäischen Sprache einweihte,
und wir vermögen uns nur schwer eine rechte Vorstellung zu bilden von

50. Cf. G.Scholem, Die jüdische Mystik, S. 173.
51. Der «Job secundum translationem mitridatis» (Nr. 434 des Inventars) ist erhalten in

der Sammlung Ottobon. Lat. 607.
52. Man ist jetzt einig darüber, daß die «Logia ton Chaldaiôn» von demTheurgen Julianus

herrühren, der zur Zeit des Marcus Aurelius lebte. Unsere Kenntnis der chaldäischen Orakel,
die sich als Mahnungen der Götter an den Theurgen geben, wird den vielen Zitaten der
späteren Neuplatoniker verdankt. Cf. C.A. Lobeck, Aglaophamus I, S. 100 ff.

53. Opera, S. 119; ibid., S. i24f.



334 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

dem echten Zauber dieser Initiation54. Man hatte bis heute keinen
ersichtlichen Grund, daran zu zweifeln, daß die chaldäische Sprache, die
Mithridates seinem Schüler dozierte, nichts anderes war als Aramäisch.
In seiner Oratio schrieb Pico an entscheidender Stelle, wo es um die

Wesensbestimmung des Menschen geht : «Idcirco scribit Evantes Persa,

ubi chaldaicam theologiam enarrat, non esse homini suam ullam et nati-
vam imaginem, extrarias multas et adventitias. Hinc illud Chaldaeorum :

***, idesthomo variaeac multiformis et desultoriae naturae animal55.»

Die Schriftzeichen des (durch *** bezeichneten) chaldäischen Dictums
erscheinen in der gedruckten Ausgabe (von 1557) in hebräischen

Buchstaben. Aber in der kürzeren und früheren Fassung der Oratio, die E. Garin

nach einer Florentiner Handschrift 1961 veröffentlicht hat50, findet
sich dasselbe Dictum in äthiopischen Schriftzeichen, das wörtlich übersetzt

bedeutet : «homo est animal naturae variae et vagae et mutantis se

hue et illuc»57. Nach diesem Beispiel zu urteilen war somit die
chaldäische «Sprache», in welcher Pico unterrichtet worden ist, ein höchst

komplexes Gebilde : ein teils aramäisches, teils hebräisches Vokabular,

geschrieben in äthiopischen Zeichen. Es bleibt natürlich eine offene

Frage, ob Pico sich bewußt war, daß sein «Chaldäisch» aus recht disparaten

Elementen bestand. Doch wohl kaum. Sicher aber hat für Mithridates

«Chaldäisch» unverwandt dasselbe bedeutet, zitierte er doch
schon in seiner Predigt von 1481 ein «antiquissimum Hyonetis oraculum

in lingua chaldea »58, das heißt also einen aramäischen Satzmit äthiopischen

54. In einem Brief «ad ignotum amicum», datiert «ex Fratta 10.Nov. i486» (Opera,
S. 385) schreibt er u.a. : «Alphabetum Chaldaicum quod petis nec aMithridate impetrasses,
nihil nec mihi?) per illum licet, ut a me impetrare possis, a quo posses omnia. Nam ille
docere me linguam chaldaicam nulla voluit ratione, nisi adiurassem prius, et quidem conceptis
verbis, ne cuiquam illam traderem. Facere fidem huius rei tibi potest noster Hieronymus Beni-

venius, qui cum adesset forte, cum me ille docebat, furens Mithridates hominem eliminavit.»

55. Opera, S. 315 (S. 108 ed. Garin).
56. Cf. Garin, La Culturafilosofica usw., S. 235.
57. Cf. Wirszubski, op.cit., S. 38.
58. Die sechs aramäischen Worte in äthiopischen Zeichen des Orakels beziehen sich auf

«Targum Onqelos» des Deut. 21,23 («quia maledictus a Deo est qui pendet in ligno»). «Hyo-



UND DER ORIENT 335

Buchstaben. Jedenfalls bleibt es für die Geschichte der orientalischen
Studien in Europa eine bedeutsame Tatsache, daß Mithridates fast ein

Vierteljahrhundert vor Johannes Potken59 äthiopische Schriftzeichen
benutzt hatte zur Darstellung nicht der äthiopischen, sondern der
«chaldäischen», das heißt aramäischen Sprache. Er hatte nicht nur sich selbst

als «interpres linguae chaldaice» bezeichnet, sondern seinem eigenen
Namen das Adjektiv «Chaldaeus» hinzugefügt, so am Schluß seiner

Übersetzung von Abulafias «Sitre Torah» (Cod. Vat.Ebr. 190).

Man muß sich bei all dem bewußt bleiben, daß Picos Interesse für die
orientalische Gnosis und insbesondere für die jüdische Mystik genährt
worden ist von seinem Studium des Alten Testamentes, das hier erstmals

in die studia humanitatis einbezogen worden ist. Was ihn zur Bibel und

zum Talmud hinzieht, ist zunächst einmal deren Alter. Pico sieht in
ihnen die ältesten unter allen «alten», das heißt vorchristlichen
Offenbarungen, die das Menschengeschlecht erleuchtet haben. Es ist die

Quelle, aus der spätere «electi» ihre Lehre schöpften, so Pythagoras und

Piaton, den er (nach dem Zeugnis des Numenios) den «attischen Moses »

nennt. Ein Vorzug hebt sodann das Alte Testament über alle übrigen
Weisheiten des Ostens hinaus: seine Sprache ist die «lingua prima et

non causalis», die Ursprache, deren Gott selber sich bediente und die

von Gott stammt. Moses, der Verfasser des Pentateuch, zählt zu den

wenigen Erlesenen, die schon während ihres Erdenwandels Gottes Antlitz
unmittelbar schauen durften. Wer die «arcana Moseos volumina» zu
durchforschen versteht, dem wird bewußt, daß das Buch Genesis einem
Acker gleicht, in dem alle Schätze göttlicher und menschlicher Weisheit

vergraben sind. So ist dieses Buch «mit sieben Siegeln verschlossen, voll

netes» ist die pseudoklassische Form für Jonathan ben Uzziel, den berühmten Autor der
aramäischen Fassung der Propheten.

59. Johannes Potken, der das erste äthiopische Buch in Europa publizierte, nämlich einen

151 3 in Rom gedruckten Psalter, nannte immer noch die äthiopische Sprache «Chaldäisch».



336 R.W. MEYER: PICO DELLA MIRANDOLA

von jeglicher Lehre und allen Geheimnissen». Und nun machte ihn
Mithridates mit jener kabbalistischen Auslegekunst vertraut, die es

gestattet, die Siegel des Buches zu lösen. Mit einer «alphabetaria revolu-

tio», das heißt mit der «Gematria» und «Temura» will er den «sensus

anagogicus» der jüdisch-christlichen Schöpfungslehre entschlüsseln.

Wer die kabbalistische Hermeneutik beherrscht, der entdeckt im Alten
Testament bereits die Wunder des Neuen : die Trinität, die Inkarnation,
den Tod Christi und die Sendung des Heiligen Geistes. Darum ist die
Kabbalah «un grandissimo fundamento della fede nostra». In der «Ex-

positio primae dictionis» seines Heptaplus hat Pico am ersten Wort der
Genesis («Bereshit») die «Temura» wenigstens andeutungsweise
vorgeführt. Das Eindringen in die mystische Gestalt der Gottheit bringt ihn

zur Überzeugung: «Was wir bei Paulus, Dionysios, Hieronymus und

Augustinus täglich lesen, das las ich dort» — nämlich in den Schriften des

Abulafia, des Gikatilla, des Menahem Recanati und anderer mehr. Aber
eben auch in den Büchern des Hermes Trismegistos, die für Pico und

seine Zeitgenossen eine ägyptische Priesterweisheit enthielten, die
bestimmend geworden ist für die neue Stellung des Menschen im Kosmos.


	Pico della Mirandola und der Orient

