
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Die wirtschaftliche Bedeutung des Totenkultes im alten Ägypten

Autor: Kaplony, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-146002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-146002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WIRTSCHAFTLICHE BEDEUTUNG
DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN

PETER KAPLONY
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Der Kult der Toten, dieser Leitgedanke der alten Ägypter, hat nicht nur
ihre Religion und Kunst wesentlich bestimmt, sondern auch die Grundlagen

ihrer wirtschaftlichen Verhältnisse geformt. Da die Existenz nach

dem Tode als konkrete Fortsetzung des bisherigen Lebens an neuen
Wohnstätten, im Tempel und Grabbezirk, gedacht wird, strebt man
verständlicherweise danach, bei den kommenden Generationen in guter
Erinnerung zu bleiben, und richtet Stiftungen ein, um von den
Nachkommen Opfer zu erhalten.

Geben wir ein Beispiel
Nach seinem ersten syrischen Feldzug läßt Thutmosis III. 1491—14 3 6

v. Chr.)1 im neuerbauten Ptahtempel von Kamak eine Königsstatue
aufstellen. Er stiftet für diese Statue ein doppeltes Opfer an Brot, Bier,
Gemüse und anderem, um damit seinen Kult und sein Weiterleben an dieser

Stelle für ewige Zeiten zu sichern. Die eine Opferration soll zuerst
dem Gott Ptah dargebracht werden. «Nachdem sich der Gott an seinem

Opfer befriedigt hat», wird es an die Königsstatue weitergereicht und

zum Schluß unter die Priester des Ptahtempels verteilt. Die andere
Opferration bekommt zuerst Amun, der Hauptgott von Karnak. Nach der
kultischen Weihe dürfen die Amunpriester die erste Hälfte des Opfers
verzehren. Die andere Hälfte gelangt an die Königsstatue und, nach einer
erneuten Weihehandlung, an die Priesterschaft des Ptahtempels2.

Wie dieses Beispiel zeigt, erhalten im alten Ägypten Götter und Tote
ein regelmäßiges Opfer an Naturalien, das nur in seltenen Fällen im

1. Jahreszahlen nach Otto, Ägypten. Der Weg des Pharaonenreiches3, 263 ff.

2. Sethe, Urkunden des ägyptischen Altertums IV 767,17 ff. Vgl. die Übersetzung bei Helck,
Materialien zur Wirtschaftsgeschichte des Neuen Reichs, 356.



P. KAPLONY: DIE WIRTSCHAFTLICHE BEDEUTUNG 29I

Brandopfer vernichtet wird. Gewöhnlich gehen die Speisen nach Vollzug

der Riten an die opfernden Priester über undbilden deren Einkünfte.
Den eben beschriebenen Weg der Gaben bezeichnet der Ägypter als den

Umlauf. Schon seit dem Alten Reich (2778-2263)3 wird der Vorgang,
bei dem ein Gott seine Speisen annimmt und an die Kultbilder von
Königen und Privatleuten weitergehen läßt, mit dem Nebensatz «nachdem

er sich daran befriedigt hat» umschrieben4.

Weil der Totenkult in das Leben des alten Ägypters so tief eingreift,
erfahren wir das meiste, was wir vom Wirtschaftsleben der älteren pha-
raonischen Zeit wissen — es handelt sich ja um Naturalwirtschaft -, aus

den Bestimmungen für die Totenopfer. Zu den hohen Kosten für die

Anlage der nicht aus Lehm, sondern aus Stein erbauten Gräber und der
Grabstatuen kommen zusätzliche Aufwendungen für die Totenopfer.
Von diesen Opfern will sich der Verstorbene in seinem Grab, in seinem

«Haus der Ewigkeit», täglich und an den großen Jahresfesten ernähren.

Spätestens am Ende des Alten Reichs beginnt man Statuen von Privaten
auch in Göttertempeln aufzustellen und mit Opfern zu versorgen 5.

Andererseits ziehen die Götter von städtischen Tempeln, in denen die
Statuen wohnen, in feierlicher Prozession aufden Friedhof, nachweisbar

im Mittleren Reich für den Gott Upuaut von Assiut und auf einem
Fragment mit weggebrochenem Stadtnamen für die Göttin Hathor6.
Berühmt im Neuen Reich ist die Prozession des thebanischen Gottes Amun

3. Sethe, Urkunden des ägyptischen Altertums I 303, 16/17.
4. Ahnlich überläßt wohl der König nach beendeter Mahlzeit den Rest der Speisen seinen

Verwandten und Gefolgsleuten. Was von dieser zweiten Mahlzeit noch übrigbleibt, geht an
die Diener. Vgl. die moderne Schilderung bei Morier, Haggi Baba, 219fr. (Deutsche
Übersetzung Wiener Verlag, Wien 1947.) Damit, daß Götter und Tote das Opfer symbolisch
verzehren, kann die Sitte des Umlaufs nur ungenügend erklärt werden. Die ägyptischen Texte
nennen öfters den «Rest» beim Umlauf; vgl. Helck, Urkunden des ägyptischen Altertums IV 1483,
1 3 ; Davies, The Tomb of Nefer-hotep 11 28.

5. Ranke, The Origin of the Egyptian Tomb Statue, Harvard Theological Review 28 (1935),
45ff. ; Kayser, Die Tempelstatuen ägyptischer Privatleute im mittleren und neuen Reich, 3 ff. Private
Grabstatuen werden schon in der Mitte des Alten Reichs dem Umlauf von Göttertempeln
angeschlossen (Sethe, Urkunden I 37, 5ff.).

6. Hathor: Ägyptische Inschriften Berlin I 160.



292 P. KAPLONY: DIE WIRTSCHAFTLICHE BEDEUTUNG

von seinem Tempel auf dem Ostufer des Nils in die Nekropole der
westlichen Wüste. Der Tag, an dem dies stattfindet, heißt in Theben «das

schöne Fest vom Wüstental»7.
Wer hat nun die Gräber angelegt und ausgestattet Die Grabinschriften

geben genauere Auskunft. So versichern uns die Beamten des Alten
Reichs immer wieder, daß sie der Gunst des Königs besonders kostbare

Bauteile, zum Beispiel den Sarg, manchmal sogar das ganze Grab und die

Stiftung der Totenopfer, verdanken. Der Gedanke vom König als Stifter
des Begräbnisses und der Totenopfer kommt in der festen Einleitungsformel

aller Totengebete, «ein Opfer, das der König gibt», klar zum
Ausdruck. Andere Grabherren rühmen sich hingegen, die Grabanlage
aus eigenen Mitteln gebaut und die Handwerker mit Brot, Bier, Gerste,

Weizen, Kupfer, Kleidern, Ol und Honig entlohnt zu haben8.

Die Schlüsselfigur für den Totenkult bildet der Totenpriester. Seine

Bezeichnung verändert sich im Laufe der Jahrhunderte. In der Frühzeit

(um 31 oo- 2 8 o o) heißt er « Hüter des Verklärten » und ist bisher nur für
königliche Totenpriester belegt9. Im Alten Reich heißt er «Hüter des

Leibes» oder «Hüter des Leichnams» im Mittleren Reich «Diener

des Ka», nachweisbar nur mehr als Totenpriester der Privatleute10.

7. Schott, Das schöne Fest vom Wüstentale.

8. Vgl. Edel, Zeitschrift für ägyptische Sprache (ZAS) 83 (1958), 14; zur Frage nach dem

König als Bauherrn der Privatgräber Helck, Mitteilungen des deutschen archäologischen Instituts

Abt. Kairo 14 (1956), 63 ff.

9. Kaplony, Die Inschriften der ägyptischen Frühzeit, 368 fr.

10. Nach der Pluralschreibung bei Mariette, MastabasBj bedeutet der Titel im Alten Reich
nicht «Hüter des Leibes» (wie man bisher annahm), sondern eher «Diener des Hütens»

Diener des Totenkults). Dabei setzen wir eine Übergangsform «Diener des Hütens des

Verklärten» an. Für diese Annahme spricht, daß die ältere Titelform gelegentlich noch im
Mittleren Reich vorkommt und die jüngere Titelform schon im Alten Reich auftaucht. Zur
Lesung des Titels vgl. Edel, Altägyptische Grammatik, 605; zum Ka als Mächtigkeit der Toten
Schweitzer, Das Wesen des Ka, 8iff.

Nach Junker, Giza VI, 7 ff. besitzen die Könige im Alten Reich keine eigentlichen
Totenpriester («Diener des Hütens»). Junkers Meinung widersprechen mehrere Siegelzylinder des

Alten Reichs, auf denen «Diener des Hütens» neben dem Königsnamen vorkommen und

wohl zum königlichen Totenkult gehören. Einen Totenpriester des Königspalastes (per aa)

belegt Macramallah, Le mastaba d'Idout, 14 und t 7.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 293

Die Form «Diener des Ka» ist analog gebildet zu einem anderen Titel,
«Diener des Gottes», der im Alten, Mittleren und Neuen Reich neben

den Tempelpriestern auch die königlichen Totenpriester bezeichnet".
Zum Unterhalt des Totenkultes dient das bei Lebzeiten angelegte

Vermögen der sogenannten «Ewigkeitsstiftung». Gehen wir von den

gut bezeugten Verhältnissen des Alten Reichs aus !I2 Die Ewigkeitsstiftung

besteht hauptsächlich aus Äckern, Vieh und Hörigen in den
Dörfern13. Sie wird bei begüterten Leuten von einer eigenen Stiftungsverwaltung

geführt und darf nicht veräußert werden.
Das Zentrum der Ewigkeitsstiftung sind die Kultstellen am Grab und

unter Umständen im Tempel, an denen Männer und Frauen als

Totenpriester ihren Dienst tun. Sie lösen sich in Mannschaften, sogenannten
Phylen, monatlich ab. An ihrer Spitze steht der «Vorsteher» oder «Aufseher

der Totenpriester». Sie sind auf den Grabwänden beim Herbeitragen

von Opfern abgebildet. Eine Gruppe von plastischen Dienerfiguren

zeigt, wie die Totenpriester Korn mahlen, Mehl sieben, Teig
kneten, Gänse rupfen, kochen, Gefäße auspichen, Bier brauen und Kleider

waschen14. Eine wichtige Aufgabe, die sie schon zu Lebzeiten des

Grabherrn erfüllen können, ist es, die Grabstatuen, deren Bedienung
ihnen später anvertraut ist, in die Nekropole zu transportieren sowie das

erste Opfer vor den Grabstatuen darzubringen, bevor diese in die

unzugänglichen Statuenkammern des Grabes hinabgelassen werden.

11. Auch im Mittleren Reich heißen die königlichen Totenpriester «Gottesdiener», vgl.
Cairo CG 20088 (Lange-Schäfer, Grab- und Denksteine des Mittleren Reichs I, 106 und IV t 8);
Newberry, El Bersheh 11 3 3.

1 2. Vgl. Montet, Les scènes de la vie privée dans les tombeaux égyptiens de l'ancien empire, 377 ff.
1 3. Die Dorfnamen der verschiedenen Ewigkeitsstiftungen des Alten Reichs sind jetzt bei

Jacquet-Gordon, Les noms des domainesfunéraires sous l'ancien empire égyptien (Cairo 1962),
gesammelt.

14. Hassan, Giza VI-3,177fr. In einer ähnlichen Gruppe von Dienerfiguren werden drei
Dienerinnen nur als Angehörige der Ewigkeitsstiftung (vgl. Ägyptische Inschriften Berlin I,
124) des Schatzhausvorstehers Iri-en-wer bezeichnet. Eine vierte kniende Figur, die die
Hände über dem Schoß zusammenlegt, also nicht arbeitet, gehört einem «Totenpriester der

Ewigkeitsstiftung des Schatzhausvorstehers Iri-en-wer » (Cairo CG 110.114.118.119 [Bor-
chardt, Statuen und Statuetten I, 86 ff. t 24ff.]. Vgl. auch Junker, Giza VIII, 156).



294 p- kaplony: die wirtschaftliche Bedeutung
Als seine Totenpriester bestimmt der Grabherr entweder seine eigenen

Kinder oder setzt fremde Leute, das heißt berufsmäßige Totenpriester,

ein '5. Sie erhalten im eingangs besprochenen Umlaufverfahren
ihren Anteil von den Opfern. Nennen wir einige Beispiele Versehen die

eigenen Kinder den Totendienst, so ist der älteste Sohn zwar ihr
Vorsteher, aber seine Machtbefugnisse über die Geschwister werden
ausdrücklich auf die Zeit des Totendienstes beschränkt16. Nach dem Tod
eines Mannes namens Tjenti soll die Witwe die Aufsicht über die

berufsmäßigen Totenpriester führen17. In der Inschrift eines anderen
Grabherrn, Pen-meru, wird hingegen jede Einmischung in den Dienst der

berufsmäßigen Totenpriester von Seiten der leiblichen Kinder untersagt18.

Zum Vorsteher der Totenpriester wählt man gern den Mann, der

zu Lebzeiten den Haushalt des Grabherrn geführt hat. Die übrigen
Totenpriester können aus der Dienerschaft des Haushalts und aus den

Handwerkern, die das Grab erbaut haben, genommen werden19.

Der Totenpriester Hetep-nefer, der im Grab des ebengenannten Pen-

meru amtet, wird als dessen «sen-djet» bezeichnet, das heißt als sein

«Bruder der Ewigkeitsstiftung». Dieser Begriff ist im Alten Reich

geläufig. Als Synonyma existieren das «Kind der Ewigkeitsstiftung» und

der « Sohn der Ewigkeitsstiftung»20. Man schafft so ein fiktives
Verwandtschaftsverhältnis zwischen dem Toten und derjenigen Person, welcher

15. Dementsprechend werden die Opfer in den Darstellungen der Gräber von den Kindern
des Toten oder von fremden Totenpriestern dargebracht.

16. Sethe, Urkunden I 162,4fr. ; Harari, Annales du service des antiquités de l'Egypte
(ASAF) 54 (1957), 3i7fF. und t 1. Nach Urkunden I 29, 5fr. führen (in den drei
Jahreszeiten?) drei Brüder des ältesten Sohnes die Aufsicht über berufsmäßige Totenpriester.

17. Sethe, Urkunden I 163, 3ff.
18. Grdseloff, ASAE 42 (1943), 39ff.
19. Junker, Die gesellschaftliche Stellung der ägyptischen Künstler im Alten Reich, 50ff.
20. «Kind der Ewigkeitsstiftung»: Junker, Giza II, i94f.; «Tochter der Ewigkeitsstiftung»

: Mariette, Mastabas D ii(= Cairo CG 1417, Borchardt, Die Denkmäler des Alten Reichs

1,89). Bei Kayser, Die Mastaba des Uhemka, 32.59 ist wohl eine Gruppe von Männern als

«seine (des Toten) Kinder und Brüder der Ewigkeitsstiftung» bezeichnet. Nach der Stelle

Lepsius, Denkmäler II 28 ist es sicher, daß man im Alten Reich auch mehrere Ewigkeitsbrüder
haben kann (ebenso im Mittleren Reich: Hieroglyphic Texts from Egyptian Stelae, &_c, in the

British Museum II t 24). Nach Sethe, Urkunden I 229,18 erscheinen einmal die drei Söhne



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 295

die Oberaufsicht über den Totendienst obliegt, wenn die leiblichen
Kinder ausfallen. Nach den Widmungsinschriften kann das ganze Grab
oder ein Teil davon vom Bruder der Ewigkeitsstiftung errichtet werden,
was sonst die Verwandten, wie Ehefrau, Kinder, Neffen und Enkel, zu
tun pflegen21. In zwei Belegen steht als Beischrift zur Ehefrau auch

« Schwester der Ewigkeitsstiftung »22. Erhält die Ehefrau hier etwa durch
diesen Titel erst das Recht, in der Totenstiftung ihres Mannes den Vorsitz

zu führen? Der älteste Nachweis für einen sen-djet findet sich in
einem Personennamen der 2.Dynastie (um 2900), «Mein Bruder der

Ewigkeitsstiftung ist angekommen». Damit wird sicher der Sohn als

« Testamentsvollstrecker» begrüßt23.
Der Dienst an der Ewigkeitsstiftung ist wohlgeordnet. Der

Totenpriester muß regelmäßig zu seiner Arbeit erscheinen, sonst verliert er
Amt und Einkünfte24. Kündigt der Totenpriester von sich aus, verfügt
die Phyle über seinen Anteil25. Da sich die Phylen in ihrer Arbeit
monatlich ablösen, kann einerseits wohl der gleiche Totenpriester den
Opferdienst an mehreren Ewigkeitsstiftungen verrichten26. Andererseits

ist zum Beispiel Hetep-iachti Vorsteher der Totenpriester der Königinmutter

und zugleich Aufseher der Schreiber an der königlichen Scheune

des Verstorbenen als «seine Kinder der Ewigkeitsstiftung». Besteht eine Beziehung zum Alten
Reichstitel «Sohn des Hauses»?

21. Sethe, Urkunden I 227,8ff.; Hassan, Giza II, 205; Kees, Wiener Zeitschrift für die

Kunde des Morgenlandes 54 (1957), 94; Fischer, Mitteilungen des InstitutsJür Orientforschung 7

(i960), 3oif. In der Inschrift Sethe, Urkunden I 163, 3ff. soll ein Teil der Totenopfer
von der Ehefrau, der andere Teil vom Bruder der Ewigkeitsstiftung dargebracht werden.

Stiftungsinschriften von Totenpriestern, die sich nicht als Bruder der Ewigkeitsstiftung
bezeichnen : Junker, Giza I, 2 2 3 ; IX, 2 31 f.

22. Murray, Saqqara Mastabas 11 24;Cerny, Journal ofEgyptian Archeology (JEA) 47 (1961),
îff.

23. Kaplony, Die Inschriften der ägyptischen Frühzeit, 414.
24. Sethe, Urkunden I 164,4ff.
25. Sethe, Urkunden I 13,14IF.; 36, I3ff.
26. Diese These läßt sich bisher nicht beweisen. In Junker, Giza I, 226. 254 erscheint in

den benachbarten Gräbern der Prinzessinnen Iabtit und Weneschet jeweils ein Totenpriester
Ni-hab («Heben»; lies hcb). Da der Name sonst nicht belegt ist, gehört er beide Male
derselben Person. Vgl. auch unten zur Inschrift des Gaufürsten Ni-ka-anch.



296 P. KAPLONY: DIE WIRTSCHAFTLICHE BEDEUTUNG

und am königlichen Schatzhaus sowie Vorsteher der Schreiber an der

Cheopspyramide27. Gegen Streitigkeiten der Totenpriester untereinander

um ihre Anteile sind strenge Maßnahmen vorgesehen28. Dies

entspricht dem frommen Charakter der Stiftung. Um einer Verminderung
des Stiftungsgutes vorzubeugen, ist es dem Totenpriester untersagt,
seinen Anteil wegzugeben. Nur eine einzige Art der Weitergabe des

Anteils ist erlaubt, nämlich das Vererben an seine Kinder, um die Kontinuität

des Totenkultes zu sichern29. Der Totenpriester und seine
Nachkommen erhalten so ein ewiges Nutzrecht an der Stiftung, aber kein
volles Verfügungsrecht. Ihre Stellung wird in der ägyptischen Sprache
bezeichnet als die eines «Essers, der nicht verschlechtert»30.

Der Totenpriester selbst sucht sich in der Nähe seines «Herrn» oder
«Patrons» einen Platz für sein eigenes Grab aus31. Darin werden auch

seine Kinder oft mit ihren ererbten Totenpriestertiteln abgebildet.
Außerdem bestimmt er, daß er weiterhin nach dem Tod Anteil haben

will an der Opferration, die ihm zu Lebzeiten aus der Ewigkeitsstiftung
seines Patrons zugeflossen ist. Mit anderen Worten, seine Kinder
bekommen die Opferration aus ihrem Totendienst erst, nachdem sie sie

im Umlauf auch ihrem Vater dargebracht haben.

Was ist unser Ergebnis für das Alte Reich
Durch die Sitte, ein Totenpriesteramt an mehrere Kinder zu vererben,

wächst im Lauf von wenigen Generationen die Zahl der
Totenpriester im gleichen Verhältnis an, wie die Größe des Stiftungsanteils
für den einzelnen Totenpriester abnimmt. Auch Stammrollen32 können

27. Hassan, Giza I, 73 ff.
28. Sethe, Urkunden I I2,i6ff. ; 30,1 2f. ; 36,17fr.
29. Sethe, Urkunden ...In, 14fr. ; 36, 1 ff. ; 162,4IÏ. ; Harari ASAE 54 1957), 317 ff. und

t 1. Vgl. Sethe, Urkunden I 35, gii.
30. Gunn, bei Reisner, JEA 5 (1918), 82 Anm. 1 ; Sethe, ZAS 61 (1926), 77L ; Seidl,

Einführung in die ägyptische Rechtsgeschichte bis zum Ende des Neuen Reichs1, 45L «Essen» «Nutzrecht

haben » an einer Totenstiftung auch in Sethe, Urkunden I 162,7; 2:2,1 3.

31. Grdseloff, ASAE 42 (1943), 54fr.; Edel, ZÄS 83 (1958), 3fr. 6. Vgl. auch den unten
zitierten Beleg des Mittleren Reichs aus Der el bahari.

32. Vgl. Sethe, Urkunden I 12,15; 2i2,i6ff.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 297

Mißbrauch des Stiftungsvermögens, Arbeitsnachlaß und unrechtmäßige
Titelaneignung nicht verhindern. Ein anschauliches Beispiel für die

Zersplitterung liefertuns der Gaufürst Ni-ka-anch, der seiner Frau und seinen

zwölf Kindern den Totendienst eines Mannes Chenu-ka, seine Priesterstelle

bei der Ortsgöttin Hathor und schließlich seinen eigenen Totendienst

vermacht. Er legt genau die Reihenfolge der dreizehn Personen

fest, die jeweils einen Monat hier, im nächsten Monat dort Dienst tun
und die Einkünfte beziehen33.

Gehen wir jetzt weiter zum Mittleren Reich (21 3 3—1730)

Als Gegenmaßnahme zur Zersplitterung hat man im Mittleren Reich
den Totendienst neu geordnet, und zwar in doppelter Hinsicht :

Erstens hat jeder Grabherr nur mehr einen Totenpriester, der sein

Amt bloß einem einzigen Sohn vererben darf34.

Zweitens werden, wie wir sahen, wohl am Ende des Alten Reichs

auch die Göttertempel in den Totendienst einbezogen durch Stiftung
von Statuen. Durch königliches Dekret erhält zum Beispiel der Vezir
Schemaj am Ende des Alten Reichs zwei Gruppen von Totenpriestern,
eine für sein Grab, wie bisher üblich, eine andere für seine Statuen im

Tempel des Gottes Min von Koptos35. Für die Tempelstatuen wird so

die Mitwirkung der eigentlichen Tempelpriester an den Opfern
überflüssig gemacht.

Anstelle dieser Zwischenlösung am Ende des Alten Reichs befolgt das

Mittlere Reich das System, daß der Grabherr mit Tempelpriestern in der
Stadt und im Friedhof sowie mit den Friedhofswächtern Verträge
abschließt. Vorgesehen ist eine Zusammenarbeit der Tempelpriester und
Friedhofswächter mit dem einzigen Totenpriester bei den verschiedenen

33. Sethe, Urkunden I 24, iff.
34. Hassan, Giza V, 184; Vandier, La religion égyptienne, 123f.; Cerny, Ancient Egyptian

Religion, m; Bonnet, Reallexikon der ägyptischen Religionsgeschichte, 830; Sauneron bei Po-

sener Dictionnaire de la civilisation égyptienne, 78 ; Knaurs Lexikon der ägyptischen Kultur, 277.

35. Sethe, Urkunden I 302, 7ff. Als «oberes Ka-Haus» gilt hier das Grab; den Kultplatz
im Tempel des Min könnte man als «unteres Ka-Haus» des Schemaj bezeichnen. Vgl. Sethe,
Urkunden des ägyptischen Altertums VII 48,15.



298 P. KAPLONY: DIE WIRTSCHAFTLICHE BEDEUTUNG

Zeremonien für den Toten an den Göttertempeln in der Stadt und in der

Nekropole sowie am Grab.
Über die Einzelheiten solcher Verträge unterrichtet uns ein Grab des

Mittleren Reichs in Assiut36. Der Grabherr ist der Gaufürst Hapi-djefaj.
Er schließt schon bei Lebzeiten zur Sicherung seiner Totenopfer zehn

Verträge ab und setzt ans Ende seinen Namen. Es handelt sich um sechs

Verträge mit den Priestern im Stadttempel des Gottes Upuaut von
Assiut, zwei mit der Priesterschaft des Totengottes Anubis im Nekropolen-
tempel und zwei mit den Wächtern der Nekropole. Die große Schwierigkeit

bei der Deutung dieser Texte lag bisher darin, daß eine Abmachung

mit dem Totenpriester anscheinend fehlte ; in den Verträgen wird
der Totenpriester nur erwähnt als Betreuer der Statue beim Empfang
des Opfers (vgl. besonders Zeilen 271/272 und 291/292 der Inschrift).
In einem Vorwort zu den Verträgen ist er aber unmittelbar angesprochen.

Hier sagt Hapi-djefaj zu ihm:
«Siehe, ich lasse dich diese Dinge wissen, die ich diesen Priestern

gegeben habe als Gegenwert für diejenigen Dinge, die sie mir geben
sollen. Gib acht, daß nichts davon wegkommt... Siehe, ich mache dich
reich durch Äcker, Menschen, Viehherden und Gärten, damit du

mir Dienst tust mit zufriedenem Herzen und über allen (meinen)
Gütern stehst, die ich unter deine Aufsicht gestellt habe. Siehe, es ist

aufgezeichnet vor deinen Augen.»
Auf dieses Vorwort folgen die zehn Verträge.
Wenn man die Vorrede wörtlich nimmt, müssen die Einkünfte des

Totenpriesters aus den Verträgen abzulesen sein. Solch ein Vertrag
nennt jeweils im ersten Absatz Hapi-djefaj und seinen Vertragspartner,
sodann die Beschaffenheit der Opfer und zu welchem Zeitpunkt der

Vertragspartner sie vor den Statuen zu spenden hat. Im zweiten Absatz

beschreibt Hapi-djefaj seine Leistungen. Die Einkünfte des Totenpriesters

können deshalb nur aus den Opfern selbst bestehen, welche die

Tempelpriester und NekropolenWächter den Statuen darbringen. Den

36. Reisner, JEA 5 (1918), 79fr. ; Montet, Kêmi 3 (1930-1935), 54IF.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 299

Statuen werden natürlich keine «Äcker, Menschen, Viehherden und
Gärten» dargebracht, mit denen Hapi-djefaj, laut Vorrede, seinen

Totenpriester ausstatten will. Vielmehr werden diese Güter an verschiedene

Priestergruppen und Nekropolenwächter verteilt, die dafür den

Statuen opfern, und diese Opfer fallen dann im Umlauf dem Totenpriester

zu. Anschaulich für die Bereicherung des Totenpriesters mit Ackerland,

Vieh und Menschen sind folgende Fälle : Hapi-djefaj vermacht in
zwei Verträgen Ackerland; seine Statue, letztlich also der Totenpriester,

bekommt dafür Bier und Brot. Über Viehherden hören wir zum
Beispiel im vierten Vertrag : Rinder und Ziegen werden aus den Hürden
des fürstlichen Haushalts an die Priester des Gottes Upuaut geliefert,
und das ist die Bezahlung für die großen Weißbrote, die an einem Totenfest,

dem sogenannten Wagfest, der Statue geopfert werden. Nach zwei
anderen Verträgen soll jeder hörige Bauer vom Land des Hapi-djefaj je
einen Scheffel Gerste als Erstlingsabgabe von der Ernte an den Tempel
des Upuaut und an den Tempel des Anubis entrichten. Für diese

Bereicherung durch «Menschen» erhalten die Statuen und der Totenpriester
ihre Versorgung an Weißbroten am Tag des Neujahrsfestes und am
Vorabend des eben genannten Wagfestes.

Daß der Totenpriester letztlich die Statuenopfer verzehrt, schließen

wir auch aus folgenden Beobachtungen : Die Tempelpriester und

Nekropolenwächter opfern nie dieselben Naturalien, die sie von Hapi-djefaj
erhalten. Im ersten Vertrag verpflichten sich zum Beispiel die

Tempelpriester, jährlich am ersten Schalttag Weißbrot zu opfern, nachdem sie

von Hapi-djefaj am gleichen Tag ein Rinderviertel empfangen haben. Da

ihr Entgelt bei dieser Opferhandlung aus einem Rinderviertel besteht,
kann der Verbraucher der Weißbrote nur der Totenpriester sein.

Unsere Ansicht stützt sich auch auf eine Klausel des vierten Vertrags, der
sich eng an den dritten Vertrag anlehnt. Nach dem dritten Vertrag haben

die hauptamtlichen Priester des Upuauttempels am Wagfest 22 Krug
Bier, 2200 kleine Brote und ££ große Weißbrote darzubringen. Am
selben Festtag müssen nach dem vierten Vertrag die sogenannten Stun-



300 p. kaplony: die wirtschaftliche Bedeutung

denpriester desselben Tempels pro Kopf ein großes Weißbrot opfern
und erhalten dafür unter anderem die 2200 kleinen Brote und die 22

Krug Bier von den Opferspeisen aus dem dritten Vertrag. Der Umlauf

gelangt hier also ausnahmsweise an die Stundenpriester. Daraus ist zu

folgern, daß der Weg des Umlaufs normalerweise zum Totenpriester führt.
Wie groß sind die jährlichen Einkünfte des Totenpriesters, die er aus

dem Umlauf bezieht Vermutlich genügt das tägliche Opfer, um den

Tagesbedarf des Totenpriesters zu decken. Einen gewissen Wohlstand
erreicht er aber erst durch die üppigen Festopfer, die am ersten Schalttag,

am Neujahrs- und am Wagfest, das heißt in der Spanne von nur 23

Tagen auf ihn treffen37.

Die Einrichtung des Totendienstes, wie sie sich aus den zehn Verträgen

des Hapi-djefaj für das Mittlere Reich ergibt, zeigt gegenüber dem

Alten Reich einen echten Fortschritt. Der Bestand der Ewigkeitsstiftung
wird nicht nur gesichert durch die Einsetzung eines einzigen
Totenpriesters anstelle der Vielzahl des Alten Reichs, sondern auch dadurch

gefestigt, daß die Aufgaben auf zwei voneinander abhängige Instanzen

verteilt sind : Neben den Totenpriester treten Tempelpriesterschaften
und Nekropolenwächter. Für das regelmäßige Opfern vor den Statuen

ist keine vom Grabherrn erstellte Mannschaft und keine eigentliche
Stiftungsverwaltung wie im Alten Reich erforderlich ; denn der einzige
Totenpriester hat selbst alles Interesse daran, die Opfergaben von den

Statuen durch die Tempelpriester und Nekropolenwächter zu erhalten.

Er, der Totenpriester, ist als «Vorsteher der Ewigkeitsstiftung»38
Treuhänder über das Stiftungsvermögen und muß darüber wachen, daß die

der anderen Instanz, den Tempelpriestern und NekropolenWächtern,

37. Nach einem Papyrus des Mittleren Reichs (Borchardt, ZAS 40 [1903], 11 3 ff.) entfallen

von den Ausgaben des Tempels von Illahun 5/6 des Brots und '/2 bzw. '/3 der Getränke auf die

Totenpriester; die gewöhnlichen Tempelpriester teilen sich in den Rest. Daraus ist zu schließen,

daß dieser Tempel bei der Königspyramide in großem Umfang von Totenstiftungen lebte.
38. Newberry, Beni Hasan I, 17 und t 18 (ein Chnumhotep; demnach identisch mit dem

ebenda genannten Totenpriester Chnumhotep); (1,49 falsches Zitat;) I t 29; Newberry, El
Bersheh I t 20.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 30I

übergebenen Güter nicht veräußert werden. Seine Rente erhält er aber

nicht aus dem Stiftungsvermögen direkt, sondern von der anderen

Instanz auf dem Weg des Umlaufs.
Was Hapi-djefaj in aller Ausführlichkeit schriftlich fixiert hat, finden

wir in anderen Inschriften des Mittleren Reichs wieder, die in ihrer
Kurzform die gleichen Verhältnisse andeuten. Verträge über den Totenkult

mit Tempelpriestern des Osiris in Abydos werden fünfmal
erwähnt39. Eine ähnliche Zusammenarbeit zwischen Tempelpriestern und
dem einzigen Totenpriester am städtischen Tempel, in der Nekropole
und am Grab läßt sich erschließen aus der Biographie des Fürsten Chnumhotep

in Beni Hasan40 und aus dem Berliner Fragment eines Vertrages
mit einem Hathortempel41. Offensichtlich weit einfachere Verhältnisse
als bei Hapi-djefaj liegen beim Gaufürsten Antef aus Hermonthis vor,
der seinen Totenkult nur zwei Personen anvertraut, nämlich dem

Totenpriester und dem Vorlesepriester eines Tempels. Von irgendwelchen
Kontrollen ist keine Rede42.

Zwar keinen Vertrag, aber vermutlich das Original der Liste von

Ackeranteilempfängern der Ewigkeitsstiftung hat man in einem Grab

von Der el bahari gefunden43. Das Papyrusfragment hat die Überschrift
«Dokument über die Äcker, das der ,Herr' (seinem) Totenpriester Ipi
übergeben hat». Aus einem Nachbargrab förderte man die ganze Kor-

3 9. a) Cairo CG 2 o 53 8 (Lange-Schäfer, Grab- und Denksteine des Mittleren Reichs II, 148 ; IV140).
b) Cairo CG 20539 (Lange-Schäfer, a.a.O. II, 155; IV t 42).
e) Louvre C 34 (Sethe, Lesestücke, 96; Photo Heidelberg 79 a 32).
d) Dyroff-Pörtner, Ägyptische Grabsteine und Denksteine aus süddeutschen Sammlungen II t 2.

e) Pieper, Die große Inschrift des Königs Neferhotep, 36f. t 8.

40. Newberry, Beni Hasan I, 61 f. t 25 Sethe, Urkunden VII 29, 12SF.

41. Ägyptische Inschriften Berlin I 160. Lieferungen für den Totenkult aus vier oder fünf
Tempeln der Stadt Athribis : a. a. 0. 147.

42. Clère-Vandier, Textes de la première période intermédiaire, 47 f. Für das Mittlere Reich
ist noch zu nennen die Inschrift Hieroglyphic Texts from Egyptian Stelae, 8lc, in the British
Museum i1 t 54; A General introductory Guide to the Egyptian Collections in the British Museum,

164 : Hier nimmt ein Mann Dienst bei einem Fürsten an und erhält von diesem als Entgelt
Ackerland für die Einrichtung eines Totendienstes.

43. James, The Hekanakhte Papers and other early Middle Kingdom Documents, 83 ff. und t 2 2 ;

Helck, Orientalistische Literaturzeitung 59 (1964), 32.



3o2 p. kaplony: die wirtschaftliche Bedeutung

respondenz eines Totenpriesters mit seiner Familie zutage. Leider
berührt dieser Totenpriester Heqa-nacht mit keinem Wort die Angelegenheiten

seines Opferdienstes44.
Die Ansicht, daß im Mittleren Reich ein einziger Totenpriester alle

Rechte in seiner Hand vereinigt, bestätigen uns auch bildliche Darstellungen.

Sie zeigen den Totenpriester stets als Einzelperson in der

Begräbnisprozession und beim Opfer45. Wenn in diesen Szenen dem

Totenpriester andere Priester helfen, wie der sem-Priester und der
Vorlesepriester, so kann für sie summarisch die Mehrzahl «Totenpriester»
gebraucht werden46. In diesem Sinn deuten wir einen Abschnitt aus der
berühmten Erzählung des Sinuhe, dem der König angeblich mehrere

Totenpriester gestiftet hat47.

Um die wirtschaftlichen Verhältnisse des Totenkults im Neuen Reich

(i 562-1085) kennenzulernen, wollen wir von den Opfern für die
zahlreichen Privatstatuen in den Tempeln ausgehen48. Gemäß dem alten

königlichen Vorrecht, für Privatleute Tempelstatuen aufzustellen,

beginnt auf den Statuen das Opfergebet mit der Formel «ein Opfer, das der

König gibt». Allerdings können wir nur von einer beschränkten Zahl
solcher Privatstatuen sicher behaupten, daß der König für sie im Tempel

eigens Opferrationen festgesetzt hat49. Diese Rationen sollen zuerst dem

44. James, a.a.O., iff.
45. Newberry, Beni Hasan 1,19 und t 17ff. ; I, 51 und t 35; Davies-Gardiner, The Tomb of

Antefoker, 21 und t 21 ; Boeser, Beschrijving van de Egyptische Verzameling Leiden Ht 19;
Fischer, Artibus Asiae 22,3 (1959), 241 Abb. 1.

46. Montet, Kêmi 1 (1928), 55. Vgl. Griffith, Siut t iff. Gerade in den verschiedenen

Darstellungen des Hapi-djefaj-Grabes mit Opferpriestern fehlt der hem-ka! Dies ist der
Befund im Grab des gleichen Hapi-djefaj, in welchem die Einsetzung von nur einem
Totenpriester so anschaulich beschrieben wird. Bei Clère-Vandier, a.a.O., hat der Totenpriester
zwei Angestellte, die beim Opferritual mitwirken.

47. Blackman, Middle Egyptian Stories, 40. Mehrere Totenpriester werden auch im frühen
Neuen Reich für die Grabkapelle der Königin Teti-scheri genannt (Sethe, Urkunden IV 28,

9). Archaisierend ist der Spätzeittitel «Vorsteher des Hauses der Totenpriester» in Gunn-

Engelbach, Bulletin de l'institutfrançais d'archéologie orientale (BIFAO) 30 (1931), 803 ; Gunn,
B/F.40 34 (1934), 136.

48. Zum folgenden vgl. Helck, Materialien zur Wirtschaftsgeschichte des Neuen Reichs I—IV.

49. Helck, a. a. O., 200.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 303

Gott und dann der jeweiligen Statue vorgelegt werden. Für die übrigen
Statuen nehmen wir an, daß Privatleute dem Tempel Stiftungen machen

und dadurch für ihre Statuen ein entsprechendes Umlaufopfer sichern.

Die Mitwirkung des Königs in diesen Privatstiftungen besteht, wenn
überhaupt, darin, daß er die Stiftung gutheißt. Diese Erlaubnis des

Königs ist schon deshalb notwendig, weil bei der altägyptischen
Naturalwirtschaft ja die Tendenz besteht, daß die Privatleute und ihre Familien

königliches Lehensland im Lauf der Zeit als Eigentum betrachten. Als

Gegenmaßnahme greifen königliche Inspektoren immer wieder in Eigentum

und Besitz der Privatleute ein. Bei diesem ständigen Konflikt ist

folgende Lösung für das Neue Reich kennzeichnend : Man verbindet die

Totenopfer für die eigene private Statue durch Umlauf mit dem Totenopfer

für eine Statue der königlichen Familie. Der Privatmann erhält so

bei Lebzeiten, und nachher seine Statue, die Opfer der königlichen Statue

zugewiesen, die auch in späteren Zeiten nicht anfechtbar sind. Schon

im Alten und Mittleren Reich findet man bei Privatleuten ein gewisses

Bestreben, die eigenen Opfer durch Umlaufden Opfern des Königs oder

einer hochgestellten Person anzuschließen.

Bei dem System des Neuen Reichs entwickeln sich zwei Formen. In
der 18. Dynastie (i 562-1308) ist es der König, der jeweils einen Privatmann

als Priester einer bestimmten Königsstatue einsetzt und ihm die

Opfer dieser Statue überläßt. In der 19. Dynastie (1308—1171) wird es

Sitte, daß Privatleute den König um Erlaubnis bitten, daß sie eine

Königsstatue stiften und deren Opfer durch eine Landschenkung und
ähnliches sichern. Mit Einverständnis des Königs werden sie dann Priester
dieser Statue und haben den Umlauf von den Opfern. Sie heißen, wie
im Mittleren Reich, «Totenpriester», das heißt «hem-ka», «Diener
des Ka». Allerdings vermischt sich im Neuen Reich dieser Begriff mit
dem ähnlich lautenden «henek», «Beschenker», «Opferer»,
«Opferverwalter»50, weil der Kult der Königsstatuen schon zu Lebzeiten des

50. Ein Wortspiel mit «henek» und «hem-ka» schon im Mittleren Reich: «Es opfern dir
(henek) deine hem-ka-Priester»: Montet, Kêmi 1 (1928), 55.



304 P. KAPLONY: DIE WIRTSCHAFTLICHE BEDEUTUNG

Königs ausgeübt wird und weil der Statuenpriester in der 19. Dynastie
solche Königsstatuen wirklich stiftet. Die Umdeutung von «hem-ka» zu
«henek» wird auch dadurch gefördert, daß die Königsstatuen nach der
Theorie des Alten und Mittleren Reichs als vergöttlichte Mächte gar
keine hem-ka-Totenpriester haben dürften.

Im Neuen Reich werden die Felder, die zum Unterhalt von königlichen

Statuen in Tempeln dienen, geradezu als «henek-Felder» bezeichnet.

Henek-Felder von Privatleuten existieren hingegen nicht; denn

Privatstatuen ohne Verbindung zu einer Königsstatue werden aus

Schenkungen versorgt, die direkt dem Tempelgut einverleibt und unter die

Tempelfelder gezählt sind. Der Beobachtung, daß wir henek-Felder nur
für Statuen königlicher Personen kennen, entspricht die Tatsache, daß

es namentlich aufgeführte hem-ka-/henek-«Totenpriester» nur für eben

diese königlichen Statuen gibt. Genauso, wie Eigentum und Besitz der
einfachen Privatstatue im Tempelvermögen aufgeht, werden die Totenopfer

für diese Privatstatuen von den gewöhnlichen Tempelpriestern
dargebracht.

Die Sitte des Mittleren Reichs, daß jeder seinen persönlichen
Totenpriester haben kann, scheint im Neuen Reich also auf die königliche
Familie beschränkt zu sein. In dem eingangs zitierten Beispiel von der

Statuenstiftung Thutmosis' III. fallen die Opfer aus dem Umlauf an die

Tempelpriester. Für diese Statue ist demnach kein «Totenpriester»
eingesetzt.

Geben wir ein lebendiges Beispiel vom Umlaufen des Totenopfers im
Neuen Reich! Ein Mann namens Amun-hotep hat einem Tempel in

Memphis große Schenkungen an Land, Sklaven und Vieh gemacht für
eine Statue seines Herrn, des Königs Amenophis III. (1400-1362)51.
Nach dem Opferumlauf vor der Königsstatue und der Statue des Amun-

hotep, auf der diese Inschrift steht, müssen der amtierende Vorlesepriester

und der in diesem Monat diensttuende Opferpriester an das Grab des

51. Helck, Urkunden IV 1796, I4ff.; Helck, Urkunden der 18.Dynastie, Übersetzung zu
den Heften 17—22, 261 f.; Helck, Materialien zur Wirtschaftsgeschichte des Neuen Reichs, 461.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 305

Amun-hotep in Sakkara gehen, um dort das tägliche Naturalopfer
darzubringen. Es besteht aus 200 verschiedenen Broten, 10 Krug Bier, einem

Krug Fett, einem Schenkel von jedem Kleinvieh, das in den Tempel
kommt, einem Krug Wein, einem Krug Milch, 2 Kuchen, einem Stück

Geflügel, 6 Bund Gemüse, einem TopfFrüchte und aus Blumen. Genauso

ist der Totenpriester am Grab grundsätzlich bei allen anderen

Tempelstatuen vorzustellen, besonders bei den vielen Statuen des Neuen

Reichs, die in den königlichen Totentempeln in der thebanischen

Nekropole stehen.

Mit Hinblick auf seine Funktion als Opferpriester kann auch der

Tempelpriester, der an das Grab eines Privatmannes geht, nach dem

Sprachgebrauch des Mittleren Reiches als sein «hem-ka», «Totenpriester»,
bezeichnet werden. So hören wir in einer thebanischen Inschrift des

Neuen Reichs den Opferwunsch des Toten : « Es sollen der Totenpriester

meiner Statue und ihr Vorlesepriester zu mir kommen beim kommen

mit dem Blumenstrauß', mit dem Opferanteil, der von Amun

hervorkommt, wie es den von ihm Gelobten an seinem Fest

geschieht52.»

Alle bisher untersuchten Totenstiftungen haben den Zweck, den
Totenkult als «Ewigkeitsstiftungen» für ewig zu sichern. Wie ist es aber in
Wirklichkeit gewesen Was für Nachrichten haben wir über die tatsächliche

Dauer der Totenstiftungen
Naturgemäß läßt sich der Totenkult an königlichen Totentempeln am

längsten verfolgen. Ein König des Mittleren Reichs erklärt es geradezu
als Pflicht, die Denkmäler der königlichen Vorgänger auch über die enge
dynastische Verwandtschaft hinaus zu schützen53. Sehen wir von
denjenigen Königen ab, deren Andenken die Nachfolger auslöschen wollen
Eine Fundgrube an wirtschaftlichen Einzelheiten bilden die Schutzdekrete

der Könige des späten Alten Reichs, aber auch schon des Königs

52. Schott, Das schöne Fest vom Wüstentale, 48. 95. Vgl. auch die Belege des Neuen Reichs
bei Settgast, Untersuchungen zu altägyptischen Bestattungsdarstellungen, 109 (hem-ka, Var. henek).

53. Volten, Zivei altägyptische politische Schriften, 6 3 ff.



3o6 p. kaplony: die wirtschaftliche Bedeutung

Schepses-ka-f (um 2580) der 4. Dynastie54. Sie sichern die ungehinderte
Ausübung des Totenkults für die Pyramide des Mykerinos (um 2610-
2 580) in Giza und für die beiden Pyramiden des Snofru (um 272 3-2700)
in Dahschur ; an der Knickpyramide von Dahschur ist der Kult von Snofru

nach dem Mittleren Reich eingegangen und wird erst in der Spätzeit
wieder aufgenommen55. Wie wir aus dem Mittleren Reich wissen,
erhält der Totentempel von Mentu-hotep III. (2060-2010) in Der el ba-

hari schon unter Sesostris III. (1878-1843) zusätzliche Opfer gestiftet
und ist dann bis zum Ende der 20. Dynastie (um 1085) in Betrieb. Aus

uns unbekannten Gründen hat man zwar den Kult von Ahmose (1562-
1537), Thutmosis II. (1503-1490), Merneptah (1224 bis etwa 1205)
bald eingestellt, aber die meisten königlichen Totentempel des Neuen

Reichs florieren über den Wechsel der Dynastien hinweg, durch viele
Generationen56. Merkwürdig liegen die Verhältnisse bei Amenophis III.

(1400-1362) vom Ende der 18.Dynastie. Sein Totentempel mit den

bekannten Memnonkolossen wird jetzt vom Schweizer Institut für
Bauforschung in Cairo ausgegraben57. Diesen Tempel, der weit ins Fruchtland

vorgeschoben liegt, hat man in der 19. Dynastie als Steinbruch

benützt, in der 20. Dynastie wurde der Kult wiederhergestellt.
Von den Königinnen wissen wir, daß der eben genannte König

Ahmose den Totenkult seiner Großmutter Teti-scheri durch Stiftungen
erneuert58, oder daß zum Beispiel der berühmte Beamte Meten vom

Beginn der 4. Dynastie (um 2700) ein tägliches Brotopfer aus der Toten-

54. Sethe, Urkunden 1160, i ff. ; 209, 6 ff. ; 274,9 ff. ; 277, 1 ff. Vgl. auch a.a.O. 179, iff.
Ein typisches Beispiel, wie flüchtig und unvollständig der Totentempel eines Königs von seinem

Nachfolger bzw. von seinen zwei Nachfolgern fertiggestellt wird, belegen wir in den Anlagen
derNefer-ir-ka-Rê-Pyramide (vgl. Borchardt, Das Grabdenkmal des Königs Nefer-ir-ke%-rec, 50 f.).

55. Fakhry, The Monuments ofSneferu at Dahshur I, 2 7 ff. ; ASAE 51(1951), 517 fr. ; 52 (1954),
570.574fr. 589.

56. Helck, a.a.O., 117fr.

57. Vgl. Gerster, Neue Zürcher Zeitung, Samstag, 4. April 1964, Morgenausgabe, Blatt 6,
Nr. 1404, Wochenende 15.

58. Sethe, Urkunden IV 26,1 ff. Für das Alte Reich vgl. ähnlich Sethe, Urkunden... I 214,

iff.; 307,1fr.



DES TOTENKULTES IM ALTEN ÄGYPTEN 307

Stiftung der Ahnenkönigin Ni-hepet-maat der 3. Dynastie bezieht59, also

etwa 100 Jahre nach der Gründung.
Fassen wir zusammen Der König, der ursprüngliche Herr jeglichen

Eigentums, treibt im alten Ägypten als erste Kraft die Wirtschaft des

Landes an. Er beschenkt Götter und Untertanen aus seinem Reichtum.
Den größten Wert tragen für die Untertanen diejenigen Schenkungen
des Königs, die den Totenkult betreffen. Diese Schenkungen kommen

seit dem Mittleren Reich vor allem den Tempeln zugute. Ihre Erträge
fließen durch Weitergabe in viele Kanäle und beleben die Wirtschaft in
weitestem Umfang. Da es sich bei diesen Stiftungen nur um das Nutzrecht

handelt, fallen die Stiftungsgüter früher oder später an den König
zurück.

59. Ägyptische Inschriften Berlin I 68. 74.


	Die wirtschaftliche Bedeutung des Totenkultes im alten Ägypten

