
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Merkmale des Sanskrit als Brahmanensprache und als Kunstsprache

Autor: Leumann, Manu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MERKMALE DES SANSKRIT ALS BRAHMANENSPRACHE
UND ALS KUNSTSPRACHE

MANU LEUMANN
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Heinz Haffter sexagenario

Das klassische Sanskrit hat sich in Vorderindien seit dem 4. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung als eine gehobene Literatursprache durchgesetzt ;

es ist, wie man seit langem sagt, eine Kunstsprache, was ja wohl auch der
Name samskrta «zugerichtet» zum Ausdruck bringen soll. Freilich ist der
Terminus «Kunstsprache» schillernd. Im Kern soll damit das Sanskrit

den mittelindischen Mundarten und Dialekten gegenübergestellt sein,
die sich des Rufes natürlicher Sprachen erfreuen. Darüber hinaus
betrachtet man es geradezu als künstliche Sprache, insofern es nur in der

Literatur und besonders in der Dichtung Verwendung fand, aber nicht
als Verkehrssprache diente.

Im Grunde ist jedenfalls jede dichterische Sprache eine Kunstsprache,
auch etwa Homers Griechisch, Vergils Latein, Dantes Italienisch. Damit
ist gemeint, daß diese Sprachformen zwar über den Mundarten und
Dialekten und selbst über der Umgangssprache der gebildeten Schichten

stehen, aber doch eine konventionelle Sprachform darstellen und nicht
nur als Individualsprache dieser Dichter gelten dürfen. Diese
konventionellen Sprachformen enthalten eben eine ganze Anzahl von
Sonderelementen, die der gesprochenen Sprache fehlen. Aber natürlich hatten
alle solche Kunst- oder Literatursprachen in ihrer Vorgeschichte eine

natürliche Grundlage.
Eine frühere Stufe, das sogenannte jungvedische Sanskrit, war bis in

die Zeit des Panini (ç. oder 4. Jh. v. Chr.) die allgemeine Umgangssprache
der Brahmanen in den verschiedenen vedischen Schulen, oder etwas

enger formuliert : es war deren Diskussionssprache bei den theologisch-



2o8 M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

philosophischen Auseinandersetzungen, und damit auch die Sprachform,
die die Gurus in der Unterweisung ihrer Schüler verwendeten. Doch
der Weg der Entwicklung des Sanskrit von einer Umgangssprache der
Brahmanen zu einer fixierten Literatursprache ist dunkel ; rein chronologisch

bildet das weniger streng geregelte sogenannte epische oder
vorklassische Sanskrit des Mahâbhârata und Râmâyana eine Zwischenstufe1.
Die hier verborgene Schwierigkeit sei wenigstens angedeutet : das

klassische Sanskrit des 4. Jahrhunderts n. Chr. ist die von Panini 700 Jahre
früher kodifizierte Sprachform. Der normierende Einfluß der an sich die
alte brahmanische Diskussionssprache beschreibenden Grammatik des

Panini kommt also erst sehr verspätet zum entscheidenden Durchbruch ;

diese Grammatik bleibt dann maßgebend für Entwicklung und Entfaltung

aller in Sanskrit abgefaßten Literatur.
Daß Panini selbst nicht so sehr eine literarische Kunstsprache,

sondern den lebendigen Sprachgebrauch der Brahmanen in seinen Regeln
fixierte, dafür zeugen einige seiner Lehrsätze : er redet von
Sprachabweichungen der Östlichen (am Ganges unterhalb Patna) und der
Nördlichen (vermutlich in Taksila) ; manche von diesen Angaben können sich

nicht auf Literatur beziehen, da die Erscheinungen nur im Dialog, in

gesprochener Rede zu beobachten waren, und doch können sie auch

keinesfalls dem Mittelindischen angehören. Den Nördlichen schreibt

er etwa zu den Dual mätara-pitarau (statt mätä-pitarau) «Mutter und

Vater, Eltern», den Östlichen die Steigerungsformen eka-tara und -tama

«einer von zweien bzw. von mehreren» oder bestimmten Gebrauch der

Pluti, d. h. einer emphatischen Vokaldehnung der Aussprache im Vokativ

(6, 3,32; r, 3,94; 8, 2, 86). Und ebenso vermerkt er gelegentlich
Erscheinungen der Bhäsä, der Umgangssprache, wie Fem. sakhi «Freundin,

Gefährtin», oder -am statt ved. -am der Duale ävam yuvam «wir
beide, ihr beide», oder Pluti der Endsilbe des ersten Gliedes einer
Doppelfrage (4, 1,62 ; 7,2,88; 8,2,98).

1. Reiche Information bietet L. Renou, La langue sanscrite, Paris 1956, bes. S. 81 ff. Siehe

auch H.Jacobi, Was ist Sanskrit? Scientia 14 (Bologna 1913), S. 251—274.



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 2og

Aber selbst genaue grammatische Feststellungen, die die Schriftsteller

als verpflichtend anerkennen, können einer Sprachform nicht
vollkommene Unveränderlichkeit sichern. Jede literarische Kunstsprache
läßt unauffällig mit der Zeit manche Ausdrucksmöglichkeiten fallen, so

das Sanskrit den alten vedischen Konjunktiv. Sie zeigt aber auch,
abgesehen von allfälligen Lehnwörtern aus nicht-indoarischen Sprachen,

positive Veränderungen durch Aufnahme neuer Elemente aus verschiedenen

Quellen, sei es aus älterer meist schon schriftlich oder
mnemotechnisch fixierter Literatur (wie z. B. das Neuhochdeutsche in der
Romantik mittelalterliche mhd. Wörter wie Recke und Degen «Held» neu
belebt hat) oder aus älterer oder gleichzeitiger gepflegter Umgangssprache

; ja sie entfaltet selbst in interner Entwicklung neue Ausdrucksmöglichkeiten.

All das findet sich sowohl im alten vorklassischen als auch im
klassischen Sanskrit, und es sei hier mit Beispielen belegt.

Manches im Sanskrit stammt als bewahrter, aber normalisierter
Archaismus aus alter vedischer Überlieferung, so am sichtbarsten der Satz-

Sandhi, d.h. die lautliche Angleichung des Wortauslauts an den folgenden

Wortanlaut im Satzzusammenhang. Von Elementen der Flexion sei

die Beschränkung der Infinitive auf die einzige Form auf -tum (die
Entsprechung zum lateinischen ersten Supinum auf -tum genannt. Eine
positive innere Entfaltung ist der Prekativ als Variation des Optativs.

Als Neuerungen der gesprochenen Sprache seit jungvedischer Zeit,
etwa des 7. bis c. Jahrhunderts, erwiesen sich bestimmte

morphologisch-syntaktische Erscheinungen durch die allmähliche Zunahme ihres

Gebrauchs, darunter das umschriebene Perfekt des Typus mantrayäm äsa

«er beriet», die Bildung krtavän «gemacht habend» bzw. «er machte»,
die passive und nominale Ausdrucksweise mit -ta-Partizip, etwa tena

prstam «durch ihn (wurde) gefragt» d.h. «er fragte». Ganz evident aus

gesprochener Sprache stammt das aus bhagavän «der Ehrwürdige»
verkürzte bhavän als ehrfurchtsvolles «du», der zugehörige lautlich prakri-
tische Vokativ bhagos aus jungved. bhagavas und die daraus oder aus *bha-

vas weiter verkürzte Interjektion bhos.



2IO M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

Nicht wenige Sanskritwörter verraten durch ihre Lautgestalt ihre
Herkunft aus einem Dialekt, wie unten noch mit Beispielen belegt wird.
Freilich sind uns diese mittelindischen Mundarten, die sogenannten
Prakrits, fast nur bekannt als gehobene literarische Sprachen. Als solche

sind sie nicht nur vom gesprochenen Prakrit distanziert, sondern viele
Sanskritwörter sind in ihnen rein äußerlich lautlich in Prakritformen

transponiert, ganz besonders in den Dramendialekten. Und umgekehrt
trifft man künstliche Sanskritisierungen von Prakritwörtern. Die
gegenseitigen Entlehnungsmöglichkeiten seien symbolisiert mit skt. mrtsna

«Staub», Prakritform masina, zurücksanskritisiert masrna und mit skt.
abhi-ksanam neben dem aus pkt. abhikkhanam in Anlehnung an skt. abhiks

«anblicken» zurücksanskritisierten abhiksnam «jeden Augenblick».
Im Gefolge der Prakrits hat die Umgangssprache der Brahmanen

vermutlich die Ausbreitung des -tas (der Entsprechung zu lat. -tus infundi-
tus «von Grund auf») als neue Ablativendung durchgeführt und auch

wohl den Dativ der Person (nicht den der Sache) allmählich durch den

Genitiv ersetzt.
Andere Keime kamen nur in der reinen Kunstsprachentradition des

Sanskrit selbst zur Entfaltung, so am auffälligsten die Wortzusammensetzung,

in der die Stammform des Nomens im Vorderglied funktionell
für beliebige Kasusformen als Ersatz dienen konnte ; das ist eine Ausweitung

alter ererbter Typen. Ein Sonderfall ist die verbale Umdeutung der

Besitzkomposita mit -ta-Partizip als Vorderglied: krta-ahjali «mit
gemachtem ahjali», aufgefaßt als «nachdem er ahjali (Händezusammenlegung)

gemacht hatte», oder vita-soka «nachdem ihm der Kummer
geschwunden war».

Nach den Parallelen anderer literarischer Kunstsprachen darf man
auch im Wortschatz des Sanskrit eindrucksvolle Besonderheiten erwarten.

Zwar befindet sich der Forscher hier insofern in ungünstiger Lage,
als ihm nur ungenügende lexikalische Hilfsmittel zur Verfügung stehen,

um Chronologie des Aufkommens und allfällige Verteilung auf einzelne

Literaturgattungen zu verfolgen. Aber ein Punkt ist von Anfang an her-



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 211

vorstechend : der Reichtum an sogenannten Synonymen, also das Bestehen

von verschiedenen Wörtern für einen und denselben Begriff; und zu
ihm tritt noch hinzu ein ungewohnter Bedeutungsreichtum einzelner

Wörter, also eine weitreichende Homonymität ; das hat bereits der
berühmte arabische Historiker al-Bïrunî bei seinem Aufenthalt in Indien

zu Anfang des 11. Jahrhunderts beobachtet.
Zunächst sei der Wortreichtum, dem keine Übersetzung Genüge tun

kann, mit ein paar Beispielen gezeigt ; die jeweilige Herkunft als Dia-
lektizismen, Archaismen oder Pseudoarchaismen, natürliche oder
künstliche Bildungen soll danach an einzelnen Termini erläutert werden.
Den Synonymenreichtum mag eine Auswahl von Bezeichnungen für
«Auge», «Mond», «Vogel »und «Elefant» veranschaulichen; die

beigegebenen Übersetzungen sollen einzig an die Etymologie erinnern.

Auge: aksi, caksus, iksana undlocana «blickend», nayana undnetra
«führend». — Mond: candra «leuchtend», candra-mas, sita-rasmi «kalt-strahlig»,

amrtämsu «nektar-strahlig», bindu «Tropfen», rajani-kara
«nachtmachend», ksapä-cara «nacht-wandelnd», nisä-pati «Nacht-herr», udu-

pati (s. unten), sasin «mit Hase versehen» und sasähka «mit Hase als

Zeichen » (im Mond vermeinten die Inder einen Hasen zu sehen) — Vogel:
vayas (s. unten), sakuna, paksin und patatrin «mit Flügeln versehen», kha-

ga und khe-cara «im Luftraum gehend, sich bewegend», pata(m)-ga
«Flug-geher», anda-ja «ei-geboren», dvi-ja «zweimal-geboren» (als Ei
und als Küken ; dvija auch « Brahmane » und, im Hinblick auf die Milchzähne,

«Zahn»). — Elefant: ibha, gaja, karenu, mätanga, näga (meist
« Schlange », « Elefant » nach dem Rüssel ; vom Rüssel als Hand und von
den Stoßzähnen benannt als hastin und karin «mit Hand versehen», dantin

«mit Zähnen versehen»; dvi-pa «zweimal trinkend» (mit Rüssel und

mit Kehle) ; pilu (niedriges Wort, entlehnt).
Beim Namenreichtum des Elefanten fühlt man sich erinnert an die

vielen Be- und Kennzeichnungen des Kamels in der arabischen
vorislamischen Dichtung. Doch ist Funktion und kultureller Hintergrund
durchaus verschieden: für die nomadischen Beduinen ist das Kamel,



212 M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

ganz besonders das eigene Reitkamel, ihr edelster und vertrautester
Besitz ; so bringt jede Bezeichnung irgendein besonderes geschätztes Merkmal

zum Ausdruck. Davon ist nichts zu spüren bei den indischen Namen

für Elefant oder Pferd, hier haben die Dichter in keiner Weise ein
persönliches Verhältnis zu dem Reittier, das sie zu erwähnen haben.

Dialektwörter geben sich am leichtesten durch eine unsanskritische

Lautform zu erkennen. Am verbreitetsten ist 1 neben und statt r (sowohl
für idg. r als /), gelegentlich mit differenzierter Bedeutung: roman und
loman «Körperhärchen» (mit anu-loma), rohita lohita «rötlich», rih Iih

«lecken», car cal «sich regen», jvar «fiebern» undjval «brennen, leuchten»,

zu sru «hören» gehört sloka «Ruhm; Strophe»; aram «passend»
und alam «genug» (beide auch mit kar «machen») ; pary-ahka und paly-
anka «Ruhebett» (dazu aus pkt. pallanka nhd. Palankin) ; bhiruka bhiluka

«furchtsam», madhura und -la «süß», sukra und sukla «klar, hell», ksudra

und *ksudla ksulla «klein, winzig» ; paläy- «fliehen», der 3. pl. paläy-anti

entspricht 3.pl. parä-yanti «sie gehen weg»; skt. lajjati und rajjati
«schämt sich» ist Prakritismus neben echtskt. rajyate «errötet». — Pkt.
at für echtskt. rt zeigen : nat neben nrt « tanzen » ; ut- pra- ni- und vi -kata mit
spezialisierten Bedeutungen, aus -krta; katu «scharf» zu gr. kratys, vgl.

got. hardus nhd. hart. Entsprechend dohada dohada päli dohala pkt. dohala

« Schwangerschaft (sgelüst)», etymologischvonpkt. *duhad(a) gleichskt.
dvi-hrd «zwei-herzig, schwanger». — Eine Prakritform ist Govinda,

Beiname des Krsna, interpretiert als «Finder der Kühe», für echtskt. go-
pendra (gopa-indra) «Hirten-herr». - sahäya «Gefährte», gedeutet als

saha-aya «Mit-geher», ist vervollständigtes Paradigma von Akk. pkt.
sahäyam gleich skt. sakhäyam von sakhi. — katipaya «einige» ist flektiert
aus kati (a)pi, volkstümlich nach ko 'pi, käpi, pkt. ntr. kimpi «irgend
einer».

Als Proben von Wörtern, die ihren Ursprung künstlicher oder
irrtümlicher Deutung von Rigveda-Stellen verdanken, seien vayas «Vogel»
und tadit «Blitz» genannt. Vom alten vi- «Vogel», der Entsprechung zu

lat. avis, begegnet im Rigveda fast nur der Nom. pl. vayas; aus dessen



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 213

grammatischer Umdeutung etwa in RV 1,103,7 oder 10,127,4 stammt
das -as-Neutrum, oft mit kollektiver Bedeutung. Dem rigved. Adjektiv
talit «nahe» entspricht rein lautlich skt. tadit fem. «Blitz» ; eine der beiden

Bedeutungen, sehr wahrscheinlich die zweite, ergab sich aus falscher

Interpretation von RV 1,94,7 «du (Agni), der du selbst fern seiend,

gleichsam t. hindurch leuchtest», dure cit san talid iväti rocase.

Überraschende neue Wörter entsprangen der volksetymologischen,
d.h. etymologisch unrichtigen Analyse von scheinbaren oder wirklichen

Komposita. Das a- von asura«Dämon» und asita «schwarz» empfandman
als das negierende a- ; aus der Deutung «Un-gott» «un-weiß» entnahm

man ein sura « Gott» und ein sita «weiß» ; auch die vedische Göttin Diti
dürfte entsprechender Analyse von Aditi ihre Existenz verdanken. Aus

nästika «Atheist» (der na asti «ist nicht» sagt) gewann man ein Gegenstück

ästika «der Gläubige». Ein dhava «Gatte» erschloß man aus vidhavä

(gleich nhd. Witwe lat. vidua) mit der Auffassung vi-dhavä «deren Gatte

weg ist». Aus Ganesa (gana-isa) «Herr der Scharen» als Beiname des

£iva ergab sich durch neue Interpretation ein gana «Dämon» bzw. plur.
«Dämonen». Auf ein däva «Wald» führte die Deutung von dävägni als

«Wald(brand)feuer». Der Mond wurde unter anderem im Prakrit
benannt als udu-pai gleich skt. rtu-pati «Herr der Jahreszeiten»; doch galt

er auch als Herr der Sterne ; daraus folgerte man ein udu «Stern». Indra

führte im Rigveda den Beinamen saci-pati «Herr der Kraft»; die zweite

Bedeutung von pati, nämlich «Gatte», erlaubte die Auffassung «Gatte
der Sacï» ; das ist der Ursprung des Namens und damit der Existenz von
Indras Gattin.

Den größten Zuwachs aber an Wörtern bringen natürlich die normalen

Neuerungen in der Wortbildung, also die Komposita und die

Suffixableitungen. Nur zwei der geläufigsten Suffixe seien hier als

Repräsentanten von Deverbativen und Denominativen genannt. Das von Verben

ableitende -ana für Adjektiva und substantivierte Neutra begegnete
schon oben in den unter «Auge» genannten iksana nayana ; es leitet auch

direkt von Kausativen ab unter Weglassung des -ay-, selbst von denen



214 M- leumann: Merkmale des sanskrit
auf p: kärana «Bewirkung», arpana «Darreichung», sthäpana «das

Aufstellen». Das andere ist das von Nomina ableitende Adjektivsuffix -in der

Bedeutung «versehen mit», etwa in den ebenfalls oben genannten sasin

paksin und hastin. Bei den Komposita ist der einfachste Fall die Variation
der Vorderglieder durch Synonyma, vgl. oben unter «Mond» die beliebig

vertauschbaren Vorderglieder für «Nacht». Wichtiger aber ist die
starke Ausbreitung zweier an sich ererbter Kompositionstypen. Der eine
sind die verbalen Rektionskomposita, unter denen besonders die späteren

mit einsilbigen Schlußgliedern auf -a von Wurzeln auf -ä auffallen,

go-pa «rinder-hütend, Hirt», nr-pa «männer-schützend, Fürst» (auch als

Verkürzung aus nr-pati «Männer-herr» aufgefaßt) oder madhu-pa «ho-

nig-trinkend, Biene», dvi-pa (oben unter «Elefant») ; auch kha-ga «Vogel»

(gä und gam «gehen»), giri-sa «berg-bewohnend, Siva» (se

«liegen»), dvi-ja «zweimal-geboren» (Wurzel jan- und ja). Der andere sind

die Determinativkomposita (sog. Tatpurusa) aus zwei Substantiven, wie
deva-loka «Götter-weit», udu-pati «Zeiten-herr, Mond». An sich sind

uns von Homer her bei den Götternamen feste Be- und Umschreibungen
als Kunststilmittel vertraut, etwa für den Himmelsgott und Göttervater
Zeus dem Namen beigesetzte sogenannte schmückende Beiwörter wie
hochdonnernd, schwarzwolkig, im Äther wohnend, oder in Vertretung
des Namens genealogische oder funktionale Bezeichnungen wie Kronos-
sohn (Kronion, Kronide), Gatte der Hera (posis Hères). Das Sanskrit
verwendet in noch höherem Maße solche Umschreibungen, aber eben in
Form von Komposita : mit Ganesa wird, wie erwähnt, Siva bezeichnet ;

als Gatte der Umä führt er den Namen Umä-pati ; nur durch solchen
Gebrauch wurde es möglich bacì in rigved. saci-pati als Namen der Indrânï,
der Gattin des Indra zu verstehen. Der Liebesgott Käma («Begierde»)
führt neben anderen Namen wie Kandarpa,Manmatha,Madana auch die
feste Benennung An-anga «körperlos»; ätiologisch wird sie gedeutet aus

einer mythologischen Begebenheit, wonach Siva im Zorn ihn durch die

Glut seines Blickes zu Asche verbrannte. Im Sanskrit sind, wie man sieht,
stärker als in anderen Dichtersprachen Stilmittel zu Elementen des



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 2IÇ

Wortschatzes geworden, immerhin nicht so wie im Altnordischen die

Kenningar.
Der Hauptanteil der im Vorausgehenden aufgeführten typisch

kunstsprachlichen Erscheinungen gehört zum Wortschatz. Das läßt sich beim
Sanskrit wohl verstehen. Wenn Päninis Grammatik als Norm gesetzt
wurde für gültigen Sprachgebrauch, so war damit die Erweiterung des

Wortschatzes durch Verfahren der Wortbildung freigegeben : eine
normierende Grammatik legt in erster Linie die Formenlehre fest; zwar
kommt bei Panini auch vieles aus der Wortbildung zur Sprache, aber in
einer nach unseren Vorstellungen unsystematischen Form und vorwiegend

mit negativen Feststellungen, also in praxi mit Verboten bestimmter

Ableitungen. Und dieser Entfaltung der Wortbildung kam allgemein
eine Eigenschaft des Sanskrit zu Hilfe, die andere Sprachen nicht in
gleichem Maße zeigen : die offenliegende Analysierbarkeit schon des alten

Wortschatzes, sowohl der Komposita wie der von Verben oder von
Nomina abgeleiteten Nomina ; und durch die Besonderheiten der äußeren

Wortfugen, durch die Rückumsetzung der rigvedischen Sandhi-For-

men inPausa-Formen waren die Sanskritsprecherwohl vorbereitetaufdie

innere Wortzergliederung. Die etymologische Durchsichtigkeit lud
geradezu ein zu Weiterbildungen. Also diese Erweiterung des Wortschatzes

ist in vieler Hinsicht durchaus eine normale Spracherscheinung, nur
hier gefördert durch besonders günstige Bedingungen.


	Merkmale des Sanskrit als Brahmanensprache und als Kunstsprache

