Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Merkmale des Sanskrit als Brahmanensprache und als Kunstsprache
Autor: Leumann, Manu

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MERKMALE DES SANSKRIT ALS BRAHMANENSPRACHE
UND ALS KUNSTSPRACHE

MANU LEUMANN

UNIVERSITAT ZURICH

Heinz Haffter sexagenario

Das klassische Sanskrit hat sich in Vorderindien seit dem 4. Jahrhundert
unserer Zeitrechnung als eine gehobene Literatursprache durchgesetzt;
es ist, wie man seit langem sagt, eine Kunstsprache, was ja wohl auch der
Name samskrta «zugerichtet» zum Ausdruck bringen soll. Freilich ist der
Terminus «Kunstsprache» schillernd. Im Kern soll damit das Sanskrit
den mittelindischen Mundarten und Dialekten gegeniibergestellt sein,
die sich des Rufes natiirlicher Sprachen erfreuen. Dariiber hinaus be-
trachtet man es geradezu als kiinstliche Sprache, insofern es nur in der
Literatur und besonders in der Dichtung Verwendung fand, aber nicht
als Verkehrssprache diente.

Im Grunde ist jedenfalls jede dichterische Sprache eine Kunstsprache,
auch etwa Homers Griechisch, Vergils Latein, Dantes Italienisch. Damit
ist gemeint, daB diese Sprachformen zwar iiber den Mundarten und
Dialekten und selbst tiber der Umgangssprache der gebildeten Schichten
stehen, aber doch eine konventionelle Sprachform darstellen und nicht
nur als Individualsprache dieser Dichter gelten diirfen. Diese konven-
tionellen Sprachformen enthalten eben eine ganze Anzahl von Sonder-
elementen, die der gesprochenen Sprache fehlen. Aber natiirlich hatten
alle solche Kunst- oder Literatursprachen in ihrer Vorgeschichte eine
natiirliche Grundlage.

Eine friihere Stufe, das sogenannte jungvedische Sanskrit, war bis in
die Zeit des Panini (5. oder 4. Jh. v. Chr.) die allgemeine Umgangssprache
der Brahmanen in den verschiedenen vedischen Schulen, oder etwas
enger formuliert : es war deren Diskussionssprache bei den theologisch-



208 M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

philosophischen Auseinandersetzungen, und damit auch die Sprachform,
die die Gurus in der Unterweisung ihrer Schiiler verwendeten. Doch
der Weg der Entwicklung des Sanskrit von einer Umgangssprache der
Brahmanen zu einer fixierten Literatursprache ist dunkel; rein chrono-
logisch bildet das weniger streng geregelte sogenannte epische oder vor-
klassische Sanskrit des Mahabharata und Ramayana eine Zwischenstufe?.
Die hier verborgene Schwierigkeit sei wenigstens angedeutet : das klas-
sische Sanskrit des 4. Jahrhunderts n. Chr. ist die von Panini 700 Jahre
frither kodifizierte Sprachform. Der normierende Einflu der an sich die
alte brahmanische Diskussionssprache beschreibenden Grammatik des
Panini kommt also erst sehr verspatet zum entscheidenden Durchbruch;
diese Grammatik bleibt dann maBigebend fiir Entwicklung und Entfal-
tung aller in Sanskrit abgefa3ten Literatur.

DaB Panini selbst nicht so sehr eine literarische Kunstsprache, son-
dern den lebendigen Sprachgebrauch der Brahmanen in seinen Regeln
fixierte, dafiir zeugen einige seiner Lehrsitze: er redet von Sprachab-
weichungen der Ostlichen (am Ganges unterhalb Patna) und der Nord-
lichen (vermutlich in Taksila) ; manche von diesen Angaben kdnnen sich
nicht auf Literatur beziehen, da die Erscheinungen nur im Dialog, in
gesprochener Rede zu beobachten waren, und doch kénnen sie auch
keinesfalls dem Mittelindischen angehtren. Den Nordlichen schreibt
er etwa zu den Dual matara-pitarau (statt matd-pitarau) «Mutter und Va-
ter, Eltern», den Ostlichen die Steigerungsformen eka-tara und -tama
«einer von zweien bzw. von mehreren» oder bestimmten Gebrauch der
Pluti, d. h. einer emphatischen Vokaldehnung der Aussprache im Voka-
tiv (6,3,32; §,3,94; 8,2,86). Und ebenso vermerkt er gelegentlich
Erscheinungen der Bhasa, der Umgangssprache, wie Fem. sakhi «Freun-
din, Gefdhrtin», oder -am statt ved. -am der Duale avam yuvam «wir
beide, ihr beide», oder Pluti der Endsilbe des ersten Gliedes einer Dop-
pelfrage (4,1,62; 7,2,88; 8,2,98).

1. Reiche Information bietet L. Renou, La langue sanscrite, Paris 1956, bes. S. 81 ff. Siehe
auch H.Jacobi, Was ist Sanskrit? Scientia 14 (Bologna 1913), S.251-274.



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 209

Aber selbst genaue grammatische Feststellungen, die die Schriftstel-
ler als verpflichtend anerkennen, kénnen einer Sprachform nicht voll-
kommene Unverinderlichkeit sichern. Jede literarische Kunstsprache
1aBt unauffillig mit der Zeit manche Ausdrucksmoglichkeiten fallen, so
das Sanskrit den alten vedischen Konjunktiv. Sie zeigt aber auch, abge-
sehen von allfilligen Lehnwortern aus nicht-indoarischen Sprachen,
positive Verinderungen durch Aufnahme neuer Elemente aus verschie-
denen Quellen, sei es aus dlterer meist schon schriftlich oder mnemo-
technisch fixierter Literatur (wie z.B. das Neuhochdeutsche in der Ro-
mantik mittelalterliche mhd. Wérter wie Recke und Degen «Held» neu
belebt hat) oder aus ilterer oder gleichzeitiger gepflegter Umgangsspra-
che; ja sie entfaltet selbst in interner Entwicklung neue Ausdrucksmog-
lichkeiten. All das findet sich sowohl im alten vorklassischen als auch im
klassischen Sanskrit, und es sei hier mit Beispielen belegt.

Manches im Sanskrit stammt als bewahrter, aber normalisierter Ar-
chaismus aus alter vedischer ﬁberlieferung, so am sichtbarsten der Satz-
Sandhi, d.h. die lautliche Angleichung des Wortauslauts an den folgen-
den Wortanlaut im Satzzusammenhang. Von Elementen der Flexion sei
die Beschrankung der Infinitive auf die einzige Form auf -tum (die Ent-
sprechung zum lateinischen ersten Supinum auf -tum genannt. Eine po-
sitive innere Entfaltung ist der Prekativ als Variation des Optativs.

Als Neuerungen der gesprochenen Sprache seit jungvedischer Zeit,
etwa des 7. bis 5. Jahrhunderts, erwiesen sich bestimmte morpholo-
gisch-syntaktische Erscheinungen durch die allmihliche Zunahme ihres
Gebrauchs, darunter das umschriebene Perfekt des Typus mantrayam asa
«er beriet», die Bildung krtavan «gemacht habend» bzw. «er machte»,
die passive und nominale Ausdrucksweise mit -ta-Partizip, etwa tena
prstam «durch ihn (wurde) gefragt» d.h. «er fragte». Ganz evident aus
gesprochener Sprache stammt das aus bhagavan «der Ehrwiirdige» ver-
kiirzte bhavan als ehrfurchtsvolles «du», der zugehorige lautlich prakri-
tische Vokativ bhagos aus jungved. bhagavas und die daraus oder aus *bha-
vas weiter verkiirzte Interjektion bhos.

14



210 M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

Nicht wenige Sanskritwdorter verraten durch ihre Lautgestalt ihre
Herkunft aus einem Dialekt, wie unten noch mit Beispielen belegt wird.
Freilich sind uns diese mittelindischen Mundarten, die sogenannten Pra-
krits, fast nur bekannt als gehobene literarische Sprachen. Als solche
sind sie nicht nur vom gesprochenen Prakrit distanziert, sondern viele
Sanskritworter sind in ihnen rein duBlerlich lautlich in Prakritformen
transponiert, ganz besonders in den Dramendialekten. Und umgekehrt
trifft man kiinstliche Sanskritisierungen von Prakritwortern. Die gegen-
seitigen Entlehnungsméglichkeiten seien symbolisiert mit skt. mrtsna
«Staub», Prakritform masina, zuriicksanskritisiert masrna und mit skt.
abhi-ksanam neben dem aus pkt. abhikkhanam in Anlehnung an skt. abhiks
«anblicken» zuriicksanskritisierten abhiksnam «jeden Augenblick».

Im Gefolge der Prakrits hat die Umgangssprache der Brahmanen ver-
mutlich die Ausbreitung des -tas (der Entsprechung zu lat. -tus in fundi-
tus «von Grund auf») als neue Ablativendung durchgefiihrt und auch
wohl den Dativ der Person (nicht den der Sache) allmahlich durch den
Genitiv ersetzt.

Andere Keime kamen nur in der reinen Kunstsprachentradition des
Sanskrit selbst zur Entfaltung, so am auffalligsten die Wortzusammen-
setzung, in der die Stammform des Nomens im Vorderglied funktionell
fiir beliebige Kasusformen als Ersatz dienen konnte ; das ist eine Auswei-
tung alter ererbter Typen. Ein Sonderfall ist die verbale Umdeutung der
Besitzkomposita mit -ta-Partizip als Vorderglied: krta-aijali «mit ge-
machtem afijali», aufgefaBt als «nachdem er aifijali (Hindezusammenle-
gung) gemacht hatte», oder vita-foka «nachdem ihm der Kummer ge-
schwunden war».

Nach den Parallelen anderer literarischer Kunstsprachen darf man
auch im Wortschatz des Sanskrit eindrucksvolle Besonderheiten erwar-
ten. Zwar befindet sich der Forscher hier insofern in ungiinstiger Lage,
als ihm nur ungeniigende lexikalische Hilfsmittel zur Verfiigung stehen,
um Chronologie des Aufkommens und allfillige Verteilung auf einzelne
Literaturgattungen zu verfolgen. Aber ein Punkt ist von Anfang an her-



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 211

vorstechend : der Reichtum an sogenannten Synonymen, also das Beste-
hen von verschiedenen Wortern fiir einen und denselben Begriff ; und zu
ihm tritt noch hinzu ein ungewohnter Bedeutungsreichtum einzelner
Warter, also eine weitreichende Homonymitit ; das hat bereits der be-
rithmte arabische Historiker al-Biriini bei seinem Aufenthalt in Indien
zu Anfang des 11. Jahrhunderts beobachtet.

Zunichst sei der Wortreichtum, dem keine ﬂbersetzung Geniige tun
kann, mit ein paar Beispielen gezeigt; die jeweilige Herkunft als Dia-
lektizismen, Archaismen oder Pseudoarchaismen, natiirliche oder
kiinstliche Bildungen soll danach an einzelnen Termini erlautert werden.
Den Synonymenreichtum mag eine Auswahl von Bezeichnungen fiir
«Auge», «<Mond», «Vogel» und «Elefant» veranschaulichen; die beige-
gebenen Ubersetzungen sollen einzig an die Etymologie erinnern.
Auge: aksi, caksus, iksana und locana «blickend », nayana und netra «fiih-
rend». —Mond: candra «leuchtend», candra-mas, Sita-rasmi «kalt-strah-
lign, amrtamsu «nektar-strahlig», bindu « Tropfen», rajani-kara «nacht-
machend», ksapd-cara «nacht-wandelnd», nisa-pati «Nacht-herr», udu-
pati (s. unten), sasin «mit Hase versehen» und sasanka «mit Hase als Zei-
chen» (im Mond vermeinten die Inder einen Hasen zu sehen). — Vogel:
vayas (s.unten), $akuna, paksin und patatrin «mit Fliigeln versehen», kha-
ga und khe-cara «im Luftraum gehend, sich bewegend», pata(m)-ga
«Flug-geher», anda-ja «ei-geboreny, dvi-ja «zweimal-geboren» (als Ei
und als Kiiken ; dvija auch «Brahmane» und, im Hinblick auf die Milch-
zihne, «Zahny). — Elefant: ibha, gaja, karenu, matanga, ndga (meist
«Schlange», «Elefanty» nach dem Riissel ?) ; vom Riissel als Hand und von
denStoBzihnen benannt als hastin und karin «mit Hand versehen», dantin
«mit Zihnen versehen»; dvi-pa «zweimal trinkend» (mit Riissel und
mit Kehle) ; pilu (niedriges Wort, entlehnt).

Beim Namenreichtum des Elefanten fiihlt man sich erinnert an die
vielen Be- und Kennzeichnungen des Kamels in der arabischen vorisla-
mischen Dichtung. Doch ist Funktion und kultureller Hintergrund
durchaus verschieden: fiir die nomadischen Beduinen ist das Kamel,



212 M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

ganz besonders das eigene Reitkamel, ihr edelster und vertrautester Be-
sitz; so bringt jede Bezeichnung irgendein besonderes geschitztes Merk-
mal zum Ausdruck. Davon ist nichts zu spiiren bei den indischen Namen
fiirr Elefant oder Pferd, hier haben die Dichter in keiner Weise ein per-
sonliches Verhiltnis zu dem Reittier, das sie zu erwihnen haben.

Dialektwdrter geben sich am leichtesten durch eine unsanskritische
Lautform zu erkennen. Am verbreitetsten ist I neben und statt r (sowohl
fiir idg. r als I), gelegentlich mit differenzierter Bedeutung: roman und
lIoman «Korperhirchen» (mit anu-loma), rohita lohita «rotlich», rih lih
«lecken», car cal «sich regen», jvar «fiebern» und jval «brennen, leuch-
ten», zu sru «hdren» gehort sloka «Ruhm ; Strophe»; aram «passend»
und alam «genug» (beide auch mit kar «machen»); pary-arika und paly-
arika « Ruhebett» (dazu aus pkt. pallaiika nhd. Palankin); bhiruka bhiluka
«furchtsam», madhura und -la «siiB», sukra und sukla «klar, hell », ksudra
und *ksudla ksulla «klein, winzig» ; paldy- «fliechen», der 3.pl. paldy-anti
entspricht 3.pl. pard-yanti «sie gehen weg»; skt. lgjjati und rajjati
«schamt sich» ist Prakritismus neben echtskt. rajyate «errstet». — Pkt.
at fiir echtskt. re zeigen : nat neben nrt «tanzen» ; ut- pra- ni- und vi-kata mit
spezialisierten Bedeutungen, aus -krta; katu «scharf» zu gr. kratys, vgl.
got. hardusnhd. hart. Entsprechend dohada dohada pali dohala pkt. dohala
«Schwangerschaft(sgeliist) », etymologischvonpkt. *duhad( a) gleich skt.
dvi-hrd «zwei-herzig, schwanger». — Eine Prakritform ist Govinda, Bei-
name des Krsna, interpretiert als «Finder der Kiihe», fiir echtskt. go-
pendra (gopa-indra) «Hirten-herr». — sahdya «Gefihrte», gedeutet als
saha-aya «Mit-geher», ist vervollstindigtes Paradigma von Akk. pkt.
sahdyam gleich skt. sakhdyam von sakhi. — katipaya «einige» ist flektiert
aus kati (‘a)pi, volkstiimlich nach ko ’pi, kapi, pkt. ntr. kimpi «irgend
einer».

Als Proben von Woértern, die ihren Ursprung kiinstlicher oder irr-
tiimlicher Deutung von Rigveda-Stellen verdanken, seien vayas «Vogel»
und tadit «Blitz» genannt. Vom alten vi- «Vogel», der Entsprechung zu
lat. avis, begegnet im Rigveda fast nur der Nom. pl. vayas; aus dessen



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 213

grammatischer Umdeutung etwain RV 1, 103, 7 oder 10, 127, 4 stammt
das -as-Neutrum, oft mit kollektiver Bedeutung. Dem rigved. Adjektiv
talit «<nahe» entspricht rein lautlich skt. tadit fem. «Blitz» ; eine der bei-
den Bedeutungen, sehr wahrscheinlich die zweite, ergab sich aus falscher
Interpretation von RV 1,94,7 «du (Agni), der du selbst fern seiend,
gleichsam ¢. hindurch leuchtest», dire cit san talid ivati rocase.

Uberraschende neue Worter entsprangen der volksetymologischen,
d. h. etymologisch unrichtigen Analyse von scheinbaren oder wirklichen
Komposita. Das a- von asura « Damon » und asita «schwarz» empfand man
als das negierende a- ; aus der Deutung «Un-gott» «un-weifl» entnahm
man ein sura « Gott» und ein sita «weill» ; auch die vedische Gottin Diti
diirfte entsprechender Analyse von Aditi ihre Existenz verdanken. Aus
ndstika « Atheist» (der na asti «ist nicht» sagt) gewann man ein Gegen-
stiick dstika «der Glaubige». Ein dhava « Gatte» erschloB man aus vidhava
(gleich nhd. Witwe lat. vidua) mit der Auffassung vi-dhava «deren Gatte
weg ist». Aus Ganesa (gana-isa) «Herr der Scharen» als Beiname des
Siva ergab sich durch neue Interpretation ein gana «Dimon» bzw. plur.
«Damonen». Auf ein ddva «Wald» fiihrte die Deutung von davdgni als
«Wald(brand)feuer». Der Mond wurde unter anderem im Prakrit be-
nannt als udu-pai gleich skt. rtu-pati «Herr der Jahreszeiten» ; doch galt
er auch als Herr der Sterne ; daraus folgerte man ein udu «Stern». Indra
fiihrte im Rigveda den Beinamen saci-pati «Herr der Kraft» ; die zweite
Bedeutung von pati, ndmlich « Gatte», erlaubte die Auffassung «Gatte
der Saci»; das ist der Ursprung des Namens und damit der Existenz von
Indras Gattin.

Den groBten Zuwachs aber an Wértern bringen natiirlich die norma-
len Neuerungen in der Wortbildung, also die Komposita und die Suf-
fixableitungen. Nur zwei der geliufigsten Suffixe seien hier als Repri-
sentanten von Deverbativen und Denominativen genannt. Das von Ver-
ben ableitende -ana fir Adjektiva und substantivierte Neutra begegnete
schon oben in den unter « Auge » genannten iksana nayana; es leitet auch
direkt von Kausativen ab unter Weglassung des -ay-, selbst von denen



214 M. LEUMANN: MERKMALE DES SANSKRIT

auf p: kdrana «Bewirkung», arpana «Darreichung», sthdpana «das Auf-
stellen». Das andere ist das von Nomina ableitende Adjektivsuffix -in der
Bedeutung «versehen mit», etwa in den ebenfalls oben genannten $asin
paksin und hastin. Bei den Komposita ist der einfachste Fall die Variation
der Vorderglieder durch Synonyma, vgl. oben unter «<Mond» die belie-
big vertauschbaren Vorderglieder fiir «Nacht». Wichtiger aber ist die
starke Ausbreitung zweier an sich ererbter Kompositionstypen. Der eine
sind die verbalen Rektionskomposita, unter denen besonders die spate-
ren mit einsilbigen SchluBgliedern auf -a von Wurzeln auf - auffallen,
go-pa «rinder-hiitend, Hirt», nr-pa «manner-schiitzend, Fiirst» (auch als
Verkiirzung aus nr-pati «Manner-herr» aufgefaBt) oder madhu-pa «ho-
nig-trinkend, Biene», dvi-pa (oben unter «Elefant»); auch kha-ga «Vo-
gel» (ga und gam «geheny), giri-sa «berg-bewohnend, Siva» (fe «lie-
geny), dvi-ja « zweimal—geboren » (Wurzel jan- und j@). Der andere sind
die Determinativkomposita (sog. Tatpurusa) aus zwei Substantiven, wie
deva-loka «Gotter-welt», udu-pati «Zeiten-herr, Mond». An sich sind
uns von Homer her bei den Gtternamen feste Be- und Umschreibungen
als Kunststilmittel vertraut, etwa fiir den Himmelsgott und Gottervater
Zeus dem Namen beigesetzte sogenannte schmiickende Beiwdrter wie
hochdonnernd, schwarzwolkig, im Ather wohnend, oder in Vertretung
des Namens genealogische oder funktionale Bezeichnungen wie Kronos-
sohn (Kronion, Kronide), Gatte der Hera (posis H&rés) . Das Sanskrit ver-
wendet in noch hoherem MaBe solche Umschreibungen, aber eben in
Form von Komposita: mit Ganesa wird, wie erwéhnt, Siva bezeichnet;
als Gatte der Uma fiihrt er den Namen Uma-pati ; nur durch solchen Ge-
brauch wurde es méglich Saci in rigved. saci-pati als Namen der Indrani,
der Gattin des Indra zu verstehen. Der Liebesgott Kama («Begierde»)
fiihrt neben anderen Namen wie Kandarpa, Manmatha, Madana auch die
feste Benennung An-anga «korperlos» ; tiologisch wird sie gedeutet aus
einer mythologischen Begebenheit, wonach Siva im Zorn ihn durch die
Glut seines Blickes zu Asche verbrannte. Im Sanskrit sind, wie man sieht,
stirker als in anderen Dichtersprachen Stilmittel zu Elementen des



ALS BRAHMANENSPRACHE UND ALS KUNSTSPRACHE 21§

Wortschatzes geworden, immerhin nicht so wie im Altnordischen die
Kenningar.

Der Hauptanteil der im Vorausgehenden aufgefiihrten typisch kunst-
sprachlichen Erscheinungen gehort zum Wortschatz. Das liBt sich beim
Sanskrit wohl verstehen. Wenn Paninis Grammatik als Norm gesetzt
wurde fiir giiltigen Sprachgebrauch, so war damit die Erweiterung des
Wortschatzes durch Verfahren der Wortbildung freigegeben : eine nor-
mierende Grammatik legt in erster Linie die Formenlehre fest; zwar
kommt bei Panini auch vieles aus der Wortbildung zur Sprache, aber in
einer nach unseren Vorstellungen unsystematischen Form und vorwie-
gend mit negativen Feststellungen, also in praxi mit Verboten bestimm-
ter Ableitungen. Und dieser Entfaltung der Wortbildung kam allgemein
eine Eigenschaft des Sanskrit zu Hilfe, die andere Sprachen nicht in glei-
chem MaBe zeigen: die offenliegende Analysierbarkeit schon des alten
Wortschatzes, sowohl der Komposita wie der von Verben oder von
Nomina abgeleiteten Nomina; und durch die Besonderheiten der dufe-
ren Wortfugen, durch die Riickumsetzung der rigvedischen Sandhi-For-
men in Pausa-Formen waren die Sanskritsprecher wohl vorbereitet aufdie
innere Wortzergliederung. Die etymologische Durchsichtigkeit lud ge-
radezu ein zu Weiterbildungen. Also diese Erweiterung des Wortschat-
zes ist in vieler Hinsicht durchaus eine normale Spracherscheinung, nur

hier gef(’irdert durch besonders giinstige Bedingungen.



	Merkmale des Sanskrit als Brahmanensprache und als Kunstsprache

