
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Lotusstab und Lotusstabträger in der Ikonographie des Lamaismus

Autor: Hummel Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145994

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER
IN DER IKONOGRAPHIE DES LAMAISMUS

VON SIEGBERT HUMMEL
PLOHN

In meiner Beschreibung eines lamaistischen Gemäldes der Sammlung für
Völkerkunde der Universität Zürich habe ich auch kurz ein ziemlich
seltenes ikonographisches Zeichen des Lamaismus erwähnt'. Man sieht

es in der unteren Bildhälfte. Es ist als mKhan-slob-chos-gsum bekannt

geworden. Aus einem See, angedeutet durch Enten, erblüht ein Lotus
als Träger eines Schwertes. In diesem Arrangement entspricht mKhan

Gelehrter) dem indischen Meister und Missionar Shäntirakshita

(tib. : Thams-cad-mkhyen-pa-zhi-ba-'tsho) und dem See, der auch als

Meer des Wissens verstanden wird. Shäntirakshita war unter dem König
Khri-srong-lde-btsan (7££—797) nach Tibet gekommen, wo er wesentlich

an der Begründung und Installation des Buddhismus beteiligt war.
Slob bezieht sich aufden Meister (tib. : Slob-dpon) Padmasambhava, den

Mitarbeiter des Shäntirakshita, unter Hinweis auf den Lotus, da

Padmasambhava der Lotusgeborene heißt (tib. : Pad-ma-'byung-gnas). Chos

als letztes Glied der Dreiheit (gsum) ist eine Abkürzung für Chos-rgyal
(skr. : Dharmaräja Gesetzeskönig), den tibetischen Herrscher, der
als Inkarnation des göttlichen Herrn der Weisheit, Manjushrî, gilt, dessen

Attribut das Schwert ist. Damit dürfte die Auffassung widerlegt sein,
daß es sich bei dem Zeichen im Lotus um etwas anderes als um ein
Schwert handeln müsse, da doch die Blutrinne fehle. Wer tibetische
Schwerter kennt, weiß, daß diese sehr oft ohne diese Rinne sind.

Die Dreiheit aus mKhan, Slob und Chos findet sich auch aufder Rückseite

einer seltenen Bronzeschale in deutschem Privatbesitz, die ich schon

1948 und dann nochmals 195^0 in einer besonderen Untersuchung be-

1. Ein Parivära des Gautama Buddha (in: Asiatische Studien, XVII, 1964, 1-2, S. 20-24).



l68 S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRÄGER

sprochen habe2. Nach den Stilkriterien stammt die Schale mit einem
Durchmesservon 41,5; cm aus der Zeit zwischen 12 £o und 13 ro. Ein
ähnliches Stück wird im Naprstek-Museum in Prag aufbewahrt3. Unter dem
Zeichen mKhan-slob-chos-gsum ist eine zum Teil schwer lesbare Inschrift

eingraviert. Darin heißt es, daßKun-dga'-rgyal-mtshan (1182 bis i2çi),
der auch als 'Jam-mgon-kun-dga'-rgyal-mtshan und als Sa-skya Mahäpan-
dita (tib. : Sa-skya-pan-chen) auftritt und nicht nur ein Förderer der
bildenden Künste, sondern selbst ein Maler war, den Pad-mkhar-can

(Lotusstabträger bzw. Mit Lotusstab) eigenhändig an die Tempelwand in Sa-skya

gezeichnet und in der lamaistischen Ikonographie populär gemacht habe.

Dieser Sa-skya-Pandita war als Neffe des Grags-pa-rgyal-mtshan (geb.

1147)4 ein Nachkomme des dKon-mchog-rgyal-po (geb. 1034), der das

Kloster Sa-skya mit einer leiblichen Erbfolge seiner Äbte begründete.
Die mächtigen Hierarchen von Sa-skya waren bekanntlich einst die
tatsächlichen Herrscher über Tibet, bis sie darin von den reformierten

sogenannten Gelbmützen abgelöst wurden. Der Neffe des Sa-skya-Pandita
und Sohn des Zangs-tsha-bsod-nams-rgyal-mtshan war dann der
berühmte 'Phags-pa-blo-gros-rgyal-mtshan (123Ç-1279), der sich wie
schon Sa-skya Pandita und dann später der 3. Dalai-Lama bSod-nams-

grya-mtsho (1Ç43-1 £88) bei der lamaistischen Missionierung der
Mongolen besonders hervorgetan hatte. Der 3. Dalai-Lama gilt darum
auch als Inkarnation des 'Phags-pa5. Die ganze Erbfolge der Sa-skya-
Hierarchen wird als Inkarnationsreihe des Manjughosha (tib. : 'Jam-
dbyangs), einer Form des Manjushrî (tib. : 'Jam-dpal), betrachtet. Der

Ursprung dieser Reihe wird in Vajradhara gesehen. Im Einweihungszere-

2. Der Lotusstabträger (in: Archiv f. Ostasien, I, i, S. 13). - S.Hummel, Lamaistische

Studien, Leipzig 1950, Kap. IV.
3. L. Jisl-V.Sis-J. Vanis, Tibetische Kunst, Prag 1958, Tafel 108 u. 109.
4. Grags-pa war ein Sohn des Kun-dga'-snying-po (geb. 1092) und der Enkel des Gründers

von Sa-skya. - Eine Abb. des Sa-skya Pandita bringt beispielsweise E. Pander-A. Grünwedel,
Das Pantheon des Tschangtscha Hutuktu, Berlin 1890, Nr. 38. - Sarat Chandra Das,
Contributions on the Religion and History of Tibet (in: JASB 1882, Tafel IV). - «Mythologie
Asiatique Illustrée», Paris 1928, S. 149, Abb. 36.

5. T.Schmid, Saviours ofMankind, Stockholm 1961, S. 26 u. Tafel VI.



S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRÄGER 169

moniell schauen die Sa-skya-Äbte diesen ihren geistlichen Inspirator in
ikonographischer Gestalt. Merkwürdig ist aber, daß zum Beispiel Kun-

dga'-snying-po auch als Inkarnation des Avalokiteshvara (tib. : sPyan-ras-

gzigs), eines Angehörigen der in nordwestindisch-kâshmïrischen Gebieten

entstandenen sogenannten Lotus(Padma)-Familie, gilt6, während

Manjushrî zur wesentlich älteren Tathägata-Familie gehört. So findet
sich auch 'Phags-pa nicht nur in der Vorgeburtenreihe des berühmten

lCang-skya-rol-pa'i-rdo-rje (1714-1804 [1717-1786]), der eine
Inkarnation des Manjushrî und zugleich des bDe-mchog war, sondern auch im

3. Dalai-Lama verkörpert, der als Inkarnation des Avalokiteshvara, Ami-
täbhas Bodhisatva, gilt. Sa-skya-Pandita wiederum sieht man in die

Vorgänger der Pan-chen-Lamas von bKra-shis-lhun-po eingereiht, die als

Manifestationen des Amitâbha ebenfalls zur Lotusfamilie gehören7. Hinter

diesen komplizierten Vorstellungen verbirgt sich die merkwürdige
Überzeugung, daß ein und dieselbe Gestalt eines lamaistischen Heiligen
in einem irdischen Leben die Inkarnation von verschiedenen Angehörigen

des lamaistischen Pantheons zugleich sein kann.

Manjushrî (tib. : 'Jam-dpal), einst der bedeutendste der Bodhisatvas,
wird schon im Saddharma-Pundarlka-Sütra genannt, das in den ersten
beiden Jahrhunderten n. Chr. entstanden ist. Aber auch im Manjushri-
mülakalpa steht Manjushrî im Vordergrund. Dieses Werk dürfte spätestens

im 8.(-10.) Jahrhundert seine endgültige Fassung erhalten haben,

wenn es auch in seinen Ursprüngen viel älter sein wird. Ins Tibetische
ist es wahrscheinlich schon unter Khri-srong-lde-btsan übersetzt
worden8. In der Farbe des Körpers meist gelb, gilt Manjushrî als Herr über
die transzendente Weisheit. In seiner ältesten Gestalt trägt er eine
Lotusblüte. Bekannter ist er jedoch mit einem Schwert in der erhobenen

6. T.Schmid, I.e., S. 24 u. Tafel V.
7. In dem von A. Grünwedel in seiner «Mythologie des Buddhismus», Leipzig 1900,

Anm. sc, genannten prachtvollen Album der Pan-chen und ihrer Vorgänger ist der Sa-skya-
Pandita der zweite Vorläufer des mKhas-grub (Tafel 6).

8. Vgl. A.Macdonald, Le Manjusrîmûlakalpa, Paris 1958, S.4 (Rezension S.Hummel, in:
Tribus, 12, S.232f.). - Vgl. auch S.Hummel, Die lamaistischen Kultplastiken im Linden-
Museum (in : Tribus, 11, S. 47).



170 s. hummel: lotusstab und lotusstabträger
Rechten und einer Lotusblüte mit einem Buche darin in der Linken. Mit
einem Stirnauge, sitzend oder kniend, von schwarzer oder blauer

Körperfarbe, ist er als Kälamanjushri (tib. : 'Jam-dpal-nag-po) beliebt.
Wenn er auf einem Löwen sitzt, heißt er Simhanäda-Manjushri (tib. :

'Jam-dpal-sgra-seng). Manchmal trägt er in der Krone seinen sogenannten

Dhyänibuddha Akshobhya, seltener Amitâbha, mit dessen Familie
ihn auch gewisse Beziehungen verbinden, zum Beispiel über den Pfau

als Reittier. Als roter, blauer, weißer, meist jedoch gelber Manjushrî-
Jnänasattva (tib. : 'Jam-dpal-ye-shes-sems-dpa') ist er vierarmig mit
Schwert, Buch, Pfeil und Bogen in den Händen. Als roter, manchmal
auch weißer Dharmadhâtuvâgîshvara (tib. : Chos-dbyings-gsung-dbang)
hat er drei oder vier Gesichter (weiß, gelb, orange, rot) und acht Arme
mit Donnerkeil und Glocke zu den vorigen Attributen. In seiner schrecklichen

Form ist er als Yamäntaka (tib. : gShin-rje-gshed) weithin
bekannt. In roter Körperfarbe mit Shakti und drei Gesichtern (rot, blau,

weiß) sowie sechs Armen mit zwei Donnerkeilen zu den Attributen des

'Jam-dpal-ye-shes-sems-dpa' wird er als Mafijuvajra (tib. : 'Jam-rdor)
verehrt. Manjughosha (tib. : 'Jam-dbyangss, die Form des Manjushrî,
die sich in den Sa-skya-Äbten inkarniert, hat einen Kopf und ist meist
weiß. Die Hände sind in Dharmacakramudrä oder die Rechte in Varada-

mudrä und die Linke in Vitarkamudrä gehalten. Buch und Schwert werden

von Lotusblüten getragen. Wenn diese Form des Manjushrî auf

einem Löwen reitet, hängt das linke Bein herab. Als solcher war
Manjughosha vielleicht das Vorbild zu Padmapäni-Simhanäda aus der
Lotusfamilie, der eine ziemlich junge Bildung ist. Eine rötlich-gelbe Abart

(tib. : 'Jam-dbyangs-dmar-gser) schwingt das Schwert in der Rechten

und hält das Buch in der Linken. Als Vajrananga ist Manjushrî ein
Protektor der Liebenden. In den Händen trägt er Schwert, Spiegel, Bogen
und Pfeil mit einer Lotusblüte an der Spitze. Es mögen hier nur einige
der wichtigsten Manifestationen der Gottheit genannt sein. Über weitere

Formen geben die Ikonographien Auskunft9.

9. Vgl. z.B. A.Grünwedel, I.e., Abb.49, 108-111.



S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER 17I

Es ist bekannt, daß göttliche Inkarnationen, die in ihnen selbst

gegenwärtigen Angehörigen des Pantheons oder auch andere Gottheiten, etwa
bei besonderen Riten, nicht nur in bisher bekannten, sondern auch in
neuen Formen und Symbolen geschaut haben und daß sie dadurch die
lamaistische Ikonographie mit neuen Varianten bereicherten. Lokesh

Chandra hat im Zusammenhang mit seinen Arbeiten über die Ikonographie

im Rin-lhan und Rin-'byung diesbezügliche Notizen veröffentlicht10.

So gibt es unter anderen bKa'-gdams-Gottheiten (1. c, S. 190),
solche des Atîsha (S. 194) oder des berühmten Käshnnra-Mahäpandita

(S. 194), ferner Gottheiten aus der Sa-skya-Schule (tib.: Sa-skya-pa),
besonders als Formen des Manjushrî (S. 19c). Nach der Inschrift der
Schale zu urteilen, gehört in die Sa-skya-Schöpfungen, in unserem Falle

zu Kun-dga'-rgyal-mtshan, wahrscheinlich auch der Lotusstabträger
(Pad-mkhar-can).

Was die Inschrift im einzelnen angeht, so habe ich bereits 1948 (1. c.)
eine Übersetzung versucht. Es war mir möglich, die Schale selbst für
längere Zeit zum Zwecke der Deutung zu entleihen. Der Schale lag ein

Photo bei und ein handschriftlicher Rekonstruktionsversuch, der von
anderer Seite auf Grund dieses Photos der Schale unverbindlich
unternommen worden war, aber an einigen Stellen vom tatsächlichen Wortlaut

der Inschrift abweicht, weil dieser auf dem Photo dort, wo die

Schale gerundet ist, im Schatten untergeht.

Die Inschrift und Übersetzung lauten :

Om Svasti/
'Jam-dbyangs-thugs-rje ' i- ' od-kyis-mkhyen-rab-gyi/
padma-rab-rgyas-sa-skya-pandita/

rje-btsun-kun-dga' -rgyal-mtshan-dpal-bzang-po/
padm(a)-kharI-can-gyi-dgos-pa-legs-gthogs-nas/
sa-skya ' i-gtsug-lag-khang-gi-rtsig-ngos-la/
nyid-gyis-phyag-bris-mdzad-pa'i-ri-mo-'di/

io. Lokesh Chandra, The Rin-lhan and Rin-hbyung (in: Oriens Extremus, VIII, 2).



172 S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRÄGER

mnga-ris-dbus-gtsang-mdo-khams-la-sogs-pa'i/

yul-thamd2-kun-tu-'bri-ba'i-srol-bcad-dar/
'di-lta'i-bris-pa'i-gtsug-lag-khang-bzang3-der/
dge-ldan-tshogs-su-khyim-la- 'chal-[m(a)-'byar-zhing]4/
mi-log-nang-ba-rab-tu-brtson-'grus-gyis/
dam-pa' i-skye-bo ' i-gsung-rgyun-dag-las-btsud5/
dGe'o//

Anmerkungen zum Text : 1. khar mkhar. Padm(a)-khar im Versmaß zu zwei Silben

zusammengezogen (vgl. P.Poucha, Le Vers Tibétain, in: Archiv Orientilni, XVIII, 4). —

2. thamd thams-cad (Versmaß!). - 3. 1948: bzar. -4. 1948: 'tshal-ma. Die Inschrift
ist von m(a) an undeutlich. - 5. btsud nach S.Ch. Das, Dictionary, S. 1004, wahrscheinlich
eine Form von gtsud, das für btsugs stehen kann.

Übersetzung :

Om Svasti.

Nachdem sich durch das Licht des Erbarmens1 des 'Jam-dbyangs der
Lotus der Weisheit ausgebreitet hatte, erkannte Sa-skya-Pandita, der

ehrwürdige Kun-dga'-rgyal-mtshan-dpal-bzang-po, die Bedeutung des

Lotusstabträgers und machte selbst eine Handzeichnung von diesem auf
der Wandfläche des gTsug-lag-khang2 des (Klosters) Sa-skya. Dieses Bild
verbreitete sich mit dem Brauch, es zu zeichnen, überall in den Gegenden

von mNga-ris, dBus, gTsang, A-mdo, Khams usw. Bei einem so

geschmückten gTsug-lag-khang [haften dem Ort der frommen Versammlung

keine Irrtümer an]3. Daher habe ich mich, der Lehre des Erhabenen

getreu, mit großem Fleiß den Überlieferungen des heiligen Mannes4
gemäß verhalten (und das Bild des Lotusstabträgers gezeichnet). Heil.

Anmerkungen zur Übersetzung: 1. 1948: kye. — 2. Gebäude für die gottesdienstliche
Versammlung. - 3. Die Inschrift ist hier undeutlich (vgl. die Anm. 4 zum Text). -4. Sa-skya-
Pandita. - Ich danke meinem Kollegen, Herrn Dr. Klaus Sagaster in Bonn, der diese meine
Übersetzung mit dem dortigen tibetischen Lektor, einem gelehrten Lama, durchgesprochen
hat. Dieser hielt thugs-rje in der ersten Zeile (im Original undeutlich) für sicherer als thugs-
kye (briefl.Mitt.v. 20.6. 1964). Nach einem Briefe v. 19. 9. 1964 spricht sich der Lama ebenfalls

für btsud (Form von gtsud für btsugs) aus.

Die Vorderseite unserer Schale zeigt einen Yogî auf einem Tiger. In

der rechten Hand schwingt er ein Schwert, in der linken hält er eine



S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND L OTUSSTABTRAG ER I73

Schädelschale. Daß wir es bei diesem Tigerreiter mit einer Manifestation
des Manjushrî zu tun haben und die Gestalt somit in engster Beziehung

zu dem aufder Rückseite angebrachten Zeichen mKhan-slob-chos-gsum
und zur Inkarnationsreihe der Äbte von Sa-skya steht, wird auch nicht
dadurch widerlegt, daß zum Schwert das Buch als Darstellung der

Prajnâpâramitâ fehlt. Auch 'Jam-dpal-nag-po kommt ohne Buch vor. Wenn
die Gottheit auf einem Tiger reitet, so darf daran erinnert werden, daß

verschiedentlich der Löwe als Reittier bei ein und demselben Angehörigen

des Pantheons mit einem Tiger ausgetauscht wird. In unserem
Falle haben wir es mit einer tantrischen Formulierung zu tun, wie an

der Schädelschale in der Linken und an den Menschenknochen im
Haarknoten in der Weise der altindischen Yogis (tib. : rNal-'byor-pa) zu
ersehen ist. Vor allem muß hier auf eine Stelle im Sham-bha-la'i-lam-

yig verwiesen werden, das um 177 c durch den Pan-chen Blo-bzang-dpal-
ldan-ye-shes von bKra-shis-lhun-po (Taschilunpo) verfaßt wurde". Dort
heißt es Fol. 17 b: «..mKhas-grub-chos-kyi-rgyal-po-dge-legs-dpal-
bzang-po'i-gzigs-snang-du-rje-bla-ma-rnal-'byor-pa'i-rnam-pa-ral-gri-
dang-thod-pa-thogs-'jigs-su-rung-ba'i-stag-la-chibs-shing» «Dem

mKhas-grub12 erschien als Vision der rje-bla-ma, und zwar in der Weise

eines Yogî mit Schwert und Schädelschale in den Händen, auf einem
furchtbaren Tiger reitend.» Grünwedel fügt dazu auf Tafel 1 ein Bild
dieser Erscheinung bei, das ihm A.H.Francke zur Verfügung gestellt
hatte, und das die tibetische Inschrift trägt: «'Jigs-rung-stag-chibs-
'tsong-kha-rnal-'byor-tshul» «Tsong-kha-pa als Yogi auf einem
furchtbaren Tiger reitend.» Dieses Bild ist mit dem Tigerreiter der
Kultschale in allem Detail identisch. Tsong-kha-pas Attribute sind bekanntlich

die des Manjughosha und S. Ch. Das hat ein lamaistisches Rollbild
(tib. : Thang-ka) veröffentlicht, das die genannte Vision des mKhas-grub

zeigt. Man sieht außer Manjughosha dessen Inkarnation, Tsong-kha-pa,
in drei verschiedenen Manifestationen in den Ecken des Bildes : auf einem

11. ed. A. Grünwedel, Der Weg nach Sambhala, München 191 5, S. 29 u. 90.
12. mKhas-grub, einer der vertrautesten Schüler des Reformators Tsong-kha-pa.



174 s- hummel: lotusstab und lotusstabträger
Thron sitzend, in der Lotusblüte und auf einem Elefanten reitend. Die
Mitte des Bildes aber nimmt die Gottheit unserer Schale beziehungsweise

der im Sham-bha-la'i-lam-yig genannte Yogi ein13.

Ich habe früher unter Pad-mkhar-can den auf der Vorderseite der
Schale abgebildeten Yogi verstanden. Man wird aber zunächst vielmehr
annehmen müssen, daß sich Pad-mkhar-can auf das Zeichen über der
Inschrift, das sonst auch als mKhan-slob-chos-gsum bekannt ist, bezieht.
Dieses ist eben das Symbol «mit dem Lotusstab» und darin zugleich ein
Hinweis auf die Gegenwart des Manjushrî beziehungsweise des

Manjughosha. Nach dem Wortlaut der Inschrift wurde Pad-mkhar-can von Sa-

skya-Pandita eigenhändig an die Wand der Versammlungshalle gezeichnet,

wo die Lehre auch wissenschaftlich erläutert wird. Wahrscheinlich
ist das Zeichen von dem Pandita auch erstmalig entworfen beziehungsweise

geschaut worden. Noch heute findet es sich häufig an der Wand
in der Vorhalle zum großen Versammlungsraum der Lamaklöster14.

13. Buddhist Text Society of India, Vol.1, Part III, 1893.

14. W.Filchner, Kumbum Dschamba Ling, Leipzig 1933, S. 15.


	Lotusstab und Lotusstabträger in der Ikonographie des Lamaismus

