Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 18-19 (1965)

Heft: 1-4

Artikel: Lotusstab und Lotusstabtrager in der Ikonographie des Lamaismus
Autor: Hummel Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145994

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145994
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER
IN DERIKONOGRAPHIE DES LAMAISMUS

VON SIEGBERT HUMMEL

PLOHN

In meiner Beschreibung eines lamaistischen Gemildes der Sammlung fiir
Volkerkunde der Universitat Ziirich habe ich auch kurz ein ziemlich
seltenes ikonographisches Zeichen des Lamaismus erwihnt”. Man sieht
es in der unteren Bildhilfte. Es ist als mKhan-slob-chos-gsum bekannt
geworden. Aus einem See, angedeutet durch Enten, erbliiht ein Lotus
als Triger eines Schwertes. In diesem Arrangement entspricht mKhan
(= Gelehrter) dem indischen Meister und Missionar Shantirakshita
(tib. : Thams-cad-mkhyen-pa-zhi-ba-’tsho) und dem See, der auch als
Meer des Wissens verstanden wird. Shantirakshita war unter dem Kénig
Khri-srong-lde-btsan (7 55—797) nach Tibet gekommen, wo er wesent-
lich an der Begriindung und Installation des Buddhismus beteiligt war.
Slob bezieht sich auf den Meister (tib. : Slob-dpon) Padmasambhava, den
Mitarbeiter des Shantirakshita, unter Hinweis auf den Lotus, da Padma-
sambhava der Lotusgeborene heilt (tib.: Pad-ma-’byung-gnas). Chos
als letztes Glied der Dreiheit (gsum) ist eine Abkiirzung fiir Chos-rgyal
(skr.: Dharmardja = Gesetzeskonig), den tibetischen Herrscher, der
als Inkarnation des géttlichen Herrn der Weisheit, Mafijushri, gilt, des-
sen Attribut das Schwert ist. Damit diirfte die Auffassung widerlegt sein,
daB es sich bei dem Zeichen im Lotus um etwas anderes als um ein
Schwert handeln miisse, da doch die Blutrinne fehle. Wer tibetische
Schwerter kennt, weil}, daB3 diese sehr oft ohne diese Rinne sind.

Die Dreiheit aus mKhan, Slob und Chos findet sich auch auf der Riick-
seite einer seltenen Bronzeschale in deutschem Privatbesitz, die ich schon
1948 und dann nochmals 1950 in einer besonderen Untersuchung be-

1. Ein Parivira des Gautama Buddha (in: Asiatische Studien, XVII, 1964, 1-2, S. 20-24).



168 S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER

sprochen habe?. Nach den Stilkriterien stammt die Schale mit einem
Durchmesser von 41, § cm aus der Zeit zwischen 12 so und 13 50. Ein ihn-
liches Stiick wird im Néprstek-Museum in Prag aufbewahrt3. Unter dem
Zeichen mKhan-slob-chos-gsum ist eine zum Teil schwer lesbare Inschrift
eingraviert. Darin heil3t es, daB Kun-dga’-rgyal-mtshan (1182 bis 1251),
der auch als ’ Jam-mgon-kun-dga’-rgyal-mtshan und als Sa-skya Mahapan-
dita (tib. : Sa-skya-pan-chen) auftritt und nicht nur ein Férderer der bil-
denden Kiinste, sondern selbst ein Maler war, den Pad-mkhar-can (Lotus-
stabtriger bzw. Mit Lotusstab) eigenhindig an die Tempelwand in Sa-skya
gezeichnet und in der lamaistischen Ikonographie populir gemacht habe.

Dieser Sa-skya-Pandita war als Neffe des Grags-pa-rgyal-mtshan (geb.
1147)* ein Nachkomme des dKon-mchog-rgyal-po (geb. 1034), der das
Kloster Sa-skya mit einer leiblichen Erbfolge seiner Abte begriindete.
Die machtigen Hierarchen von Sa-skya waren bekanntlich einst die tat-
sachlichen Herrscher iiber Tibet, bis sie darin von den reformierten so-
genannten Gelbmiitzen abgelost wurden. Der Neffe des Sa-skya-Pandita
und Sohn des Zangs-tsha-bsod-nams-rgyal-mtshan war dann der be-
rihmte ’Phags-pa-blo-gros-rgyal-mtshan (1235-1279), der sich wie
schon Sa-skya Pandita und dann spiter der 3. Dalai-Lama bSod-nams-
grya-mtsho (1543—-1588) bei der lamaistischen Missionierung der Mon-
golen besonders hervorgetan hatte. Der 3. Dalai-Lama gilt darum
auch als Inkarnation des ’Phags-pas. Die ganze Erbfolge der Sa-skya-
Hierarchen wird als Inkarnationsreihe des Maiijughosha (tib.: ’Jam-
dbyangs), einer Form des Mafjushri (tib. : ’Jam-dpal), betrachtet. Der
Ursprung dieser Reihe wird in Vajradhara gesehen. Im Einweihungszere-

2. Der Lotusstabtriiger (in: Archiv f. Ostasien, I, 1, S.13). — S. Hummel, Lamaistische
Studien, Leipzig 1950, Kap.IV.

3. L. Jisl-V.Sis-]. Vani$, Tibetische Kunst, Prag 1958, Tafel 108 u. 109.

4. Grags-pa war ein Sohn des Kun-dga’-snying-po (geb. 1092) und der Enkel des Griinders
von Sa-skya. — Eine Abb. des Sa-skya Pandita bringt beispielsweise E. Pander-A. Griinwedel,
Das Pantheon des Tschangtscha Hutuktu, Berlin 1890, Nr. 38, — Sarat Chandra Das, Con-
tributions on the Religion and History of Tibet (in: JASB 1882, Tafel IV). — «<Mythologie
Asiatique Illustrée», Paris 1928, S. 149, Abb. 36.

5. T.Schmid, Saviours of Mankind, Stockholm 1961, S. 26 u. Tafel VI.



S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER 169

moniell schauen die Sa-skya—Abte diesen ihren geistlichen Inspirator in
ikonographischer Gestalt. Merkwiirdig ist aber, dal zum Beispiel Kun-
dga’-snying-po auch als Inkarnation des Avalokiteshvara (tib. : sPyan-ras-
gzigs), eines Angehorigen der in nordwestindisch-kashmirischen Gebie-
ten entstandenen sogenannten Lotus(Padma)-Familie, gilt®, wihrend
Maiijushri zur wesentlich ilteren Tathagata-Familie gehort. So findet
sich auch "Phags-pa nicht nur in der Vorgeburtenreihe des beriihmten
ICang-skya-rol-pa’i-rdo-rje (1714—1804 [1717-1786]), der eine Inkar-
nation des Mafijushri und zugleich des bDe-mchog war, sondern auch im
3. Dalai-Lama verkorpert, der als Inkarnation des Avalokiteshvara, Ami-
tabhas Bodhisatva, gilt. Sa-skya-Pandita wiederum sieht man in die Vor-
ginger der Pan-chen-Lamas von bKra-shis-lhun-po eingereiht, die als
Manifestationen des Amitabha ebenfalls zur Lotusfamilie geh6ren?. Hin-
ter diesen komplizierten Vorstellungen verbirgt sich die merkwiirdige
Uberzeugung, daf} ein und dieselbe Gestalt eines lamaistischen Heiligen
in einem irdischen Leben die Inkarnation von verschiedenen Angehéri-
gen des lamaistischen Pantheons zugleich sein kann.

Mafijushri (tib. : *Jam-dpal), einst der bedeutendste der Bodhisatvas,
wird schon im Saddharma-Pundarika-Satra genannt, das in den ersten
beiden Jahrhunderten n. Chr. entstanden ist. Aber auch im Maifijushri-
miilakalpa steht Mafijushri im Vordergrund. Dieses Werk diirfte spite-
stens im 8.(-10.) Jahrhundert seine endgiiltige Fassung erhalten haben,
wenn es auch in seinen Urspriingen viel ilter sein wird. Ins Tibetische
ist es wahrscheinlich schon unter Khri-srong-lde-btsan iibersetzt wor-
den®. In der Farbe des Korpers meist gelb, gilt Mahjushri als Herr iiber
die transzendente Weisheit. In seiner altesten Gestalt trigt er eine Lo-

tusbliite, Bekannter ist er jedoch mit einem Schwert in der erhobenen

6. T.Schmid, l.c., S. 24 u. Tafel V.

7. In dem von A. Griinwedel in seiner «Mythologie des Buddhismus», Leipzig 1900,
Anm. 5§, genannten prachtvollen Album der Pan-chen und ihrer Vorganger ist der Sa-skya-
Pandita der zweite Vorldufer des mKhas-grub (Tafel 6).

8. Vgl. A.Macdonald, Le Mafijuérimilakalpa, Paris 1958, S. 4 (Rezension S. Hummel, in:
Tribus, 12, S.232f.). - Vgl. auch S. Hummel, Die lamaistischen Kultplastiken im Linden-
Museum (in: Tribus, 11, S. 47).



170 S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER

Rechten und einer Lotusbliite mit einem Buche darin in der Linken. Mit
einem Stirnauge, sitzend oder kniend, von schwarzer oder blauer Kor-
perfarbe, ist er als Kalamafijushri (tib.: ’Jam-dpal-nag-po) beliebt.
Wenn er auf einem Lowen sitzt, heit er Simhanada-Mafijushri (tib. :
’Jam-dpal-sgra-seng). Manchmal trigt er in der Krone seinen sogenann-
ten Dhyanibuddha Akshobhya, seltener Amitabha, mit dessen Familie
ihn auch gewisse Beziehungen verbinden, zum Beispiel iiber den Pfau
als Reittier. Als roter, blauer, weiler, meist jedoch gelber Maiijushri-
Jfidnasattva (tib.: ’Jam-dpal-ye-shes-sems-dpa’) ist er vierarmig mit
Schwert, Buch, Pfeil und Bogen in den Hinden. Als roter, manchmal
auch weiBler Dharmadhatuvagishvara (tib. : Chos-dbyings-gsung-dbang)
hat er drei oder vier Gesichter (weil3, gelb, orange, rot) und acht Arme
mit Donnerkeil und Glocke zu den vorigen Attributen. In seiner schreck-
lichen Form ist er als Yamantaka (tib.: gShin-rje-gshed) weithin be-
kannt. In roter Korperfarbe mit Shakti und drei Gesichtern (rot, blau,
weill) sowie sechs Armen mit zwei Donnerkeilen zu den Attributen des
’ Jam-dpal-ye-shes-sems-dpa’ wird er als Maiijuvajra (tib.: ’Jam-rdor)
verehrt. Mafijughosha (tib.: ’Jam-dbyangss, die Form des Maiijushri,
die sich in den Sa-skya—Abten inkarniert, hat einen Kopf und ist meist
weil}. Die Hiande sind in Dharmacakramudra oder die Rechte in Varada-
mudri und die Linke in Vitarkamudra gehalten. Buch und Schwert wer-
den von Lotusbliiten getragen. Wenn diese Form des Mafijushri auf
einem Lowen reitet, hingt das linke Bein herab. Als solcher war Maii-
jughosha vielleicht das Vorbild zu Padmapani-Simhanada aus der Lotus-
familie, der eine ziemlich junge Bildung ist. Eine rotlich-gelbe Abart
(tib. : ’Jam-dbyangs-dmar-gser) schwingt das Schwert in der Rechten
und hilt das Buch in der Linken. Als Vajrananga ist Mafijushri ein Pro-
tektor der Liebenden. In den Hinden trigt er Schwert, Spiegel, Bogen
und Pfeil mit einer Lotusbliite an der Spitze. Es mdgen hier nur einige
der wichtigsten Manifestationen der Gottheit genannt sein. Uber wei-
tere Formen geben die Ikonographien Auskunft?.

9. Vgl. z.B. A.Griinwedel, l.c., Abb. 49, 108-r111.



S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER 171

Es ist bekannt, da83 gottliche Inkarnationen, die in ihnen selbst gegen-
wirtigen Angehorigen des Pantheons oder auch andere Gottheiten, etwa
bei besonderen Riten, nicht nur in bisher bekannten, sondern auch in
neuen Formen und Symbolen geschaut haben und daB3 sie dadurch die
lamaistische lkonographie mit neuen Varianten bereicherten. Lokesh
Chandra hat im Zusammenhang mit seinen Arbeiten iiber die Ikonogra-
phie im Rin-lhan und Rin-’byung diesbeziigliche Notizen vercffent-
licht™. So gibt es unter anderen bKa’-gdams-Gottheiten (l.c., S. 190),
solche des Atisha (S. 194) oder des berithmten Kashmira-Mahapandita
(S. 194), ferner Gottheiten aus der Sa-skya-Schule (tib.: Sa-skya-pa),
besonders als Formen des Maiijushri (S. 195). Nach der Inschrift der
Schale zu urteilen, gehort in die Sa-skya-Schépfungen, in unserem Falle
zu Kun-dga’-rgyal-mtshan, wahrscheinlich auch der Lotusstabtriger
(Pad-mkhar-can).

Was die Inschrift im einzelnen angeht, so habe ich bereits 1948 (1. c.)
eine ﬁbersetzung versucht. Es war mir mdoglich, die Schale selbst fiir
lingere Zeit zum Zwecke der Deutung zu entleihen. Der Schale lag ein
Photo bei und ein handschriftlicher Rekonstruktionsversuch, der von
anderer Seite auf Grund dieses Photos der Schale unverbindlich unter-
nommen worden war, aber an einigen Stellen vom tatsichlichen Wort-
laut der Inschrift abweicht, weil dieser auf dem Photo dort, wo die
Schale gerundet ist, im Schatten untergeht.

Die Inschrift und ﬂbersetzung lauten:

Om Svasti/

’Jam-dbyangs-thugs-rje’i-’ od-kyis-mkhyen-rab-gyi/
padma-rab-rgyas-sa-skya-pandita/
rje-btsun-kun-dga’-rgyal-mtshan-dpal-bzang-po/
padm(a)-khar’-can-gyi-dgos-pa-legs-gthogs-nas/
sa-skya’i-gtsug-lag-khang-gi-rtsig-ngos-la/
nyid-gyis-phyag-bris-mdzad-pa’i-ri-mo-’di/

10. Lokesh Chandra, The Rin-lhan and Rin-hbyung (in: Oriens Extremus, VIII, 2).



172 S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER

mnga-ris-dbus-gtsang-mdo-khams-la-sogs-pa’i/
yul-thamd?-kun-tu-’bri-ba’i-srol-bcad-dar/
"di-Ita’i-bris-pa’i-gtsug-lag-khang-bzang3-der/
dge-ldan-tshogs-su-khyim-la- ’chal-[m(a)-’byar-zhing]/
mi-log-nang-ba-rab-tu-brtson-’grus-gyis/
dam-pa’i-skye-bo’i-gsung-rgyun-dag-las-btsuds/

dGe’o//

Anmerkungen zum Text: 1. khar = mkhar. Padm(a)-khar im Versmaf} zu zwei Silben
zusammengezogen (vgl. P.Poucha, Le Vers Tibétain, in: Archiv Orientilni, XVIII, 4). —
2. thamd = thams-cad (VersmaB!). — 3. 1948: bzar. — 4. 1948: ’tshal-ma. Die Inschrift
ist von m(a) an undeutlich. — g. btsud nach S. Ch. Das, Dictionary, S. 1004, wahrscheinlich
eine Form von gtsud, das fiir btsugs stehen kann.

Ubersetzung :

Om Svasti.

Nachdem sich durch das Licht des Erbarmens* des ’Jam-dbyangs der
Lotus der Weisheit ausgebreitet hatte, erkannte Sa-skya-Pandita, der
ehrwiirdige Kun-dga’-rgyal-mtshan-dpal-bzang-po, die Bedeutung des
Lotusstabtrigers und machte selbst eine Handzeichnung von diesem auf
der Wandfliche des gTsug-lag-khang* des (Klosters) Sa-skya. Dieses Bild
verbreitete sich mit dem Brauch, es zu zeichnen, iiberall in den Gegen-
den von mNga-ris, dBus, gTsang, A-mdo, Khams usw. Bei einem so ge-
schmiickten gTsug-lag-khang [haften dem Ort der frommen Versamm-
lung keine Irrtiimer an]3. Daher habe ich mich, der Lehre des Erhabenen
getreu, mit grofBem Fleifl den Uberlieferungen des heiligen Mannes* ge-
mil verhalten (und das Bild des Lotusstabtrigers gezeichnet).  Heil.

Anmerkungen zur Ubersetzung: 1. 1948: kye. — 2. Gebiude fiir die gottesdienstliche
Versammlung. — 3. Die Inschrift ist hier undeutlich (vgl. die Anm. 4 zum Text). — 4. Sa-skya-
Pandita. — Ich danke meinem Kollegen, Herrn Dr.Klaus Sagaster in Bonn, der diese meine
Ubersetzung mit dem dortigen tibetischen Lektor, einem gelehrten Lama, durchgesprochen
hat. Dieser hielt thugs-rje in der ersten Zeile (im Original undeutlich) fiir sicherer als thugs-
kye (briefl. Mitt. v. 20. 6. 1964). Nach einem Briefe v. 19. 9. 1964 spricht sich der Lama eben-
falls fiir btsud (Form von gtsud fiir btsugs) aus.

Die Vorderseite unserer Schale zeigt einen Yogi auf einem Tiger. In
der rechten Hand schwingt er ein Schwert, in der linken hilt er eine



S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER 173

Schiadelschale. DaB} wir es bei diesem Tigerreiter mit einer Manifestation
des Maiijushri zu tun haben und die Gestalt somit in engster Beziehung
zu dem auf der Riickseite angebrachten Zeichen mKhan-slob-chos-gsum
und zur Inkarnationsreihe der Abte von Sa-skya steht, wird auch nicht
dadurch widerlegt, daB zum Schwert das Buch als Darstellung der Prajiia-
paramita fehlt. Auch ’Jam-dpal-nag-po kommt ohne Buch vor. Wenn
die Gottheit auf einem Tiger reitet, so darf daran erinnert werden, da3
verschiedentlich der Léwe als Reittier bei ein und demselben Angehéri-
gen des Pantheons mit einem Tiger ausgetauscht wird. In unserem
Falle haben wir es mit einer tantrischen Formulierung zu tun, wie an
der Schidelschale in der Linken und an den Menschenknochen im Haar-
knoten in der Weise der altindischen Yogis (tib.: rNal-’byor-pa) zu
ersehen ist. Vor allem muB hier auf eine Stelle im Sham-bha-la’i-lam-
yig verwiesen werden, das um 177§ durch den Pan-chen Blo-bzang-dpal-
ldan-ye-shes von bKra-shis-lhun-po (Taschilunpo) verfat wurde ™. Dort
heiBt es Fol.17 b: «.mKhas-grub-chos-kyi-rgyal-po-dge-legs-dpal-
bzang-po’i-gzigs-snang-du-rje-bla-ma-rnal-’byor-pa’i-rnam-pa-ral - gri-
dang-thod-pa-thogs-’jigs-su-rung-ba’i-stag-la-chibs-shing» = «Dem
mKhas-grub ** erschien als Vision der r]e-bla-ma, und zwar in der Weise
eines Yogi mit Schwert und Schidelschale in den Hinden, auf einem
furchtbaren Tiger reitend.» Griinwedel fiigt dazu auf Tafel r ein Bild
dieser Erscheinung bei, das ihm A.H.Francke zur Verfiigung gestellt
hatte, und das die tibetische Inschrift trigt: «’Jigs-rung-stag-chibs-
'tsong-kha-rnal-’byor-tshul» = «Tsong-kha-pa als Yogi auf einem
furchtbaren Tiger reitend.» Dieses Bild ist mit dem Tigerreiter der Kult-
schale in allem Detail identisch. Tsong-kha-pas Attribute sind bekannt-
lich die des Mafijughosha und S. Ch. Das hat ein lamaistisches Rollbild
(tib. : Thang-ka) ver&ffentlicht, das die genannte Vision des mKhas-grub
zeigt. Man sieht au8er Mafijughosha dessen Inkarnation, Tsong-kha-pa,
in drei verschiedenen Manifestationen in den Ecken desBildes : auf einem

11, ed. A, Griinwedel, Der Weg nach Sambhala, Miinchen 1915, S. 29 u. 90.
12, mKhas-grub, einer der vertrautesten Schiiler des Reformators Tsong-kha-pa.



174 S. HUMMEL: LOTUSSTAB UND LOTUSSTABTRAGER

Thron sitzend, in der Lotusbliite und auf einem Elefanten reitend. Die
Mitte des Bildes aber nimmt die Gottheit unserer Schale beziehungs-
weise der im Sham-bha-la’i-lam-yig genannte Yogi ein®.

Ich habe frither unter Pad-mkhar-can den auf der Vorderseite der
Schale abgebildeten Yogi verstanden. Man wird aber zunichst vielmehr
annehmen miissen, daf3 sich Pad-mkhar-can auf das Zeichen iiber der
Inschrift, das sonst auch als mKhan-slob-chos-gsum bekannt ist, bezieht.
Dieses ist eben das Symbol «mit dem Lotusstab» und darin zugleich ein
Hinweis auf die Gegenwart des Maiijushri beziehungsweise des Maiiju-
ghosha. Nach dem Wortlaut der Inschrift wurde Pad-mkhar-can von Sa-
skya-Pandita eigenhindig an die Wand der Versammlungshalle gezeich-
net, wo die Lehre auch wissenschaftlich erlautert wird. Wahrscheinlich
ist das Zeichen von dem Pandita auch erstmalig entworfen beziehungs-
weise geschaut worden. Noch heute findet es sich haufig an der Wand
in der Vorhalle zum groBen Versammlungsraum der Lamakloster ™.

13. Buddhist Text Society of India, Vol.I, Part IIl, 1893.
14. W.Filchner, Kumbum Dschamba Ling, Leipzig 1933, S.15.



	Lotusstab und Lotusstabträger in der Ikonographie des Lamaismus

