
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 17 (1964)

Heft: 3-4

Artikel: Buddhas erste Meditation

Autor: Horsch, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145944

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUDDHAS ERSTE MEDITATION

PAUL HORSCH • ZÜRICH

Friedrich Weller zum je. Geburtstag

Wird die Geschichtlichkeit Buddhas heute auch nicht mehr ernsthaft in
Zweifel gezogen, so fällt es doch schwer, in seiner von der Phantasie

wild umwucherten Lebensgeschichte auch nur ein Korn historischer
Wahrheit von der Spreu der Legendenbildung zu trennen. Dies trifft
vor allem auf die Kindheit und Jugend, also die Zeit vor dem Hinausziehen

vom Heim in die Heimlosigkeit, zu. Die zuverlässigeren biographischen

Angaben kreisen verständlicherweise um die für die Lehre

wichtigsten Phasen seines Lebens : das Ringen um die Erlösung bringende
Erkenntnis, das Erlangen der Sambodhi, des vollen Erwachens, die
ersten Bekehrungen und der Tod, das Parinirväna. Dennoch darf
angenommen werden, daß gerade die vorausgehenden Jahre, schon die der
frühen Kindheit, entscheidend auf dieses außerordentliche Menschenschicksal

eingewirkt haben. Aufjeden Fall kann die moderne Psychologie
diese Annahme nur bestätigen1. Anderseits ließ die lückenhafte Überlieferung

jener Periode der Phantasie die Zügel zur legendären Ausschmük-

kung frei. So ist denn im Laufe der Zeit, als die Person Buddhas zu einem

übernatürlichen, göttlichen Wesen umgeformt wurde, seine Kindheit in
immer bunteren Farben mit wunderbaren Taten und Begeb-nissen ausgemalt

worden. Waswir indes aus altern Quellen mehr oder weniger
Zuverlässiges darüber wissen, läßt sich in wenige Worte zusammenfassen.

Um ç6o v. Chr. im Ksatriya-Klan der Säkyas als Sohn des Stammesfürsten

und zeitweiligen Häuptlings mit dem Titel räjan «König» geboren,
verlor er seine Mutter früh und wurde deshalb von ihrer Schwester, der
zweiten Gattin seines Vaters, auferzogen. Ein Stiefbruder und eine Stief-

i. Es genügt, hier auf die Arbeiten von S. Freud zu verweisen, obwohl gerade sein Versuch,
die Kindheit Leonardo da Vincis zu deuten, heute als verfehlt betrachtet werden darf (s.
Gesammelte Werke, Band XI). —Meinem Freunde Wilhelm Rau bin ich für zahlreiche

Berichtigungen und Ergänzungen bei der Korrektur zu tiefem Dank verpflichtet.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION IOI

schwester von außerordentlicher Schönheit werden beiläufig erwähnt.
Buddhas Geburtsstätte Kapilavastu, die Hauptstadt der Säkyas, lag am
Südrand des heutigen Nepals, nahe der indischen Grenze*. Der Reichtum

des stolzen, aristokratischen Geschlechtes bestand im Großgrundbesitz

und dem Reisbau, der in dem subtropischen, warm-feuchten
Klima fruchtbare Ernten zeitigen mußte. Von der Geborgenheit und

dem materiellen Überfluß seiner Jugendzeit berichtet ein alter Text.
«Ich war zart, höchst zart, übermäßig zart. Für mich waren am Wohnort
meines Vaters Teiche angelegt, in denen für mich allein blaue, rote und

weiße Lotosblumen blühten Ich besaß drei Paläste, einen für die kühle

Zeit, einen für die heiße Zeit und einen für die Regenzeit3.» Musikantinnen

warteten ihm im Palaste auf. Obwohl sich in diesem Bericht
bereits die Tendenz zur Übertreibung und zum Schematismus bemerkbar

macht, so bleibt doch die grundlegende Aussage, daß es ihm an weltlichen

Gütern in keiner Weise gebrach, unbedingt glaubwürdig. Schließlich

heiratete er und hatte einen Sohn. Buddha kannte das Leben und die

Welt, bevor er sie floh und nach dem «todlosen Pfade» strebte.

Leider haben wir keine zuverlässigen Angaben über seine Erziehung
und literarische Bildung, doch dürfte Oldenbergs Vermutung noch
heute überzeugen. «Die adelige Erziehung des damaligen Indien hatte

allem Anschein nach vielmehr kriegerische Leibesübungen als die Weisheit

des Veda zum Gegenstand ; vedische Gelehrsamkeit haben die
Buddhisten ihrem Meister nie nachgesagt4.» Eine zusätzliche Bekräftigung
bietet das Argument ex silentio. Das überaus reiche Quellenmaterial des

Päli-Kanon gibt keinen Anhaltspunkt dafür, daß Buddha auch nur einen

2. Die Archäologie, insbesondere Aéokas Säulenedikt von Rummindei (Paderia), bestätigt
die geographischen Angaben.

3. Anguttara Nikâya I, S. 14$ (3,38, i): Sukhumälo aham bhikkhave parasukhumälo accanta-

sukhumälo. Mama sudam bhikkhave pitu nivesane pokkharanlyo käritä honti, ekattha sudam uppalam

pupphati ekattha padumam ekattha pundarikamyävad èva mama atthäya Tassa mayham bhikkhave

tayo päsädä ahesum, eko hemantiko eko gimhiko eko vassiko. — Alle Päli-Texte werden nach der

Ausgabe der Päli Text Society, London, zitiert.
4. H. Oldenberg, Buddha. 13. Auflage. Stuttgart, Cotta Verlag, 19^9, S. 111.



I02 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

einzigen vedischen Text gekannt hat, obgleich in den stereotypen
Aufzählungen der brahmanischen Literaturgattungen die drei Veden — mit
Ausnahme des Atharvaveda —, die Brähmanas, Upanisaden und Kalpasü-
tras genannt werden5. Wären ihm gewisse Upanisaden-Lehren, die sich

gleichfalls mit dem grundlegenden Problem der Erlösung von der

Wiedergeburt befaßten, bekannt gewesen, so hätte er sich zweifellos mit
ihnen auseinandergesetzt. Durch den consensus aller Schulen bezeugt ist
anderseits der Grund seines Heilstrebens: das erschütternde Erlebnis
der anfangslosen Vergänglichkeit, die sich in Alter, Krankheit und Tod

am eindrücklichsten offenbart. Die legendhaften Schilderungen der vier
Begegnungen bleiben psychologisch, ihrem innern Gehalt nach unbedingt

wahr.
Bevor wir an Hand eines konkreten Beispiels versuchen, Ursprüngliches,

Echtes in der Buddha-Biographie von spätem Erfindungen zu

unterscheiden, soll kurz das grundlegende Problem der Authentizität
umrissen werden. Es hat schon die buddhistischen Mönche der Frühzeit

beschäftigt, wobei in der Regel vortreffliche Kriterien aufgestellt wurden.

Ganz allgemein galt ein Lehrsatz als echt, wenn er in Form und
Inhalt dem Geist der Sütras, des Vinaya und des Gesetzes nicht widersprach

und auf einer zuverlässigen Überlieferung, sei es Buddhas eigenem
Wort (Buddhavacana) oder dem seiner Jünger, beruhte6, pie europäische

Forschung neigte erst zur mythologischen Deutung von Senart und Kern,
die sich auf späte, meist dem Mahâyâna angehörende Texte stützten.
Eine entscheidende Wandlung vollzog sich mit dem Bekanntwerden des

Päli-Kanons, dessen nüchterne Darstellungen das menschliche Dasein

Buddhas mit aller Klarheit bezeugten. Die archäologischen Entdeckun-

c. Vgl. P. Horsch, Dievedische Gâthâ- und Sloka-Literatur. Bern, Francke Verlag, 196J, i.Teil.
6. Cf. Bodhicaryävatära, S.431 (Bibliotheca Indica ed.):yadgurusisyaparamparayâmnâyâyâ-

tam buddhavacanatvena yac ca sütre 'vatarati vinaye samdrsyate dharmatâm ca na vilomayati tad
buddhavacanam nânyat; Buddhaghosa zu Dîgha Nikâya II, S. 123. Vgl. ferner E. Lamotte, India

Antiqua, S. 2i3ff. ; Revue de l'Histoire des Religions 134, 1947-1948, S. 37-71 ; Histoire du

Bouddhisme indien, S. 16, Anm.4; E. Frauwallner, The Historical Data we possess on thePerson and

the Doctrine of the Buddha, East and West VII, S. 309-31 2.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I03

gen — Asokas Inschriften, die Gedenksäule an Buddhas Geburtsstätte
usf. - lieferten dafür eine weitere Bestätigung. Seine Lebenszeit bildet
deshalb das älteste, mit genügender Genauigkeit bestimmbare Datum
der indischen Chronologie.

Vom literargeschichtlichen Standpunkt ergibt sich der komplizierte
Problemkreis des Urkanons7 und der ihm angehörenden Texte. In neuerer

Zeit sind auf diesem Gebiete erhebliche Fortschritte, insbesondere

dank der Untersuchungen von Ernst Waldschmidt, auf dessen Arbeiten
hier verwiesen sei8, zu verzeichnen. Mit Hilfe der vergleichenden
Methode konnten weitgehende Übereinstimmungen zwischen den kanonischen

Schriften verschiedener Schulen, vor allem in bezug auf den Inhalt,
aufgedeckt werden'.

Da das hohe Alter der uns hier als Archetypus interessierenden
Textpartie von derphilologischen Seite hergesichert ist, handelt es sich
grundsätzlich um die inneren Kriterien der Authentizität. Darunter sind vorerst

alle jene Aussagen zu rechnen, die mit den allgemeingültigen, für
alle Schulen verbindlichen Lehrsätzen, wie den vier heiligen Wahrhei-

7. Vgl. Heinrich Lüders, Beobachtungen über die Sprache des buddhistischen Urkanons. Aus dem
Nachlaß herausgegeben von Ernst Waldschmidt. Berlin 1954. Weitere Literatur bei Dieter
Schlingloff, Die Religion des Buddhismus, II. Der Heilsweg für die Welt. Berlin 1963 (Sammlung
Göschen, Band 770), S. 112.

8. Das Mahâvadânasûtra. Ein kanonischer Text über die sieben letzten Buddhas. Sanskrit,
verglichen mit dem Päli, nebst einer Analyse der in chinesischer Übersetzung überlieferten
Parallelversionen, Teil I—II, Berlin 1953 und 1956. - Das Catusparisatsütra. Eine kanonische

Lehrschrift über die Begründung der buddhistischen Gemeinde. Text in Sanskrit und Tibetisch, verglichen
mit dem Päli, nebst einer Übersetzung der chinesischen Entsprechung im Vinaya der Müla-
sarvästivädins. Auf Grund von Turfanhandschriften herausgegeben und bearbeitet, Teil I-III,
Berlin 19J2-1962. — Das Mahäparinirvänasütra. Text in Sanskrit und Tibetisch, verglichen mit
dem Päli, nebst einer Übersetzung der chinesischen Entsprechung im Vinaya der Mülasar-
västivädins. Auf Grund von Turfanhandschriften herausgegeben und bearbeitet, Teil I-III,
Berlin 19J0-19J6.

9. Vgl. E. Waldschmidt, Zum ersten buddhistischen Konzil in Räjagrha. Asiatica, Festschrift
Friedrich Weller, S. 828 : «Es ist festzustellen, daß die Überlieferungen beider Schulen[The-
raväda und Sarvästiväda] in den Grundzügen übereinstimmen, daß in Wortlaut und Anordnung
jedoch nicht unerhebliche Abweichungen zu verzeichnen sind.» Dasselbe gilt für manche
geschichtliche Episoden'aus dem Buddha-Leben, wie wir gleich an einem Beispiel darlegen werden.



104 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

ten, der Lehre von der universalen Bedingtheit, vom «Nicht-Ich» usf.,
übereinstimmen. Als zweites Kriterium darf die einfache, nüchterne

Darstellungsweise betrachtet werden. Buddha erscheint darin als ein
Mensch, der seine außergewöhnlichen Vorzüge bloß einem mächtigeren
Streben verdankt. Es fehlen noch die wunderbaren, legendenhaften Züge
der späteren Hagiographie, die aus ihm ein überweltliches, vollkommenes

Wesen machte : sein Vater ist der «große König» Suddhodana, schon

bei der Geburt ist er mit den Kennzeichen des Übermenschen (mahäpu-

rusa) ausgestattet, sein ganzes Wirken ist von Wundern begleitet, kurz,
nichts vom gewöhnlichen Menschen Gautama der altern Päli-Texte haftet

mehr an ihm.
Drittens wäre hier zu erwähnen das Fehlen all jener Elemente, die der

tendenziös-verherrlichenden Geisteshaltung der Gläubigen entspringen.

Der Bericht, wonach Buddhas Sohn und Gattin in den Orden
eintreten, könnte leicht auf einer mönchischen Erfindung beruhen, da er

ganz der idealisierenden Tendenz entspricht. Doch schon Oldenberg
hat hierzu treffend bemerkt : «Wir dürfen diese Angaben um soviel

weniger für erfunden halten, je beiläufiger sie in der altern Tradition
auftreten, ohne daß die Person Rahulas oder seiner Mutter für irgendeinen
didaktischen Zweck oder für die Herbeiführung pathetischer Situationen

ausgenutzt wird. Bedenkt man, welche Rolle die Pflicht strenger
Keuschheit in der ethischen Anschauung und in der Ordensregel der
Buddhisten spielt, so wird man einsehen, daß, wenn hier nicht Tatsachen,

sondern willkürliche Erfindungen vorlägen, es vielmehr die Tendenz

der Geschichtenschmiede hätte sein müssen, eine wirklich
vorhandene Ehe des künftigen Buddha zu verschleiern, als eine, die nicht
vorhanden war, zu erfinden10.»

Eine noch stärkere Beweiskraft enthält das vierte Kriterium, nämlich
das Erwähnen von Aussprüchen und Ereignissen, die der Tendenz zur

i o. Oldenberg, ibid. S. 112. Aus dem gleichen Grunde glaubwürdig erscheint uns die
Episode, wo Buddha den Wandermönch Vacchagotta im Dharma unterweist, ohne ihn jedoch
zu bekehren (Majjhima I, S. 496) - in Jüngern Texten wird selbst der Teufel bekehrt



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION IOC

Legendenbildung geradewegs widersprechen, die also dem späteren
Idealbild des Religionstifters zuwiderlaufen und daher auf mancherlei
Weise umgedeutet wurden. Analoge Verhältnisse finden sich auch in
hinduistischen Werken. Man denke zum Beispiel an die Polyandrie der
Pändavas, die imWiderspruchzu denbrahmanischen Rechtsgesetzen steht

und daher verschiedenen, mehr oder wenigernaiven Rechtfertigungsversuchen

unterzogen wurde". Die Tatsache, daß die Polyandrie unter manchen

vorarischen Stämmen Indiens üblich war und zum Teil heute noch

ist, wie auch die feste Überlieferung trotz des ethischen Widerstandes

von Seiten der Brahmanen, kann doch nur auf einen, wenn nicht
geschichtlichen so doch sicher alten Zug der Sage hinweisen. Im folgenden
wollen wir die hier dargelegte Methode an einem buddhistischen
Beispiel überprüfen.

Es handelt sich um eine im Mahäsaccaka Sutta (Majjhima I, S. 2 3 7 ff.

4,6 ; Sutta 36) aufgezeichnete Episode. Für das hohe Alter des Textes,
das übrigens nie in Frage gestellt wurde", spricht vom philologischen
Standpunkt der archaische Stil der Ich-Erzählung, vom inhaltlichen die
nüchterne Aussage. Buddha berichtet dem Jaina (Nigantha) Saccaka von
Vesäli, der von ihm bekehrt wurde (Majjhima I, S. 2 34f.), über die zwei

Yogalehrer, deren autohypnotischen Übungen er sich unterzogen hat,
über die darauffolgende, strenge Askese, deren Zwecklosigkeit er
schließlich, vollkommen erschöpft, dem Tode nahe, einsieht. So gibt er
die grausame Selbstkasteiung — Unterdrückung des Atems, andauerndes

Fasten — wieder auf und nimmt, stets nach «dem unvergleichlichen
höchsten Friedenspfade forschend», feste Nahrung zu sich, indem er zu
sich sagte, trotz den schmerzlichen, brennenden, bitteren Gefühlen

« erreiche ich durch diese rohe Schmerzensaskese die übermenschlichen

Zustände, die Vorzüglichkeit der Schauung des wahrhaft edlen Erken-

11. Vgl. M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur I, S. 282, Anm. 2.

12. Vgl. E.J.Thomas, The Life ofBuddha as Legend and History. London I9j63, S. j8f.
Charakteristischerweise fehlt in dieser Version die späte Mära-Episode. Zur Authentizität dieses

Berichtes s. ferner Julius Dutoit, Die duskaracaryä des Bodhisattva in der buddhistischen Tradition,
Straßburg 1905, S. 87.



Io6 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

nens nicht. Wird es da nicht einen andern Pfad zum Erwachen geben ?I3 »

Diese Frage drückt den entscheidenden Wendepunkt in seinem Leben

aus. Die Antwort, die eigentliche Lösung des Problems, schließt sich

unmittelbar, wenn auch mit einer unerwarteten Pointe, an. Buddha

greift nämlich auf eine frühe Erinnerung zurück.

« Dafiel mir, AggivessanaI4,folgendes ein : Ich erinnere mich, daß ich einmal,
während der (Feld) arbeit meines Vaters Sakka, im kühlen Schatten eines

Rosenapfelbaumes saß und abgesondert von den Begierden und abgesondert von den

unheilsamen Daseinsfaktoren die mit Überlegen und Nachdenken verbundene, aus

der Abkehr entstandene, freud- und lustvolle erste Meditationsstufe erlangte und

darin verweilte. Muß das nichtfürwahr der Pfad zum Erwachen sein? Da kam

mir, Aggivessana, als Folge der Achtsamkeit1- die Erkenntnis: dies ist eben der

Pfad zum Erwachen16.»

Nach diesem religiösen Grunderlebnis nahm er wieder feste Speise -
gekochten Reis - zu sich, worauf ihn die fünf Mönche, die seiner

Erleuchtung harrten, verließen, indem sie sagten: «Der Asket Gotama

wird üppig, dem Streben untreu, wendet er sich der Üppigkeit zu.17»

Durch die Nahrung wieder gestärkt, empfand er die Seligkeit der vier
Meditationsstufen, um dann mit vollkommen geläutertem Geiste die

eigenen früheren Geburten und den Kreislauf des Werdens aller Wesen

zu durchschauen. Mit der darauffolgenden Einsicht in die vier heiligen
Wahrheiten vom Leiden, dem Ursprung, der Vernichtung und dem

13. Majjhima I, S. 246, 28 f. : Na kho panâham imäya katukâya duikarakärikäya adhigacchämi
uttarim manussadhammä alamariyanänadassanavisesam, siyä nu kho arino maggo bodhäyäti.

14. Dies ist der Gotra-Namen Saccakas Sk. Agnivesyäyana.
1 c. Oder : « Als Folge der Erinnerung.» Buddhaghosa bezieht sati auf die «Vergewärtigung

der Achtsamkeit» (satipatthâna) des Ein- und Ausatmens, was nicht bloß einen Anachronismus

darstellt, sondern auch in Anbetracht des zarten Alters des Bodhisattva psychologisch
unwahrscheinlich ist : wie hätte er damals schon diese komplizierten Yogaübungen beherrscht

16. Majjhima I, S. 246, 30f. : Tassa mayham Aggivessana etad ahosi: Abhijânâmi kho panâham

pitu Sakkassa kammante sïtàya jambucchâyâya nisinno vivicc eva kâmehi vivicca akusalehi dhammehi

savitakkam savicâram vivekajam pitisukham pathamam jhânam upasampajja viharitâ, siyä nu kho eso

maggo bodhäyäti. Tassa mayham Aggivessana satânusâri vinnänam ahosi: eso va maggo bodhäyäti.

17. Majjhima I, S. 247,1 jf. : bähuiiko samano Gotamo padhânavibbhavanto âvatto bâhullâyâti.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I07

Weg zur Vernichtung des Leidens hatte er die endgültige Gewißheit von
derErlösung erlangt : « Im Erlöstenentstand das Wissen von derErlösung :

vernichtet ist die Geburt, gelebt der heiligeWandel, getan das zu Tuende,
es gibt keine Wiederkehr mehr zum Dasein, dies erkannte ich18.»

Die einzigartige Bedeutung der Erinnerungsepisode geht klar aus dem

Zusammenhang hervor : es ist in Wirklichkeit das entscheidende Erlebnis,

das Gotama zur Abkehr von der körperlichen Selbstpeinigung und
auf den direkten Pfad der geistigen Erleuchtung führt. Welchen
geschichtlichen Wert dürfen wir dieser vom psychologischen Standpunkt
grundlegenden Stelle beimessen Mehrere Gründe sprechen für die
Authentizität der Erinnerung. Erstens tritt sie so unvermittelt, ja überraschend

auf, daß ihr nichts ferner liegt als der vereinfachende, tendenziöse

Schematismus der Erfindung und legendären Ausschmückung. So überzeugt

der Ich-Bericht gerade durch seine Urwüchsigkeit. Zweitens wäre
hier auf den psychologischen Gehalt der Situation zu verweisen. In
kritischen Momenten ballt sich die Gesamtpersönlichkeit gleichsam zusammen

durchläuft inwenigenAugenblicken die ganze Lebensgeschichte, um
aufGrund früherer Erlebnisse und Erfahrungen den rettenden Ausweg zu
entdecken. Die Regression kann positive Resultate zeitigen, vor allem,

wenn heilsame Erlebnisse in der Kindheit tiefe Eindrücke hinterlassen
haben Nach Buddhas eigenerAngabe hater frühund spontan dieWonne
mystischer Versenkung empfunden, was ihn zur vita contemplativa bestimmte
und seine reife Persönlichkeit prägte. In diesem Sinne verwirklicht er
das Nirvanadurch die Rückkehrzum sorglosen, ichlosenFrieden des

Kindheitserlebnisses19. An Parallelen dürfte es auch hier nicht mangeln20.

18. Majjhima I, S. 249, i6f. : vimuttasmim vimuttam-iti nänam ahosi; khïnâ jâti, vusitam brah-

macariyam, katam karanïyam nâparam itthattâyâti abbhannâsim. Bei der Bodhi spielt die Erinnerung

an die früheren Geburten ebenfalls eine grundlegende Rolle, wenigstens in den meisten
Versionen; vgl. E. Waldschmidt, Die Erleuchtung des Buddha, Indogermanica, Festschrift für
Wolfgang Krause, Heidelberg i960, S. 214fr.

19. Vielleicht bildet dieses Erlebnis die psychologische Wurzel des anattâvâda, der Leugnung

einer Individualseele. In der Kindheit und vor allem während der Versenkung fehlt das

Todesbewußtsein, weshalb das Erwachen auch als «todloser Pfad» bezeichnet wird; cf.
amrtam bhavavipramoksam in Anm. $1.



Io8 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Das dritte und sicher schwerwiegendste Kriterium der Authentizität

liegt in dem Nachweis, daß der hier überlieferte Wortlaut der Tendenz

zur Legendenbildung widerspricht und darum später auf mannigfache
Weise verdreht und umgedeutet wurde. Was im Gegensatz zu jenem in
allen Schulen gültigen, idealen Buddha-Bilde steht, kann nicht eine

Erdichtung der Mönche sein, noch viel weniger aus den volkstümlichen
Kreisen der nichtbuddhistischen Religionen stammen. Bevor wir uns

jedoch mit den Jüngern Entwicklungsstufen befassen, wollen wir uns den

einzelnen Motiven des Erinnerungserlebnisses zuwenden.

Vom Vater Sakka wird ausgesagt, daß er an der (Feld)arbeit war. So

wenigstens wird der Ausdruck kammanta von Buddhaghosa gedeutet.
Der Jüngern Tradition entsprechend, sieht er darin eine Zeremonie der
rituellen Aussaat (vappamangala, Papancasüdani II, S. 290). Ganz allgemein

wird darunter «Arbeit», «Beschäftigung» verstanden, ähnlich wie
in Sk.karmänta21. Nach anderer Überlieferung, auf die wir unten noch

20. Vgl. Tennyson ineinem Brief, zitiertvon W.James, Varieties ofReligious Experience, 1902,
S. 3 84 : «I have never had any revelations through anaesthetics, but a kind of waking trance -
this for a lack of a better word - I have frequently had, quite upfrom boyhood, when I have been

all alone. This came upon me through repeating my own name to myself silently, till all at

once, as it were out of the intensity of the consciousness of individuality, individuality itself
seemed to dissolve and fade away into boundless being, and this not a confused state but the
clearest, the surest of the surest, utterly beyond words - where death was an almost laughable
impossibility - the loss of personality (if so it were) seeming no extinction but the only true
life ...» Wahrhaft erstaunlich sind die Parallelen: das spontane, mystische Erlebnis von der
Knabenzeit an in der Einsamkeit (kursiv von uns), die Auflösung der Individualität und zu
gleicher Zeit die Überwindung des Todes (amatam padam), «where death was an almost

laughable impossibility», wo die Vernichtung selbst, das Nirvana, nichts anderes ist als der

«heilige Wandel» oder in Tennysons Worten «the only true life». Die vergleichende
Religionspsychologie dürfte zum Verständnis des Nirväna-Begriffs beitragen.

21. Vgl. pw: Ende einer Arbeit, einer heiligen Handlung, Beschäftigung, bebautes Land

(Lex.). Im Päli wird der Terminus häufig auf die Feldarbeit (khettakammanta) bezogen, cf. An-

guttara III, S. 77 ; Dîgha I, S. 71 ; Majjhima III, S. 7 usw. Daher die häufige Verbindung in den

Jüngern Versionen mit dem gepflügten Feld. In der unten angeführten Stelle von Jätaka I, S. c7,
bedeutet kammanta offensichtlich «Feld». Sicher handelt es sich um das Werk des Vaters»
Sakka» und nicht, wie E.H. Brewster, The Life of Gotama the Buddha, S. 36, übersetzt : «while

my father was doing the work of the Sakyan», was allerdings auch auf die Feldarbeit hinausläuft.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 109

näher eingehen werden, handelt es sich um das Pflügen". Worauf es hier
allein ankommt ist, daß Buddhas Vater auf dem Felde arbeitete, was für
die Legende, die in ihm den «großen König Suddhodana» sieht, einfach

unmöglich wäre. Längst ist bekannt, daß Suddhodana nicht ein König,
sondern das Oberhaupt eines aristokratisch-republikanischen Staatswesens,

ein primus inter pares, war'3. Er unterstand dem König von
Kosak*4. Seine Zugehörigkeit zur Ksatriya-Kaste, die im Osten höher als die
Kaste der Priester geschätzt wurde, wird öfters hervorgehoben'5. Nach

zahlreichen, zuverlässigen Zeugnissen waren die Säkyas Reispflanzer26,

so daß die «Feldarbeit» des Vaters historisch wohl begründet ist.

Psychoanalytiker würden vielleicht noch darauf hinweisen, daß die

Erinnerung sich nicht auf die Mutter (bzw. die Pflegemutter), sondern auf
den Vater richtete und würden dies mit dem stark patriarchalischen Zug
von Buddhas Ethik in Zusammenhang bringen. Wie man sich auch zu
solchen Theorien stellen mag, sicher ist, daß in den ältesten Texten Buddha

nur von seinem Vater spricht. So war denn in der oben angeführten
Stelle des Anguttara Nikâya (I, S. 14c) ebenfalls vom Wohnsitz seines

Vaters (mama pitu nivesane) die Rede.

Das Sitzen unter dem Jambubaume bildet das zweite Motiv. Es handelt

sich nicht um einen gewöhnlichen Baum, wurde doch ganz Indien

2 2. Cf. The Collection of the Middle Length Sayings I, translated from the Päli by I. B. Horner,
PTS, S. 301. In Anmerkung 2 verweist I.B.Horner auf ihren Aufsatz, Early Buddhism and the

Taking of Life, B. C. Law Volume, Part I.

23. Vgl. H.Oldenberg, Buddha, Stuttgart 1959, S. in.
24. Vgl. E. Lamotte, Histoire du bouddhisme indien, S. 12 f. A. Hillebrandt, Buddhas Leben und

Lehre, S. 9—10.
2 j. Cf. Ambatthasutta, Dîgha I, S. 92-93. Den brahmanischen Namen Gotama übernahm

Buddhas Familie wohl vom Hauspriester, wie das üblich war; vgl. Rhys Davids, Further Dialogs
I, S. 162, Anm. Charakteristisch ist die Strophe (cf. Dîgha I, S. 121 ; Majjhima I, S. 3$8; Sam-

yutta I, S. 1J3 : Anguttara V, S. 327):
khattiyo settho jane tasmimye gottapatisârino

«Der Krieger ist der beste unter den Leuten hier, die an das Geschlecht sich halten.» Wenn
Buddha in Suttanipâta 3,4(Nr.4fj, S.8o)sagt: «Ich bin kein Brahmane, noch der Sohn eines

Königs, noch gar ein Vaisya» (na brahmano no 'mni na râjaputto na vessâyano so lehnt er
damit das Kastensystem schlechthin ab.

26. Vgl. Oldenberg, ibid., S. 110.



IIO PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

als Jambudvîpa bezeichnet. Dennoch wäre es verfehlt, allein aus diesem

Grunde die Namensbezeichnung als dichterische Ausschmückung
anzusehen, da der Rosenapfelbaum (Eugenia Jambolana) in Indien häufig
anzutreffen ist und reichlich Schatten spendet. Viel näher wäre es der
tendenziösen Phantasie gelegen, einen Asvattha (Ficus religiosa) zu erfinden,

erlangte doch Buddha unter einem solchen kurz darauf das Erlösung

bringende Wissen. Die Situation hat an sich nichts Erstaunliches: wo
anders sollte das Kind auf dem Felde in tropischem Sommerklima sitzen,

wenn nicht im Schatten eines Baumes Noch im alten Orden galt dies als

der geeignete Ort der Meditation. Im Leben Buddhas hat der Baum eine

numinose Bedeutung ; so kam er schon unter einem Baume (Säla) auf die

Welt. Hier ist der Baum Symbol der Fruchtbarkeit27. An unserer Stelle

finden wir den kühlen Schatten spendenden Baum, der das Feuer der

Begierde auslöscht28 und damit direkt zum Baum der Erkenntnis
überleitet29. Eine ganz späte Legende erzählt, wie das Knäblein Siddhärtha zur
Baumgottheit der Säkyas geführt wurde.

Das dritte und zentrale Motiv liegt in dem Meditationserlebnis, das

ausschlaggebend für die ganze Entwicklung war, weil es Buddha auf den

Weg zur Erlösung wies. Darin bestand die entscheidende Erinnerung,
während der arbeitende Vater und der Jambubaum bloß
Nebenumstände bilden. An der Echtheit dieser Erinnerung läßt sich weder

aus innern, psychologischen noch äußern, philologischen Gründen
rütteln, wenigstens, was ihren Kerngehalt ausmacht, da die Formulierung

2 7. Vgl. Päraskara Grhyasütra i, i j, 6 : « Sei fruchtbar wie ein fruchttragender Baum » (ür-
jlva phalini bhaveti), spricht man bei der Zeremonie zu einer schwangeren Frau. Über den
Lebensbaum s. A.Wünsche, Die Sagen vom Lebensbaum und Lebenswasser. Leipzig 190J; L.v.
Schroeder, Lebensbaum und -träum. Festschrift Kuhn, 1918, S. J9L

2 8. Man beachte den Gegensatzvon Feuer=Begierde=Durst und Schatten=Begierde- bzw.

Durstlosigkeit, d.h. Erlösung. Cf. den ansprechenden Vergleich in Majjhima I, S. 7j.
29. Vgl. auchO.Viennot, Le culte de l'arbre dans ï Inde ancienne. Annales du Musée Guimet,

Paris 1 9 J4 ; Karl Budde, Der Baum der Erkenntnis in der Paradiesgeschichte. ZDMG 11 (86) 1933,
S. 101-110; J.Fergusson, Tree and Serpent Worship. London 1873. Bemerkenswert ist, daß

unter den buddhistischen Bäumen der Erkenntnis, den Bodhidruma, nie ein Jambu erwähnt
wird ; s. Hôbôgirin s.v. Bodai, I, S. 90, wo nicht weniger als zehn verschiedene Bäume aufgezählt

werden.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION III
selbst durch die spätere dogmatische Systematik bestimmt wurde. Bud
dha erwähnt hier nämlich die erste Meditationsstufe (jhäna) nach

der in den Sütras immer wiederkehrenden, stereotypen Fassung. Häufig

kommt es im Kanon vor, daß die Dogmatik an sich wohlbelegte
Aussagen überwuchert, man denke nur an die erste heilige Wahrheit
vom Leiden, die in allen Schulen mit ähnlichen Worten ausgedrückt
wird. Wenn die konkrete, einfache Definition (Geburt ist Leiden,
Altern ist Leiden usf.) mit dem Zusatz schließt: «kurz — die fünf mit
Anhaften verbundenen Gruppen des Daseins (upädänakkhanda) sind

Leiden», so fühlt man leicht den Ton des gelehrten Diaskeuasten

heraus.

Auffällt anderseits, daß hier bloß von der ersten Versenkung und

nicht, wie sonst durchwegs üblich, von allen vier die Rede ist. Auch
daran mag ein Teil geschichtlicher Wahrheit haften: das mystische
Erlebnis des jungen Buddha konnte unmöglich jene raffinierte
Differenzierung erreicht haben, wie sie uns im Gewände mönchischer

Analyse entgegentritt. Dies läßt auf die Schlichtheit der ursprünglichen
Fassung schließen, wo wahrscheinlich bloß der vollkommene, innere
Frieden, das tiefe, sorgenfreie Glücksgefühl zum Ausdruck gebracht
wurde, so ähnlich, wie wir es etwa inTennysons Schilderung gefunden
haben.

Nichts veranschaulicht eindringlicher die hohe Bedeutung der Meditation

für den buddhistischen Heilsweg als ihre Erwähnung an dieser

Stelle, im Augenblick der großen Wende im Leben des Erwachten. Man
ersieht daraus, mit welcher Vorsicht der Begriff «Rationalismus» in
Hinsicht auf Buddha zu verwenden ist. Seine Lehrmethode mag rationalistisch

genannt werden, doch die Lehre selbst gründet auf einem mystischen

Erlebnis, das vom psychologischen und nicht vom philosophischspekulativen

Standpunkt zu erforschen ist. Von der Meditation hängt
die erlösende Erkenntnis ab. «Es gibt keine Versenkung bei dem, der
Weisheit nicht besitzt. Es gibt keine Weisheit bei dem, der sich nicht
versenkt. In wem Versenkung wohnt und Weisheit, wahrlich der ist



I I 2 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

dem Nirvana nahe30.» Gerade wie der klassische Yoga als «die Aufhebung

der Funktionen des Bewußtseins»31 definiert wird, geht es schon

hier um die stufenweise Befreiung und Reinigung des Geistes von den

Schlacken sinnlicher Eindrücke, von den affektiven Hemmnissen, den

intellektuellen Tätigkeiten und emotionalen Zuständen. Sukzessive löst
sich derMeditierende von den Begierden und bösen Regungen i. Stufe),

vom Überlegen und diskursiven Denken (2. Stufe), von der freudigen

Erregung (3. Stufe), so daß schließlich nur noch der innere Frieden, der

Gleichmut, die Sammlung des Geistes (4. Stufe) übrigbleibt.
Wenn man den scholastischen Ausbau des Systems der Versenkungen

mit den nüchternen Angaben eines alten Sutta vergleicht, stößt man auf

einen Widerspruch, der sich auch in andern Gebieten des Lehrgebäudes
bemerkbar macht. Den vier jhänas wurden nämlich noch vier weitere
Stufen hinzugefügt, geistliche Übungen, bei denen es sich um eine Art
von Selbsthypnose handelte und die zu einer fortschreitenden
Unterdrückung der Bewußtseinsfunktionen führten, nämlich zum Bereich der
Raumunendlichkeit (äkäsänancäyatana), der Bewußtseinsunendlichkeit

(vinriänänancäyatana), der Nichtsheit (äkihcanfiäyatana), des Weder-
Wahrnehmens-noch-Nicht-Wahrnehmens (nevasannänäsannäyatana).
Sie werden den vier unkörperlichen Sphären (arüpävacara) im kosmischen

Bereiche zugeordnet. Nun erzählt jedoch Buddha im Ariyaparye-
sanäsutta (Majjhima 26), wie er erst bei zwei Yogalehrern, Älära Käläma

und Uddaka Rämaputta, in die Schule ging, unter deren Leitung er schnell

zur vollkommenen Beherrschung der zwei letzten Bereiche der
Bewußtseinstranszendenz gelangte (Majjhima I, S. 163-167). Da kam ihm der

Gedanke: «Dieses Gesetz führt nicht zur Abkehr, zur Begierdelosig-
keit, zur Aufhebung, zur Befriedigung, zur Einsicht, zum Erwachen,

zum Nirvana, sondern bloß zum Bereich des Weder-Wahrnehmens-noch-
Nicht-Wahrnehmens. So, ihr Mönche, da mir dieses Gesetz nicht ge-

30. Dhammapada 372 : natti jhânam apannassa, panna natthi ajhâyato/yamhi jhânari ca panna
ca sa ve nibbânasantike/'j'.

31. Patanjali, Yogasûtra 2 : yogas cittavrttinirodhah.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION II3

nügte, wandte ich mich von diesem Gesetze ab und ging weg32.» Darauf

folgt die Erlangung der Bodhi, die im Saccakasutta ausführlich geschildert

wird. In der Tat gehören die beiden Texte vom inhaltlichen wie
auch philologischen Standpunkt zusammen.

Der scheinbare Widerspruch besteht nun darin, daß Buddha hier die

zwei höchsten jAöha-Stufen als nicht zum Heile führend verwirft, während

nach dem Saccakasutta ihn gerade die Erinnerung an die erste und

niedrigste Stufe aufden rechten Pfad weist. Die Lösung dieses Problems

gewährt Einblick in das Wesen der buddhistischen Meditation und in
den scholastisch-kompilatorischen Charakter der buddhistischen

Terminologie. Der Yoga Buddhas ist charakterisiert durch die Satipatthäna-
Methode, «die Vergewärtigung der Achtsamkeit»33, der von Buddha

selbst als «der einzige Weg, der zur Reinheit der Wesen führt»34,
bezeichnet wird. Der Übende « vergewärtigt» sich dabei alle Handlungen,
alle Körperfunktionen — das Atmen usf. —, ist achtsam auf alle Gefühle,
erfaßt mit voller Klarheit die Geistesobjekte und wird dadurch besonnen

und vollkommen bewußt. Dieses Bewußtmachen und Bewußtwerden

steht in offenem Gegensatz zu den hypnotischen, an den Tiefschlaf
der Upanisaden35 erinnernden Zustände der geistigen Konzentration,
wie sie von Älära und Uddaka gelehrt wurde. Buddha drang vor in das

Reich vollkommener Bewußtseinsklarheit, des Erwachens (bodhi), während

die Yogapraxis seinesMilieus gerade die Aufhebung des Bewußtseins

erstrebte. Dieser Unterschied ist grundlegend. Dennoch verband man die

vier Meditationen mit jenen, das empirische Bewußtsein transzendieren-
den Versenkungen, weil sie als Konzentrationsübungen eine ausgezeichnete

Vorbereitung für die eigentliche Kontemplation bildeten30. Bloß

32. MajjhimaI, S. 166, 29f. : nâyam dhammo nibbidäya na virâgâya na nirodhâya na upasamâyâ

na abhinnâya na sambodhäya na nibbänäya samvattati, yâvaâ-eva nevasannânâsannàyatanûpapattiya

ti. so kho aharn bhikkhave tarn dhammam analankaritvâ tasmä dhammâ nibbijjâpakkamim.
3 3. Vgl. Nyänaponika, Satipatthâna. Der Heilsweg buddhistischer Geistesschulung. Konstanz 19 jo.
34.Majjhima I, S. jj: ekäyano ayam bhikkhave maggo sattänam visuddhiyä
3 c. Cf. Brhadâranyaka Upanisad 4, 3,19fr. ; Mändükya Upanisad jf.
3 6. Über die sogenannte kasina-Methode, « das totale Aufgehen des Geistes ineiner Anschau-



114 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

wurden sie — irrtümlicherweise, wie uns scheint - in der scholastischen

Klassifikation den eigentlichen jhänas übergeordnet.
Zwei Punkte erhärten unsere Behauptung. Erstens haben wir gesehen,

wie Buddha in Anschluß an die vier jhänas in hellseherischer
Erkenntnis die früheren Geburten und den Kreislauf aller Wesen mit dem

Geistesauge überschaute und darauf die Bodhi erlangte. Hier fehlen also

die r. bis 8. Versenkungsstufe, was in der Tat leicht verständlich ist, da

das Erwachen ja gerade in der Erkenntnis des Wesens der Wirklichkeit
beruht, während diese Einsicht bei jenen Zuständen, in denen alle

geistigen Funktionen ausgeschaltet wurden, a priori unerreichbar wäre.
Der zweite Punkt betrifft die Schilderung des Parinirväna, wobei ein an
sich sehr rätselhafter Passus bis jetzt wenig Beachtung und auf jeden Fall
kein Verständnis gefunden hat. Das letzte Wort Buddhas an seine Jünger
war : «Die Gestaltungen sind dem Gesetz der Vergänglichkeit unterworfen.

Rüstet euch aus mit Wachsamkeit37.» Dann fährt der Text weiter:
«Der Erhabene gelangte zur ersten Stufe der ekstatischen Versenkung,
von dieser dann zur zweiten, von der zweiten zur dritten, von der dritten
zur vierten. Von der vierten stieg er auf zum Zustande, der besteht in
der Raumunendlichkeit, von diesem dann zu dem Zustande, der besteht in
derBewußtseinsunendlichkeit, von diesem dann zu dem Zustande, der
besteht im Nichtvorhandensein von irgend etwas, von diesem zu dem
Zustande von Weder-Wahrnehmen-noch-Nicht-Wahrnehmen, von
diesem zum Aufhören von Bewußtsein und Gefühl38.» Daraufstieg er in
umgekehrterReihenfolge die ganze StufenleiterdiesergeistigenVertiefungen
hinab bis zur ersten ekstatischen Versenkung. «Von dieser stieg er dann

wieder auf zur zweiten, von dieser zur dritten,von dieser zur vierten.
Unmittelbar von da aus erreichte der Erhabene dann das Parinibbana30.»

ung oder Vorstellung», s. Oldenberg, ibid., S. 444 (Anmerkung zu S. 3 3 2 und vor allem Manual

ofa Mystic, übersetzt von F. L. Woodward. PTS, London 1962. Zu den Meditationsstufen vgl.
nochR. O. Franke, Die Buddhalehre in ihrer erreichbar ältesten Gestalt, ZDMG 71, 1/2,1917,S. 6 r, f.

37. Dîgha II, S. i c6: vayadhammâsamkhârâ, appamâdena sampâdethâti.

38. Diese neunte Stufe stellt eine spätere Zutat dar.

39. Dîgha II, S. i c6,4fr. : Atha kho Bhagavâpathamajjhänam samäpajji. Pathamajjhäna vuttha-



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I I Ç

Merkwürdig an diesem Bericht ist das Eingehen ins Nirväna von dem

vierten jhäna aus und nicht vom Zustand, wo Bewußtsein und Gefühl
aufhören — dem tiefsten Grade der Versenkung. Aber dies bestätigt
gerade unsere Annahme, wonach die systematische Einteilung von 8 (oder
9) Stufen auf das scholastische Ordnungsprinzip zurückzuführen ist,
während Buddha die vier jhänas als Ausgangspunkt zum Erlangen des

Erwachens gesetzt hat. Trotz dem dogmatischen Beiwerk der
Klassifikation blieb dieses wichtige Detail im Geiste der Verfasser des Mahä-

parinibbäna Sutta haften. Übrigens werden die ausschlaggebenden
Worte dem Lieblingsjünger Ananda, der beim Tode des Meisters zugegen

war, in den Mund gelegt. Damit stimmen die Aussagen über das

Nirväna, «bei dem die Daseinsgruppen noch übrig bleiben» (sa-upädi-

sesa-nibbäna) — die Erlöschung der Leidenschaften, die vollkommene

Heiligkeit — und über das Nirväna, bei dem diese sich auflösen (an-
upädi-sesa-nibbäna), eben beim Tode des Erhabenen, überein. Wie wir
sahen, entspricht dies ebenfalls dem Wesen des buddhistischen

Heilspfades, der Meditation. Durch das Herausschälen dieses Grundzuges

tritt auch die künstliche Anordnung der Versenkungszustände als

scholastisches Beiwerk zutage.
Im folgenden werden wir die Entwicklung dieser für die Lebensgeschichte

Buddhas so entscheidenden Episode in den Jüngern Texten

verfolgen. Auf starke Abweichungen muß man dabei von vornherein gefaßt
sein. Um jedoch einen Zusammenhang mit dem Archetypus mit
Gewißheit festzustellen, genügt es, die fünf Hauptmotive hervorzuheben :

1. der Vater, 2. die Feldarbeit, 3. der Schatten spendende Baum, 4. die

Meditation und c. deren Verknüpfung mit der höchsten Erkenntnis.

hitvâ dutiyajjhânam samâpajji. Dutiyajjhânâ vutthahitvâ tatiyajjhânam samâpajji. Tatiyajjhânâ
vutthahitvâ catutthajjhânam samâpajji. Catutthajjhânâ vutthahitvâ âkâsânancâyatanam samâpajji.
Akâsânancâyatana-samâpattiyâ vutthahitvâ vinriânancâyatanam samâpajji. Vinnânancâyatana-samâ-

pattiyâ vutthahitvâ âkincannâyatanam samâpajji. Akincannâyatana-samâpattiyâ vutthahitvâ nevasan-

nâ-nâsahhâyatanam samâpajji. Nevasannâ-nâsaniiâyatana-samâpattiyâ vutthahitvâ sarihâ-vedayita-

nirodham samâpajji pathamajjhânâ vutthahitvâ catutthajjhânam samâpajji. Catutthajjhânâ
vutthahitvâ samanantarâ Bhagavâ parinibbâyi.



Il6 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Ihr gemeinsames Auftauchen impliziert notwendigerweise eine
textgeschichtliche Beziehung, was auch immer die sekundären Divergenzen
sein mögen. Die genannte Einteilung wird dabei eine genaue Beschreibung

der Übereinstimmungen und Abweichungen, was von historischem

wie auch philologischem Interesse ist, erleichtern. A priori ist zu

erwarten, daß die Feldarbeit des Vaters den größten dichterischen

Umbildungen unterworfen wurde, weil sie der spätem Buddha-Vorstellung
und vor allem der «großköniglichen» Abkunft Gotamas radikal
widersprach. Die Untersuchung wird diese Annahme vollaufbestätigen.

Grundsätzlich ist zu bemerken, daß das Erinnerungserlebnis sonst an

keiner Stelle des Päli Sutta- und Vinayapitaka erwähnt wird, was
überraschen mag, da doch eine Tendenz bestand, die Ereignisse vor der
Bodhi immer reichlicher auszuschmücken40. Anderseits zeugt dies
gerade für das hohe Alter dieser Texte, denn in den Jüngern Schichten ist
kein Mangel an poetischen Erweiterungen, auch in bezug auf an sich

geringfügige Episoden und Einzelheiten. Nicht die geringste Anspielung
findet sich in den andern Beschreibungen des Werdeganges vom
Hinausziehen bis zum Erwachen. Selbst die ausführliche und wegen der
vielen eingestreuten Gäthäs wohl junge Schilderung von Mahâvagga i,
1-23 (Vinaya I, S.i ff.) nennt die Erinnerung nicht41.

Die erste Erwähnung in den nichtkanonischen Büchern des Theraväda

findet sich inMilindaPaîiha 4, 8, 23 unter Nagasenas Ausführungen
über Gotamas Askese (dukkhakärikä), nachdem in ihm der Gedanke

aufstieg: «Mag da wohl ein anderer Weg zum Erwachen sein? Schon

früher, o Großkönig, als der Bodhisattva einen Monat alt und sein Vater an

der Feldarbeit war, setzte er sich auf dem fürstlichen Lager im kühlen

40. Vgl. E. Windisch, Mâra und Buddha. Leipzig 189c, S. 220ff.

41. Cf. auch Vinaya III, S. 3 f. ; Windisch, ibid., S. 221. Wie ausführlich die Beschreibungen
in den erwähnten Stellen des Majjhima von der Erlangung der Buddhaschaft auch sein mögen,
so fehlen doch dort der Kampf mit Mära — also ein später Zug der Legende - und die Erwähnung

des Bodhi-Baumes. J. Dutoit, Die duskaracaryâ des Bodhisattva in der buddhistischen Tradition,
hat sämtliche Stellen, die diese wichtigste Phase im Leben Buddhas behandeln, aus der
südlichen und nördlichen Schule zusammengestellt.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION II7
Schatten des Rosenapfelbaumes mit gekreuzten Beinen hin, und

abgesondert von den Begierden, abgesondert von den unheilsamen
Daseinsfaktoren erlangte er die mit Überlegen und Nachdenken verbundene,

aus der Abkehr entstandene, freud- und lustvolle erste
Meditationsstufe und verweilte darin42.» Dasselbe wird dann von den übrigen
drei jhänas ausgesagt, was eine erste Abweichung vom Urtext bedeutet.
Als zweite Zutat wäre das fürstliche Lager (sirisayana) zu erwähnen,
das in der Nidänakathä wieder auftaucht und ein charakteristisches

Merkmal für die südliche Überlieferung — auch in der Ikonographie —

darstellt. An Stelle der Erinnerung tritt hier der Bericht des Erzählers.

Dazu paßt auch die genaue Angabe des Alters, das sonst nur noch

in der Nidänakathä so niedrig angesetzt wird. Dies konnte für die

Gläubigen das Außerordentliche und Wunderbare der ersten Meditation nur
erhöhen43.

Im Päli begegnen wir dieser Szene sonst nur in der Kommentarliteratur,

wo sie starken Umformungen unterworfen wurde : sie ist zur
Legende geworden. Buddhaghosa erwähnt sie in seiner Atthakathä Pa-

paîicasudanï zu Majjhima I, S. 246, und in der Nidänakathä, der

Einführung zu den Jâtakas, die sich auf ältere Kommentare stützt44. Dieser

42. MilindaPanha(ed. Trenckner), S. 289 : Apicamahârâja Bodhisattassa sannamattam uppajji :

siyä nu kho anno maggo bodhäyäti. Pubbe kho maharaja Bodhisatto ekamâsiko samâno pitu Sakkassa

kammante sïtâya jambucchâyâya sirisayane pallankam âbhujitvâ nisinno vivicc' eva kâmehi vivicca aku-
salehi dhammehi savitaikam savicäram vivekajam pïtisukham pathamajjhänam upasampajja vihâsi — pe

- catutthajjhânam upasampajja vihâsiti. Die Abfassungszeit des Milinda Panha istnochumstritten :

Beginn unserer Zeitrechnung (R.Garbe, Beiträge zur indischen Kulturgeschichte, Berlin 1903,
S.9jff. : M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur II, S. 140), 2.Jh.n.Chr. (Trenckner,
Vorrede zur Ausgabe, S. VII), 100 v. Chr. bis 400 n. Chr. (Nyänatiloka, Die Fragen des Milin-
do, Leipzig 1919, S. XV). Da das 4. Buch zu den Jüngern Teilen des Werkes gehört, ist es sicher

nachchristlich, aber vor Buddhaghosa (Winternitz, ibid., S. 141).

43. Vgl. T.W.Rhys Davids, The Questions ofMilinda, SBE 36, New York 1963, II, S. 144,
Anm. 2 : «The idea that a mere baby could have practised these higher meditations would only
become possible after the Buddha theory had been much more developed than it is in the
Pitakas.» Wilhelm Rau hat freundlicherweise unsere Aufmerksamkeit aufdiese Stelle gelenkt.

44. Mag es auch offenbleiben, ob die Nidänakathä Buddhaghosas Werk ist, so stimmen die
beiden Texte doch überein und stützen sich auf jeden Fall auf dieselben ceylonesischen Quellen;

s. Geiger, Päli Literatur und Sprache, S. 2of.



Il8 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Text versetzt das Erlebnis in die frühe Kindheit ; es folgt auf die Prophezeiung

der Brahmanen, daß der Sohn ein weltbeherrschender Cakka-

vattin oder ein welterlösender Buddha werde. Nachdem er unter der
Obhut makelloser Ammen prächtig gedieh, heißt es : «Eines Tages fand

nun das Saatfest des Königs statt. An jenem Tage wurde die ganze Stadt

wie ein Götterpalast geschmückt. Alle Knechte, Arbeiter usf. trafen

mit neuen Kleidern angetan und duftenden Guirlanden usf. geziert bei
der Königsfamilie zusammen. Tausend Pflüge wurden auf dem Felde

(kammante) des Königs in Bereitschaft gestellt. An jenem Tage waren
noch 799 versilberte Pflüge mit Zugochsen, Jochriemen und Zügeln da.

Der Pflug des Königs war mit Edelsteinen und Gold besetzt. Auch die

Hörner, Zügel und Treibstöcke der Zugochsen waren vergoldet.
Umgeben von einem großen Gefolge zog der König mit seinem Sohne aus.

Auf dem Ackerlande stand ein üppig belaubter, schattenreicher Baum.

Unter diesem ließ der König für den Prinzen ein Lager ausbreiten,
darüber einen Baldachin mit goldenen Sternen befestigen und es mit einem

Vorhang umgeben. Nachdem er dort eine Wache aufgestellt hatte,
begab er sich in vollem Schmucke, umgeben von den Ministern zum Ort
des Pflügens. Dort faßte der König den goldenen Pflug, die Minister
ergriffen die 799 silbernen und die Pflüger die übrigen Pflugscharen und

durchpflügten (das Feld) von allen Seiten. Der König zog von unten nach

oben, von oben nach unten und hatte einen großen Erfolg dabei. Die

Ammen, die sich gesetzt hatten, um den Bodhisattva zu behüten, traten
aus dem Zelt hinaus, indem sie sich sagten, ,wir wollen den Erfolg des

Königs betrachten'. Als der Bodhisattva überallhin geblickt und
niemand gesehen hatte, stand er eiligst auf, setzte sich mit gekreuzten Beinen

hin, kontrollierte das Ein- und Ausatmen und erlangte die erste
Meditationsstufe. Die Ammen säumten ein bißchen, indem sie beim
Essen verweilten. Während der Schatten der übrigen Bäume sich
gewendet hatte, fuhr jener Baum fort, ihn in einem Kreise zu verbreiten.
Als die Ammen daran dachten, daß der edle Sohn allein war, warfen sie

den Vorhang schnell auf, traten ein und sahen den Bodhisattva mit ge-



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION II9
kreuzten Beinen auf dem Lager samt dem Wunder. Sie liefen zum König
und meldeten ihm : ,König, der Prinz sitzt auf diese Art dort, der Schatten

der andern Bäume hat sich gewendet, aber der Schatten des Jambu-
baumes blieb in einem Kreise stehen.' Der König eilte hin und huldigte,
als er das Wunder sah, dem Sohn mit den Worten, ,dies ist die zweite

Huldigung für dich, mein Lieber'45.» Abschließend folgt die Ausbildung
des Bodhisattva in den Künsten und Wissenschaften (sippa), dann die

Beschreibung der vier Ausfahrten.

In dieser ausgeprägten Legende kommen die Hauptmotive der

Erinnerungsepisode vor: Vater, Feldarbeit, Schatten spendender Baum und

Meditation, so daß schon dadurch ein innerer Zusammenhang der beiden

Erzählungen auf größter Wahrscheinlichkeit beruht. Diese wird
zur Gewißheit, durch die Tatsache, daß Buddhaghosa denselben Bericht
in seinem Kommentar zuMajjhimal, S. 246, anführt46. Damit können wir
uns der sagenhaften Ausgestaltung zuwenden. In der Tat treten hier

ganz neue Motive auf.

4j. Jätakal, S. cj, 2off.: Ath' ekadivasam ranno vappamahgalam nama ahosi. Tarn divasam saka-

lanagaram devavimänam viya alamkaronti. Sabbe däsakammakarädayo ahatavatthanivatthä gandha-

mälädipatimanditä räjakule sannipatanti. Ranno kammante nangalasahassam yojiyati. Tasmim pana
divase ekena ünam atthasatam saddhim balivaddarasmiyottehi rajataparikkhatäni hontì. Ranno älam-

bananangale pana rattasuvannaparikkhatam hoti. Balivaddänam sirigarasmipatodäpi suvannaparik-
khatä va honti. Räjämahäparivärena nikkhamanto puttam gahetväagamäsi. Kammantatthäne ekojam-
burukkho bahalapaläso sandacchäyo ahosi. Tassa hetthä kumärassa sayanam pannäpetvä upari suran-
natärakhacitam vitänam bandhäpetvä sänipäkärena parikkhipäpetvä ärakkham thapetvä räjä sabbä-

lamkäram alamkaritvä amaccaparivuto nangalakaranatthänam agamäsi. Tattha räjäsuvannanahgalam

ganhäti, amaccä ekaünatthasatam rajatanangaläni, kassakä sesanangaläni, te täni gahetvä ito c'ito

ca kasanti. Räjä orato vä päram gacchati parato vä oram ägacchati, etasmim thäne mahäsampattim
anubhosi. Bodhisattam pariväretvä nisinnä dhätiyo «ranno sampattim passissämä» 'ti antosänito bahi

nikkhantä. Bodhisatto ito e ito ca olokento kanci adisvä vegena utthäya pallamkam äbhujitvä änäpäne

pariggahetvä pathamajjhänam nibbattesi. Dhätiyo khajjabhojjantare vicaramänä thokam ciräyimsu.
Sesarukkhänam chäyä ativattä tassa pana rukkhassa parimandalä hutvä atthäsi. Dhätiyo «ayyaputto
ekako » ti vegena sänim ukkhipitvä anto pavisamänä Bodhisattam sayane pallamkena nisinnam tan ca

pätihäriyatn disvä gantvä ranno ärocesum : « deva kumäro evam nisinno, annesam rukkhânam chäyä
ativattä jamburukkhassa chäyä parimandalä thitä» ti. Räjä vegenägantvä pätihäriyam disvä «idam te

tata dutiyam vandanan» ti puttam vandi.

46. Papancasûdanï II, S. 290. Beachtenswert ist hier wieder die zeitliche Verschiebung.
Die Episode steht nicht mehr in unmittelbarem Zusammenhang mit der Sambodhi.



I20 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Vorerst handelt es sich um ein Saatfest, wobei zu beachten ist, daß

der König Suddhodana selbst am Pflügen teilnimmt. Damit wäre bereits
die erste Schwierigkeit überwunden: die Feldarbeit (kammanta) wird
zur religiösen Zeremonie und ist daher für den König auch nach der

Jüngern Auffassung und übertriebenen Verherrlichung Buddhas und

seiner Abkunft angemessen47. Ferner wird der Sohn, hier noch ein Säugling,

von Ammen auf einem Lager unter einem Baum, der wieder als

jamburukkha bezeichnet wird, behütet. Während sie ihn allein lassen,

richtet er sich von selbst in Yogastellung auf und meditiert. Wie im
Archetypus wird dabei nur die erste Meditationsstufe erwähnt. Der
«kühle Schatten» des ursprünglichen Motivs wird hier zu einer wunderbaren

Erscheinung : er weicht nicht von dem Kinde, obwohl die Sonne

sich inzwischen nach Westen geneigt hat. Dadurch wird selbst das im
Original wichtigste Moment, die Meditation, ganz in den Hintergrund
gerückt. Der Schattenzauber mag mit der Vorstellung vom Mahäpurusa
undCakravartinverknüpftsein. DerSonnenschirmgehörtzu denlnsignien
königlicher Macht ; er schützt den Herrscher vor der Sonnenglut. Der
kreisförmige (parimandalä) Schatten erinnert an den eines
Sonnenschirms. Man mag auch an einen Sonnenzauber denken, denn das

Sonnenrad (cakka) untersteht der Macht des Cakravartin48.

47. Das Saatfestwird ferner erwähnt : JätakaIV, S. 167 ff. (Nr. 476 :Käma-Jätaka) ; R. S. Hardy,

A Manual of Buddhism, London i8j3, S. 214, Anm., führt eine interessante Parallele von
diesem jährlichen Feste aus Siam an. Es handelt sich um eine Staatszeremonie, die aus Indien
übernommen wurde; vgl. Encyclopaedia of Religion and Ethics V, S. 886b. Beachtenswert
ist ihre Verknüpfung mit dem Krsna-Kult. Das rituelle Pflügen, bei dem der Fürst den Pflug
hielt, war auch in China bekannt. Hardy schreibt seine Version mit dem Kasi-Bharadväja -
zweifellos eine Reminiszenz aus dem Suttanipâta (7 6 f.) - irrtümlicherweise demMilinda Panha

zu. Dahinter steckt wohl eine ceylonesische Erweiterung der Suttanipäta-Stelle. Bigandet,
La vie ou légende de Gaudama, Paris 1878, S. C4, stützt sich auf die Nidänakathä.

48. Vgl. darüber P. Horsch, The Wheel: an Indian Pattern of World-Interpretation. Sino-Indian
Studies V, 3-4, S. 62-79. Im Mätanga-Jâtaka (Nr. 497) hält der Bodhisattva den Laufder Sonne

an. Das Schattenmotiv erinnert uns an den Schlangenkönig Mucalinda, der Buddha mit seiner
Haube gegen ein schweres Gewitter schützte (Vinaya I, S. 3 ; Jâtaka I, S. 80 ; Udäna II, 1 ; Mahâvastu

III, S. 3oof.), was wiederum mit der Krsna-Mythologie - das Emporstemmen des Berges
Govardhana, um die Hirten vor einem Unwetter zu schützen — in Verbindung stehen dürfte.
Mucalinda ist zugleich der Name des Baumes, unter dem Buddha nach der Sambodhi meditiert



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I2l
Das Schattenmotiv fehlt sogar in den Jâtakas, wo bloß in der kom-

mentariellen Einleitung zur Vessantara-Geschichte (Nr. C47) das Wunder

neben zwei andern erwähnt wird. Der König Suddhodana beruft
sich auf die drei Begebenheiten, an denen er seinem Sohne huldigte :

1. bei der Geburt, als der Prinz seine Füße auf das Haupt des Brahmanen

Käladevala setzte, 2. beim Pflugfeste, als der Schatten des Baumes über
dem Prinzen sich nicht bewegte, 3. beim «zwiefachen Wunder», als

sich der Erwachte vor den Säkyas in die Luft erhob. Auch in der Nidänakathä

bemerkte der König ausdrücklich, als er den Sohn in Kontemplation

versunken sah: «dies ist die zweite Huldigung». Es handelt sich

also um eine dogmatische Fixierung der Wundererscheinungen, die

wohl auf die indischen Kommentare zurückgeht49.
Die Sanskrit-Quellen liefern reichlicheres Material zu unserer

Untersuchung. So schon das Mahâvastu, das sprachlich und inhaltlich eine

eigenartige Mittelstellung einnimmt : auf der einen Seite das «gemischte
Sanskrit», das auf eine mittelindische Grundlage hinweist, auf der
andern die zahlreichen Übereinstimmungen mit dem Päli-Kanon, was eine

gemeinsame Vorlage impliziert, sowie die mahäyänistischen Züge,
obwohl sich der Text ausdrücklich zum Hînayâna bekennt. Auch chronologisch

handelt es sich um den Übergangspunkt vom altern Hînayâna

zum Mahâyâna, dessen Anfänge etwa im 2. bis 3. Jh. v. Chr. zu suchen

sind5°. Seine Zugehörigkeit zum Lokottaraväda, nach welchem Buddha

ein «überweltliches» Wesen ist, genügt, um die wunderbaren Züge der

Eine verwandte Wundererscheinung berichtet ebenfalls die Nidänakathä: Als der Bodhisattva

aus der Stadt geflohen war, will er nochmals zurückblicken, doch damit er sich

nicht zu wenden habe, drehte sich die Erde wie eine Töpferscheibe (Jätaka I, S. 63, 4L
v. u. : «Mahäpurisa na tayä nivattitvä olokanakammam katan » ti vadamänä viya mahäpathavl ku-

lälacakkam viya chijjitvà parivatti).
49. Nach dem Lalitavistara (I, S. 107, i8f.) huldigt der Vater mit einer Gäthä nach Asitas

Prophezeiung. Hardy, ibid., S. 1 ji, Anm., führt als europäische Parallele den Vater von Thomas

à Becket an. Hardys Darstellung weicht hier wiederum von der Nidänakathä ab, insofern
der Prinz sich in die Luft erhebt und dort ohne Grundlage in Sitzstellung verharrt, was durch
eine Kontamination mit dem dritten Wunder zu erklären ist. Im übrigen hält er sich an die
Version des Lalitavistara (ibid., S. 73-78).

jo.Winternitz, Geschichte der indischen Literatur II, S.47.



122 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

sagenhaften Ausgestaltung zu erklären. Der Text ist für uns von besonderer

Wichtigkeit, weil wir darin die Erweiterung des Erinnerungserlebnisses

zur Legende am genauesten verfolgen können, während in den

spätem Werken (mit Ausnahme des Lalitavistara) die Erinnerung in der
Form des Ich-Berichtes ganz wegfällt, so daß dadurch der geschichtliche
Kern der Sage ganz überdeckt wird. Das Kapitel über die große Entsagung

von Mahâvastu II, S. 11 çff., stimmt inhaltlich und teils sogar wörtlich

mit dem Ariyapariyesanä Sutta (Majjhima Nr. 26 ; II, S. 160ff.) und
dem Mahäsaccaka Sutta (Majjhima Nr. 36; II, S.237ff.) weitgehend
überein 5*. Nach Buddhas autobiographischer Beschreibung der furchtbaren

Kasteiungen und der Einsicht, daß diese nicht zum Heile führen

können, lesen wir :

«Nun erinnere ich mich wieder, wie ich vor dem Ausziehen, als ich
noch nicht Mönch geworden war, mit verschränkten Beinen im Garten
des Vaters Säkya in dem kühlen Schatten eines Jambubaumes saß und
die von Begierden abgesonderte, von bösen, unheilsamen Daseinsfaktoren

abgesonderte, mit Überlegungen und Nachdenken verbundene,

aus der Abkehr entstandene, freud- und lustvolle erste Meditationsstufe

erlangte und darin verweilte. Muß das nicht fürwahr der Pfad zum
Erwachen sein? Und da, ihr Mönche, wie ich mich erinnerte, entstand

gestützt darauf die Erkenntnis : dies eben ist der Pfad zum Erwachen52.»

Daraufnahm er wieder kräftige Nahrung zu sich.

ti. Für die fast wörtlichen Übereinstimmungen vgl. z. B. Mahâvastu II, S. 11 c, 8f.,und An-

guttara I, S. 14J (zitiert in Anm. 3). Doch schon im Falle alter Klischees wird das Mahâvastu

weitschweifig. Was im Ahguttara auf 19 Zeilen dargelegt wird, nimmt im Mahâvastu bereits
drei Seiten ein. Vgl. ferner E. Windisch, Die Komposition des Mahâvastu, Abh. der phil.-hist. Kl.
der Königl. Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften XXVII, Nr. XIV, S.469ff.

j2. Mahâvastu II, S. 130,14ff. : abhijänämi ihalu punar aham pürve pravrajyäyai apravrajito
pituh säkyasya udyänabhümlye sitaläyämjambucchäyäyäm paryankena nisano viviktam kämaih viviktam

päpakair akusalair dharmaih savitarkam savicäram vivekajam prltisukham prathamam dhyänam upa-
sampadya viharämi. syät khalu punah so märgo bodhäya. tasya me bhiksavo vasato tadanusäri vijnänam
udapäsi. Abgesehen von geringen wörtlichen Abweichungen erweitert Mahâvastu gegenüber
dem Päli (s. Anm. 16) das belanglose pürve pravrajyäyai apravrajito und päpair. Das erstere
scheint aus einer andern Stelle desselben Päli Sutta (Mahäsaccaka) übernommen zu sein, wo es

in analogem Kontext heißt: Idha me Aggivessana pubbe va sambodhä anabhisambuddhassa



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 123

Die Anlehnung an die Version des Majjhima Nikäya bzw. an eine beiden

gemeinsame, dritte Tradition ist offensichtlich. Zweifellos hat das

Päli jedoch sprachlich wie auch inhaltlich die ältere und sicher getreuere
Form bewahrt. So ist mit J. J. Jones der Satz des Mahâvastu tasya me

bhiksavo vasato tadanusäri vijnänam nach dem Pali tassa mayham satänusäri

folgenderweise zu emendieren : tasya me bhiksavo eva smrtasya tadanusäri vijnänam,

da vasato keinen Sinn ergibt53. Dies bestätigt wiederum die

Ursprünglichkeit und Zuverlässigkeit der Majjhima-Stelle. Vom inhaltlichen

Standpunkt wäre zu bemerken, daß Buddha sich hier ganz
unbestimmt an die Mönche wendet, während er im Majjhima Nikäya dem

Aggivessana über seine Erfahrungen und Erlebnisse berichtet. Auch dieses

Detail, die Erwähnung einer bestimmten Person, an deren
Geschichtlichkeit kein Grund zu zweifeln ist, verbürgt die Authentizität
der Päli-Version. Ferner wird im Mahâvastu (wie auch im Lalitavistara)
Päli kammante durch udyäne ersetzt. Daß letzterer Terminus der tendenziösen

Umbildung zuzuschreiben ist, versteht sich von selbst : die
Feldarbeit des Vaters, die von den lokottaravädins als besonders anrüchig
empfunden werden mußte, war damit auf elegante Weise aus der Welt
geschafft. Nun läßt sich aber die Ursprünglichkeit von kammante nicht von
der Hand weisen, um so mehr als sich das Wort trotz allem in manchen

viel Jüngern Versionen erhalten hat, ja sogar in der parallelen Erzählung

von Mahâvastu II, S. 4c. Dieser wollen wir uns nun zuwenden.

Wie die Nidänakathä die Erinnerung Buddhas in die Kindheit übertrug

und zur wunderbaren Legende umgestaltete, so erzählt schon das

(Majjhima I, S. 240,18f.). Das udyänabhümiye an Stelle von kammante hat gleichfalls eine Päli-

Entsprechung : auf den vier Ausfahrten begibt sich der Bodhisattva in einen Park (uyyänabhümi) :

Jâtaka I, S. j8, 31, eine Stelle, die unmittelbar auf die Erzählung vom Schattenwunderfolgt
J3. The Mahâvastu. Volume II. Translated from the Buddhist Sanskrit by J. J. Jones, London

I9J2, S. 12j, Anm.4. Wir würden die Konjektur noch vereinfachen - und verschärfen -,
indem wir lesen : tasya me bhiksavo eva smrtänusäri. Oder die Unklarheit wäre dadurch zu erklären,

daß ein Schreiber über das ursprüngliche Aggivessana das durch den neuen Kontext
erforderte bhiksavo kritzelte, so daß selbst das eva wegfallen dürfte, was eine genaue
Übereinstimmung mit dem Pàli ergäbe. Der Lalitavistara (s. Anm. $4) liest tadanusäri ca me vijnänam
abhüt, weicht also wie gewöhnlich noch stärker vom Päli ab als das Mahâvastu.



124 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Mahâvastu über Gotamas frühe Jugend eine ähnliche Geschichte. «Der
König Suddhodana begab sich mit dem Frauenvolk und einem Knaben in
einen Park. Der Bodhisattva wanderte durch den Garten und gelangte
zu einem Ackerdorf. Dort sah er Pflüge an der Arbeit. Diese Pflüge rissen

eine Schlange und einen Frosch heraus. Der Knabe nahm den Frosch

zum Essen, warf die Schlange aber weg. Wie der Bodhisattva dies sah,

wurde er durch den Anblick tief erregt.
Begierde, LeibundLebenverzehren sich zugleich. Heutewerde ichdie

todlose Erlösung von der Existenz erlangen. Denn, wie die Wasserströmung

des Ozeans zur Flutzeit, kann ich die Tatkraft nicht zurückhalten.,
Der Bodhisattva saß am Vormittag im Schatten eines Jambubaumes,

und der Schatten verließ ihn nicht, während die Sonne sich drehte. Er
verharrte in der mit Überlegen und Nachdenken verbundenen, ersten
Meditationsstufe. Von den Hängen des Himalaya flogen fünf Seher durch
die Luft zum Vindhya-Gebirge. Dort konnten sie nicht über den Bodhisattva

hinauskommen54.» In zwei Gesangstrophen fragen sie nach dem

Grunde, da sie doch mit Leichtigkeit den Weltberg Meru und die
Bereiche der Götter und Gandharvas überquerten. Götter antworten in
acht Gäthäs, daß dies durch die Wundermacht des zukünftigen Buddhas

geschehe.

{4. Mahâvastu II, S. 45,4f. : räjä Suddhodano säntahpuro särdham kumärena udyänabhümim nir-
dhävito. Bodhisattvo udyänabhümiye anucamkramanto krsigrämam anupräpto. tatra pasyati haläni
vahantäni. tehi halehi dirghako ca mamdüko ca utksiptä; mamdüko grhito bhojanärtham, so pi dirghako
kumärena ksipto. tarn ca Bodhisattvena drstam, drstväca Bodhisattvasya mahantam samvegam utpannam.

kämam sariram samam tapyati jivitam ca

präpsyämi adya amrtam bhavavipramoksam I

viryam maya hi pratisamharitum na sakyam

veläya va salilavegamyathärnavasya II

jambucchäyäyäm Bodhisattvo nisano pürvähne parivrtte divasakare chäyä Bodhisattvam najahäti, savi-
tarkam savicäram prathamam dhyänam upasampadya viharati. himavantapärsvato pamca rsayo vai-
häyasena vimdhyam gacchanti. te tatra Bodhisattvasya na saknonti uparigantum. — ksip- kann auch
bedeuten «vernichten» (PW), was besser zum Kontext paßt: der Knabe hat die Schlange

getötet, adya «heute» in der Gäthä zeigt, daß diese aus der Episode unter dem Bodhibaume
übernommen wurde, was wiederum die Verbindung dieses Erlebnisses mit dem «Erwachen»
herstellt.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I2r
Zur Essenszeit erkundigt sich der König nach dem Prinzen. Sofort

sind die Bedienten auf der Suche. Ein Kämmerer findet ihn meditierend
unter dem Baume und sieht das Schattenwunder, was er dem König mit
einer Gäthä meldet, der ebenfalls, als er dorthin gelangt, in einer Strophe

seiner Bewunderung und Freude Ausdruck verleiht. Dann wirft er
sich zu Füßen des Bodhisattva nieder. Doch aus Besorgnis über Asitas

Prophezeiung, sein Sohn werde vom Heim in die Heimlosigkeit ziehen,
läßt er für ihn einen prachtvollen Harem einrichten.

Noch auffallender als die Übereinstimmung mit der Urform - die

Erwähnung des Vaters, des Pflügens, des Jambubaumes und der ersten
Meditation - sind die mannigfaltigen Abweichungen, die sogar im
Vergleich mit der Nidänakathä-Version merkwürdige Eigenheiten aufweisen.

Hier geht es nicht um ein Pflugfest, sondern um einen
Vergnügungsausflug, bei dem der Vater von Frauen und einem Knaben (kumära,

was auch Prinz bedeutet) begleitet wird. Der Park entspricht der wohl
altern Stelle II, S. 130. Die zahlreichen Gäthä-Zusätze weisen gleichfalls
auf ein junges Alter dieser Fassung hin. Der Verfasser der Nidänakathä,

wann immer er auch gelebt haben mag, stützte sich auf urtümlichere

Vorlagen.
Ein wesentlich neues Motiv bildet das für das Mahâyâna so grundlegende

Mitleiden des Bodhisattva beim Anblick der Tiere, die durch das

Pflügen aus der Erde gerissen werden. Ganz sonderbar mutet die Szene

an, wo der Knabe den Frosch ißt, die Schlange aber fortwirft Hier
sind alle Details höchst unerwartet, fügen sich doch die übrigen Versionen,

in denen der Bodhisattva betrübt ist, weil durch das Pflügen so viele
Insekten und Würmer vernichtet werden, viel einfacher in den

Zusammenhang. Stammen Knabe, Schlange und Frosch vielleicht aus einem
alten Märchen?55

SS- Vgl. die von Th. Benfey, Pantschatantra, Leipzig 18 J9, I, S. 21 j, mitgeteilte Geschichte

vom Prinzen, der Schlange und dem Frosch aus Kädiri's Tütinämeh. Zur Pflügerszene vgl. man
I.J.Schmidt, Der Weise und der Thor, Petersburg 1843, S.232: Dschinpa tschenpo - der Held
dieser tibetischen Erzählung — erblickte Ackerleute, welche das Feld pflügten. Er sah, wie
aus den Ackerfurchen eine Menge Gewürm hervorkam, welches von vielen Vögeln und



126 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Nicht weniger eigenartig ist das Motiv der fünf vom Himalaya zum
Vindhya-Gebirge fliegenden Seher, die trotz ihrer magischenKräfte nicht
über den Bodhisattva hinauskommen, also wie der Schatten durch ihn
festgebannt werden. Dies dürfte seinVorbild in derAsita-Legende haben,
kam doch auch jener Weise vom Vindhya durch die Luft geflogen, um
das Buddha-Kind zu sehen. Wir werden der Episode im Lalitavistara wieder

begegnen und dort zugleich einen Beweis für den erwähnten
Zusammenhang finden.

Auffallend sind ferner die zahlreichen, in die Legende eingestreuten
Gäthäs, die sie zu einem Äkhyäna epischer Prägung, wofür wir Beispiele
aus vedischer Zeit (Sunahsepa-Sage) besitzen, gestalten. So ist die

Entwicklung auch vom formal literarhistorischen Standpunkt von Interesse.

Der Vater läßt den Bodhisattva durch seine Hofleute suchen, was
insofern überrascht, als eingangs nur vom Frauenvolk und dem Knaben die
Rede war. Die Frauen entsprechen vielleicht den Ammen der Nidänakathä

Hier ist es einKämmerer, der denmeditierenden Prinzenentdeckt.
Der Lalitavistara, einer der heiligsten Texte der Mahäyäna-Lite-

ratur, obwohl «das Werk ursprünglich die Lebensbeschreibung des

Buddha für die zum Hînayâna gehörigen Sarvâstivâdins enthielt»56,
befaßt sich an zwei Stellen mit unserm Gegenstand, wobei die allmähliche

Erweiterung zu einem eigentlichen Epos besonders deutlich zutage tritt.
Nachdem die duskaräcaryä, die peinvolle Askese Gotamas, noch viel
ausführlicher als im Mahäsaccaka Sutta des Majjhima Nikäya geschildert
wird, wobei neue Episoden — die Versuchung durch Mära, der Herabstieg

der Mutter Mäyä vom Himmel — mit zahlreichen Strophen einge-

Schlangen gefressen wurde. E.Senart, Essai sur la légende du Buddha, Paris 1882, S. 29c,
verknüpft den krsigräma mit der Krsna-Legende. In der Tat wird in der Gäthä, S. 46,1, der Wald
von Vrndä (vrksavrndä) nahe bei Mathurä, wo Krsna mit den Hirtenmädchen spielte, erwähnt.
In der Parallelerzählung des Lalitavistara (S. 130,1 ç), auf die sich Senart beruft, wird Krsna
(ebenfalls in einer Gäthä) genannt.

j6. M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur II, S. 194; über die Chronologie S. 199.
Sicher ist das Werk nachchristlich und vom sprachlichen wie auch literarhistorischen Standpunkt

jünger als das Mahâvastu.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 127

schoben wurden, taucht in der lieblichen Gegend des Nairafijanä-Flusses

gleichfalls die Erinnerung in ihm auf. «Einst saß ich im Parke des Vaters

im Schatten eines Jambubaumes und erlebte die erste Meditationsstufe,
die abgesondert von den Begierden und abgesondert von den schlechten,
unheilsamen Daseinsfaktoren, verbunden mit Überlegungen und
Nachdenken, aus der Abkehr entstanden, freud- und lustvoll ist, und schließlich

erlebte ich die (übrigen) Meditationsstufen bis zur vierten. ,Dies
könnte der Weg des Erwachens sein, der zum Nichtwerden, zum Ende

von Geburt, Alter, Tod, Leiden und Entstehen (führt)', dachte ich bei

mir. Gestützt auf diese Erinnerung entstand in mir die Erkenntnis : ,dies

ist der Weg des Erwachens'57.» Im Unterschied zur Päli-Version aber in
Übereinstimmung mit dem Mahâvastu (II, S. 130—131) nimmt er erst
anschließend wieder kräftige Nahrung zu sich, um bald darauf die Bodhi

zu erlangen.
Die weitgehend wörtliche Entsprechung mit dem Mahâvastu (II,

S. 130) springt in die Augen, so vor allem das gemeinsame pitur udyäne

als absichtliche Umbildung von pitu Sakassa kammante : der Lustgarten
ersetzt die Feldarbeit des Vaters. Das Feld taucht jedoch bei der Schilderung

der wunderbaren Meditation wieder auf. Die verdrängten
Elemente sind Kraftpunkte, die neue, legendenhafte Gebilde konstellieren.
Hier werden erstmals alle vier Meditationsstufen (dhyäna) erwähnt. Die

größte Übereinstimmung besteht in der Definition des ersten dhyäna, die

früh zu einer stereotypen Formel erstarrt sein muß.

Die phantasievolle Ausmalung des Kindheitserlebnisses erlangt in
Lalitavistara, S. 128f., ihren dichterischen Höhepunkt. Sie veranschaulicht

zugleich, wie im Laufe der Zeit der mythisierenden Einbildungskraft

die Zügel immer mehr gelockert wurden, so daß uns hier eine we-

cj. Lalitavistara (ed. Lefmann) I, S. 263, ijf. :yad aham pitur udyäne jambucchäyäyäm nisano

viviktam kämair viviktam päpakair akusalair dharmaih savitarkam savicäram vivekajam pritisukham

prathamam dhyänam upasampadya vyähärsam yävac caturthadhyänam upasampadya vyähärsam. syät

sa märgo bodher jätijarämaranaduhkhasamudayänäm asambhaväyästamgamäyeti. tad anusäri ca me

vijnänam abhüt. sa märgo bodher iti.



128 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

sentlich veränderte Form der Sage entgegentritt. «Wie so der Prinz, ihr
Mönche, größer geworden war, ging er einst mit andern jungen Leuten,
den Söhnen von Ministern, ein Ackerdorf besichtigen. Und nachdem er
das Pflügen besichtigt hatte, trat er anderswo in einen Park ein. Betrübten

Sinnes sah dort der Bodhisattva allein, ohne einen Begleiter, nachdem

er auf dem Spaziergang hin und her gewandert war, einen schönen,
lieblichen Jambubaum. Dort setzte er sich mit verschränkten Beinen in
den Schatten. Und als er saß, erlangte er die auf einen Punkt gerichtete
Konzentration des Geistes. Und nachdem er (sie) erlangt hatte, verharrte

er in der ersten Meditationsstufe, die abgesondert von den Begierden,

abgesondert von den bösen, unheilsamen Daseinsfaktoren, verbunden

mit Überlegen und Nachdenken, aus der Abkehr entstanden, freud- und

lustvoll ist58.» Es folgt die stereotype Schilderung der übrigen drei
Meditationsstufen und anschließend die Episode mit den fünf Rsis. Sie

singen dieselben zwei Strophen wie im Mahâvastu, worauf eine Waldgottheit

(vanadevatä, nicht Götter deväh) mit zwei Gäthäs antwortet. Die
andern sechs Slokas des Mahâvastu erweisen sich auch dadurch als ein
Einschub. Anderseits erweitert der Lalitavistara im folgenden. Obwohl
die deva täbereits erklärt hat, daß es derSohn des Säkya-Königs sei, richten
sie zwei weitere Gäthäs an sie, als sie den meditierenden Bodhisattva

«funkelnd von Majestät und Glanz» (sriyä tejasä ca jäjvalyamänam) — vom
Schatten ist nicht die Rede — erblicken, indem sie fragen, ob dies wohl
Vaisravana, Kubera, Indra, Candra, Sürya, Käma, Rudra oder Krsna sei,

ein Widerspruch, der die ganze Partie als sekundär erweist. Die Gottheit
erklärt in einer Strophe, daß der Säkya-Sohn alle Götter durch seine

Majestät übertreffe, worauf jeder Rsi den Bodhisattva in einer Gäthä preist.

j8. Lalitavistara I, S. 128, 1 jf. : iti hi bhiksavoyävad vivrddhah kumärah. athäparena samayena
kumäras tad anyaih kumärair amätyaputraih särdham krsigrämam avalokayitum gacchati sma. avalokya

ca krsikarmäntam anyata udyänabhümim pravisati sma. samvignamanäs tatra Bodhisattva ekäki advitiyo
'nucankramyamano 'nuvicaran jambuvrksam apasyat präsädikam darsanlyam. tatra Bodhisattvas

chäyäyäm paryankena nisidati sma. nisanas ca Bodhisattvas cittaikägratäm äsädayati sma. äsädya ca

viviktam kämair viviktam päpakair akusalair dharmaih savitarkam savicäram vivekajam prltisukham

prathamam dhyänam upasampadya viharati sma.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 129

Nach dieser Interpolation läßt der Vater, wie im Mahâvastu doch mit
andern Worten, den Prinzen suchen, der von einem Minister in der
bekannten Situation gefunden wird. Die zwei Slokas, mit denen er dies dem

Vater meldet, haben nichts mit derTristubh des Mahâvastu gemeinsam,
während die Gäthä des Vaters sich in den beiden Werken entspricht ;

nur fügt der Lalitavistara noch eine zweite hinzu, indem der Vater sagt —

wie in der Nidänakathä —, dies sei die zweite Huldigung ; die erste fand

bei der Geburt statt. Dann tauchen spielende Kinder auf, die Lärm
machen und deshalb von einem Minister zurechtgewiesen werden. In einer
Gäthä weist er aufden meditierenden Bodhisattva und den stillstehenden
Schatten hin — wiederum ein neues Motiv.

Diese Version weicht von den uns bisher bekannten bedeutend ab.

Hier zieht der Bodhisattva nicht mehr mit seinem Vater und dessen

Ministern oder Frauenvolk zum Saatfeste bzw. in einen Lustpark, sondern

besucht mit seinen Kameraden ein Bauerndorf. Dort sieht er das Pflügen

(krsikarmänta) — das Stichwort bleibt - und wird traurig, doch wird dies

nicht näher begründet durch die getöteten Tiere. In dieser Fassung
verdichten sich die verschiedenen Momente - karmänta, udyäna —, auch der

Vater tritt auf. Wie schon S. 263 bei der Erinnerung werden hier alle

vier Versenkungen (dhyäna) angeführt.
Die Verwandtschaft mit dem Mahâvastu geht am deutlichsten aus der

Episode mit den fünf Rsis hervor, die in dem altern Werke nur kurz
skizziert wird. Im Widerspruch zur folgenden Gesangstrophe (gäthä),
wo von ihrem Überqueren des nördlichen Weltberges Meru die Rede

ist, steht die Angabe, daß sie vom Süden nach dem Norden fliegen und

nicht umgekehrt. Dies ließe sich dadurch erklären, daß das Motiv aufdie

Legende vom Weisen Asita zurückgeht, der nach dem Mahâvastu (II,
S. 30) im Vindhya-Gebirge lebte und von dort sich durch die Luft nach

dem nördlichen Kapilavastu begab, um den neugeborenen Prinzen zu
sehen. Nach dem Lalitavistara (I, S. 101) befand sich indes Asitas
Einsiedelei im Himalaya, doch ist eine Kontamination mit der Version des

andern Werkes nicht auszuschließen.



130 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Der Lalitavistara spinnt das Äkhyäna, wo erzählende Prosa mit
Dialogstrophen und dramatischen Partien in gebundener Rede wechseln, weiter
aus. Vor allem verstärkt sich das metrische Element auf eine Weise,
die keinen Zweifel an einem allmählichen Zuwachs läßt. So wird die erst
in Prosa gestellte Frage nach dem in Meditation versunkenen Wesen in
Versform wiederholt, woraufdie Waldgottheit ebenfalls mit einer Gäthä

antwortet. Hierzu gehören auch die metrischen Lobgesänge der Seher.

Aufschlußreich für die literarische Entwicklung ist, daß die ganze

Legende nochmals in Versform, eingeleitet mit der Formel tatredam

ucyate, nacherzählt wird. Es genügt, hier die Besonderheiten dieser

Fassung festzuhalten. Am ersten Sommermonat zieht die Säkya-Jugend aus

der Stadt hinaus. Canda gibt die Aufforderung zum Aufbruch; auch

Frauen sollen eingeladen werden. Zur Mittagszeit begibt sich der Bodhisattva,

ohne die Eltern zu benachrichtigen, mit roo Dienern zu einem
Ackerdorf (krsänagräma), wo sich ein Jambubaum befindet, unter den er
sich setzt, betrübt, weil er das durch das Pflügen hervorgerufene Leid

gesehen hat. Er gibt sich den vier Versenkungen hin. Folgt die
Geschichte mit den fünf Rsis, wobei jedoch die Dialogverse mit der devatä

fehlen. Betreffs des Schattens wird gesagt, daß der Baum den Prinzen wie
ein Lotusblatt einhülle. Tausende von Göttern verehren ihn. Der Vater

begibt sich mit andern Säkyas zum Ackerdorfe, findet den Sohn aber

selbst. Die Huldigungsszene wird übertrieben ausgemalt. Schließlich
fordert der Bodhisattva den Vater auf, das Pflügen künftig zu unterlassen,

er werde für ihn Gold oder Kleider regnen lassen, falls er es wünsche.

Dann kehren sie in die Stadt zurück59.

Das Divyâvadâna, ein zum Sarvästiväda gehörendes Werk, das

zwischen 2 00 und 3 £0 n. Chr. entstanden ist60, führt bloß das in stereotyper

j9. Lalitavistara I, S. 133-136. Trotz den zahlreichen Affinitäten kann die Prosa- und
Versfassung nicht vom selben Autor stammen. Das Fehlen bestimmter Züge in der letztern, das

Auftauchen neuer zeigt, daß sie auf eigenem Boden gewachsen ist und erst später hier
eingefügt wurde.

60. Divyâvadâna, edited by P.L.Vaidya, Darbhanga 19 j9 (Buddhist Sanskrit Texts No. 20),
S.X-XI.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I 3 I

und prosaischer Form geschilderte Ereignis an, wobei hier jedoch der
Ich-Bericht und damit die Erinnerung Buddhas fehlen. Die erzählenden

Worte werden dem Sthavira Upagupta in Kapilavastu in den Mund
gelegt, der der Reihe nach die verschiedenen Begebenheiten, die sich an
diesem Ort zugetragen haben, anführt. Betrübt durch die Begegnung mit
einem Alten, einem Kranken und einem Toten begab sich der Bodhisattva

in den Wald. Anschließend heißt es : «In dieser Gegend erlangte

er, im Schatten eines Jambubaumes sitzend, die erste Meditation, die

abgesondert von den schlechten, unheilsamen Daseinsfaktoren, verbunden

mit Überlegen und Nachdenken, freud- und lustvoll, frei von Befleckungen

ist. Da, als der Mittag vorüber und die Essenszeit beendet war, verließ

der Schatten des Jambubaumes den Körper des Bodhisattva nicht,
während der Schatten der übrigen Bäume nach Osten gerichtet, geneigt,
gesenkt war. Wie der König Suddhodana dies sah, fiel er mit dem ganzen

Körper zu Füßen des Bodhisattva nieder61.»

Diese späte Behandlung weicht von dem alten Stoffe in mehreren
Punkten ab. Und zwar handelt es sich um eine Vermischung der vom
Bodhisattva selbst vorgetragenen Erinnerung mit deren legendenhaften

Ausschmückung. Die Szene muß sich nach dem vorausgehenden Satze

im Walde (vana) abgespielt haben. Es ist also weder von Lustgarten
(udyäna) noch Feld (karmänta) die Rede. Die Begründung der Meditation

fehlt wie im Archetypus, doch tritt das Schattenwunder und die

durch den Vater erwiesene Huldigung wieder hervor. Nur die erste
Meditationsstufe wird genannt. Infolge der Kürze läßt sich nicht bestimmen,

mit welcher Version der Verfasser dieses Abschnittes vertraut war.

61. Divyâvadâna, S. 249, 32—250,4 (ed. Cowell/Neil, S.39i,i4f.): asmin pradese jambu-
cchäyäyäm (Cowell/Neil jambücchäyäm) nisadya viviktam päpakair akusalair dharmaih savitarkam

savicäram vivekajam pritisukham anäsravasadrsam prathamadhyänam samäpannah. atha patinate ma-

dhyähne atikränte bhaktakälasamaye anyesäm vrksänäm chäyä präclnanimnä präcinapravanä präcina-
prägbhärä, jambucchäyä Bodhisattvasya käyam na jahäti. drstvä ca punä (Cowell/Neil punar) räjä
Suddhodanah sarvasarirena Bodhisattvasya pädayor nipatitah. - Die Kontamination zweier Fassungen

zeigt, daß der Verfasser sich nicht auf eine schriftliche Vorlage stützte, sondern das ihm
aus dem Gedächtnis Bekannte frei gestaltete. Sogar feste Redewendungen werden erweitert:
cf. anäsravasadrsam beim ersten dhyäna. Die Erzählung gehört dem Zyklus des Aeokävadäna an.



132 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Das Abhiniskramanasütra, das die Buddha-Biographie für die
Sekte der Dharmaguptakas enthält und im Sanskrit nicht erhalten ist,
aber Ç87 von dem nordindischen Mönche Jnänakuta ins Chinesische und
schließlich von Samuel Beai abgekürzt ins Englische übertragen worden
ist62, versetzt die Erzählung in eine Zeit kurz nach dem zwölften Lebensjahr

des Bodhisattva, als er die geistige und sportliche Ausbildung bereits
vollendet hatte. Darauf folgt die Verlobung. Der König Suddhodana

begibt sich mit seinem Sohne und den Säkya-Prinzen zu einem Pflügerwett-
kampf. Während die Arbeit ruht, kommen Vögel und fressen die Insekten.

Über dies und die Mühsal der Pflüger und Ochsen betrübt, gibt sich

der Bodhisattva abgesondert von seinen Begleitern unter einem Jambu-
baume des Parkes der Meditation hin, wobei er die erste Stufe des dhyäna

erlangte. Die Szene mit den fünf Rsis, das Auffinden des meditierenden
Prinzen durch einen Hofbeamten sowie die Geschichte mit den lärmenden

Kindern, die von einem Minister zurechtgewiesen werden, entsprechen

fast wörtlich der Version des Lalitavistara. Das Pflugfest anderseits

lehnt sich an die Fassung der Nidänakathä an.
Die Buddha-Legende der Mülasarvästivädins, deren Texte uns

tibetisch und chinesisch erhalten sind, stimmt in den großen Zügen mit
jener des Mahâvastu und des Lalitavistara überein. Die Ähnlichkeit mit
dem letzteren Werke ist jedoch größer, was schon ein Vergleich der
Meditationsszene zeigt. Doch fehlt es nicht an bedeutenden Abweichungen.

Der Ausflug aufs Land folgt erst auf die vier Begegnungen mit einem

Kranken, einem Greise, einem Toten und einem Bettelasketen. Die
Motivation ist daher auch verschieden. Der Vater sendet den Prinzen
aufs Feld, um ihn zu zerstreuen und zu verhindern, daß er gemäß der

Weissagung des Weisen in die Heimlosigkeit ziehe, nachdem er die

Grundübel des Daseins kennengelernt hat. Dabei findet kein Pflugfest

statt, noch sieht der Bodhisattva die Pflüger aus Zufall, wie das der
Lalitavistara nahelegt, vielmehr sagt der Vater ausdrücklich : «Ich habe Leute

62. The Romantic Legend ofSäkya Buddha. From the Chinese-Sanscrit by Samuel Beai, London

i87î, S.73L



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 133

mit der Bestellung unserer Äcker beauftragt. Du könntest sie einmal
kontrollieren !6'» Dem Befehl gehorchend, zieht der Prinz hinaus, doch
wird diesmal keine Begleitung erwähnt. Dagegen wird eine ganz neue

Episode eingeschaltet. Auf dem Wege stößt er auf fünfhundert
Edelsteinkammern. Die Türen öffnen sich, und eine Stimme läßt sich
vernehmen : «Wir Perlen und Edelsteine sind Schätze deiner verstorbenen
Verwandten. Du könntest uns allesamt nehmen und nach Gefallen
verwenden !» Der Prinz verschmäht sie, worauf sich alle Schätze ins Meer
stürzen. Auf dem Felde angelangt, empfindet er grenzenloses Mitleiden
mit den Pflügern und Ochsen, deren Leiden hier in den grellsten Farben

geschildert werden, während das Töten der Würmer usw. fehlt. Wie er
vernimmt, daß die Landarbeiter ihm hörig sind, läßt er sie samt den

Zugtieren frei64.

Während wir bis jetzt, sowohl in bezug auf die Kindheitserinnerung
vor der Sambodhi wie auch auf die Schilderung der ersten Meditation in
der Kindheit bzw. Jugend, eine stetige Steigerung der wunderbaren

Ausschmückung zu einer phantastischen Legende verfolgen konnten, so

nimmt das Buddha car ita-Epos des Dichters Asvaghosa eine so eigenartige

Stellung betreffs dieser Episode ein, daß es schwer ist, es in den

uns soweit bekannten kanonischen Entwicklungsgang einzureihen.
Einerseits fehlt der Schattenzauber samt allen andern wunderbaren

Begebenheiten, was auf eine frühe Abfassungszeit hinweist, anderseits soll
das Erlebnis, ähnlich wie bei den Mülasarvästivädins, sehr spät, nämlich
nach den drei Begegnungen, stattgefunden haben. Erst anschließend trifft
er einen Asketenmönch (sramana), worauf er den Entschluß faßt, «um
der Erlösung willen auszuwandern». Die Stelle lautet wie folgt.

Aus dem Wunsche, eine Waldgegend zu sehen, zog der Prinz einst

aus, gefolgt von Freunden, den Söhnen von Ministern. Da sah er, wie die

63. E. Waldschmidt, Die Legende vom Leben desBuddha, S. 89f., übersetzt nach dem
chinesischen Kên-pên-shuo-i-ts'ie-yu-pu-p'i-nai-ye-p'o-sêng-shi (Kyöto-Tripitaka, Band 18, Heft

10), S. I3a-i3b.
64. Andere tibetische Versionen s. unten, S. 138-139.



134 PAUL horsch: BUDDHAS erste meditation
Erde gepflügt wurde : «Wie er die so beschaffene Erde gesehen hatte,
überstreut mit vom Pflug herausgerissenen jungen Halmen und Kusagra,
bedeckt mit getöteten, zarten Würmern und Insekten, wurde er äußerst

bekümmert, wiebeim Tode seiner eigenen Leute65. Als er die pflügenden
Männer erblickte, deren Farbe durch den vom Winde in den Sonnenstrahlen

(aufgewirbelten) Staub verändert war, empfand der Trefflichste
der Edlen höchstes Mitleid mit den Rindern, die durch die Mühsal der

Zuglast völlig ermüdet waren. Darauf wanderte er, nachdem er sachte

vom Rücken des Pferdes herabgestiegen war, von Sorge erfüllt, auf der
Erde herum, indem er das Entstehen und Vergehen der Welt bedachte

und betrübt sprach : ,Elend, fürwahr, ist dies.' Nachdem er die ihm
folgenden Freunde weggeschickt hatte, weil sich sein Gemüt nach Einsamkeit

sehnte, ging er in menschenleerer Gegend an die Wurzel eines

Jambubaumes, dessen schönes Laub sich allenthalben bewegte. Indem er sich

auf den von Blättern und Sprossen bedeckten Boden setzte, der zartes
Gras hatte, das dem Vaidürya-Edelstein glich, und der Welt Entstehen

und Vergehen bedachte, erlangte er den Pfad zur Festigkeit des

Denkens. Nachdem er unmittelbar darauf die Festigkeit des Denkens

erlangte und befreit war von den Kümmernissen, wie dem Verlangen nach

Sinnesobjekten usf., erreichte er die erste Meditationsstufe, die, mit
Überlegen und Nachdenken verbunden, friedvoll und frei von den

Manifestationen66 der Triebeinflüsse ist67.»

6 j. Buddhacarita (ed. Cowell) ç, ç ; svajanasyeva; der tibetische Text (ed. Weller) liest rang-
gi skye-bo bsad-pa-las nid, woraus F. Weller -janasyaiva konjiziert und übersetzt : «... wurde er
bekümmert infolge des Todes seiner eigenen Leute» (Das Leben des Buddha von Asvaghosa,

I.Teil, Leipzig 1926, S.39 der Übersetzung), doch gibt nur das iva des Sanskrittextes hier
einen Sinn.

66. Vgl. F. Weller, ibid., S. 40, Anm. 2 : «Ich verstehe hier den Text nicht » Er übersetzt

«... die der Nichteinflüsse Erscheinen hatte». Auch wenn wir nach dem Tibetischen rab-

bskyod-pa pracära statt prakära lesen, ändert sich an der Übersetzung nichts, da beide im Sinne

von «Manifestationen» verstanden werden können. Man beachte, daß anäsrava- in diesem

Kontext sonst nur noch Divyâvadâna, S. 2 jo, 1, vorkommt.
67. Buddhacarita j, jff. :

halabhinnaviklrnasaspadarbhäm hatasüksmakrimikämdajamtukirnäm |

samaveksya rasäm tathävidhäm täm svajanasyeva vadhe bhrsam susoca II



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I3C

Die obige Darstellung weist die größten Affinitäten zum Erinnerungserlebnis

des Majjhima Nikäya, in dem wir den eigentlichen Archetypus
sehen dürfen, auf. Abweichend ist bloß die Begründung des

Waldspazierganges, die Pflügerszene, wobei der Vater fehlt, und schließlich die

Bestimmung des Zeitpunktes vor der vierten Begegnung. Diese hingegen
ist wiederum richtungweisend, sie zeigt dem Bodhisattva den Pfad zur
Erlösung, ein Moment, das schon bei der Erinnerung ausschlaggebend

war. Die chinesische Version, die viel stärker vom Original abweicht
als die tibetische, bringt keine grundsätzlichen Neuerungen. Nur die

Schilderung der Pflüger und Ochsen, der Meditation usf. wird bunter

ausgemalt. Die Begleitung wird nicht erwähnt68.

Hier erhebt sich die Frage, wie sich die Fassung des Buddhacarita in
die allgemeine Entwicklung dieser Legende einreihen läßt. Die Pflügerszene

ähnelt am nächsten jener des Lalitavistara (S. 128f.), da es sich

nicht wie in der Nidänakathä um ein Saatfest oder wie im Mahâvastu um
einen Ausflug mit dem Vater handelt. Nur die Motivation des Spazier-

krsatah purusäms ca vïksamânah pavanärkämsurajovibhinnavarnän |

vahanaklamaviklavätps ca dhuryän paramäryah paramäm krpärn cakära II

avatirya tatas turamgaprsfhäc chanakair gäm vyacarat sucä parltah |

jagato jananavyayam vicinvan krpanam khalv idam ity uväca cärttah II

manosa ca viviktatäm abhipsuh suhrdas tän anuyäyino nirvärya \

abhitäralacäruparnavatyä vijane mülam upeyivän sa jambväh II

nisasäda ca patrakhoravatyäm bhuvi vaidüryanikäsasädvaläyärn \

jagatah prabhavavyayau vicitntya manasas ca sthitimärgam älalambe II

samaväptamanahsthitis ca sadyo visayecchädibhir ädhibhis ca muktah I

savitarkavicäram äpa sämtam prathamam dhyänam anäsravaprakäram II

68. Vgl. S. Beals englische Wiedergabe der chinesischen Version (Fo-sho-hing-tsan-king) in
Sacred Books of the East XIX und deren Verdeutschung durch Th. Schultze, Buddhas Leben und

Wirken, Leipzig (Reclam), S. £4-j6. Viel zuverlässiger ist die tibetische Übertragung, F. Weller,

ibid., S.VIIf. In 12,98, also in dem Kapitel von Buddhas duskaracaryä, fügt Asvaghosa wie
im Archetypus die Überlegung des Bodhisattva, daß Fasten und Selbstpeinigung nicht zur
Erlösung führen, hinzu :

näyam dharmo virägäya na bodhäya na muktaye I

jambumüle mayä präptoyas tadä sa vidhir dhruvam II

«Dieses Gesetz führt nicht zur Entsagung, zum Erwachen, zur Befreiung. Gewiß ist es die

Methode, die ich damals an der Wurzel des Jambubaumes erlangt habe (die zur Erlösung
führt).»



136 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

ganges weicht ab : hier wird er nicht vom Vater geschickt, sondern bittet
ihn um die Erlaubnis, was mit den übrigen Ausfahrten in Einklang steht.
Da anderseits das Pflügen auch in den andern Versionen vorkommt, darf
man auf ein hohes Alter dieser Episode schließen. Noch schwerwiegender

für die Standortbestimmung Asvaghosas ist das Fehlen der
sagenhaften Umgestaltungen dieser Begebenheit, wenn man von dem Eingehen

des Bettelmönches in den Himmel (oder dessen Verkörperung durch
einen Gott nach der chinesischen Übersetzung) absieht. Diese Version
wäre demnach früher anzusetzen als jene des Mahâvastu usw., denn bei
der epischen Anlage dieses Kunstgedichtes und der innigen Liebe und

göttlichen Verehrung seines Schöpfers für die erhabene Gestalt Buddhas,

darf angenommen werden, daß Asvaghosa, hätte er die eine oder andere

ausgebildete Legende gekannt, sicher einige wunderbare Züge, so

besonders das Schattenmotiv, ebenfalls aufgenommen hätte. Das Einreihen
der Episode in die vier Begegnungen ist verständlich, gewährte diese

Gelegenheit doch eine gute Erklärung für den Ausflug des Bodhisattva -
sein Meditieren unter einem Baume — und beseitigte zu gleicher Zeit
jenes Odium des Hagiographen, nämlich die Feldarbeit des Vaters. Übrigens

sind diese vier Ausfahrten schon längst als eine spätere Zutat
erkannt worden69, ein Moment, das nachträgliche Erweiterungen nur
fördern konnte. Daraus wäre also zu schließen, daß das Buddhacarita die

erste Umgestaltung der für uns ältesten Aussage im Majjhima Nikäya
enthält. Dies ist insofern erstaunlich, als das Kunstepos an sich eine

jüngere Entwicklungsstufe erwarten ließe. Aber Asvaghosa war eben ein
außerordentlich begabter Hofdichter, während die Verfasser des Mahâvastu,

Lalitavistara und verwandter Werke dem volkstümlichen
Äkhyäna, jener eigentümlichen Mischung von erzählender Prosa mit
eingefügten Strophen, näher standen. Schließlich bleibt die Frage noch offen,
ob letztere Texte in ihrer heutigen Fassung nicht großteils nach

Asvaghosa anzusetzen sind.

69. Vgl. Hermann Oldenberg, Buddha, S. 114. Die Erzählung entstand vielleicht zuerst «in
bezug auf Vipassî, einen der fabelhaften Buddhas der Vergangenheit» (Dîgha II, S. 21 f.).



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I37

Wir werfen noch einen Blick aufdie Gestaltungen, welche unsere
Legende in chinesischen und tibetischen Versionen erhalten hat. Chavannes70

führt aus dem chinesischen Tripitaka folgende Erzählung an.
Nach den drei Begegnungen begab sich der Bodhisattva auf einen
Bauernhof in den Feldern seines Vaters. Unter einem Baume sitzend,
betrachtete er die durch die Pflüger getöteten Würmerund wurde betrübt.
Indem er seinen Geist konzentrierte, trat er in die Versenkung ein. Da

senkte der Baum die Äste, um ihn vor der sengenden Sonnenglut zu

schützen. Der Vater bemerkte von der Ferne dieses Wunder und warf
sich verehrend dem Prinzen vor die Füße, der anschließend dem König
gleichfalls huldigte. Dann kehrt der Vater in den Palast zurück, während

sich der Sohn weiterhin der Versenkung hingab71.

Wie bei Asvaghosa spielt sich das Ereignis nach den drei Begegnungen
ab. Nur handelt es sich hier um einen Spaziergang, auch ist nicht von der

Begleitung die Rede. Alle nebensächlichen Momente fehlen. Auffallend
ist die Beschreibung des Baumes : er senkte die Äste. So wird in der Tat,
wie wir noch sehen werden, das Wunder in der Ikonographie manchmal

dargestellt. Es ist nicht ausgeschlossen, daß dem chinesischen Übersetzer

das Bild einer solchenDarstellung vorschwebte. Ungewöhnlich ist gleichfalls,

daß der Prinz seinemVater eine Huldigungerweist. Diesereinmalige

Zug ist dem Pietätsgefühl der Chinesen zuzuschreiben. Neu ist auch,
daß der Bodhisattva nachher wiederum in die Meditation eintrat'2.

Die kompilatorische Buddha-Biographie desMönches P a o-tch 'eng73
aus der Ming-Zeit stützt sich, wie unser Beispiel zeigt, vornehmlich auf
die Version des Lalitavistara : Auszug mit dem Vater und dessen Ministern

(wie in der Nidänakathä das Töten von Insekten beim Pflügen,

70. Ed. Chavannes, Cinq cents contes et apologues extraits du Tripitaka chinois I, Paris 1962 2,

S.269L
71. Tripitaka VI, c, S. 82 r°.
72. Winternitz, ibid., S. 194, Anm. 2. Samuel Beai, The Romantic Legend qfSâkya Buddha.

Die «Story of the Ploughing Match» findet sich S. 73ff. Auch nach der strengen Askese

(S. 187ff.) erinnert sich der Bodhisattva an sein Erlebnis, als der Vater pflügte, und an die
Wonne der ekstatischen Entrückung unter dem Jambubaume; vgl. oben Anm. 6j.

73. Léon Wieger, Buddhisme II. Les vies chinoises du Buddha, S. 29.



I38 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

die Meditation, das Anhalten der fünf Rsis durch die geistige Emanation,
Offiziere benachrichtigten den Vater usf. Das Schattenwunder selbst hat

eine originelle Erweiterung erfahren. Der Stamm des großen, dichtbelaubten

Baumes - sein Name fehlt — senkt sich, um den meditierenden
Prinzen vor der Sonnenglut zu schützen ; dasselbe taten auch die benachbarten

Bäume. Eine typisch späte, der Tendenz zur Übertreibung entsprechende

Zutat Die Episode wird hier nach der Mannbarkeitsweihe, dem

Studium und den Übungen in der Kriegskunst aber vor dem athletischen

Wettkampf und der Heirat angesetzt. Der Prinz mußte also ungefähr
fünfzehn Jahre alt gewesen sein.

Noch die älteren buddhistischen Pilger kannten den Ort, wo «der

Kronprinz unter einem Baume saß und den Pflügem zuschaute»74.

Ausführlicher und genauer ist der Bericht von Hiuen-Tsiang, der 40 li
im Nordosten der Stadt Kapilavastu einen Stüpa fand, wo der Bodhisattva

unter dem Baume das Pflugfest beobachtete und die Stufe der begierdelosen

Meditation erreichte. Sein Vater suchte ihn und wurde Zeuge des

Baumwunders75. Die nähere Motivierung der Meditation fehlt auch hier.
Die tibetischen Versionen folgen im allgemeinen genauer dem Wortlaut

des indischen Urtextes. Doch führt Rockhill aus dem Dui va eine

Fassung der Legende an, die wegen ihrer Abweichungen erwähnenswert
erscheint76. Suddhodana schickt den Sohn ins Dorf, um den Pflügern
zuzusehen. Er befreit sie und die Ochsen, was ganz der Erzählung der
Mülasarvästivädins entspricht, wie wir oben feststellen konnten. An-

74. The Travels ofFa-Hsien (399-414 A. D.), or Record of the Buddhistic Kingdoms. Retranslated

by H.A.Giles, London 1956*, S. 38. In Legges Übersetzung, S.67. Baumwunder und
Meditation fehlen, doch kann infolge der Kürze der Angabe kein Schluß daraus gezogen werden.
Fa-Hsien konnte die Legende einfach als bekannt voraussetzen. Der Ort befand sich «mehrere»
li im Nordosten von Kapilavastu.

7j. Si-Yu-Ki. Buddhist Records of the Western World. Translated from the Chinese of Hiuen-

Tsiang (a.D. 629) by Samuel Beai. Vol.11, S. 19L Nach dieser Fassung haben sich die Äste des

Baumes nicht gesenkt: «... whilst the sun's rays shed their bright light around him, yet the
shadow of the tree did not move. » Vgl. Th. Watters, On Yuan Chwang's Travels in India, London

190c.II, S.8.
76. W. W. Rockhill, The Life of the Buddha, London 1884.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I39

schließend setzt er sich unter den Jambubaum, worauf die Meditation

mit dem Schattenwunder und dem Auffinden durch den Vater folgt.
« Kurz nachher begab er sich in den Friedhof von Räjagrha und sah die

toten, sich zersetzenden Körper, wodurch sein Herz mit großer Betrübnis

erfüllt wurde. Dort fand ihn sein Vater77.» Man hat das Gefühl, daß

die letzte Episode eine Erweiterung des Motivs vom großen Mitleiden
mit den getöteten Wesen (Würmern, Insekten) darstellt78.

Um der Vollständigkeit willen sei hier die Nachwirkung einiger
Motive, die mit der ersten Meditation in direktem Zusammenhang stehen,

untersucht. Das so zentrale Schattenwunder war Kälidäsa bekannt. Er
schildert im Raghuvamsa, wie Räma mit Sita durch den Wald irrt, und

fährt dann fort: «Einmal lag er unter einem Baume, dessen Schatten

durch seine Zaubermacht festgebannt war, und schlief ein wenig aus

Ermüdung in Sïtâs Schoß 79.» Hat er den Gedanken den Buddhisten oder dem

Râmâyana entlehnt? Letzteres muß verneint werden, denn das Epos
kennt die Szene nicht, während selbst die unmittelbar folgende Erzählung

von der Krähe, die den Busen der Sita zerriß, im Râmâyana einen

Nachtrag bildet80. Kälidäsas Bekanntschaft mit buddhistischen Themen

ist auch anderweitig erwiesen81.

77. Rockhill, ibid., S. 22, nach Dulva IV, f. ioa-i 1 a.

78. Vgl. auch Julius Dutoit, Die duskaracaryä des Bodhisattva in der buddhistischen Tradition,
S. 76—77. Die Einflechtung des Leichenfeldes beruht vielleicht auf einer Reminiszenz anCariyä-
Pitaka 3,1 ç, wo ebenfalls der Askese Erwähnung geschieht : « In einem Leichenfelde bereitete
ich meine Lagerstätte und legte mich auf die Totengebeine; da kamen Hirtenkinder und zeigten

auf meine große anappakam) Gestalt...» (Dutoit, ibid., S. 84). Vgl. die Kinder um den
meditierenden Buddha herum.

79. Raghuvamsa 12,21: prabhävastambhitacchäyam äsritah sa vanaspatim I

kadäcid ante Shäyäh sisye kimcid iva sramät II

Ganz falsch übersetzt Otto Walter (Raghus Stamm, München 1914, S. 149) : «Einmal lag er an

einem Baume, dessen Schatten sich noch durch seinen Machtglanz vermehrte.»
80. Der Kommentator Räma betrachtet den ganzen Schlußabsatz von Râmâyana 2, 9$ (Nir-

naya-Sägaara-Ausgabe, Bombay 1909) als Nachtrag : itah param praksipto 'yam sorgo drsyate. Nach
der kritischen Ausgabe von Ram Labhaya, 1928, findet sich der Abschnitt in 2,109,1 ff.

81. Vgl. E. B. Cowell in derVorrede zu seinerAusgabe des Buddhacarita (Oxford 1893), S. XI.
AsVaghosa zeigt Bekanntschaft mit der Räma-Mythologie, während das Râmâyana die Haremszene

ähnlich schildert wie das Buddhacarita.



14° PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Aber selbst die Buddhisten haben das Baummotiv auf mannigfaltige
Weise umgewandelt. Fa-Hsien berichtet von einem Nyagrodha-Baum,
unter dem der Bodhisattva saß, das Gesicht gen Osten gewendet, worauf
ihm die Ziehmutter ein Mönchsgewand schenkte82. Die Nidänakathä
erzählt von Sujatä, die ihre Sklavin am Tage von Buddhas Erwachen zum
Baume schickt ; sie sieht ihn dort sitzen ; der ganze Baum ist von seinem
Glänze wie mit Gold überströmt83.

Ins rein Märchenhafte wurde die wunderbare Begebenheit in zwei

Erzählungen, die uns nur aus dem chinesischen Tripitaka bekannt sind,

umgestaltet. Bei der ersten handelt es sich um das verbreitete Märchen

von den fünf Brüdern, deren jeder eine sonderbare Gabe besitzt. Der
fünfte, ausgestattet mit der glückbringenden Tugend, begab sich in ein
fremdes Land und legte sich unter einen Baum. Doch bewegte sich der
Schatten nicht von ihm weg. Da man Leute im Lande herum schickte,

um einen neuen König zu suchen, stießen diese auf ihn, und durch das

Wunder beeindruckt, benachrichtigten sie die Minister, die ihn zum

neuen Monarchen wählten84. Ganz ähnlich verhält es sich mit der Bettlerin,

die einem Mönche ein Almosen gibt, unter einem Baume
einschläft — und Königin wird. Wiederum hat nämlich der unbewegliche

82. Giles' Übersetzung, S. 37 (Legge, S. 66-67). Em merkwürdiges Schattenwunder wird
gleichfalls von Fa-Hsien angeführt. In Magadha stand ein Kloster, das einer häretischen Sekte

gehörte und den Namen « das Beschattete » erhalten hat. Ihm gegenüber befand sich ein
buddhistischer Vihâra, dessen Schatten auf das Kloster der Ungläubigen fiel, doch der Schatten
des letztern wich vor dem buddhistischen Vihära zurück (Legge, S.61 ; Giles, S. 34). Vgl.
auch die Höhle, in der Buddhas Schatten noch heute sichtbar sein soll (Legge, S. 39; Giles,
S. 18).

83. Jâtaka I, S. 69. Cf. Lalitavistara II, S. 334ff. ; Divyâvadâna, S. 392. Auch die Rsis sehen

im Lalitavistara Buddha in seinem Glorienschein sitzen. Vgl. ferner Bigandet, ibid., S. 78L ;

Hardy, ibid., S. 167f.
84. Chavannes, ibid. I, S. 173-174 (Tripitaka XTV, j, S. 37V°-38r°). Eine ganz ähnliche

Erzählung in Divyâvadâna (ed. Darbhanga), S.488, 13-2$: ein Junge namens Syämäka schläft

unter einem Baum : anyesäm vrksänäm chäyäpräcinapravanäpräclnaprägbhärä; tasya vrksasya chäyä

asya Syämäkasya därakasya käyärn na vijahätlti. Dies stimmt fast wörtlich mit der oben zitierten
Stelle Divyâvadâna, S. 249, 32L, überein. Die Bodhisattva-Legende diente damit als Vorbild.
Vgl. J.Nobel, Udräyana I, I9JJ, S. 102,16-103,1 j. - Freundlicher Hinweis von Wilhelm
Rau.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 14I

Schatten die Leute auf der Suche nach einer neuen Königin auf sie

aufmerksam gemacht85.

In der tibetischen Lebensbeschreibung von Padmasambhava begegnet

uns eine verwandte Legende, die weitgehend durch die Buddha-Biographie

beeinflußt ist. Padmasambhava wandert mit dem König ohne

Begleiter umher. In einem Haine lassen sie sich im Schatten des Paradiesbaumes

(ljon pa'i sing) nieder. Viele Seher verehren Padma dort als zweiten

Buddha, was an die Episode im Mahâvastu und insbesondere im
Lalitavistara mit den fünf Rsis erinnert. «Daraufgingen sie in den Himmel

ein, Padma blieb aber mit unterschlagenen Füßen im Schatten des

Paradiesbaumes sitzen.» Die Meditation und das Schattenwunder fehlen also

Anschließend bezeigt ihm sein Vater Indrabhüti seine Verehrung. Es

folgt die Wahl der Gattin86.

In der mongolischen Fassung des Vikramäditya-Zyklus kommt ein
verwandtes Motiv vor : Vikramäditya wird als Kind ausgesetzt, offenbart

jedoch seine Weisheit den beiden Ministern, die den Vater benachrichtigen.

Dieser sucht ihn im Walde und hört ein schallendes Weinen in
einer Felsengrotte. «Als er eiligst dahin stürzte, sah er, wie acht große
Fürsten der Schlangendämonen hinzutretend über das Kind eine Decke

von Lotusblumen ausbreiteten ; mit dem Munde ließen sie es Honig
saugen, vor ihm sanken sie auf die Knie, verneigten sich, indem sie die

zusammengelegten Handflächen bis zur Stime erhoben, und berührten

mit dem Haupte die Erde : so waren sie unaufhörlich um das Kind
beschäftigt. Allein, als der König sich näherte, waren sie spurlos verschwunden,

ohne weiter gesehen zu werden. Der König nahm das Kind, legte
es auf seinen Scheitel und sprach unter Darbringung seiner Huldigung
und Verehrung : ,0 du mein Sohn, barmherziger Bodhisattva ich bin ja
dein Vater !8?» Die Weisheit des Kindes, die Minister, die verehrenden

8r. Chavannes, ibid. Ili, S.40 (Tripitaka XIV, 10, S.22r°-v°).
86. Die Lebensbeschreibung von Padma Sambhava. II.Teil: Wirken und Erlebnisse in Indien. Aus

dem Tibetischen übersetzt von Emil Schlagintweit, Abh. d. k. bayer. Akademie der Wiss. I. Cl.,
XXn.Band, III. Abt. (München 1903), S.J32.

87. Mongolische Märchen. Die neun Nachtrags-Erzählungen des Siddhi-Kür und die Geschichte des



142 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Schlangenkönige, das Kind unter einer Decke von Lotusblumen, die

Huldigung des Vaters, alle diese Übereinstimmungen lassen einen

Zusammenhang mit unserer Legende zumindest als sehr wahrscheinlich
erscheinen. Die Schlangenkönige entsprechen hier den fliegenden Rsis,

erinnern aber auch an den Näga Mucalinda, der den meditierenden Buddha

mit der Haube gegen ein Unwetter schützt. An Stelle der Haube

oder des beschattenden Baumes finden wir in diesem Falle den Baldachin

aus Lotusblumen.
Nach alldem wird man versucht sein, nach Parallelen zu forschen, die

außerhalb des indisch-buddhistischen Kulturkreises liegen. So hat man
denn tatsächlich sogar christliche Entsprechungen herangezogen, indem

man die Erzählung vom zwölfjährigen Jesus im Tempel mit dem
Verlorensein Buddhas während eines Landbaufestes verglichen hat88. Die
Affinität beschränkt sich hier auf die Tatsache, daß die beiden Erlösergestalten

schon als Kinder ihre höhere Berufung offenbaren, Buddha

charakteristischerweise durch die Meditation, Jesus durch die Belehrung im

Tempel. Daß heilsgeschichtliche Symbolik ganz unabhängig in verschiedenen

Ländern verwandte Züge annehmen kann, ist längst erkannt worden.

Mehr Beachtung verdient die zweite Parallele, weil hier viel eher

indischer Einfluß mitgespielt haben dürfte. Es handelt sich allerdings um
einen apokryphen Text. Im Pseudo-Matthäusevangelium kommt
folgende Wundererzählung vor. «Einst wünschte Maria auf der Reise, durstig

und ermüdet, Früchte von einer Palme zu essen. Sie hingen jedoch

Ardschi-Bordschi Chan. Aus dem Mongolischen übersetzt mit Einleitung und Anmerkungen von
Bernhard Jürg, Innsbruck 1868, S. 78-79. Im Sanskrittext Vikramacarita (ed.F.Edgerton,
HOS 27, Cambridge, Mass. 1926) fehlt diese Episode, die sicher später und wohl unter
buddhistischem Einfluß hinzugefügt wurde, wie die Geburtsgeschichte von Vikramäditya (cf. HOS

27, S. 263 ff.).
88. Rudolf Seydel, Die Buddha-Legende und das Leben Jesu nach den Evangelien. Erneute Prüfung

ihres gegenseitigen Verhältnisses, Leipzig 1884, S. 24t. ; G. A.van den Bergh van Eysinga, Indische

Einflüsse auf evangelische Erzählungen, Göttingen 1909, S. 3 3 f. ; H.von Glasenapp, Buddhismus

und Gottesidee, Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der Geistesund

Sozialwissenschaftlichen Klasse, 19C4, 8, S.48^, verweistnoch auf den Knaben Mohammed,

der sich im Menschengedränge von Mekka verlor und bei der Ka'ba wiedergefunden
wurde.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION I43

zu hoch, als daß Joseph sie brechen konnte. Da sagte das Kind Jesus, das

aufdem Schöße seiner Mutter saß, zu dem Baume : ,Neige dich, o Baum,
und erquicke meine Mutter mit deinen Früchten ' Sofort neigte der
Baum seinen Gipfel bis zu Marias Füßen, so daß man alle Früchte abbrechen

konnte. Erst auf Jesu Befehl kehrte der Baum in seinen früheren
Zustand zurück80.»

Der große Unterschied liegt darin, daß hier der Baum die Äste nicht
senkt, um Schatten, sondern um Früchte zu spenden. Dies erinnert viel
mehr an Buddhas Geburt : Bei der Niederkunft streckte die Mutter die
Hand nach einem Ast aus ; sofort neigten alle Bäume ihre Äste. Auch von
Sita und Räma hören wir, daß, als sie im Walde herumirrten, die Bäume

sich neigten, um ihnen ihre Früchte anzubieten. Dasselbe geschah, als der
verbannte Vessantara mit Frau und Kindern in brennender Sonnenhitze
durch den Wald wanderte90.

Im Leben Mohammeds hat sich ein Schattenwunder zugetragen, das

eine gewisse Ähnlichkeit mit dem unsern zeigt. Mit zwölf Jahren wurde

er von einem Onkel auf eine Karawanenreise mitgenommen. Ein
syrischer Einsiedler, bei dem man Halt gemacht hatte, beobachtete, daß stets

eine Wolke auf der Reise den Knaben beschattet hatte, worauf er dem

Onkel riet, den Knaben gut zu behüten'1. Hier nimmt die Wolke die
Stelle des Baumes, der Onkel jene des Vaters ein. Der Einsiedler erinnert

uns an die Seher, besonders an Asita, oder an den Minister, der den

Vater benachrichtigte. Trotz all den Verschiedenheiten, die aus dem so

andersartigen islamischen Geist zu erklären sind, kann die Möglichkeit
einer indischen Beeinflussung nicht ausgeschlossen werden92.

89. G. A.van den Bergh, ibid., S. 78.

90. Jätaka VI, S. ci 3 ; Cariyäpitaka 1,9; van den Bergh, ibid., S. 79.
91. Vgl. GustavMensching, Leben und Legende der Religionsstifter, Darmstadt I9ÎJ, S. 137;

147. Der Prophet setzte sich in den Schatten eines Baumes, worauf der Râhib sprach: «Nie
hat sich jemand unter diesen Baum gesetzt als ein Prophet» (Ibn Sa'd. Sprenger, Das Leben der

Ämina und die Lehre des Mohammad, 1869, I, S. 183).
92. Charakteristisch ist die wohl aus der christlichen Geisteswelt stammende Wolke; cf.

Lukas i,3j.



144 PAUL horsch: BUDDHAS erste MEDITATION

In der Ikonographie ist das Thema mehrmals behandelt worden. Eine

Abbildung in «Tree and Serpent Worship» zeigt den meditierenden
Prinzen unter dem Baume, dessen Blätter oder Blüten sich niederneigen,
um ihn zu bedecken, während vom Haupte das Licht tiefster Meditation
ausstrahlt. Ringsum sieht man Personen, die ihn im Garten und in den

drei Palästen suchen93. Die Darstellung entspricht der Beschreibung der
Nidänakathä.

Die Skulpturen des Änanda-Tempels von Pagan geben gemäß den

birmanischen Inschriften nicht weniger als drei Beispiele von dieser
Episode, obwohl wir das eine mit Seidenstücker als den Bodhisattva umgeben

von seinen wunderschönen Ammen deuten möchten94. Auf der

folgenden Skulptur (Abb. i) sehen wir den eine turbanartige Mütze tragenden

Prinzen in der Löwenlage (slhaseyyä) in einem schreinartigen Gelaß

unter dem Baum ruhen, wo er von den Ammen bewacht wird. Die
Inschrift lautet : «Darstellung, wie man auf dem Felde unter dem Jambu-
baume das Lager des Bodhisattva mit Wachen versehen hat95.»

Das zweite Bild zeigt uns den Bodhisattva in Yogastellung unter dem

Baume meditierend (Abb. 2). Das nimbusartige Gebilde ist der feststehende

Schatten, während der Jambubaum selbst auf beiden Seiten seine

Äste über den Knaben senkt. Der König Suddhodana kniet huldigend
auf der linken Seite, während die knieende Frau rechts wohl eine Amme
als Füllfigur darstellt. Sehr eigenartig ist die Handstellung des Bodhisattva,

die nur eine Spielart des namaskära, der Ehrenbezeugung sein

93. J. Fergusson, Tree and Serpent Worship, plate XXV, fig. i.
94. K. Seidenstücker, Südbuddhistische Studien. I. Die Buddha-Legende in den Skulpturen des

Änanda-Tempels zu Pagan, Hamburg 1916, S. 92 zu Abb. 22 : «Nach den Inschriften soll es sich

um ein Sitzbildnis des Bodhisatta handeln, als dieser beim Saatfest vom Räjä mitgenommen
wurde und aus der Stadt zog. Vor allem die vor dem Bodhisatta knienden Gestalten der Ammen
machen es nicht gerade wahrscheinlich, daß es sich um eine Darstellung des feierlichen

Auszuges aus der Stadt handelt.» Die Päli-Inschrift lautet: Suddhodanamahäräjä puttam gahetvä

alamkatanagarä mahantena parivärena nikkhamanto vappamangale nisinnasantänam (S. 64, Nr. 2 2).

9j. Seidenstücker, ibid., S.64: kammantatthäne jamburukkhassa hetthä bodhisattassa sayanam

pannäpetvä ärakkhena thapitasantänam. Zum Teil wörtlich aus der Nidänakathä, Jätaka I, S. $7,
2 8 f. übernommen. Abbildung I aus Seidenstücker, Abb. 23 (mit freundlicher Genehmigung
des Museums für Völkerkunde in Hamburg).



• % -**

<* \,

^J» %Ì?v .*' &'

Tafel I. Buddha unter dem Jambubaume



f)

1'4&?1

Tafel II. Buddhas Meditation



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 14C

kann96 ; man erwartet jedoch die dhyänamudrä. Wir finden dafür nur eine

Erklärung : oben wurde eine Stelle aus dem chinesischen Tripitaka
angeführt, wonach der Prinz seinem Vater ebenfalls huldigte, was ikono-

graphisch am besten durch diese Geste veranschaulicht werden konnte.
Die Meditation kam bereits durch die Sitzstellung zum Ausdruck97.

Aufdem Barabudur in Java wird die Legende in zwei Skulpturen festgehalten

Die erste stellt dieAusfahrt aufs Dorfdar98. DerBodhisattva, durch
einen Lotusgekennzeichnet, sitztaufeinemZweispännermit drei Kameraden.

Es folgenbewaffnete Diener, während die eigentliche Leibgarde dem

Gespann voranzieht. Pleyte"hielt deren Anführer fürKönigSuddhodana,

Krom100 indes betrachtet ihn als «captain of the bodyguard».
Die folgende Darstellung zeigt den Bodhisattva zwischen zwei Bäumen

— rechts sind noch andere sichtbar, um den Park anzudeuten - auf

einem Steinthron in der klassischen Meditationsstellung101. Links von ihm
sieht man die fünf Rsis mit den verschiedensten Gebärden der Verehrung.

Über den Sehern fliegen zwei Gestalten, «der Waldgott mit einem
seiner Gesellen » nach PleyteI02, ein Paar göttlicher Wesen als Zeugen des

Wunders nach Krom103. Unter dem zahlreichen Gefolge dahinter trägt
96. Seidenstücker, ibid., S. 87.

97. Die Legende lautet : sayane pallamkena nisinnam sesarukkhacchäyä vivattä pi jamburukkhac-
chäyäparimandalan ca pätihäriyam disvä räjä puttam vandanasantänam — «Darstellung des Königs,
der den Sohn verehrte, als er ihn mit gekreuzten Beinen auf dem Lager sitzen und das Wunder
sah, daß der Schatten des Jambubaumes eine Kreisform bildete, während der Schatten der

übrigen Bäume sich gewendet hatte» (Seidenstücker, ibid., S. 64). Cf. Jätaka I, S. j8, jf., was
wiederum beweist, daß der Verfasser der Inschrift sich auf die Nidänakathä stützte. Abbildung
II aus Seidenstücker, Abb. 24 (mit freundlicher Genehmigung des Museums für Völkerkunde
in Hamburg). Für die Übersendung von zwei Abzügen von Originalnegativen für die beiden

Abbildungen sind wir dem Hamburger Museum zu größtem Dank verpflichtet.
98. Abbildungen bei N.J. Krom, The Life ofBuddha on the Stüpa ofBarabudur according to the

Lalitavistara-Text, The Hague 1926, Tafel 39, und CM. Pleyte, Die Buddhalegende in den Skulpturen

des Tempels von Bôrôbudur, Amsterdam 1901, S. 62, Zeichnung 39.
99. Ibid., S. 62.

100. Ibid., S.4J.
101. Krom, ibid., Tafel 40; Pleyte, ibid., S.63, Zeichnung 40.
102. Ibid., S.63.
103. Ibid., S. 47. Vielleicht handelt es sich einfach auch hier um eine Kontamination mit der

Asita-Legende, da jener Seher mit seinem Neffen ebenfalls durch die Luft zum Bodhisattva fliegt.



146 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

ein Diener einen Sonnenschirm, Zeichen königlicher Hoheit. Es fehlen
dabei also der Schatten bzw. die gesenkten Äste, der «huldigende» König

und die bzw. der Pflüger mit dem Feld.
Künstlerischen Gestaltungen des Meditationsmotivs begegnen wir

ebenfalls in Gandhâra. Vom Stüpa von Sikri stammt ein Relief, das eine

Pflugszene — ein Bauer mit einem von zwei Ochsen gezogenen Pfluge —,

den meditierenden Bodhisattva vor dem stark beschädigten Baum,
sowie zwei vom Himmel heruntersteigende, Verehrung darbringende
Gestalten zeigt104.

Die ältesten Vorbilderfinden sich in Indien. Aufder Balustrade desMa-

häbodhi-Tempels in Buddha Gayä fehlt bloß der meditierende Prinz auf

demleerenThron,eintypischarchaischesMotivI05.InAjantajedochistder
Meditierende bereits dargestelltIo6. Hier, wie fast immer im eigentlichen
Indien, fehlen die fünf Rsis, was als ein wichtiges chronologisches Kriterium

bewertetwerden darf : damals war die durchden Lalitavistaraund das

Mahâvastu verbreitete Legende noch nicht bekannt107. Das Hauptgewicht
wird hier noch auf den Bauern mit dem Pflug gelegt, den man indes auf

einem wahrscheinlich aus Sarnäth stammenden Relief vermißt108.

104. A. Foucher, L'art gréco-bouddhique du Gandhâra, Paris 190J, S. 342, Fig. 17J (aus dem

Lahore-Museum). Handelt es sich um zwei Rsis? Cf. Barabudur! Dies würde unsere Hypothese

von einer Kontamination dieser Episode mit der Asita-Legende erhärten. Vgl. ferner
Foucher, ibid., S. 345, Fig. 176 (verwandte, aber stark beschädigte Skulptur aus der Gegend
von Sanghao, jetzt im Madras-Museum); II, S. 9j, Fig. 3 J3 und S. 2 ji, Fig.434; Les bas reliefs
du stûpa de Sikri, JA 1903, pl. 10; J. Burgess, The Gandhâra Sculptures, Journal of Indian Art and

Industry 8, 1898, pl. 2r.
1 o r.Vgl.A. Cunnino)nim,MahäbodhiorthegreatBuddhisttempleatBuddha-Gayä, London 1892,

pl. VIII, 11 ; Foucher, L'art gréco-bouddhique du Gandhâra, I, S. 347, Fig. 177. Die Balustrade
des Stüpa von Buddha Gayä wird auf Asoka zurückdatiert (Foucher, ibid., S. 345-346);
darnach hätte die Verbindung von Pflugszene und Meditation schon im 3. Jh.v.Chr. existiert.
Es könnte sich allerdings um den pflügenden Vater handeln, was weniger wahrscheinlich ist.
Unklar bleibt das Pferd hinter den zwei Ochsen. Vielleicht Assoziation mit dem Pferd Kan-

thaka, auf dem der Bodhisattva nach dieser Episode - gemäß zahlreichen Versionen — fliehen
wird?

106. Vgl. A. Foucher, Lettre d'Ajantä, JA 1921, S. 224.

107. Vgl. die Abbildung ausMathurä in Foucher, ibid. II, S. j21, Fig. 489. Hiersind die Seher

vielleicht dargestellt (s.Krom, ibid., S.47, Anm. j).
108. Archaeological Exploration in India, Journal of the Royal Asiatic Society, 1907, pl.4.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 147

Die hier untersuchte Legende, die man allgemein als ein reines

Phantasiegebilde betrachtet hat, konnte textgeschichtlich auf eine Erinnerung

Buddhas zurückgeführt werden. Von diesem Archetypus aus läßt
sich die Entfaltung der mythenbildenden Imagination in allen Phasen

verfolgen.
Die ursprüngliche Erinnerungsepisode begegnet uns in allen Texten,

trotz deren zeitlicher und buddhologischer Unterschiede mit nur
geringen Abweichungen. Die identische Situation und die zum großen
Teil wörtliche Übereinstimmung impliziert, daß alle Versionen auf

einen Grundtext zurückgehen, dessen getreuestes Abbild die Fassung
des Majjhima Nikäya ist. Am nächsten stehen dieser der Milinda Panha

und das Mahâvastu, wo indes bereits eine Kontamination der Erinnerung
mit der ausgebildeten Legende stattfand, wie das sirisayane und udyäna-

bhümlye — der Park an Stelle der Feldarbeit - eindrücklich bezeugen.
Hierzu tritt im Milinda Panha und Lalitavistara die Erweiterung der
ersten Meditationsstufe zu den vier dhyänas. Schließlich wird im Divyâvadâna

die Erinnerung noch stärker mit der Legende vermischt, da der

Ich-Bericht selbst verschwindet (wie im Milinda-Panha) und das

Schattenwunder sowie die Huldigung des Vaters erwähnt werden. Diese

Entwicklung dürfte der chronologischen Folge der genannten Texte

entsprechen, wobei zu beachten ist, daß die MilindarPanha-Stelle kaum

jünger als das Mahavästu sein dürfte, wenn auch die Definition des ersten

dhyäna sich enger an die ältere Päli-Fassung anlehnt. Eine tabellarische
Übersicht soll die Entwicklung der verschiedenen Versionen
veranschaulichen. Die wichtigeren Abweichungen vom Archetypus sind

durch Kursivschrift hervorgehoben109.

109. Vgl. oben S. 106, Anm. 16 (Majjhima I, S.246);S. 117,Anm.42 (Milinda, S. 289);
S. 122, Anm. j2 (MahâvastuII, S. 130); S. 127, Anm. J7 (LalitavistaraI, S. 263); S. 131, Anm.
61 (Divyâvadâna, S. 249).



148 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Majjhima

Abhijänämi kho

panâham pitu
Sakkassa

kammante sîtâya
jambucchäyäya
nisinno vivicc'
eva kämehi vi-
vicca akusalehi

dhammehi savi-

takkarn savicäram

vivekajam
pïtisukham pa-
thamarn jhänam
upasampajja vi-
haritä, siyä nu
kho eso maggo
bodhäyäti. Tassa

mayham
Aggivessana satänu-

säri vinnänam
ahosi : eso va

maggo bodhäyäti.

Milinda Panha

Pubbe kho maharaja

Bodhisatto

ekamäsiko samäno

pitu Sakkassa

kammante sîtâya

jambucchäyäya

sirisayane

pallankam äbhu-

jitvä nisinno
vivicc'eva kämehi
vivicca akusalehi

dhammehi
savitakkam
savicäram vivekajam

pïtisukham
pathamaj jhänam
upasampajja vi-
häsi... catuttham

jhänam upasampajja

vihäsiti.

Mahâvastu

Abhijänämi kha-
lu punar aharp

pürve pravrajyäyai

apravrajito
pituh éâkyasya

udyänabhümiye

sitaläyäm jam-
bucchäyäyäm
paryahkena
nisano viviktam
kämaih viviktam

pâpakair
akusalair dhar-
maih savitarkam
savicäram
vivekajam pritisu-
kham pratha-
mam dhyänam
upasampadya
viharämi. syät
khalu punah so

märgo bodhäya.

tasya me bhiksavo

vasato
tadanusäri vijnänam
udapäsi. sa eva

märgo bodhäye.

Lalitavistara

Yad aham pitur
udyäne jambuc-
chäyäyäm nisano
viviktam kâmair
viviktam pâpakair

akusalair
dharmaih
savitarkam savicäram

vivekajam
prïtisukham
prathamam
dhyänam
upasampadya

vyähärsamyâvac ca-

turthadhyânam

upasampadya

vyähärsam. syät
sa märgo bodher

jätijarämarana-
duhkhasamudä-

yänäm asambha-

väyästamgamä-

yeti. tad anusäri

ca me vijnänam
abhût. sa märgo
bodher iti.

Divyâvadâna

Asmin pradese

jambücchäyä-
yäm nisadya
viviktam pâpakair
akusalair dharmaih

savitarkam
savicäram
vivekajam prïtisukham

anäsravasadrsam

pratha-
madhyänam
samäpannah

Komplizierter verläuft die Evolution der legendären Umgestaltung.
Wenn wir uns auf die Grundtexte beschränken, ergibt sich zusammenfassend

folgendes Bild.

Nidänakathä Mahâvastu

Besuch eines Pflug- Besuch eines Parkes

festes mit Vater, Hof mit Vater, Frauen,

usw. einem Knaben

Lager für den Prinzen

unter Baum mit
Wachen umstellt

Lalitavistara

Besichtigung eines
Ackerdorfes mit
Kameraden

Buddhacarita

Besichtigung einer
Waldgegend mit
Kameraden



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION 149

Nidänakathä Mahâvastu Lalitavistara Buddhacarita

Pflugzeremonie

B., von Ammen
verlassen, meditiert unter

Jambu i. Stufe)

Schattenwunder

Ammen sehen das

Wunder, melden es

dem König

Huldigung des

Königs

B. wandert in ein
Ackerdorf, wird
Zeuge des Pflügens

B., betrübt wegen des B., betrübt, medi-
Pflügens, meditiert tiert unter Jambu
unter Jambu (vier Stufen)
(i.Stufe)

Sieht das Pflügen, Sieht das Pflügen,
tritt in einen Park ein tritt in einen Wald

B., voll Mitleid,
meditiert unter Jambu

(i.Stufe)

Schattenwunder.

Episode mit fünf
Rsis, deren Dialog
mit Göttern, Gäthäs

Fünf Rsis, Dialog mit
Waldgottheit, Gäthäs

erweitert

König läßt B. suchen, König läßt B. suchen,
Kämmerer findet ihn, Minister findet ihn,
sieht Schattenwunder sieht Schattenwunder

Huldigung des Huldigung des

Königs Königs

Lärmende Kinder
und Minister (folgt
metrische Fassung)

Die Nidänakathä-Version bekundet ihre Ursprünglichkeit schon

durch die Szene mit den Ammen, die das Kind unter dem Baume behüten;

sie findet sich in keinem andern Texte, wenn sie auch durch das

sirisayane des Milinda Panha angedeutet wird. Hier fehlt gleichfalls das

sonst allgemein angeführte Motiv für die Meditation : das Mitleiden, die

Trauer über das Töten der Würmer usw. und die Mühsal von Pflügern
und Ochsen. Die entscheidende Neuerung mit dem das Mitleid erregenden

Pflügen ist im Mahâvastu zuerst belegt, wo auch die Episode mit den

Rsis eingeführt wird. Der Lalitavistara malt diese Grundzüge breiter aus,
ohne originelle Zutaten, wenn wir vom läppisch-naiven Motiv der
lärmenden Kinder absehen. Dies trifft schließlich auf die übrigen Versionen

zu, die alle aufs engste mit dem Lalitavistara verknüpft sind, wobei
das Abhiniskramanasütra eine vereinfachte Form der Legende kennt,
während die Mülasarvästivädins die phantastische Episode mit den Edel-



ICO PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Steinkammern hinzufügen ; auch läßt hier der Bodhisattva Knechte und
Tiere frei.

Eine ganz eigenartige Stellung nimmt das Buddhacarita ein, obgleich
seine Beziehung zu der Tradition, aufdie der Lalitavistara und das Mahâvastu

zurückgehen, offensichtlich ist. Das wesentliche Merkmal dieser

Fassung ist das Fehlen des Schattenwunders sowie der Verehrung durch
die Seher und den Vater. Oben wurde schon das Argument ins Feld

geführt, daß Asvaghosa, wäre er mit diesen so erbauenden Zügen der

Legende vertraut gewesen, sie sicher in sein Epos eingeflochten hätte.
Hat er als Hofpoet Kaniskas um ioo n.Chr. gelebt, so folgt, daß zu

jener Zeit die Legende noch nicht weiter ausgebildet war. Die Nidänakathä

ist sicher bedeutend jünger, ebenso der Lalitavistara, vom Mahâvastu

und Milinda Panha müßte das ebenfalls, wenigstens, was diese Partie

betrifft, angenommen werden. Die Kunst bestätigt unsere
Schlußfolgerungen. Die ältesten Beispiele zeigen uns bloß, wie der meditierende

Buddha gesucht wird oder die Szene mit den Pflügern "°. Viel später
sind die komplizierten Darstellungen des Änanda-Tempels in Pagan (nach
der Nidänakathä) und des Barabudur (nach dem Lalitavistara).

Die Ausgestaltung der Kindheitserinnerung Buddhas zur Legende
kann somit höchstens bis zur Zeit Asokas zurückverfolgt werden1". Dabei

können die folgenden Phasen festgehalten werden. Zuerst wurde das

Meditieren durch das Mitleiden, das durch das Pflügen hervorgerufen
wurde, begründet. Ein Ausflug aufs Land diente als einleitendes Motiv
(Buddhacarita). Das Mahâvastu fügte bereits das Schattenwunder, die

Verehrung durch die fünf Rsis und den Vater hinzu, während das

Lalitavistara und dessen verwandte Texte die Legende weiter ausschmückten.

Die Nidänakathä, die zweifellos auf südliche, zum Teil vielleicht sogar
ceylonesische Vorbilder zurückgeht, hat die Erzählung selbständig aus-

i io. Vgl. S. 143, Anm. 98 ; 101 ; 102.

in. Vgl. S. 143, Anm. 1 o 1. Sollte es sich bei jenem Relief aus Buddha Gayä um die eigentliche

Erinnerungsepisode (mit dem pflügenden Vater) handeln, so wäre das Auftauchen der

Legende nicht früher als zu Beginn unserer Zeitreichnung anzusetzen.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION ICI

gebaut (Episode mit den Ammen), wobei sie sicher auf eine Periode

zurückgeht, wo das Schattenwunder bereits die Meditation in den Hintergrund

stellte, die Geschichte mit den fünf Rsis aber noch nicht bekannt

war.
Wie zu erwarten war, bilden die ältesten Elemente, die wir bereits

bei der Erinnerung angetroffen haben, die konstantesten Züge der

Legende : die Meditation unter dem Jambubaum, die Verbindung mit dem

Feld bzw. dem Pflügen, der Vater, der nur bei Asvaghosa fehlt. Was an

der ursprünglichen Formulierung dem religiösen Ideal widersprach,
wurde umgedeutet : aus der Feldarbeit des Vaters wurde eine Pflugzeremonie

oder das Pflügen der Bauern, während der Vater selbst dem Prinzen

nun seine Verehrung darbringt. Sehr eindringlich kommt hier die

Überwucherung des ursprünglichen Motivs zum Ausdruck : die Erinnerung
verschwindet, das Wunderbare verdrängt die nüchterne Aussage. Wo
die Phantasie nicht durch alte Überlieferung gebunden ist, offenbart sie

ihre Freiheit durch immer neue Erfindungen, unter denen darum die

größten Abweichungen zu finden sind.

Ein für die Entwicklungsgeschichte aufschlußreiches Problem bildet
das Alter, das die verschiedenen Texte dem Bodhisattva zur Zeit der
ersten Meditation zuschreiben. In der Erinnerung selbst lag kein genauer
Anhaltspunkt. Wohl ist es höchst wahrscheinlich, daß Buddha noch ein
Kind war, als er während der Arbeit seines Vaters unter einem Baume

saß. Dies ist denn auch die Ansicht der Päli-Tradition, die ihn nach dem

Milinda Panha einenMonat,nach ceylonesischerQuelle fünfMonatealt sein

läßt112, was insofern mit der Nidänakathä übereinstimmt, als der Säugling
noch von Ammen umgeben ist. Anschließend (Jätaka I, S. c8,12-13)
heißt es, daß der Bodhisattva im Laufe der Zeit sechzehnjährig geworden
ist (atha anukkamena Bodhisatto solavassapadesiko jäto). Nach Mahâvastu II,
S. 48, läßt der König im Anschluß an die Meditation für den Prinzen einen

Harem einrichten, um ihn an die Welt zu binden. Erst später folgt die

Verheiratung. Der Bodhisattva war also ungefähr zwölf bis fünfzehn

112. Vgl. Edm.Hardy, ibid., S. 1 jo; Kern, ibid. I, S.39L



IC2 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

Jahre alt. Das Abhiniskramanasütra setzt das Ereignis direkt nach der
Vollendung des zwölften Lebensjahres an"3. Nach dem Lalitavistara war
der Prinz ebenfalls schon halb erwachsen, da die Meditation auf den
Schulbesuch folgt. Nachher findet die Wahl einer Braut statt. Die
Übereinstimmung mit dem Mahâvastu bezeugt auch in diesem Fall die enge
Beziehung der beiden Texte. Der Mülasarvästiväda-Kanon versetzt die

erste Meditation in viel spätere Zeit hinter die vier Ausfahrten kurz vor
der Flucht aus dem Palaste. Der Bodhisattva war also etwa 29 Jahre alt.
Das Buddhacarita setzt das Erlebnis nach der dritten Ausfahrt an. Diese

Spätzeit implizierteine vollständige Dissoziation derEpisode vonder

Erinnerung, die sicher in die frühe Jugend zurückweist. Anderseits kommt
dabei die Beziehung der Meditation zur Bodhi zum Ausdruck, die ja kurz
aufdie Erinnerung folgt. Entwicklungsgeschichtlichbestand die Tendenz,
das Alter zu erhöhen, wobei Asvaghosa allerdings wiedereine unabhängige

Stellung einnimmt, da bei ihm ja auch die «Erinnerung» fehlt. Diese

Erhöhung erstaunt insofern, als sie das Wunderbare der ersten Meditation

vermindert. Anderseits hielten die Buddhisten zähe an der wirklich
ursprünglichen Beziehung dieses Erlebnisses zur (bald darauf folgenden)
Bodhi fest. Das Wunderbare wurde auf den Schatten des Baumes

übertragen.

Vom literaturhistorischen Standpunkt bietet die Legende ebenfalls

interessante Aufschlüsse. Ursprünglich handelt es sich ausschließlich um
Prosa, zu der später eingestreute «Gesangstrophen», die Gäthäs treten
(Mahâvastu). Diese werden allmählich erweitert, bilden sogar selbständige

Gruppen - zum Beispiel der Dialog und die Lobpreisung der fünf
Rsis- "4, wobei schließlich nichtnur dramatische Höhepunkte und

Zwiegespräche, sondern Erzählverse eingeflochten werden. Häufig wird dabei

das in Prosa Dargelegte in metrischer Form wiederholt, so daß am Ende

113. Beai, Romantic Legend, S. 77. Die Inder rechnen von der Empfängnis an. Buddha war
damals also zwölfjährig.

114. Diese Erweiterungen wären mit den Upäkhyänas des Epos zu vergleichen. Die
Verseinlagen enthalten manchmal ganz neue Stoffe, die auf anderm Boden gewachsen sind, wie
z. B. die erwähnte Lobpreisung.



PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION IÇ3

dieser Entwicklung eine Fassung in gebundener Rede (Lalitavistara) an die

ältere Version, die aus einer Mischgattung von Prosa und Poesie besteht,

angehängt wird. Ähnliche Verhältnisse begegnen uns im vedischen

Äkhyäna, zum Beispiel in der Sunahsepa-Sage, bei der übrigens der

ursprüngliche Stoff des Rgveda gleichfalls ganz frei umgestaltet wurde"5.
Wesentlich ist hier die Feststellung, daß die Prosaerzählung der poetischen

Formulierung vorausgeht. Man darf annehmen, daß die Jätaka-

Gäthäs auf analoge Weise entstanden sind, indem sie von der ursprünglichen

Erzählung schließlich losgelöst und in einer Sammlung vereinigt
wurden, wobei die ganze Geschichte bei den Hörern vorausgesetzt oder

durch eine einführende Schilderung kurz umrissen wurde.
Das Kävya Asvaghosas stellt eine frühe Entwicklungsstufe dar, da hier

unter epischem Einfluß die Buddha-Legende durch den Hofdichter in eine

künstlerisch vollendete, poetische Form umgegossen wurde, während
das Äkhyäna durch niedere Schichten der volkstümlichen Überlieferung

getragen wurde. Nur wo wirkliche Barden und Dichter am Werke
waren, wird also das Epos entstanden sein.

Zusammenfassend führte die Untersuchung zu folgenden Ergebnissen :

1. Die im Majjhima Nikäya I, S. 246, zuerst erwähnte Kindheitserinnerung

Buddhas kann nach allen Kriterien Anspruch auf Authentizität
erheben. Sie tritt im Milinda Panha, Mahâvastu, Lalitavistara und Divyâvadâna

mit nur geringen Abweichungen vom Archetypus wieder auf.

2. Die legendäre Umbildung der ersten Meditation läßt sich
textgeschichtlich bis zum Beginn unserer Zeitrechnung, ikonographisch höchstens

bis auf Asoka zurückverfolgen.
3. Der Beweggrund zur Umgestaltung lag in der Änderung des

religiösen Ideals und insbesondere in der Vergöttlichung Buddhas, was der
nüchternen Schilderung des Sutta, so vor allem der Feldarbeit des

Vaters, widersprach.

11 £. Zum Akhyäna-Problem s. jetzt P. Horsch, Die vedische Gäthä- und Éloka-Literatur, Bern

1965, 3.Teil, Kapitel 3.



IC4 PAUL HORSCH: BUDDHAS ERSTE MEDITATION

4. Deshalb trat an Stelle dieses Motivs die Pflugzeremonie oder eine

gewöhnliche Pflügerszene, wodurch dem Vater eine neue, seiner hohen,

königlichen Würde entsprechende Stellung zugewiesen wurde.

£. Wunderbare Ereignisse verdrängen immer stärker das ursprüngliche

Meditationserlebnis. Eine zentrale Rolle spielt dabei das Schattenwunder,

wozu noch andere legendäre Ausschmückungen, wie die Anbetung

durch die fünf Seher, treten.
6. Die vergleichende Textgeschichte enthüllt die verschiedenen Phasen

der Entwicklung, wodurch bewiesen wird, daß die älteste uns
faßbare Version im Päli des Mahäsaccaka-Sutta erhalten ist.

7. Vom literargeschichtlichen Standpunkt war eine konsequente
Evolution von der Prosa der Erinnerung über das Äkhyäna (Prosa mit
eingestreuten Gäthä-Strophen) bis zum Epos in metrischer Form der

ausgeprägten Legende festzustellen.


	Buddhas erste Meditation

