
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 17 (1964)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Les théâtres d'Asie. Etudes de Jeannine Auboyer, A. A. Bake et autres réunies et
présentées par Jean Jacquot. Conférences du Théâtre des Nations (19C8-19C9).
VIII, 308 pages, planches avec dessins dans le texte, 8°. Paris, Centre national de la
recherche scientifique, 1962.

Le théâtre asiatique, disons mieux, les théâtres d'Asie, sont peu connus dans les

pays occidentaux, non seulement du grand public, mais encore de leurs élites que
rien n'a préparé à en assimiler les traits spécifiques. La sensibilité de ces élites ne

peut être excitée par ces théâtres dont la rigidité structurale et certains traits
nationaux sont incompréhensibles sans une minutieuse initiation. Les traductions ne

peuvent rendre la légère densité des éléments scéniques intercalés et de là, sans

doute, provient le malaise intellectuel éprouvé au cours d'une représentation d'un
théâtre d'Asie. Les symboles, les allusions, les techniques mêmes du jeu scénique,
l'esthétique générale des pièces jouées, doivent être appris pour être pleinement
appréciés, tout élément de snobisme étant mis à part.

Les théâtres asiatiques ne se laissent pas pénétrer sans difficulté. Il ne s'agit pas
de théâtres folkloriques, alors même que la citation des structures sociales, le

recours aux mythes, aux épopées et aux livres sacrés, la narration des aventures des

héros populaires, paraissent souvent les réduire au niveau ethnologique. Cette
impression superficielle ne peut tenir devant une connaissance approfondie de ces

théâtres, très élaborés, différents du nôtre par la forme et par le fond. Certes, des

troupes exotiques ont obtenu quelques succès dans nos pays : ces tournées avaient

pris soin de s'occidentaliser et de recourir parfois aux procédés du music-hall pour
se faire admettre par un public plein de bonne volonté mais mal préparé. De tels
procédés, qui ont cours en Asie également, corrompent les arts dramatiques
asiatiques, qui, il y a quelques années encore, étaient une école de patriotisme local.

Les théâtres traditionnels d'Asie ne sont pas des théâtres à notre sens, mais des

conservatoires d'arts dramatiques et chorégraphiques, basés sur d'autres principes
que les nôtres. Or, l'interdépendance des styles scéniques, tels que récitations,
danse, mimique, musique, parodie, masques, symbolisme codifié et omniprésent,
sont immédiatement perçus par le spectateur dans son théâtre national. Il en connaît

les conventions et de ce fait, il peut suivre facilement l'action et le jeu, tout
comme la connaissance de nos propres conventions, qui nous sont également
enseignées, nous permettent de faire de même dans nos théâtres.

Les influences chinoises et indiennes jouent un grand rôle dans les théâtres

asiatiques dont le répertoire peut être sacré ou profane, destiné aux élites de rang
ou d'esprit, ou conçu pour le plaisir du populaire.



c8 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Celui qui voudra apprécier les représentations authentiques ou pénétrer le sens

de ces théâtres d'Asie, aura le plus grand intérêt à consulter le précieux recueil
d'études intitulé «Les théâtres d'Asie», réunies et présentées par Jean Jacquot avec

un goût parfait. Chacune des études fut présentée en juin 1959 sous forme de

causerie, au cours d'une rencontre organisée par le Centre culturel de Royaumont,

par les plus prestigieux spécialistes actuels, Européens et Asiatiques, unis dans un
réconfortant esprit de collaboration scientifique intercontinentale.

A la base, on trouve le théâtre indien qui unit la musique, la danse et le jeu
plastique, inspirés par la religion et le théâtre chinois, abstraction stylisée comprise

par un public exigeant, qui apprécie un probe métier né d'un apprentissage

rigoureux.
De ces deux «Grands» procèdent le théâtre japonais, dont le Nô, issu de

traditions japonaises, chinoises et bouddhiques, donc indiennes, est plus connu à

l'étranger que le traditionnel Théâtre de poupées et le Kabuki, puis le théâtre
vietnamien, mythique et autochtone pour le théâtre populaire, très sinisé pour le
théâtre aulique, et aussi le théâtre indonésien, ici représenté par les seuls ballets
balinais et les Wayangs javanais, qui constituent des formes excentriques de théâtres,

influencés par les pays voisins.
Au Thibet, par contre, la représentation rituelle à l'intérieur des temples

devient une activation dramatique d'un rite pour en renforcer le sens dans l'esprit du

public laïque. Le masque, la danse et la pantomime permettent l'expulsion du Mal.
L'Inde aurait inspiré la composition, alors que l'on cherche la part de la Chine dans

le style des chants.
Très différent de ces théâtres de l'Asie des moussons, celui d'Iran est basé sur

le martyre et la résurrection d'Hossein, petit-fils de Mahomet. On joue de moins

en moins ces drames sacrés, qui, hier encore, étaient une consolation pour les pieux
Chiites.

Ces monographies, bien illustrées, erudites et alertes, démontrent bien que
l'expression «Théâtres d'Asie» est juste et que parler du théâtre asiatique procède
d'une paresse de l'esprit. Georges Lobsiger

Edmond Rochedieu, La pensée occidentale face à la sagesse de l'Orient. Nature -
Mythe - Psychologie - Yoga. 183 pages, 8°. Paris, Payot, 1963.

Dans son effort de lucidité, l'Occident aboutit à l'angoisse. La valeur du critère
d'efficacité, acquisition cependant récente de notre civilisation, à ce que je sache,

est constamment remise en question.
Le professeur E. Rochedieu va tenter précisément, dans son ouvrage, de venir

au devant des questions que nous posent notre culture et notre conception de vie
occidentale, présentant l'une en face de l'autre, la manière différente d'aborder les



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS £9

problèmes humains de l'Orient et de l'Occident. Par exemple : page 26, un tableau

suggestif de l'antithèse Orient—Occident.
Le titre donné à son étude est en soi caractéristique. Pensée de l'Occident met

l'accent sur un certain dynamisme, le souci de l'objectivité poussant à l'adoption
de la méthode scientifique, aboutissant à une civilisation technique. Sagesse de

l'Orient évoque immédiatement l'idée de prudence, la primauté du «vivre» sur le
savoir.

L'image de l'Occident serait, pour le Prof. E. Rochedieu, celle de l'ingénieur
se sentant le droit de transformer à sa guise le monde naturel. En Orient — traduisons

au Japon, car l'exemple de la Chine nous paraît bien différent — notre auteur
découvrirait une dévotion de l'homme pour la nature qui l'entoure, une
«communion spirituelle avec les beautés naturelles» (p. 88): exceptionnelle harmonie
du temple d'Isé, dira-t-il. Mais en même temps il va nous rappeler fort à propos
qu'un François d'Assise fut un des premiers, chez nous, à rappeler que la nature
n'est pas un adversaire qu'il faut mater, mais au contraire un auxiliaire dont l'aide
nous est précieuse.

Un chapitre entier est consacré au problème du mythe et de l'interprétation du
langage mythique, un autre aux problèmes psychologiques, montrant l'opposition
entre l'impermanence bouddhique du moi et le point de vue occidental de sa

stabilité. Aborde également le problème du Yoga.
On se gardera sans doute d'idéaliser l'Orient. Mais devant la crise actuelle de la

pensée occidentale, la réaction de la nouvelle génération luttant contre l'emprise
de la technique, l'auteur pense que la sagesse de l'Orient pourrait apporter un
complément indispensable à la pensée de l'Occident. La pensée occidentale est en
période de crise, soulignera-t-il, l'angoisse naissant devant les résultats décevants de

notre science. Ainsi, la sagesse de l'Orient pourrait, devant les problèmes qui se

posent à nous, apparaître comme un catalyseur. H. Châtelain

Pierre Pédelaborde, The Monsoon. Translated by M.J.Clegg. XII, 196 pp., 8°.
London, Methuen & Co Ltd., 1963.

Asien ist nicht nur der größte, volksreichste und vielfältigste Kontinent, er
weist auch auf meteorologischem Gebiet ungewöhnliche Verhältnisse auf. Seine

große Landmasse bringt die charakteristischen, jahreszeitlich wechselnden

Strömungen hervor, welche als Monsun bezeichnet werden. Ihnen hat P. Pédelaborde
seine umfassende und instruktive Arbeit gewidmet, welche allen wetterkundlich
interessierten Lesern empfohlen sei, da sie ein Bild über die Auswirkungen des
Monsuns in den verschiedenen Landstrichen vermittelt. Der ganze zweite Teil des
Buches ist dem asiatischen Monsun gewidmet, welcher die südlichen und südöstlichen

Gebiete von Indien bis nach Japan beeinflußt. M. Schüepp



6o BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Osman Chahine, Ontologie et Théologie chez Avicenne. i84 pages, illustré de 8

reproductions en hors texte fac-similis de Mss, 40. Paris, Adrien Maisonneuve, 1962.

Das vorliegende Buch versucht, gewisse Aspekte von Avicennas Ideen in ihrer
geistesgeschichtlichen Überlieferung darzustellen, einmal innerhalb der islamischen

Tendenzen der Mutakallimîn (S. 12 ff.) und der Muctazila, zum anderen innerhalb

des Gedankengutes seines bedeutenden Vorgängers al-Fârâbî (S. 23 ff.). Der
Hauptteil der ganzen Studie gilt der Auffassung des Seins, anschließend folgt die

Darstellung von Avicennas Seelentheorie (S.9jff.), seine Anschauungen über die

Schöpfung (S. 11 rff.) und die Beschreibung seiner besonderen Art der mystischen
Erkenntnis. Abgeschlossen werden die Betrachtungen über die Metaphysik des

Avicenna durch die Zusammenfassung der Weiterentwicklung, die einige seiner
Gedanken bei al-Ghazâlî und bei Ibn Rushd-Averroes erfuhren.

Einige wesentliche Äußerungen im Texte lauten unter anderem, Seite 94: «In
seiner Auffassung des Beweises der Existenz gelingt es Avicenna nicht, Religion
und Philosophie in Übereinstimmung zu bringen, wie es einige Zeitgenossen von
ihm behaupteten. Sein Gott ist von der Religion weit entfernt, es ist ein Gott der
Philosophen. Allen verzweifelten Anstrengungen zum Trotz, seinen Gott in den
Bereich der Religion mit einzubeziehen, können wir lediglich feststellen, daß er
keine muslimische Philosophie im wahren Sinne des Wortes geschaffen hat ;

versucht man aber seine Philosophie zu verstehen, so ist es unmöglich, sie völlig vom
Islam zu isolieren ...»; Seite 120: «In seinem metaphysischen Kommentar zum
Koran sagt Avicenna, daß die Morgenröte die Geburt der Schöpfung sei, daß das

Frühdämmern des Seins alles der göttlichen Güte verdanke ...»; Seite 146:
«Avicenna führte kein ruhiges, spekulatives Leben, wie es sein großer Meister al-Fârâbî

tat ; vielmehr war es, wie bereits dargestellt, sehr bewegt, und manchmal hat

er sich in die Gewänder eines Sûfî verborgen, um so seinen Feinden zu entrinnen.
Avicenna (der von der menschlichen Seele, vom Schicksal, von seinen Ursprüngen,
von den Beziehungen zur erkennbaren Welt gehandelt hat) war ein rationeller
Mystiker und nicht ein solcher, der die mystische Gnosis erlebt hatte. Seiner Auffassung

nach besitzt die Seele weder Körper, noch körperliche Akzidenzen, wohl aber

eine Substanz, die in sich einfach, geistig und vom Körperlichen unabhängig ist.
Selbst der Tod stellt nach Avicenna kein Ende des wahren, menschlichen Lebens

dar, sondern lediglich eine Trennung von Körper (der die Auflösung annimmt) und
Seele, die sich der höheren Welt zuwendet, um dort Lohn oder Strafe zu empfangen

...»
Wie schon zum Teil diese wenigen Textproben zeigen, läßt das Buch sehr oft an

Klarheit der Darstellung zu wünschen übrig. Sehr gut ist aber der Einfluß des ira-
nisch-shicitischen Geistesgutes auf Avicennas Gedankengänge festgehalten. Richtig
gesehen ist auch die viel diskutierte Stellung Avicennas im Bereich der Mystik,



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 6l

worüber es Seite 139 lapidar heißt: «Donc, Avicenne est un mystique rationnel»,
eine Haltung, die sich eindeutig von der seines geistigen Nachfolgers Suhrawardi
und allgemein von den Sûfî abhebt, die eine liebende Verbindung mit Gott
anstreben.

Abgeschlossen wird das Werk durch ein leider allzu unvollständiges Verzeichnis

von Fachausdrücken, einer Bibliographie und verschiedenen Indices.
Mit all seinen Unzulänglichkeiten ist aber der Versuch von O.Chahine doch

sehr beachtlich, unter Zuhilfenahme teils völlig ungedruckten Handschriftenmaterials

einem der bedeutendsten Denker der islamisch-arabischen Welt als moderner
Muslim in okzidentalen Denkkategorien gerecht zu werden. C.E. Dubler

Tarik Z. Tunaya, Hürriyetin ilâm: Ikinci Mesrutiyetin siyasi hayatma bakiglar. (Si-

yaset limi Serisi. 1) [Die Verkündung der Freiheit; Blicke auf das politische Leben
der Zeit der Zweiten Verfassung. Reihe «Politische Wissenschaft», 1.] 112 Seiten,
8°. Istanbul, Baha Matbaasi, 19C9.

Derselbe : Islâmcilik cereyam ; Mesrutiyetin siyasi hayati boyunca gelismesi ve bugüne

biraktigi meseleler. (Siyaset limi Serisi, 3.) [Die Bewegung zur Erhaltung des Islams;
ihre Entwicklung in der Zeit der Verfassung und die heute noch offenen Fragen.
Reihe «Politische Wissenschaft», 3.] 330 Seiten, 8°. Istanbul, Baha Matbaasi, 1962.

Die Zeit der Zweiten Verfassung, die mit der «Verkündung der Freiheit» 1908

beginnt, ist der letzte Abschnitt der Geschichte des Osmanischen Reiches. Professor

Tunaya, dessen grundlegendes Werk über die politischen Parteien in der Türkei

(Türkiyede siyasi partiler, 18^9-1952, Istanbul 19C2) auch außerhalb seines
Landes Beachtung gefunden hat (vgl. die Rezensionen in «Die Welt des Islams»,
N.S. 2, 1953, 309L, und in «Middle East Journal», 1953, 2j8f.), will in sieben
Büchern die politischen Hauptströmungen dieser Zeit darstellen. Zwei von diesen
sind erschienen. Das erste, «Die Verkündung der Freiheit», beschreibt die große
Hoffnung, die am Beginn der Zeit stand, und die Gründe ihrer Enttäuschung :

Ungeduld, Minderwertigkeitsgefühle, wirtschaftliche Rückständigkeit, Unwissenheit
des Volkes, Ungenügen der Machthaber. Es gibt einen Überblick über die
Hauptströmungen : Anschluß an den Westen, Erhaltung des Islams, türkische
Nationalbewegung, Bewegung für persönliche Initiative und Dezentralisation (deren einer
Führer, Prinz Sabahettin, lange Zeit in der Schweiz gelebt hat und am 30. Juni 1948
in Colombier gestorben ist), Sozialismus.

Die stärkste dieser Strömungen, die zur Erhaltung des Islams, behandelt der
Verfasser in der zweiten Schrift. Zwei Anschauungen standen sich hier gegenüber.
Die Konservativen wollten den Islam in seiner historisch gewordenen Gestalt
bewahren. Die Reformer wollten auf seine ursprünglichen Grundsätze zurückgehen,
damit er, von späterem Beiwerk befreit, sich als moderne Religion zeige. (Eine



62 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ihrer programmatischen Schriften, «Islamlasmak» [Islamisierung], von Prinz Meh-
med Said Halim Pascha, hat August Fischer 1922 in seiner Schrift «Aus der
religiösen Reformbewegung in der Türkei» verdeutscht.) Der Putsch der Konservativen

wurde im April 1909 unterdrückt und Sultan Abdülhamid abgesetzt, aber die

neuen Machthaber nahmen doch Rücksichten auf die religiösen Gefühle des Volkes.
Auch die Republik tat das, indem sie zu allererst das Chalifat noch bestehen ließ ;

als sich dann allerdings zeigte, daß es zum Mittelpunkt reaktionärer Bestrebungen
werden könnte, wurde es abgeschafft. Der Verfassungsartikel, der den Islam zur
Staatsreligion erklärte, wurde 1928 gestrichen, der Grundsatz des Laizismus 1937
in die Verfassung aufgenommen.

Die Einführung des Mehrparteiensystems nach dem Zweiten Weltkriege schuf

neue Voraussetzungen. Die wichtigste Opposition, die Demokratische Partei,
lehnte in ihrem Programm Laizismus im Sinne von Religionsfeindlichkeit ab und
forderte Religionsunterricht und Schulen für Religionslehrer. Als die Demokraten

zur Macht gelangten, unterschied der Ministerpräsident im Regierungsprogramm
zwischen den revolutionären Errungenschaften, die Besitz der Nation geworden
waren, und anderen. Dementsprechend wurde zum Beispiel gestattet, den
Gebetsruf wieder in arabischer Sprache zu sprechen. Kein Wunder, daß entschiedene
Feinde der Neuerungen wie die Angehörigen des Ticani-Ordens, ihre Zeit gekommen

glaubten und systematisch Atatürk-Denkmäler zu zerstören begannen, so daß

19JI ein eigenes Gesetz zum Schutze des Andenkens Atatürks erlassen werden
mußte. Die Bewegung der Lichtfreunde (Nurcular), begründet von Saidi Nursi
(früher Bediüzzeman Saidi Kurdî), der schon zur Zeit des Putsches von 1909 eine
Rolle gespielt hatte, vertreten die Ansicht, das Ziel des Unabhängigkeitskampfes
sei die Vertreibung der Ungläubigen und die Rettung des Sultanates und des Cha-
lifates gewesen, und als Ministerpräsident Menderes im Oktober 1958 Emirdag
besuchte, pflanzten sie zwei grüne Fahnen mit Tugra auf, die Chalifat und Sultanat

symbolisieren sollten.
Der Umsturz von i960 brachte die laizistische Tradition wieder zu Ehren. Die

Verfassung von 1961 (von der im Middle East Journal 1962, 216ff. eine englische
Übersetzung vorliegt) verbietet die Ausnutzung der Religion zu politischen Zwek-
ken und bekräftigt ausdrücklich acht «Reformgesetze, die die türkische Gesellschaft

auf die Höhe der heutigen Zivilisation heben und den weltlichen Charakter
der Republik sichern sollen» : Das Gesetz über die Vereinheitlichung der Erziehung,

das Hutgesetz, das Gesetz über die Schließung der Derwischklöster und
Mausoleen, das Eheschließungsgesetz, die Gesetze über die Einführung der internationalen

(«arabischen») Zahlen und der türkischen («lateinischen») Schrift, das

Gesetz über die Abschaffung von Titeln (Efendi, Bey, Pascha) und das Verbot des

Tragens gewisser Kleidungsstücke. Sie nennt die Republik ausdrücklich einen
weltlichen Staat und schreibt den Parteien vor, ihre Tätigkeit habe sich nach den



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 63

Grundsätzen einer demokratischen und weltlichen Republik zu richten, widrigenfalls

sie für immer aufgelöst würden.
Das Buch von Prof. Tunaya beruht auf einem reichen, großenteils schwer

zugänglichen Material (Broschüren, Zeitschriften- und Zeitungsartikeln). Es schließt
mit den Worten: «Die Türkische Republik, ein unabhängiger Nationalstaat, ist
gegründet worden im Kampfgegen Unwissenheit, Rückständigkeit und Aberglaube.
Das ist auch eine Deutung des Unabhängigkeitskrieges. Der Krieg ist noch nicht zu
Ende.» L. Forrer

Walpola Rahula, Was der Buddha lehrte. Vorwort von Paul Demiéville. 223 S.,
8°. Zürich, Origo Verlag, 1963.

Von den vielen Büchern, die heute über Buddhismus erscheinen, muß das Buch

von Rahula besonders hervorgehoben werden, wegen seiner außerordentlichen
Klarheit und Verständlichkeit für jedermann, die höchst ansprechend ist. Es ist
auch noch zu sagen, daß es nicht von einem Europäer, sondern von einem gelehrten
Ceylonesen verfaßt ist, der von Jugend auf Buddhist gewesen und in dieser Geisteswelt

aufgewachsen ist und den Geist des Buddhismus von Grund auf kennt.
Seine Einführung behandelt ausschließlich die Lehre des sogenannten Thera-

Vada, der Lehre der Älteren, die auf den Texten des Pali-Buddhismus beruht, er
ist jedoch auch Kenner des sogenannten Mahayana oder großen Fahrzeuges, das

besonders in Ostasien entstanden ist, aber für jeden, der sich mit dem Buddhismus,
auch zum Beispiel mit dem Zen-Buddhismus, beschäftigt, ist eine gute Kenntnis
des Pali-Buddhismus erforderlich, wenn er auf diesem Wege vorwärtskommen will.

Besonders wichtig ist die Methode, die «Satipatthâna oder die Lehre der
Vergewaltigung der Achtsamkeit» genannt wird, die zeitlos und von jedem Menschen

systematisch gepflegt werden kann, Voraussetzung ist nur, daß er sich die Mühe
geben will, die Sache mit Ausdauer durchzuführen. Der Buddhismus beruht
hauptsächlich auf dieser Art der Selbstanalyse, die aber gleichzeitig mit der Lehre der
inneren Loslösung verbunden ist, die die dazugehörende Synthese einbegreift, denn
dem Menschen muß noch eine geistige Richtung und Angaben über Verhaltungsmaßregeln

gegeben werden, die auch sein Inneres ansprechen und ihm Zuflucht
und Trost gewähren.

Die Geistesrichtung der heutigen Zeit ist größtenteils nach außen auf das Greifen

und die Sucht gerichtet, während der Buddhismus sich in umgekehrter Richtung

bewegt, er ist die Lehre des Loslassens, die gegen den Strom geht.
Zur Erläuterung seien noch einige Textstellen angeführt: «In eben diesem

klaftergroßen Körper da, dem wahrnehmen und denken anhaftet, lass' ich die Welt
verstanden sein, die Weltentwicklung, die Weltauflösung und den zur Weltauflösung

führenden Pfad.» — «Gleichwie etwa Knaben oder Mädchen sich damit ver-



64 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

gnügen, Häuslein aus Sand und Erde zu bauen und voller Begier, Verlangen, Wille,
Durst eifrig und fieberhaft daran arbeiten, ihre Sandhäuslein hegen und behüten,

gern haben, sich zueignen ; ist ihnen aber die Lust daran vergangen, so werden sie

alsbald jene Sandhäuslein mit Händen und Füßen zerreiben, zertreten, zerstampfen
und damit ausgespielt haben : ebenso nun auch wird der erfahrene Jünger die

fünf Stücke des Anhangens, und zwar Form, Gefühl, Wahrnehmung, Unterscheidung,

Bewußtsein zerreiben, zertreten, zerstampfen und damit ausgespielt haben,

um dahin zu gelangen, wo der Durst versiegt ; denn versiegt der Durst, erlischt der
Wahn.» — «Der heilige Jünger, der sich von Form, Gefühl, Wahrnehmung,
Unterscheidung, Bewußtsein nicht mehr verzehren lassen mag, auf das Vergangene nicht
zurückblickt, vom Künftigen sich nichts erwartet und des Gegenwärtigen
überdrüssig, entwöhnt, es zur Auflösung bringt, als etwas Vergängliches, Leidiges,
Wandelbares, das ihn nichts angeht, ihm nicht zu- und nicht angehört, den heißt man
einenheiligen Jünger, derabschichtet, nicht aufschichtet, derwegzieht,nichtanhangt,
der abwickelt, nicht aufwickelt, der abräumt, nicht zuräumt.» R. von Muralt

Ariane Macdonald, Le Mandala du Manjusrîmûlakalpa. 190 pages, un plan du mandala,

8°. Collection Jean Przyluski, tome 3. Paris, Adrien Maisonneuve, 1962.

Der Manjusrîmûlakalpa, der von 1920 bis 192c von Ganapati Sästri in drei Bänden

(Trivandrum Sanskrit Series, Band I, Nr. 70 ; II, Nr. 78 ; III, Nr. 84) herausgegeben
wurde und zu den Kriyätantras zählt, bildet eine eigentliche Enzyklopädie des späten,
tantristischen Buddhismus, in dem der Ritualismus stark in den Vordergrund tritt.
Der Kult ist eng mit der Herstellung von Bildern, Diagrammen, Mandalas, also mit
der Ikonographie verbunden. Bereits 1930 veröffentlichte Marcelle Lalou das Werk
«Iconographie des étoffes peintes (pota) dans le Manjusrîmûlakalpa», das die

Übersetzung der Kapitel iv-vi enthält. Die pata's sind immer, wie der Name selbst besagt,
auf Stoff gemalt, während die mandala'^ nach unserer Quelle auf dem Boden mit
farbigen Fäden oder gefärbten Körnern dargestellt werden. Sie haben deshalb erst später
Aufnahme unter die Gemälde wie die tibetischen Than-kas gefunden. In der Tat
wissen wir nichts Genaues über die Mandalas vor dem 8. Jahrhundert n. Chr., während

die Patas schon 400 Jahre früher erwähnt werden.
In der langen Einleitung (S. 1-9C) befaßt sich Ariane Macdonald vorerst mit der

Entwicklungsgeschichte unseres Textes (700—1 f/00), den tibetischen und chinesischen

Übersetzungen, sowie seiner hypothetischen Beziehung zum Bodhisattvapitaka
der Dharmaguptaka-Sekte des Hînayâna. Dann behandelt sie an Hand langer Zitate,
besonders aus Werken von Bu-ston undMkhas-grub-rje, die oft mehr paraphrasiert
als übersetzt werden, die wichtige, aber verwickelte Frage der göttlichen« Familien»,
der kula's, die in den Mandalas dargestellt werden. Die gelehrte Auseinandersetzung
wirkt in ihrer Fülle eher verwirrend, wenigstens für den Rezensenten, der gestehen



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 6c

muß, daraus nicht ganz klug geworden zu sein. Aber wesentlich in solchen
Untersuchungen ist doch, daß ein dringendes Problem in das ihm gebührende Licht gestellt
wird. Wir können nur hoffen, daß durch spätere Textvergleichungen dieser ganze
Fragenkomplex allmählich geklärt wird.

Anschließend (S.97-149) folgt die Übersetzung des 2. und 3.Kapitels desMan-

jusrimülakalpas. Da der Text sehr schlecht überliefert — und wahrscheinlich auch

herausgegeben — wurde, mußte die tibetische Version herangezogen werden. Sie

ist S. 14c bis S. 174 in Umschrift abgedruckt. Dennoch bietet der Text, besonders

infolge der technischen Terminologie, außerordentliche Schwierigkeiten, so daß

man der Übersetzerin nur dankbar sein kann, das Pionierwerk überhaupt unternommen

zu haben.
Inhaltlich sind die beiden Kapitel äußerst interessant, denn es werden hier zwei

ganz verschiedene Typen von Mandalas beschrieben. Während im zweiten Kapitel
das Mandala als graphisches Abbild der «Götterversammlung» der geistigen Initiation,

das heißt der Aufnahme des Adepten im heiligen «Kreise» dient, verfolgt es im
dritten Kapitel durch magische Riten rein materielle Ziele (irdische Güter, Gesundheit

usw.). Das Mandala hat indes immer einen symbolischen Gehalt : in seiner streng
geometrischen Struktur - Kreis oder Viereck - spiegelt es die kosmische Ordnung
wider und dient damit der Tempelarchitektur und überhaupt der indischen Kunst
als Vorbild. So wird das Mandala zur linearen Projektion des Universums, zum
zeitlichen Abglanz des Ewigen, zum Durchgangstor von der menschlich-profanen zur
göttlich-sakralen Ebene. Die Grundkonzeption des vedischen Rituals findet dadurch
künstlerische Gestaltung, durchdrungen von einem neuen, mystisch-religiösen Geiste,

wenn auch manchmal das primitiv-magische Element den tiefern Sinn einer
spirituellen Wandlung verdrängt.

Die Bedeutung der Mandala-Symbolik reicht weit über den Interessenkreis des

Buddhologen hinaus. Gerade deshalb ist es so wichtig, daß endlich die textlichen
Quellen von Fachleuten gründlich erforscht werden. In diesem Sinne bildet das

vorliegende Werk eine dankenswerte Vorarbeit. Paul Horsch

Marie-Thérèse de Mallmann, Les enseignements iconographiques de L'Agni-Purâna.
Annales du Musée Guimet, Tome LXVIIe. 371 pages, 8°. Presses Universitaires de

France, Paris, 1963.

On connaît le rôle primordial de l'image dans la méditation indienne, car elle est
le support matériel des abstractions, le lien entre les figurations et les idées. L'iconographie

de l'Inde est donc un monde de formes destinées à représenter le non-
manifesté et à faciliter l'approche des grands principes divins, par la concentration
de l'esprit sur des images dont le symbolisme fut minutieusement codifié au cours des

âges, suivant les régions, les périodes de suprématie de certains cultes ou d'effusions



66 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

mystiques particulières. L'étude de cette iconographie est pleine d'enseignements
précieux.

On sait que les dix-huit Purânas, rédigés sur des matériaux anciens, mais plus
récents que les Védas, peuvent être définis schématiquement comme des textes
religieux populaires et exotériques émergeant dans la littérature canonique. L'un de ces

textes, l'Agni Purâna, n'avait été examiné que fragmentairement et aucun travail
d'ensemble n'avait été effectué jusqu'au dépouillement systématique entrepris par
MUe Marie-Thérèse de Mallmann.

L'Agni Puräna contient de nombreux chapitres consacrés aux images et de

multiples notations iconographiques. L'examen minutieux de ce texte, étudié ici sur

quatre versions seulement, ne prétend pas être un travail critique, même si des

rétablissements de sens ont pu être apportés après de savantes comparaisons avec d'autres

textes. Cet examen a permis cependant de reconnaître deux niveaux rédactionnels

; le plus ancien pourrait dater du VIe siècle, et accorde une place prépondérante à

Visnu, aux dieux spatiaux et à Devi, alors que le second niveau, que l'on peut fixer
en tous cas au IXe siècle, est imprégné de tântrisme ; Devi occupe la première place,
ainsi que des aspects de Siva.

Ces enseignements iconographiques jettent une lueur nouvelle sur l'évolution de
la pensée indienne entre le VIe et le IXe siècle, au moment où l'on assiste au passage
d'une religion populaire et naturaliste à une religion plus abstraite dans laquelle les

textes descriptifs n'inspirent plus tant les imagiers mais tendent à soutenir la pure
méditation.

Si l'iconographie de l'Agni Puräna recoupe fréquemment celle d'autres textes,
elle n'en comporte pas moins des aspects originaux relevés avec soin au cours de cette
étude placée sous le signe de la précision et de la clarté d'esprit.

Afin de fournir un instrument pratique de travail, l'auteur a divisé son mémoire en
deux parties: la première est consacrée à l'iconographie proprement dite, celle des

dieux, des déesses et des divinités secondaires, la deuxième étant dédiée à la pure
terminologie, à l'aspect des personnages, aux montures, aux véhicules, aux attributs,
aux couleurs, pour ne pas citer chaque chapitre de ce catalogue précis. L'examen

critique permet de percevoir, en plus des deux rédactions, la présence de plusieurs
traditions, superposées comme chez les Aditya, ou géographiquement éloignées

comme dans le cas de Skanda.

La première partie, consacrée au Panthéon, étudie les manifestations de Visnu,
même dans ses aspects tântriques ; Siva apparaît peu dans cette partie, alors que les

divinités secondaires de son propre panthéon y sont nombreuses mais ici, sous forme
d'assistants de Devî, si importante alors. Les lignes relatives aux Yoginïs prouvent
qu'au IX' siècle leur conception tantrique était établie. On ne peut que citer ce qui
concerne Brahma, et le rôle de Laksmi et de Sarasvatî. Parmi les divinités mineures,
les Serpents apparaissent sans leur langue fourchue habituelle. Notons en passant



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 67

que parmi les êtres monstrueux, les Prêta, sièges de Devi et de Siva, sont décrits sous

l'aspect d'être décharnés, alors que les images en font de solides personnages. Les
attributs apparaissant dans les images de Ganga et Yamunâ ne correspondent pas aux
descriptions de l'Agni Purâna. La déesse Terre apparaît au cours d'allusions à l'Avatara

du Sanglier et l'Agni Puräna ne pouvait passer sous silence les Apsaras. La mention

des Sâkinïs, «sorcières», permet à l'auteur d'avancer que leur intégration au
panthéon orthodoxe est antérieure au IXe siècle. La plupart des Energies des différents

dieux sont énumérées dans le texte.
Dans cette première partie, les éléments essentiels sont : la prééminence de Visnu

et les recommandations relatives aux proportions canoniques, la description de
Mârtanda-Bhairava et de son culte, de portée considérable, car c'est - dans l'état
présent des recherches textuelles - la plus ancienne mention connue (IXe siècle) de ce
dieu, l'évolution du culte des Yoginïs, passant d'un caractère populaire à une
conception astrale, puis abstraite, et résumée en des passages qui contiennent nombre de
données éparses dans d'autres textes. La description de Mârtanda-Bhairava et de son
culte, dans ce texte au plus tard du IXe siècle, a une portée considérable, car c'est sa

plus ancienne apparition.
La deuxième partie, consacrée à la terminologie, est par définition très analytique.

Elle décrit l'habillement individuel à chaque dieu, ses ornements, les matières de ces

ornements, puis les gestes, les attitudes, les sièges et piédestaux, les montures, les
chars et les animaux habituels de l'iconographie. Le texte de l'Agni Puräna ne permet

pas de formuler d'une manière précise l'utilisation des quatre couleurs
fondamentales et il s'écarte, en l'occurrence, des autres textes mentionnant les attributions

de ces couleurs. Le rôle important des nombreux attributs ne pouvait manquer
dans l'Agni Puräna : un minutieux catalogue consacré aux objets rituels, aux armes,
aux instruments de musique, aux objets de toilette, aux végétaux et attributs
humains énumère ces éléments caractéristiques.

Un tel répertoire terminologique, offert ici à des lecteurs de langue française pour
la première fois, est destiné à servir non seulement pour l'étude iconographique de

l'Agni-Purâna, mais aussi pour les recherches sur l'iconographie hindoue en général.
L'ouvrage est enrichi par des planches hors-texte, des illustrations dans le texte,

des tableaux comparatifs et des index méthodiques consacrés aux mots sanscrits,
non-sanscrits, aux noms divins et historiques, aux noms de textes et d'auteurs indiens,
aux noms de lieux, puis une copieuse bibliographie complète ce volume important
qui apporte une notable contribution à la connaissance de l'iconographie indienne.

Ce travail représente une somme considérable de recherches et la façon dont il est
présenté facilitera la besogne à tous ceux qui auront besoin de le consulter.

L'auteur, Mlle Marie-Thérèse de Mallmann, l'une des seules iconographes de
l'Inde existant aujourd'hui en Europe, a fait une œuvre utile, indispensable et nous
ne pouvons que la féliciter et la remercier. Marg. et G. Lobsiger-Dellenbach



68 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

F. D. K. Bosch, Selected Studies in Indonesian Archaeology. VII, 203 pp., plates in a

separate fascicle, 8°. Koninklijk Instituut voor Taal-, Land- en Volkenkunde. Translation

Series c. The Hague, Martinus Nijhoff, 1961.

Das Werk enthält die englische Übersetzung von sieben, früher in holländischen
Zeitschriften erschienenen Aufsätzen. Der erste behandelt das Problem der Hindu-
Kolonisation von Indonesien. Bosch stellt der «Ksatriya-Theorie» - Kolonisation
durch kriegerische Seefahrer — wie auch der «Vaisya-Theorie», derzufolge der
kulturelle Einfluß Indiens von der Händlerkaste ausging, eine neue These gegenüber :

eine verhältnismäßig kleine Gruppe von indischen Einwanderern, die «Clerks»,
haben der Hindukultur zum Durchbruch verholfen. Was das labile Verhältnis zwischen
Indonesien und Holland, «which failed to create a bond between the two peoples»,
betrifft, schließt der Verfasser, «that mostly it is not the material culture ofa people
which, being transmitted to another people, merges into it so as to become an
indissoluble union» (S. 2 1).

Der folgende Aufsatz «Ancient Javanese art and its conquest of the West» schildert

die Entwicklung, die allmählich in Europa zum Verständnis der indonesischen
Kunst führte. «The oldjavanese bathing-place Jalatunda» befaßt sich mit den Skulpturen

dieses einstmals berühmten Badeortes, deren Darstellungen Bosch mit
Erzählungen der Sanskritliteratur identifiziert, um dann die Beziehung zwischen dem
indischen, sagenumwobenen König Udayana und dem gleichnamigen javanischen Prinzen

zu untersuchen. Er gelangt dabei zum unerwarteten Schluß, daß sich hinter Udayana

von Bali in Wirklichkeit der König Udayädityavarman von Kambodscha (1001
n. Chr.) verbirgt.

Der vierte Artikel «Buddhist data from Balinese texts» ist von besonderer Bedeutung

für die Geschichte der buddhistischen Kunst, weil die zahlreichen ikonogra-
phischen Varianten in indonesischen Texten keine Entsprechungen im Lamaismus
finden. Es folgt eine ausführliche, mythologische Untersuchung, die sich auf
archäologische Zeugnisse stützt, über «The god with the horse's head», dessen vedische
Vorläufer schließlich zum buddhistischen Hayagrîva führen. In «Guru, Trident and

Spring» findet der Leser eine aufschlußreiche Dokumentation über folgendes Motiv :

Der Guru steckt seinen Stab (bzw. Dreizack oder Lanze) in die Erde und eine Quelle
sprudelt hervor. Die Beziehung zwischen dem geistlichen Lehrer, dem Dreizack und
der Quelle erklärt zugleich die Embleme des Siva Guru, der in der rechten Hand den

Dreizack, in der linken aber den Wassertopf, der der Quelle entspricht, hält.
Der abschließende Aufsatz « An archaeological approach to the brahman problem »

versucht, nach einem kurzen Überblick über neuere Arbeiten, Gondas Ableitung
des Wortes von der Wurzel brh- « stark sein», kraft seiner Beziehung zu barhis (Opferstreu),

zu erhärten. Der Aufsatz enthält wertvolle Gedanken, wenn auch die Etymologie

nicht überzeugt und das brahman mit dem Thron, dem Altar und andern archäo-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 69

logischen Daten doch nur äußerst entfernte Affinitäten aufweist. Der Begriff bezeichnet

vorerst das zauberkräftige Wort, sei es in rätselhafter (Renou) oder dichterischer
(Thieme) Formulierung.

Wie wichtig es ist, daß durch diese Übersetzung bisher verstreute Publikationen
des bekannten holländischen Forschers allgemein zugänglich werden, braucht kaum

hervorgehoben zu werden. Paul Horsch

Lili Rabel, Khasi, a Language ofAssam. XXI, 249 pp., 8°. Humanities Series N° 10.
Louisiana State University Press, 1961.

Die Khasi-Sprache wird von einer Bevölkerung im südlich-zentralen Teil der
Khasi- und Jaintia Hills von Nord-Assam im östlichen Indien gesprochen (ca.
200000 Sprechende). Abstammungsmäßig wird sie zu der Familie der sogenannten
Mon-Khmer-Sprachen gerechnet, ohne daß man jedoch genau anzugeben
vermöchte, in welchem Verhältnis sie zu den übrigen Sprachen steht, die zu dieser
Familie gezählt werden. Die Voraussetzung für jede genetische Forschung ist eine

möglichst genaue und adäquate synchronische Beschreibung.
Das Werk von L. Rabel ist die erste, modernen wissenschaftlichen Erfordernissen

Rechnung tragende Darstellung dieser Sprache. Das Lautsystem ist mit großer
Gewissenhaftigkeit sauber herausgearbeitet, und die daraus resultierende phonetische

Schreibung kann als Grundlage für die Schreibung dieser Sprache in
wissenschaftlichen Publikationen unbedenklich benutzt werden.

Von der Formenlehre und Syntax sind die Strukturen soweit herausgearbeitet
als es mit dem zur Verfügung stehenden Material zu verantworten war. Die
Verfasserin betont mehrmals, daß viele Probleme auf diesen Ebenen der Analyse noch
ungelöst sind. Es standen ihr für diese Sprache nur zwei in den Vereinigten Staaten
lebende Informanten zur Verfügung, und auch diese nur zeitweilig. Bedenkt man,
daß diese Grammatik, die auch eine Morphemliste, einen Text mit detaillierter
Analyse und fünf weitere Texte enthält, auf bloß 240 Arbeitsstunden mit den
Informanten basiert, so wird man dieser tüchtigen Leistung seine große Hochachtung
nicht versagen können. Hansjakob Seiler

W.Franke, China und das Abendland. 140 S., 8°. Göttingen, Vanderhoeck und
Ruprecht, 1962.

Es ist ein glücklicher Zufall, daß der bekannte Sinologe W. Franke dieses kleine,
aber ungewöhnlich ansprechende Bändchen «China und das Abendland» auf der
Fahrt nach Ostasien abgeschlossen hat. Hauptsächlich vom historischen Gesichtspunkte

her versucht der Autor, «die objektiven Kenntnisse und die subjektiven
Vorstellungen, die man in China und im Abendlande voneinander hatte», aufzuzeigen.



70 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Zur Zeit des Kaisers Augustus tauchte erstmals der Name Seres und Sera für
Seide in der römischen Literatur auf. Durch den Handel knüpften sich die ersten
Beziehungen zu jenem fernen Seidenlande, und es begegneten sich erstmals das Reich
der Mitte und das Reich des Mittelmeers. Beiden hat die Erkenntnis, nicht alleiniger

Mittelpunkt zu sein, über zwei Jahrtausende bis zum heutigen Tage zu schaffen

gemacht.
Doch erst Marco Polos (1254-1324) wichtiger Reisebericht eröffnete dem

Abendlande auch geistig diese neue Welt — aber wenige glaubten diesem bedeutenden

Manne, der seiner Zeit weit voraus war. 1517 landete das erste portugiesische
Schiff in Kanton, und ihren Bräuchen gemäß feuerten die Portugiesen einige
Salutschüsse ab, was die Chinesen empörte. Dieser kleine Zwischenfall ist charakteristisch

für eine lange Kette von Mißverständnissen bis in die Gegenwart in bezug auf
die chinesisch-abendländischen Beziehungen.

Im 16. und 17. Jahrhundert folgte eine Zeit größeren gegenseitigen Verständnisses.

Matteo Ricci, von 1582-1610 als Missionar in China tätig, scheint jene Welt
mit ungewöhnlichem Weitblick in seine abendländische Geisteshaltung eingebaut
zu haben. Man fühlt, wie sehr der Verfasser ihm zugetan ist. Er kennzeichnet ihn
durch folgende Beschreibung eines Chinesen : «Matteo Ricci ist ein außerordentlich

eindrucksvoller Mensch. Im Innern ist er ganz klar und außen ganz schlicht.»
Auch im Abendlande zeigte sich zu dieser Zeit große Aufnahmebereitschaft China

gegenüber. Hervorragende Denker wie Bayle, Montesquieu, Voltaire und Leibniz
wurden stark durch China beeinflußt.

Doch dieser Periode gegenseitiger Achtung folgte eine bis heute dauernde Zeit
der Feindschaft. Durch die koloniale Invasion der Europäer sah sich China immer
mehr genötigt, sich den grundsätzlichen Gegensätzen zwischen diesen zwei Welten
zu stellen.

Führende Gelehrte wie K'ang Yu-wei, T'an Szu-t'ung und Liang Ch'i-chao
versuchten, die Voraussetzungen für die Entwicklung des logischen Denkens zu schaffen,

denn diese Gelehrten hatten erkannt, daß sich China nur mit Hilfe der
Naturwissenschaften die technischen und militärischen Machtmittel aneignen könne, um
sich gegen die Europäer durchzusetzen. Dadurch wurden aber zwangsläufig die
chinesischen Ideale zerstört, so daß China, trotz seinen naturwissenschaftlichen

Bemühungen, mit Zorn und Haß auf europäische Wesensart antwortete. Die
Kommunisten hatten dann leichtes Spiel, sich dieser anschwellenden, fremdenfeindlichen

Emotionen zu bedienen und sie ihren eigenen Machtansprüchen nutzbar zu
machen.

Dieses Bändchen ist mit großer Kenntnis und sorgfältigem Verständnis beiden
Seiten gegenüber geschrieben. In beinahe alt-chinesischer zurückhaltender Weise
läßt W. Franke die Tatsachen für sich selber sprechen. Man wünschte diesem
wertvollen Pontifex manchen aufgeschlossenen Leser, damit die gefährliche Spannung



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 7I

zwischen Ost und West durch Einsicht in die Hintergründe der chinesischen
Reaktion verringert werde. Ariane Rump

Biography of Yü-Wen Hu. Translated and annotated by Albert E. Dien. 165 pp., 8°.
Chinese Dynastic Histories translations n° 9. Institute of International Studies.

Berkeley et Los Angeles, California University Press, 1962.

Dans son Introduction, l'auteur remarque qu'en Occident, on ne considère pas

comme une manière valable d'étudier «le passé que de s'intéresser de manière

exagérée aux figures pittoresques de l'histoire. Il en va de même en Asie, dit-il,
quoiqu'en raison des difficultés inhérentes aux recherches orientales, une étude
biographique sérieuse ait une plus grande valeur pour le sinologue, par exemple,
qu'elle n'en a pour le savant spécialisé dans d'autres domaines.»

Pour cette raison (et non pour le caractère pittoresque du personnage — qui ne
l'est guère!), M. Dien a traduit de l'original chinois, qui suit son texte, la vie de

Yü-Wen Hou (513 ou çiç à 572), un de ces hommes politiques de l'époque troublée

des Dynasties du Nord et du Sud, qui, apparenté à l'empereur, était, à la

place de ce dernier, le maître incontesté des affaires publiques des Tcheou
septentrionaux. Le principal intérêt d'un pareil travail — souligne l'auteur, que nous
suivons - est qu'il met en lumière «des problèmes sociologiques et intellectuels
concrets, se rapportant à l'établissement ou à la préservation d'un Etat confucianiste

par un groupe d'hommes encore assez proches de leur origine étrangère».
De fait, la traduction elle-même, qui comporte 34 pages, contient deux longues

lettres qui développent, pensons-nous, les idées aussi bien de l'historien chinois

que de l'expéditeur, un peu comparables, en cela, aux fameux discours des personnages

de Thucydide. En outre la biographie cite plusieurs déclarations, proclamations

et édits, toutes pièces historiques qui occupent une grande partie du récit.
C'est d'ailleurs ce qui donne sa valeur à ce morceau d'histoire, plus que la narration

— les événements sont interchangeables, aurait dit Michelet — des campagnes
militaires, punitives ou conquérantes.

La partie la plus importante, peut-être, de l'ouvrage de M. Dien sont les lettres
dont il vient d'être question. La première est d'un seigneur, qui garde en otage la
mère de Hou, la seconde est la réponse de celui-ci; ce sont deux exemples de la
fameuse politesse chinoise, d'autant plus caractéristique ici qu'elle s'exerce entre
ennemis. Par ces deux missives, le livre dont il s'agit — c'est la thèse de doctorat de

l'auteur — présente une véritable «tranche de vie». Hou, d'ailleurs, reverra sa mère

peu de temps avant d'être assassiné, en présence même de l'impératrice douairière

(pour signaler un détail à propos de ce personnage: d'après la note 198, c'est la

souveraine douairière qui est née Ch'ih-nou, femme de T'ai, et non femme de

Wou, comme indiqué dans le tableau généalogique).



72 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Un des aspects les plus curieux de l'étude de M. Dien est d'avoir souligné et
expliqué dans son Introduction la manière dont les Tcheou septentrionaux tenaient
à se réclamer des anciens Tcheou, reniant la décadence des Han (pp. 17-18),
absolument comme l'un de ces derniers, Ming Ti, désirait remonter aux sources,
plus ou moins bien transmises ou «corrigées» des mêmes Tcheou

Pierre Jaquillard

Werner Speiser, China, Geist und Gesellschaft. 270 S., Illustrationen, 8°. Baden-Baden,

Holle Verlag, 1959.

Bien que cet ouvrage ait paru dans la collection Kunst der Welt (ihre geschichtlichen,

soziologischen und religiösen Grundlagen), il n'y est pas question d'art seulement.
Comme les sous-titres le promettent — et ils tiennent - c'est un vaste tableau de la
civilisation chinoise dans son ensemble qui nous est proposé, de la préhistoire et des

Chang jusqu'à l'époque actuelle, ainsi que l'avait fait un peu, pour le relever en
passant, Mme von Erdberg Consten en ce qui concerne la seule antiquité et pour une
autre collection, dans Das Alte China que, sauf erreur, les Etudes Asiatiques n'ont pas

eu l'occasion de signaler (Fretz et Wasmuth, Zurich, 1958).
C'est dire que le livre de M. Speiser - s'il s'orne de soixante-et-une planches en

couleurs, qui reproduisent bronze, jades, laques, peintures, sculptures ou céramiques

- remonte aussi, en les citant, aux autres sources, littéraires et historiques, pour
présenter la Chine sous tous ses aspects. Avec autant de clarté que de précision,
M. Speiser initie son lecteur à la polarité de la pensée chinoise et au devenir (il insiste

avec raison sur ce point) des idées fondamentales duyin et duyang ; il expose le Tao,
la doctrine de Confuzius, le lien, si important, entre l'écriture et la peinture. La

plupart des sujets traités ont aussi l'avantage d'être signalés par des titres marginaux,
qui articulent l'exposé de façon très heureuse.

Ainsi on peut suivre l'évolution des sociétés, des styles et des formes (voyez le

bronze du 3e s. av. J. C. de la page 64 et son intéressante présentation, page 73), et
ceci grâce à une alternance d'exposés et d'illustrations, dont le rythme peut être

qualifié, à lui seul, de réussite. On assiste à l'apparition d'arts nouveaux (la laque,

pp. 76, et 78 où se trouve un fragment d'objet qui semble publié en Occident pour
la première fois, les étoffes (p. 96), la peinture (pp. 108 et 113), enfin, tout ce

que la Chine offre à la curiosité, au sens artistique et à la pensée, cette masse de

trésors devant encore s'augmenter de ce que les travaux entrepris aujourd'hui en
Chine mettent peu à peu au jour, comme M. Speiser le remarque judicieusement
(P-77).

Les rapports entre l'iconographie et le texte sont rendus de façon très nette par des

renvois marginaux aux planches. Les illustrations n'étant pas rassemblées infine, mais

produites au fur et à mesure qu'il en est question, il est, en sens inverse, très facile



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 73

aussi de retrouver le passage qui se rapporte à telle ou telle photographie, dont le
numéro de page est indiqué en marge et à proximité du hors-texte voulu (Das Alte
China réunissait toutes les reproductions à la fin de l'ouvrage et les légendes détaillées
étaient également massées après les photographies ou figures, mais elles renvoyaient
à la page correspondante).

Tous les clichés choisis par M. Speiser sont en couleurs et d'une très belle qualité.
Ils rendent ainsi avec toutes les nuances de vert, de matite ou de brillant, les patines
des anciens bronzes, dont il y a plus d'une dizaine, sans compter les ornements de
char ou de meuble, bronze et or, de la fin des Tcheou (l'un des vases de l'époque Han,
du Musée Guimet, présente des chatoiements d'or, qui n'avaient peut-être jamais été
rendus avec une pareille richesse, p. 92).

Si chaque chose est ainsi mise dans son contexte - images et commentaires - c'est
également un mérite de M. Speiser de l'avoir fait dans le détail : pour les jades Chang,

par exemple, il reproduit une des seules armes qui nous soit parvenue entière et qui est
assez peu connue (p. 47), une hache dont le manche est incrusté de turquoises - d'un
goût quasi précolombien — avec sa lame finement ciselée. On sait qu'on a retrouvé
sans aucun support un grand nombre de ces «couteaux», dont la simplicité plait aux
modernes, mais qui étaient probablement de moins pures geometries au milieu de

ce qui les entourait ou soutenait.
Outre les planches, l'ouvrage comporte trois cartes géographiques et six figures

dans le texte, dont l'une présente les étapes dans l'évolution du Bouddha assis, avec
des gestes (mûdras) différents. A la fin du livre se trouvent un certain nombre
d'annexés, une trentaine de pages, qui font de la Chine de M. Speiser plus qu'une lecture
et un enseignement, un ouvrage de consultation et de références : une bibliographie
mentionnant les principaux titres dans chaque domaine, une liste d'expressions
savantes, un index des noms propres et des sujets traités, enfin et surtout un vaste
tableau chronologique et synoptique, indiquant les dynasties, les souverains, les

penseurs, les artistes et les événements marquants. Autant d'instruments pouvant être
utiles aux lecteurs de travaux spécialisés, qui en sont souvent dépourvus.

Livre précieux donc à divers titres, notamment en raison de sa riche iconographie
(dont plus de la moitié au moins est inconnue de l'amateur même qui possède déjà
bon nombre d'ouvrages), en raison des nombreuses citations de poètes ou philosophes,

qui illustrent aussi et éclairent le texte magistral, mais en même temps d'une
lecture aisée et prenante.

L'ouvrage de M. Speiser a paru, avec les mêmes illustrations, également en français,

en italien, en anglais, hollandais, espagnol, danois et hébreu. La traduction française

est due à Denise van Moppès (Albin Michel, Paris, i960) ; la version italienne
est de Maria Attardo Magrini (Il Saggiatore, Milan, i960); l'édition en langue
anglaise a été assurée par George Lawrence (Crown pour l'Amérique et Ryerson pour
les autres pays, 1961). P. Jaquillard



74 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

E.Balazs, P. Demiéville, J.Guillermaz, P.Guillermaz, O.Kaltenmark,
R. Lévy, J. Reclus, Ch. Robequain, R. Ruhlmann, Aspects de la Chine. Epoque

contemporaine. Causeries faites à la Radiodiffusion-Télévision française dans le cadre de

l'Heure de Culture française du i 2 septembre au 31 octobre 1960. Volume troisième.
202 pages, 2 cartes, 8°. Paris, Presses universitaires de France, 1962.

1955 und i960 widmete das französische Radio in seinen kulturellen Sendungen
über dreißig Stunden China, um dem Interesse eines weiteren Publikums
entgegenzukommen und vor allem auch, um der Gleichgültigkeit, welche wir Europäer
diesem gewichtigen Faktor China gegenüber zeigen, entgegenzutreten. Um
möglichst vielen Aspekten gerecht zu werden, haben sich gegen zwanzig französische

Sinologen von Rang und Namen gemeinsam dieser Zielsetzung unterstellt. 1959
erschienen die beiden ersten Bände, welche die Geschichte, Religion, Philosophie,
Literatur und Kunst von ihren Ursprüngen bis zur Revolution umfassen. Etwas später,

um auch die neuesten Entwicklungen hineinarbeiten zu können, folgte 1962 der
dritte Band dieser Reihe, welcher die bewegten Fakten des Umbruches darstellt.
Das erste Kapitel, eine Übersicht über die Geographie, verbindet altes und neues
China, sind doch dort die ungeheuren Möglichkeiten und Bedrohungen durch die
bis heute noch ungezähmten Naturkräfte die gleichen geblieben. Dieser altes und

neues China prägende Charakter, die Größe der Natur, soll nun langsam durch
technische Mittel besiegt und genutzt werden. Das Ringen um Macht, aber auch um die

Gestaltung der neu aufbrechenden revolutionären Kräfte wird durch das Leben Sun

Yat-sens (1866-192 5), des geistigen Wegbereiters, und dann durch die beiden
Gegenspieler, den unterliegenden Chiang Kai-shek und den siegreichen Mao Tse-tung,
gezeigt. In vorsichtiger Weise wird auch versucht, den Tendenzen dieser gewaltigen
Entwicklung gerecht zu werden, indem u.a. zwei berühmte moderne Schriftsteller,
Lu Hsün und Kuo Mo-jo, zu Worte kommen, die das Pulsieren unserer Zeit wohl
am direktesten wiedergeben. So läßt Lu Hsün uns ahnen, wie entsetzlich hoch und

tragisch der Preis für diese noch nicht zu beurteilende dunkle undunberechenbare Zeit
in China ist. Wertvoll ist auch die kurze, sich auf einige wesentliche Bücher
beschränkende Bibliographie nach jedem Kapitel, die dem Leser ein weiteres Eindringen

in den Stoff erleichtert. Das Ziel, welches sich diese Reihe gestellt hat, nämlich
ein weiteres Publikum in leicht verständlicher, aber objektiv wissenschaftlicher Art
über die neuesten Entwicklungen in China zu unterrichten, wurde erreicht, auch

wenn man sich da und dort eine etwas tiefere Durcharbeitung und stärkere Profilierung

dieser neuesten Zeit gewünscht hätte. Ariane Rump

Robert H. Brower and Earl Miner, Japanese Court Poetry. XVI, 527 pp., 8°.
Stanford, University Press, 1961.

Es ist sehr erfreulich, daß wir in diesem mehr als 500 Seiten starken Buch über die
höfische Dichtung Japans einem Werk begegnen, das eine eingehende und aufbreiter



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS J£

Basis ausgeführte kritische Forschung durch westliche Forscher darstellt, die zweifellos

selbst japanischen Gelehrten weitere Anregung geben wird.
Das Interesse, das dem kulturellen Japan entgegengebracht wird, hat nach den

ersten Ansätzen von Chamberlain, Aston, Florenz, Gundert, u.a. nach dem letzten
Weltkrieg wieder großen Aufschwung bekommen. Wenn wir die frühen Bücher
über die japanische Kunst, wie beispielsweise die von Fenolossa, mit den westlichen
Nachkriegswerken vergleichen (z.B. P.C.Swann: «An introduction to the arts of
Japan»), so fällt jedem der große Fortschritt in der Erforschung der japanischen Kultur

auf. Während die europäischen und amerikanischen Gelehrten in der zweiten
Hälfte des vorigen Jahrhunderts die Grundsteine für die Forschung der japanischen
Kultur, auch selbst für die Japaner, legten, haben viele neuere Werke auf diesem
Gebiete sich der Forschungsresultate der japanischen Gelehrten bedient, denn,
angespornt und ausgerüstet mit kritischem Denken durch die westlichen Forscher,
haben die Japaner das Studium ihrer eigenen Kultur auf moderner Basis im letzten
halben Jahrhundert weit vorgetrieben. Die Beherrschung der japanischen Sprache ist
nun einmal die Vorbedingung einer kritischen Studie, besonders wenn es sich darum
handelt, auf einem engen Sektor tiefe Einsicht zu gewinnen. Dadurch, daß die
japanische Sprache in der Welt ziemlich isoliert steht und durch ihre vielen Redensarten

und Schreibwendungen eine äußerst schwierige Sprache bildet, ist sie stets
das größte Hindernis für das Studium der japanischen Kultur gewesen.
Wie in dem Vorwort zu dem obigen Buch erwähnt, ist das Werk für solche, die

i. ernsthaftes Interesse für die Literatur der verschiedenen hauptsächlichen
Traditionen haben,

2. japanische Literatur studieren und

3. Spezialisten sind,
geschrieben. Die Arbeit umfaßt einen Zeitabschnitt von 800 Jahren, die der Verfasser

in 5 Perioden nach Art des inneren Gehalts der Gedichte einteilt.
Das Buch erläutert ausgiebig die Eigenart der japanischen Poesie : nur auf lyrische

Motive begrenzt und äußerst kurz gehalten zu sein, meist in 5 Zeilen zu 5-7-5-7-
7=31 Silben («zu kurz, um von westlichen Lesern ernst genommen zu werden»),
ohne tragische oder epische Größe zu haben, usw. Mit tiefer Sympathie und einem
Verständnis, das selbst bei japanischen Gelehrten erstaunlich wäre, behandeln die
Verfasser dieses so schwere Thema, das die Kenntnis einer heute nur zum Teil lebendigen

klassischen japanischen Sprache voraussetzt.
Das, was uns noch im heutigen Japan wie ein feiner Zauber anspricht, geht ohne

Übertreibung mittelbar oder unmittelbar auf die damalige Blüte der höfischen Kultur

in Heian (heutiges Kyoto) zurück. Die vornehmste Beschäftigung des Adels war
die Dichtkunst, der hier ein ganzes Werk gewidmet ist. Ernsthafte Forscher der
japanischen Kultur werden eine ungeahnte Fülle von Wissenswertem finden.

Heinz Brasch



76 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Don C.Bailey, A Glossary of Japanese Neologisms, xii, 172 pages, 40. Tucson, The

University of Arizona Press, 1962.

Diese Zusammenstellung umfaßt Wörter der japanischen Alltagssprache, die in
Kenkyusha's New Japanese — English Dictionary von 1954 fehlen. Dabei handelt es sich

keineswegs ausschließlich um Neubildungen oder erst vor kurzem entlehnte
Ausdrücke, sondern auch um gebräuchliche Eigennamen und Begriffe, die in dem Lexikon

nicht vorkommen: beispielsweise «Katanga» beziehungsweise «Ionosphäre».
Rein japanische Wortbildungen entfallen dabei vor allem auf die Gebiete «Börsen-
ausdrücke», «Handel», «Geldwesen» und «Internationale Politik». Bei den
Lehnwörtern stellt das Englische rund die Hälfte der Ausdrücke. Entsprechend der
Schwierigkeit, ja, der Unmöglichkeit einer lautlich einwandfreien Wiedergabe
fremdsprachiger Wörter im Japanischen sind gemischte Neubildungen relativ häufig;

zum Beispiel «skippu-furoa-shiki-depato» für «Skip floor type department».
Zu einer kleinen Gruppe zählen die Fremd- beziehungsweise Lehnwörter mit einer
dem Japanischen eigenen neuen Sinngebung ; etwa «Arbeit» und «Salon» (arubeito-
saron) für eine Kaffeeschank mit Bedienung von Werkstudenten.

Die Wiedergabe der Wörter in Romaji folgt der leicht abgewandelten Hepburn-
schen Umschriftung, die auch Kenkyusha anwendet. Die Kanjizeichen entsprechen
den durch Erlaß des Erziehungsministeriums vorgeschriebenen 1850 teilweise
vereinfachten chinesischen Schriftzeichen. Eine wertvolle Arbeit für alle, die sich mit
der japanischen Umgangssprache eingehend beschäftigen wollen. wmt

John Blofeld, People of the sun. Encounters in Siam. 192 pp., 22 Abb., 8°. London,
Hutchinson & Co, i960.

Mit gewandter Feder legt uns der als Professor für englische Sprache und Literatur
an der Chulalongkorn-Universität in Bangkok tätige Verfasser ein buntes Mosaik
persönlicher Erlebnisse und Begegnungen während seines etwa 1 ojährigen Aufenthaltes

in Siam vor. Sein von aufrichtiger Sympathie für sein Gastland getragenes
Anliegen, Land und Leute eingehender kennenzulernen, führte ihn auf wiederholten
Streifzügen über weite Strecken Siams. Auf diesen Reisen, die ihn sowohl an die
Küste wie auch in die Bauerndörfer der Ebene und sogar zu den primitiven
Bergstämmen des Nordens brachten, ist er mit verschiedenen Schichten der Bevölkerung
in Berührung gekommen. Diese Begegnungen, sei es mit der ländlichen Bevölkerung,
sei es in der Großstadt (wo er mit Prinzen, buddhistischen Mönchen, Professoren
und Studenten, Künstlern, chinesischen und siamesischen Kaufleuten usw. in
freundschaftliche Beziehung getreten ist), lieferten ihm in Gesprächen einen reichhaltigen,
mit kritischem Sinn verarbeiteten Stoff für sein Buch, aus dem ich hier beiläufig
einige besonders ansprechende Kapitel hervorheben möchte. Da ist zunächst die in
einem Gespräch sich widerspiegelnde Lebensgeschichte eines ältlichen, in feudal-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 77

staatlicher Tradition aufgewachsenen und erzogenen Prinzenpaares, das nach dem
Zusammenbruch der absoluten Monarchie mit wehmütiger Rückschau in die
Vergangenheit sich der modernen Zeit anzupassen und mit ihr abzufinden versucht,
ferner etwa das aus der Begegnung mit dem Abt eines buddhistischen Tempelklosters
gewonnene eindrückliche Bild des siamesischen Mönchtums. Zutreffend und
wahrheitsgetreu ist auch die Schilderung der ländlichen Verhältnisse, des Dorflebens und
des Bauerntums im siamesischen Agrarstaat. Von seinen zum Teil recht beschwerlichen

Exkursionen in die entlegenen Berggebiete weiß Blofeld manche völkerkundlich

interessante Einzelheiten zu berichten: nicht nur über Gesellschaftsordnung
und Lebensweise des armen und hart arbeitenden, in Brandrodungsfeldbau mit
Felderwechsel vorwiegend Mais und Opium pflanzenden, unbeschwerten und fröhlichen

Bergvolkes der Miao, sondern auch über seine ins Gebiet des Magisch-Religiösen
gehörenden Glaubensvorstellungen, wie sie der Verfasser anläßlich einer durch den
maskierten Stammeshäuptling ausgeführten exorzistischen Krankheitsbeschwörungs-
zeremonie erlebt hat. Von seiner Begegnung mit den benachbarten Yao verdient
unter anderem die von einem Häuptling stammende Version der Abstammungssage
dieses Bergvolkes Beachtung, das seinen Ursprung von der Vereinigung eines Hundes

mit einer chinesischen Prinzessin ableitet. Bekanntlich ist dieser im ganzen zirkum-
pazifischen Raum verbreitete Hundestammvatermythus auch besonders in Hinterindien

durch zuverlässige Quellen bezeugt (siehe W.Koppers: Der Hund in der

Mythologie der zirkumpazifischen Völker, Wiener Beiträge zur Kulturgeschichte und

Linguistik, 1930, S. 374 «Der Hundemythus in Ost- und Südostasien»). Auch dürfte
die in einer amüsanten Episode vom Verfasser geschilderte Erfahrung im Umgang mit
der durch ihre weitgehenden sexuellen Freiheiten berüchtigten Yaoweiblichkeit
möglicherweise aufalte mutterrechtliche Verhältnisse bei diesem Stamm hinweisen.

Politischen Diskussionen bewußt und geschickt ausweichend, ist es dem Verfasser
dank seinem Verständnis und seiner hervorragenden Einfühlungsgabe gelungen, ein

wahrheitsgetreues Bild von Land und Leuten zu vermitteln und tief in den siamesischen

Volkscharakter einzudringen. Gerne schließen wir uns dem Urteil des Prinzen
Chula Chakrabongse an, wenn er in seinem Vorwort das vorliegende Buch als eine
der klarsten und zuverlässigsten Darstellungen des heutigen Siams den Lesern
empfiehlt. Unter dem Titel «Volk der Sonne», Begegnungen in Siam, ist kürzlich eine
deutsche Ausgabe im Rascher-Verlag, Zürich und Stuttgart, erschienen.

Alfred Steinmann

Robert S. Elegant, The Centre of the World. Communism and the Mind of China.

379 pages, 8°. London, Methuen 8c Co. Ltd., 1963.

In den ersten beiden Teilen seines in fünf Abschnitte gegliederten Buches läßt der
Autor die Geschichte Chinas vor der Errichtung der ersten Missionsstation durch



78 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

den Jesuitenpater Ricci 1583 bis zu den jüngsten politischen Ereignissen lebendig
vor den Augen des Lesers erstehen. Nach der langen Periode des Friedens und des

materiellen Überflusses, die dem Sturze der Ming-Dynastie (1644) folgt, beschert
das 19. Jahrhundert dem Reiche der Mitte Naturkatastrophen, Hungersnöte,
Rebellionen und schließlich tiefste Erniedrigung vor den Westmächten. Eine neue
Ära wird 1911 von der Revolution Sun Yat-sens eingeleitet, die durch umfassende

Reformen auf den verschiedensten Gebieten, besonders auf dem der Literatur, das

geistige Leben umgestaltet. Wir verfolgen sodann in allen Einzelheiten den Werdegang

der 1921 gegründeten KP Chinas, die, bereits in ihrer Frühzeit mit Namen wie
Chou En-lai, Liu Shao-chi und Mao Tse-tung aufs Engste verbunden, sich gegen die
Nationalisten Chiang Kai-sheks durchsetzt und schließlich 1949 mit der Schaffung
der heutigen «Volksrepublik China» endgültig an die Macht kommt. In der Folgezeit

erlebt China die radikalsten Umbrüche, die je in einem Volke in einer derart
kurzen Zeitspanne vor sich gingen.

Diese umwälzenden Neuerungen sowie die Stellung der Partei während der letzten

14 Jahre bilden den Problemkreis, den Elegant in Teil 3 und 4 von den verschiedensten

Aspekten aus erschöpfend durchleuchtet. Geschickt werden gegen den

Hintergrund der klassischen konfuzianischen Weltanschauung die Thesen des Kommunismus

mit seiner absoluten Negierung alles Überkommenen projiziert. Wir sehen,
wie Mao Tse-tung das Edikt des Weltkommunismus, die Basis der Revolution müsse

ein modernes städtisches Arbeiterproletariat sein, verwirft und seine Macht auf der
breiten Schicht der Bauern aufbaut. Im Zuge der Bodenreform werden Millionen
von Großgrundbesitzern liquidiert ; in einem gewaltigen Experiment, dem «großen
Sprung vorwärts», unterteilt man das gesamte Land in Volkskommunen ; die letzten
Bande der Familie werden zerschnitten, der Mensch gilt nur noch als «Produktions-
Einheit». Zur Vorantreibung der Industrialisierung stellt man 100 Millionen
Menschen an Heim-Schmelzöfen, «producing steel that looked like grey Swiss-cheese».

Der Leser erhält Einblick in Parteipraktiken wie «Gedankenreform» (ssu-

hsiang kai-tsao), der die Überzeugung von der unbegrenzten Knetbarkeit des

menschlichen Geistes zugrunde liegt. Kritische Stimmen gegen die Aktionen der

Zentralregierung, wie sie in breiter Flut besonders 1957 während der « 1 oo-Blumen-

Bewegung» mit der folgenden kurzen Redefreiheit an die Öffentlichkeit dringen,
werden durch großangelegte «Rektifikations-Kampagnen» und jährliche Purgie-
rungsaktionen zum Schweigen gebracht. Um ihren geistigen Widerstand gegen das

Verfahren endloser «self-indoctrination supported by mutual indoctrination» zu

verringern, bringt man durch schwere körperliche Arbeit Angehörige der Intelligenz,

Lehrer, Studenten usw. zu physischer Erschöpfung. Zur Vernichtung der

Bourgeoisie werden «Tigerjagden auf die verderbten Wirtschaftstiger (commercial

tigers], die den Wohlstand des Volkes auffressen» veranstaltet.
Den letzten Abschnitt widmet der Verfasser der Außenpolitik des kommunisti-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 79

sehen China, besonders der Stellung zur Sowjetunion ; an Hand grundlegender
Differenzen hauptsächlich ideologischer Art erklärt er die Zwietracht, die zurzeit
zwischen den beiden Staaten herrscht : während für Moskau die Schaffung des
kommunistischen Utopia in erster Linie von materiellen Gegebenheiten abhängig ist,
kommt es den Pekinger Ideologen mehr auf die geistigen Faktoren an. Über das Wesen

des Imperialismus herrschen ebenfalls verschiedene Vorstellungen ; Moskau vertritt

die Meinung, der Imperialismus sei in dauernder Wandlung begriffen und
bereits dabei, sich selbst zu vernichten; Peking dagegen beharrt auf seiner «Strategie
der Gewalt» : der Imperialismus sei unveränderlich und müsse gewaltsam ausgerottet

werden, selbst unter dem Risiko des nuklearen Krieges. «Der globale Konflikt

ist nicht nur unvermeidlich, er ist sogar wünschenswert. Wir Kommunisten
werden auf der (atomaren) Asche des Imperialismus eine neue glorreiche Zivilisation
aufbauen, die tausendmal höher ist als die kapitalistische!» Aus der Spaltung des

kommunistischen Lagers folgert der Autor den Untergang des Mythos vom
Marxismus-Leninismus als einer wissenschaftlichen Doktrin, die auf der Offenbarung
historischer Wahrheiten beruht.

Robert S. Elegant vermittelt mit seinem Buche ein umfassendes Bild des Kommunismus

in China vor dessen historischem und geistigem Hintergrund. In lebendiger
Diktion, aufgelockert durch zahlreiche Episoden und Zitate, bietet es sich dem Leser
als ungemein aufschlußreiche und spannende Lektüre. Peter Leimbigler

Humayun Kabir, Indisches Erbe. Studie zur Kulturentwicklung Indiens. 158 S.,
8 Tafeln, 8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963.

Was die Lektüre dieses Buches für den westlichen Leser so wertvoll macht, ist
die Tatsache, daß es von einem Inder für ein indisches Publikum geschrieben worden

ist. «Unser Erbe», so lautete ursprünglich der Titel, unter welchem der Autor
den Hauptteil zuerst hatte erscheinen lassen. Verständlicher Stolz klingt in diesem

wie auch im jetzigen Buchtitel ; und wenn man bedenkt, daß große Teile des
Buches vor der Erlangung der Unabhängigkeit entstanden sind (im Jahre 1943 gehaltene

und veröffentlichte Vorlesungen bilden den Kern), so wird man Humayun
Kabirs maßvolle und kluge Ausführungen zu würdigen wissen. Wen wundert's,
daß die Europäer mitunter schlecht wegkommen, und wer möchte es verargen, daß

beim Rühmen des eigenen Landes, und insbesondere bei der Bewunderung für dessen

Geist und Kultur die Wellen gelegentlich hoch schlagen?
Die Absicht des Autors wird dem Leser gleich zu Anfang deutlich : einem noch

bevormundeten oder eben erst der Bevormundung entwachsenen Riesenvolk

heterogenster rassischer und sprachlicher Zusammensetzung das gemeinsame Erbe
ins Bewußtsein zu rufen. Bei der konsequenten und geschickten Verfolgung dieses

Zieles wurde viel Gewicht darauf gelegt, daß ein besonders wichtiger Begriff im-



8o BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

mer wiederkehrt : der Begriff der Einheit, auch da, wo er uns manchmal nicht
gerechtfertigt erscheint. Aber die Lektüre ist gerade für den westlichen Leser sehr

lohnend, schon wegen der besonderen Akzentsetzung in der Darstellung, wenn
auch klar ist, daß man von einem hundertachtundfünfzigseitigen Bande, der ein so
unermeßlich großes Gebiet behandelt, keine detaillierten Einzeluntersuchungen
erwarten darf. Die Übersetzung aus dem Englischen ist sehr sorgfältig, nur sind
leider viele Eigennamen fehlerhaft.

In einer Einführung wird für Leser, die mit der Geschichte Indiens nicht vertraut
sind, ein Abriß der historischen Entwicklung gegeben, einsetzend mit der Industalkultur,

der «wahren Ahnherrin des modernen Indien». Ihr bedeutsamster Einfluß
wird in der friedliebenden Wesensart der Inder gesehen, denn diese Wesensart sei

aus dem arischen Erbteil schlecht abzuleiten. Der Abriß berührt weiter kurz den
Einmarsch der Arier, die vedische Kultur, die Reformbewegungen zur Zeit des

Buddha und des Mahâvîra, das indische Mittelalter, die Einwanderung der Moslems
und deren kulturelle Leistungen und endet schließlich mit einem kurzen Bericht
über die Geschichte des europäischen Einflusses.

Die drei folgenden Hauptabschnitte: «Die arische Synthese», «Aussöhnung im
Mittelalter», «Modernes Ferment» handeln von der Einheit des indischen Geistes,

von der Besonderheit und Einzigartigkeit dieser Erscheinung, und von den Elementen,

Strömungen und Einflüssen, die im Schmelztiegel Indien gewirkt und eine
einheitliche Mischung hervorgebracht haben. Es ist die Rede von den klimatischen und

geographischen Einflüssen, von der Tragweite religiöser und philosophischer
Wirkungen und von den tiefgreifenden Änderungen, die in allen Epochen kriegerische
und politische Ereignisse mit sich gebracht haben. Das letzte Kapitel enthält eine
interessante Analyse des modernen Indien mit Betrachtungen über die für die letzte
Zeit charakteristischen Vorgänge, der sichtbaren und der unter der Oberfläche
schwelenden. Der Verfasser ist sich der Gefahren, in welchen sein Land noch immer
schwebt, wohl bewußt, so gut er um die Probleme weiß, die es noch zu lösen gilt.
Aber er weiß auch um die Kräfte und Möglichkeiten, die das indische Volk in sich

trägt, und der Ausklang des Buches ist denn auch von berechtigtem Optimismus
getragen. Heinz Zimmermann


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

