
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 17 (1964)

Heft: 1-2

Rubrik: Notices

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOTICES

FORMPRINZIPIEN DER HINDUSKULPTUR

Die Schweizer Bildhauerin Alice Boner, die in Benares lebt, hat ein Buch verfaßt,
das dem Westländer ungeahnte Tiefen zum Verständnis der indischen Kunst
erschließt1. Es handelt sich dabei um die Interpretation der großen Höhlenreliefs von
West- und Südindien der spätklassischen Periode vom 6. bis 9. Jahrhundert n. Chr.,
der Zeit der größten Entfaltung der Hinduskulptur.

Mit dem Einfühlungsvermögen der Künstlerin hat die Autorin die wirkenden
Formgesetze erkannt ; nach langer Kontemplation vor den Originalen sah sie auf
einmal, einei Offenbarung gleich, hinter den plastischen Formen ein geometrisches
Diagramm, das Netz einer großen Ordnung, und zwar stets ein Kreisfeld, das von
Durchmessern und Sehnen in bestimmten Winkeln aufgeteilt ist. Sie erkannte
weiterhin, daß für jede Hindugottheit ein eigenes, ganz bestimmtes geometrisches
Schema zugrunde liegt und daß jede bedeutungsvolle Stelle des Bilddramas an

Brennpunkten des Kräftefeldes dieses göttlichen Schemas steht.
Nun begann die zweite Phase der Arbeit; es galt, die intuitiv gewonnene Schau

mit kritischem Verstand zu prüfen und wissenschaftlich zu untermauern. In der
Fachliteratur findet sich darüber wenig genug : Ansätze in Aufsätzen von J. Auboyer
und M. Hallade in bezug auf buddhistische Kunst, das ist so ziemlich alles. Die
bekannten Shilpa Shâstras, die indischen Lehrbücher für die Kunst, geben wohl
Angaben über Proportionen und Requisiten der Skulpturen, schweigen sich aber über
die Gesetze der Komposition und die Ausdruckswerte der Formelemente aus.
Studien an europäischen Kunststilen zeigen, daß mathematische Prinzipien auch bei uns

angewendet wurden, daß aber keines dem indischen, auf dem Kreis beruhenden

System gleicht.
Ein Glücksfall brachte der Suchenden endlich den wissenschaftlichen Beweis.

Sie gewann das Vertrauen eines Pandit, indischer Brahmane, legte ihm ein von ihr
aufgezeichnetes geometrisches Schema vor und siehe, er verstand es und zeichnete
ihr seinerseits ein einfaches Schema einer andern Gottheit auf. Dann zeigte er der
Schweizerin ein Palmblattmanuskript, das in Sanskrit verfaßte Shilpa Prakäsha, das

Kompositionsgesetze für Tempel und Skulpturen auf das genaueste beschreibt, aus
dem hervorgeht, daß der Hindu die Formen nicht zufällig braucht, sondern daß jede
von struktureller Bedeutung ist. Dieser aus dem 10./11. Jahrhundert stammende
Text einer täntrischen Doktrin von Orissä zeigt eine solch weitgehende
Übereinstimmung mit den Erkenntnissen unserer Autorin, daß sie ihre Entdeckung nun mit
voller Berechtigung der Öffentlichkeit preisgeben konnte. Sie legt sie in großer

1. Alice Boner, Principles ofComposition in Hindu Sculpture. Cave Tempie Period. XV, 260

pp., 2ç plates, 40. Leiden, E.J.Brill, 1962.



48 NOTICES

Klarheit an Hand reicher Bilddokumentation dar. Welche Bedeutung dieses Werk
für die Fachwelt hat, bezeugt das von Professor Paul Mus verfaßte, restlos anerkennende

Vorwort.
Die Reliefs, die sich im heiligen Bezirk der Felsentempel befinden, sind nicht

nur ausdrucksvolle Darstellungen der göttlichen Handlungen, sondern sie bedeuten
durch ihre Anordnung nichts weniger als die Projektion der gesamten kosmischen

Weltordnung auf die Fläche, in die Form. Sie wird durch das ihr zugrunde liegende
geometrische Schema zu einem verkappten Yantra, und damit zum Symbol der

metaphysischen Kräfte, in das sich der Gläubige versenkt, um zur Einheit mit der
Gottheit zu gelangen. Ist dieses Yantra durch figurale Formen überdeckt, wird es

zur Pratimä, zum symbolträchtigen Bild. Das gleiche Schema liegt auch den Tempeln

zugrunde, dort bildet das Allerheiligste den Urgrund alles Seins.

Die plastischen Einzelformen der Skulptur haben ihre eigene strukturelle Funktion,

ganz abgesehen von ihrer symbolischen Bedeutung im Drama. Für die
Bildkomposition bestimmend ist stets der Kreis, der zumeist in den viereckigen Rahmen

der Tempelnische eingespannt ist. Der Kreis manifestiert das Universum : sein

Zentralpunkt ist das ätman, der Keim, von dem die göttliche Macht über das Feld
ausstrahlt. Die Radien und Sehnen sind die Nervenbahnen, die Energie und Lebensströme

erzeugen, und durch vielerlei Parallelen und antagonistische Linien von
außen wieder zurückwerfen, zurück ins Zentrum. Das Kreisfeld ist Schauplatz der

göttlichen Handlung, der Begegnung von Gott und Mensch. Das Ganze ist in vollendetem

Gleichgewicht, die Totalität aller polarer Kräfte des Daseins.

Maßgebend ist stets die vertikale Mittelachse, mit der Bedeutung des Feueraltars
oder des Götterbergs Meru, Pfeiler der Welt: aufsteigend zu Licht und Wahrheit,
sich senkend zu Dunkelheit und Unwissenheit. Sie teilt die Welt in die äquivalenten
Polaritäten von männlich und weiblich.

Die horizontale Mittelachse hat je nachdem beruhigende oder expansive Qualitäten.

Die untere Bildhälfte, als Bereich der irdischen Wesen, ist der oberen,
himmlischen Sphäre Untertan. Die Hauptgottheit aber spannt durch ihre Anwesenheit

den gesamten Raum. So steht jede Linie, jede Richtung in sinnvoller Beziehung
zum Kräftespiel des Kosmos.

Um nun den besonderen Charakter der darzustellenden Gottheit anzuzeigen,
wird der Kreis durch eine bestimmte Anzahl von Durchmessern in regelmäßige
Sektoren unterteilt - Vierteilung oder deren Vielfaches für Vishnu, Sechsteilung
oder deren Vielfaches für Shiva. Gewisse Schnittpunkte der Durchmesser mit dem

Kreis werden durch Vertikale und Horizontale verbunden; daraus resultiert ein
Liniennetz von statischem Charakter, das Alice Boner «Raum-Teilung» oder «Metrik»

(Space Division or Measure) benennt (Abb. 2, Klischee NZZ).
Zieht man hingegen zu den schrägen Durchmessern Parallelen, die durch

gewisse Schnittpunkte von Kreis und Durchmesser bestimmt sind, so werden kineti-



NOTICES 49

sehe Kräfte ausgelöst, die Bewegung und Spannung erzeugen: «Zeit-Teilung» oder

«Bewegung» (Time Division or Movement) bezeichnet die Autorin dieses Schema,
denn es gibt keine Bewegung ohne Zeit (Abb. 3, Klischee NZZ).

Es gibt aber auch keinen Raum ohne Zeit. Deshalb sind Raum- und Zeit-Teilung
innig miteinander verwoben, wie Kette und Einschlag bei einem Gewebe ; sie

ergeben zusammen die Integration, ein kompliziertes Gebilde ganz bestimmten
Charakters, das die Wesensart der Gottheit ausdrückt. Jede Richtung hat ihren eigenen
Charakter und ihre Funktion. Die Inklination der Durchmesser erzeugt um so
höhere Spannung, je mehr sie sich der horizontalen Mittelachse nähert ; diese Neigung
hängt von der Zahl der Durchmesser ab. Und es kann kein Zufall sein, daß für den

dynamischen Gott Shiva gerade solche Kreisteilungen reserviert sind, die durch die
starke Neigung der Durchmesser nach der Mittelachse hin größtmögliche
Spannungen erzeugen.

Die Aufgabe des Künstlers ist es nun, dieses Yantra in eine Pratimä zu verwandeln,

das heißt, das mathematische Diagramm durch die plastischen Formen in
einen lebendigen Organismus umzusetzen, ohne von der potentiellen Wirksamkeit
des Yantras einzubüßen. Der Bildhauer übersetzt damit das Mysterium der Welt in
das Mysterium der Form und ist sich der metaphysischen Bedeutung des Werkes
bewußt. Mit dem heiligen Liniennetz vor Augen legt er seine Formen so im Kreise

an, daß wichtige Teile, bedeutungsvolle Gesten und Haltungen, über die Durchmesser

und Verbindungslinien gleiten oder mit Schnittpunkten des Schemas
zusammenfallen. Durch diese werden sie mit dem Ganzen verstrebt und letzten Endes

mit dem Zentrum, dem Allerheiligsten des Bildes, verbunden. Daß dabei der durch
den Zentralpunkt ausgezeichneten Stelle des Bildes besondere Bedeutung zukommt,
ist gewiß. Es wird oft eines der fünf elementaren Chakras, die Nervenzentren des

Körpers, damit getroffen, beispielsweise die Brust als Sitz von Atem und vitaler
Energie, der Nabel als schöpferisches Feuerzentrum oder die Kehle als Sitz von
Sprache und Wissen. Wenn es sich aber um Gottheiten in hoher Spannung oder im
Kampf mit Dämonen handelt, dann ist der Zentralpunkt gerne an Brennpunkten des

Geschehens verlegt, nicht selten auf den Schenkel des ausladenden Beins, auf den

Endpunkt des Sakrums, auf den Zusammenprall zweier Kräfte.
Die Figuren des Dramas werden durch die Verstrebung mit dem Yantra zur reinen

Verkörperung der geistigen Macht. Unabhängig von dem, was sie darstellen,
gewinnen sie Aussagekraft in der Erfüllung ihrer Funktion im Liniengewebe des

Diagramms. Eine Bewegung ist selten isoliert. Jeder Richtungslinie antwortet eine
Reflexlinie auf der andern Bildseite und läßt damit erst recht die Stoßkraft wirksam
werden. Jede Richtungslinie hat ihre formale Wirkung, erzeugt Spannung oder
balanciert die Bewegung einer andern aus. Jede Kurve hat ihre Tendenz, möchte
sich erfüllen und steht gleichzeitig im Zusammenhang mit dem Ganzen. In der
Wirkung entgegengesetzter Formen und Linien liegt eines der Geheimnisse der Kraft



CO NOTICES

und Dynamik der Kompositionen; all die weichen und straffen Formen, die großen
und kleinen, die zügigen und zögernden, die konvergierenden und divergierenden,
alle haben ihre ganz spezielle Funktion im Kräftespiel. In der Disziplin jedoch, der

Unterordnung an das Grundprinzip, werden die Bilder dem allzu Menschlichen und

Zufälligen entrückt und erhalten sakrale Gültigkeit. Die strengsten und intensivsten

Bilder sind denn auch im Innern der Tempel, in der Halle vor dem Allerheiligsten,

wo sich der Gläubige still in sie versenkt.
Damit stellt sich die Frage nach dem schaffenden Künstler. Wie vermag er sich

den religiösen Geboten einzuordnen? Auch da geben Alice Boners Ausführungen
wertvollen Einblick. Bevor sich der Künstler an das heilige Werk begibt, bereitet
er sich durch zeremonielle Reinigung und Gebet vor; er konzentriert sich so lange,
bis sein Ich völlig in der Gottheit aufgeht, der Gottheit, die sich im Yantra
manifestiert. Wenn er nun die plastischen Formen dem Kreis und den vorgeschriebenen
Richtungslinien entsprechend anlegt, so ist dies keineswegs bloß ein rationales

Zusammensetzspiel, sondern er versenkt sich mit ganzer Inbrunst in das mathematische

Diagramm, bis es vor seiner Seele lebendig wird und sich in einen lebendigen
Organismus verwandelt. Der Bildhauer empfindet das Schema der statischen und
kinetischen Richtungslinien von Raum und Zeit nicht als Fessel ; es ist für ihn
dasselbe was Takt und Rhythmus für den Musiker. Er vermißt die künstlerische Freiheit

um so weniger, als er vom Glauben durchdrungen ist, daß Freiheit und Gesetz

dem gleichen höchsten Prinzip entspringen. Intensiv erlebt er die potentiellen
Tendenzen der Formen, Kurven und Linien und setzt sie samt ihren Antagonisten zum
Ganzen in Beziehung, damit das Kräftediagramm erfüllt wird. Wenn ästhetische

Freude an dei Form zweifellos mitschwingt, so ist sie doch niemals Selbstzweck. Es

geht ja darum, den Menschen durch das Bild dem Transzendentalen und der Erlösung
näher zu bringen. So gelangen die Bilder zu einer höhern Schönheit, indem sie wahr
sind, erlebt in der Tiefe der Seele, in gnadenvollen Augenblicken der Meditation.

Daß den genialen Künstler die Bindung durch das Grundschema im Schöpfertum
nicht behindert, beweisen die Werke selbst. Jede der Tafeln ist ein einmaliger
Wurf, ist Ausdruck einer starken Persönlichkeit. Es erscheint fast unglaublich, daß

die in Stil und Charakter so verschiedenen Felsreliefs der Hindu von Nord und Süd

alle demselben Grundplan gehorchen sollten, und doch ist es so. Wir können daraus

nur ermessen, daß die Reichweite der Formkonzeption und Emotion gewaltig
war. Jede der starken Kulturen jener Zeit zwischen dem 6. und 9. Jahrhundert
verfügte über eine reiche Erfahrung, tiefes Verstehen der Natur und persönliche
geistige Kraft. Ernst und feinfühlig sind die Werke von Mahäbalipuram des Südens,

vollblütig und von vitaler Kraft durchpulst diejenigen von Badami im Dekhan, von
rauschendem Barock erfüllt die späteren Bilder von Elürä.

Dies sind einige Ideen aus dem ersten, einleitenden Teil von Alice Boners Werk.
Im zweiten Teil erhärtet sie ihre Theorien durch genaue Analysen von 21 ausge-



¦

•

tm
:My--

••/¦•

I
il

::::-.v

ÏV

>

Abb.



52 NOTICES

wählten Reliefs aus den Höhlen von Elürä, Badami und Mahäbalipuram. Einleitend
skizziert sie in knappen Worten den Inhalt. Dann legt sie an Hand der Photographie
und der Raum- und Zeitdiagramme für jedes Bild ihre präzisen Erkenntnisse der
vielfachen Formbezüge dar und gibt dem Leser so die Möglichkeit, selbst die innere
Struktur der Höhlenbilder nachzuempfinden.

Der Analyse folgt für jedes Bild die Synthese — die Integration - und damit die

Interpretation des Gesamtwerkes. Die Autorin weist auf die Art hin, wie die
Formen einerseits zur Deckung mit dem Netzwerk des Yantras gebracht sind, und
anderseits zum Drama zusammenklingen, worin sich das wahre Schöpfertum
auszeichnet. Dank der von tiefem Verstehen durchdrungenen Interpretationen der
empfindsam und zugleich scharf beobachtenden Künstlerin ist jedes dieser
Abschnitte in hohem Maße aufschlußreich und inspirierend.

Als Beispiel greifen wir dasjenige Relief heraus, an dem die Autorin ihre
Entdeckung erleben durfte, das Bild des Vishnu Trivikrama der Höhle XV in Elürä.
Wir sehen den achtarmigen Hindugott im Momente, wie er zur Überwindung des

Usurpators Bali ausschreitet, mit Riesenschritten von Himmel und Erde Besitz

ergreift und so das Universum für die Götter rettet. Die Gruppen der untern
Bildecken beziehen sich auf diese Legende : rechts die Besiegelung des Vertrages mit
Bali und links dessen Bestrafung durch Garuda, personifizierter Sonnenvogel und
Reittier Vishnus (Abb. i, Klischee NZZ).

wSÊ

% Vik$

Abb. 2



NOTICES f3

Das Schema der Raum-Teilung zeigt, wie sich die Gruppen, Hände und
Embleme dem Kreis einfügen, wie der Zentralpunkt auf den Nabel, diesem wichtigen
Feuerzentrum, trifft. In dem durch die Vertikalen H'-B' und B—H abgegrenzten
Feld hebt sich die Figur Vishnus in großer Klarheit und ohne kleinliche
Formelemente ab. Außerhalb davon liegen die Hände mit den Emblemen und die

Untergruppen, zumeist auf wichtige Achsen und Schnittpunkte treffend. So folgen
Garuda und der Dämonenkönig je einer lateranen Sehne, die Keule und Garudas Arm
der Linie G'-C (Abb. 2, Klischee NZZ).

Die horizontale Mittelachse verläuft über Vishnus Hüfte zur Hand, die den

Schwertgriff umfaßt, und zum untern Rand der Keule, auf der andern Seite zum
Gelenk der schildtragenden Hand. Das Schwert schafft einen starken Akzent und
scheidet die Welt in Himmel und Erde. Das Hauptgeschehen wirkt sich im oberen
Raum aus. Schild und Draperien dienen der Verbindung der kleinen Gruppen mit
dem Gott, ihre Modellierung dem formalen Ausgleich. Das Schema der Zeit-Teilung

zeigt, wie die schrägen Durchmesser D'—D und B'-B die Träger der Handlung
sind und sich im Zentrum des Nabels im Winkel von 4c0 schneiden. E'-C, die
obere Parallele, markiert die ausgreifenden Arme und hat damit ebenfalls Anteil
an der gewaltigen Spannung der Komposition. Diese und viele andere kleinere
Bewegungen sind durch komplementäre Linien auf das feinste ausgewogen. Etliche
transversale Bewegungen hängen an der vitalen Achse B'-B, auf der das ganze Ge-

%m

~->

:'*-

Abb.



54 NOTICES

wicht von Vishnus Körper liegt. Das Dreieck C'-A-G ist eine weitere wichtige
Form-Konfiguration, welche die Elemente zusammenhält (Abb. 3).

Im Abschnitt der Integration dieses Bildes weist die Autorin auf die Wirkung der
beiden großen Bewegungen hin, die den Linien eines geneigten Doppelkreuzes
folgen: Vishnus Körper bilden den Stamm, seine Glieder die Kreuzbalken. Vishnu,
der Allumfasser, ist so in der Form des dreiaxialen Kreuzes des Universums
verankert. Diese Grundlage ist durch ein kluges System von Fixpunkten ergänzt. So

wird beispielsweise der zentrifugale Wurf von Vishnus muscheltragender Hand und
seinem erhobenen Bein an vitalen Punkten arretiert, und es liegen Keule, Bogen
und Muschel an wichtigen Vertikalen. Durch die verschiedensten Formen werden
Wellen von Pulsschlägen durch den Raum gesandt. Vishnus Haupt balanciert die
seitliche Bewegung aus. Ruhig und rein im Zentrum des Kräftediagramms liegend,
gibt dieses Haupt den Gnadenaspekt des Gottes wieder und damit die Seligkeit nach

der erlösenden Tat.
An fünf Darstellungen der Eber-Inkarnation Vishnus, die das Buch aufrollt, ist

dem Leser Gelegenheit geboten, zu beobachten, wie abwechslungsreich dasselbe

Motiv mit gleichbleibendem Diagramm vom schöpferischen Künstler gestaltet
werden kann. Das Drama, wie Vishnu als gewaltiger Eber die Erdgöttin aus den

Urfluten hebt, wird in Elürä und Badami anders vorgetragen als in Mahäbalipuram.
Als letztes Beispiel sei hier noch das grandiose Felsrelief von Mahäbalipuram

gezeigt, das den Kampf der Göttin Durgä gegen den Stierdämon Mahishäsura zeigt, ein
Werk des 7. Jahrhunderts der Pallava-Dynastie des Südens, eine Komposition aus

einem Guß und von hinreißendem Schwung. Der Pallava-Künstler hat nicht den

blutigen Kampf oder den triumphalen Endeffekt dargestellt, sondern in vornehmer

Zurückhaltung die Spannung unmittelbar vor dem Sieg zum Thema seiner Komposition

gewählt. Doch bleibt er ihm nichts an Großartigkeit oder Deutlichkeit
schuldig. Durgä, mit ihren acht Armen, ist als schlanke Amazone wiedergegeben,
leicht, sicher, biegsam, fast nur Geist. Sie hebt den Bogen zum Schuß. Die Geister

um sie her sprühen vor Unternehmungslust. Der Löwe, Durgäs Reittier, durchbricht

brüllend die Bresche des Feindes. Anders ihr Gegenspieler: wuchtig in
seiner brutalen Kraft hat er die Keule erhoben. Noch sitzt das Diadem auf seinem

Büffelkopf, noch ist der Schirm als Herrscherzeichen über ihm. Aber er weicht
zurück, in der Lage der Diagonalen wirkt er wie ein fallender Baum. So ist am Ausgang

des Kampfes nicht zu zweifeln ; auch der Jubel in den Endsieg ist enthalten.
Der Bildhauer hat es verstanden, durch die Anordnung, und vor allem durch die
subtilen Beziehungen und Untertöne, alles auszudrücken, was wesentlich war.

Das Kompositionsschema, das auch hier zugrunde liegt, hat der Künstler genial
überspielt. In das breite Rechteck sind drei Kreise eingeschrieben. Der mittlere
Kreis umfaßt die beiden Gegenspieler, die Mittellinie scheidet die beiden Heere ;

die Nebengestalten liegen außerhalb dieses inneren Kreises. Dieser ist durch sechs



n

Abb. 4

Durchmesser unterteilt. Von den Punkten, wo die durch die ersten schrägen
Durchmesser bestimmten vertikalen Verbindungslinien die horizontale Mittellinie
schneiden, sind zwei weitere Kreise gezogen ; sie grenzen das Bild nach außen hin ab.

Die schräge Richtungslinie des Dämons ist so stark und ungebrochen, daß sie
alles in dessen Rückzug mitreißt. Sie wird auf der linken Seite durch eine feinere,
gebrochene Echolinie ausgewogen, wodurch die Spannung besonders wirksam
wird. Die Bewegung der Götter treibt nach vorwärts und wird durch die Neigung
vieler Formen hervorgerufen, besonders durch den Löwen und die Amazone der
unteren Mitte. Der Schild am rechten Bildrand hält den Anprall auf. Die Göttin
selbst ist auffallenderweise auf die Vertikale ausgerichtet, und zwar auf die Mittellinie

des linken Kreises. Dieses formale Mittel gibt ihr die Stabilität und
unterstreicht das Siegesgefühl. Trotz dieser Abweichung bleibt die Ordnung gewährleistet;

andere, kleinere Formen geben den symmetrischen Ausgleich. Der Zu-



C6 NOTICES

sammenprall der Gegner geschieht oben zwischen den beiden Kriegern der Mitte.
Der Fall eines Kriegers spaltet das Spannungsfeld. Die Formsequenzen, die auf die
dynamischen Richtungslinien Bezug haben und zum Rhythmus und formalen
Ausdruck des Bildes beitragen, sind zu zahlreich, um sie alle aufzeigen zu können. Die
unendlich feinen Formkomplexe der Götterwelt, die von Beweglichkeit nur so

sprühen, sind den eckigen, scharfen und schweren des Gegenspielers entgegengesetzt.

So wird zum Ausdruck gebracht, wie die materielle brutale Kraft vor dem
Licht des Geistes machtlos wird. Durch die Verschlingung der drei Kreise ist
hingegen die Einheit des Universums angezeigt. Der ewige Dualismus ist notwendig,
die positiven und negativen Kräfte halten sich die Waage, zusammen manifestieren
sie das Welt-Ei, Brahmanda, die Totalität des Kosmos (Abb. 4).

So bringt uns Alice Boner dem Geheimnis der Faszination der großen Felsbilder
Indiens recht nahe. Die Kompositionsprinzipien, die sie im fesselnd geschriebenen
Buch in souveräner Schau darlegt, geben in seltener Weise Einsicht in das Wesen
der Künstlerschaft, in die Wirksamkeit der Formensprache und, darüber hinaus,
in das Geistige eines Meisterwerks. Denn nur wo Disziplin herrscht, entsteht gültige

sakrale Kunst. Elsy Leuzinger


	Notices

