
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 17 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Versuch einer deutschen Übersetzung der vetvatara-Upanisad

Autor: Rau, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG
DER SvETÄSvATARA-UPANISAD

W. RAU, MARBURG

Die folgende Übersetzung der Svetäsvatara-Upanisad ist im Sommersemester

1961 entstanden. Ich las den Text damals in meinem Seminar

und schrieb nach jeder Sitzung — fürs erste nur zu meinem eigenen künftigen

Gebrauche — diejenige Verdeutschung der behandelten Strophen
nieder, welche dem Fegefeuer der Diskussion am besten widerstanden
hatte. Im Frühling 1962 erbat mein Freund P. Horsch das Manuskript
für die «Asiatischen Studien», und trotz mancherlei Bedenkenmochte ich
ihm den Wunsch nicht abschlagen. Zwar gehören die Upanisads zu den

bei uns meistgelesenen und meistübersetzten Werken der altindischen

Literatur, aber wirklich förderliche Beiträge zu ihrer Erklärung lassen

sich immer noch an den Fingern herzählen. Es ist bedauerlich, daß man,
seit diese Schriften in Europa bekannt wurden, die in ihnen enthaltenen

Spekulationen immer vor dem einfachen Wortsinn hat verstehen und
erklären wollen : als ob jenes ohne dieses möglich wäre So lesen wir in
der Sekundärliteratur viel Zweifelhaftes und wenig Belehrendes. Dem
Übelstande abzuhelfen, sollten deshalb zunächst die Philologen nach

dem großen Vorbilde Böhtlingks Hand anlegen, und sie werden es meines

Erachtens mit desto größerem Erfolge tun, je weniger sie

philosophieren. Man möge mich nicht mißverstehen : gewiß bleibt die

geistesgeschichtliche Interpretation das letzte Ziel unserer Bemühungen, sie

kann aber nicht gelingen, solange es am einfachen Wortverständnis

hapert. Enthalten wir uns also vorderhand aller Deutungen und bemühen

wir uns allein um grammatisch einwandfreie Übersetzungen. Auch
hier wird freilich eine vollkommene Leistung nicht beim ersten Anlauf
zu erreichen sein. Die Texte sind schwierig, die Editionen mangelhaft,
die Kommentare helfen wenig. Zum rechten Verständnis bedarf es öfter
nicht nur sauberer grammatisch-philologischer Methoden, sondern



26 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

auch glücklicher Einfälle. Leider lassen sich letztere nicht herbeizwingen

und werden niemals alle einem Manne kommen. Steuert jeder bei,
was er kann, so ist zu hoffen, daß allmählich die ernsthaften Bemühungen

vieler Gelehrter einander ergänzend und berichtigend zu verläßlichen

Ergebnissen führen werden. Eine befriedigende Lektüre dürften
die Upanisads übrigens auch dann nicht bilden. Von wenigen Ausnahmen

abgesehen, bestehen sie aus Stücken sehr unterschiedlichen Alters
und Wertes. Generationen haben sie mit immer neuen, nie als solche

gekennzeichneten, Zusätzen und Glossen versehen, manches überarbeitet,

anderes verstümmelt. Textschicht lagerte sich über Textschicht;
gedankenlose Abschreiber vollendeten im Bunde mit voreingenommenen

Kommentatoren das Zerstörungswerk. Gleich Ausgräbern stehen

wir vor einem gewaltigen Trümmerfelde und müssen damit beginnen,
Oberflächenfunde zu sortieren1. Die «Philosophie der Upanisads» ist,
indisch geredet, ein Hasenhorn; die den Begriff aufbrachten, haben der
Wahrheit einen schlechten Dienst erwiesen.

Die letzte brauchbare Bearbeitung der Svetäsvatara-Upanisad verdanken

wir R. Hauschild2. Wir setzen die genaue Kenntnis dieser Edition
und der dort S. 96—98 verzeichneten älteren Literatur beim Leser voraus.

Seither ist wenig genug hinzugekommen. K. F. Geldner übersetzte

in seinem Buche «Vedismus und Brahmanismus» (Tübingen 1928)
neunzehn, F.Otto Schrader im «Hinduismus» (Tübingen 1930)
sechsundvierzig von insgesamt einhundertunddreizehn Strophen. E. H. Johnston

lieferte einen lesenswerten Aufsatz «Some Sâmkhya and Yoga

Conceptions of the Svetäsvatara-Upanisad» in JRAS 1930, S. 8cr—878. Im

Anhang zu R. E. Humes «Thirteen Principal Upanisads» (Oxford 1931')

1. Ein Musterbeispiel, wie dabei zu verfahren ist, gibt Friedrich Weller in «Versuch einer
Kritik der Kathopanisad», 40, 230 S. (Berlin 1953).

2. Die SVetäsvatara-Upanisad. Eine kritische Ausgabe mit einer Übersetzung und einer
Übersicht über ihre Lehren. 8°, xii, 98 S. (Leipzig 1927) AKM XVII.Band, Nr. 3. - Eine
hierzu in OLZ 1928, Sp.408 ff. erschienene Besprechung wird Hauschilds Leistung in keiner

Weise gerecht. Daß auch wir gelegentlich anderer Meinung als dieser Gelehrte sind, ist



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 27

gab G. C. O. Haas S. C48—er 1 «Recurrences and Parallels» zu Einzelstellen

des Textes. Die französische Ausgabe «Svetäsvatara Upanisad.
Publiée et traduite par Aliette Silburn, 8°, 80, 12 S. (Paris 1948)» wendet

sich an gebildete Laien. Andere Versuche, dem Texte beizukommen,
kenne ich wohl und halte es für das Glimpflichste, sie nicht ans Licht zu

ziehen.

Der hier gebotenen Kürze wegen verzichte ich auf alles Beiwerk,
nehme Hauschilds Text zur Grundlage meiner Übersetzung und
verzeichne lediglich die Fälle, wo ich anders lesen möchte als er (unten,

S.44-46). Meine Verdeutschung wendet sich an Sanskrit-Philologen.
Stößt der Kenner auf Überraschungen, so soll er wenigstens wissen, daß

ich alle mir erreichbaren älteren Übertragungen sorgfältig verglichen
habe und nur mit hoffentlich guten Gründen von ihnen abweiche. Diese

im einzelnen darzulegen fehlt hier der Raum, doch werden die in eckigen
Klammern der Übersetzung beigegebenen Zusätze den aufmerksamen

Leser in der Mehrzahl der Fälle erkennen lassen, wie ich zu meiner
Auffassung gelangt bin. Zum besseren Verständnis übersetze ich auch so

wörtlich wie möglich und verzichte absichtlich auf stilistische Glätte.
Das alles wird den gebildeten Laien enttäuschen. Ich muß es in Kauf
nehmen und tröste mich damit, daß ein kritisch-denkender Nicht-Sanskritist

durch Vergleich älterer Wiedergaben mit der meinen mindestens

lernen kann, aufwie unsicherem Boden wir beim Verständnis der Upanisads

noch wandeln. Auch das Mißtrauen hilft mitunter weiter.

beim heutigen Stand unseres Wissens ganz natürlich. Kein Vernünftiger wird jetzt schon
Abschließendes erwarten. Fr. Weller kommt mit seiner oben zitierten Abhandlung dem
Wünschenswerten am nächsten.



28 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

DIE ZUM SCHWARZEN YAJURVEDA GEHÖRIGE

SVETÄSVATARA-UPANISAD

Erstes Lehrstück

i Om Die sich nach dem brahman erkundigen, sagen : «Welche
Ursache hat das brahman Warum sind wir geboren Wodurch leben

wir und worauf stehen wir Von wem beherrscht in Freuden und in
Leiden gelangen wir, ihr brahman-Kermer, [bei der Wiedergeburt]
in [unseren jeweiligen] Zustand?

2 Sind die Zeit, die Eigenart, die Notwendigkeit, der Zufall, die Ele¬

mente, der [Wieder-]Geburtsort, der purusa [als Antwort auf die

letzte in i, i gestellte Frage] zu erwägen [Oder etwa] ihr
Zusammenwirken?» — «Nicht doch, es gibt [ja] den ätman.» — «Aber auch

der ätman ist unfrei, weil [er] Freud und Leid [unterworfen ist].»

3 Sie erschauten, weil sie [ihr] mittels der Versenkung nachgingen,
die durch ihre eigenen Eigenschaften verhüllte [Dreiheit, nämlich :]

Gott, ätman und sakti. Einer [ist es], der diese sämtlichen Ursachen

von «Zeit» bis «ätman» einschließlich beherrscht.

4 Diesen einfelgigen, dreifachen, sechzehnendigen, halbhundert-

speichigen mit zwanzig Gegenspeichen, mit sechs Achtergruppen,
dessen eine Fessel vielgestaltig ist, der drei verschiedene Wege [und]
dessen falsche Vorstellung von dem Einen zwei Ursachen hat

Textlücke

£ [Den Strom], dessen Wasser aus den fünf Sinnesorganen besteht,
dessen schreckliche Krokodile die fünf Geburtsstätten sind, dessen

Wellen die fünf Lebenshauche bilden, dessen erste Quellen die fünf
Wahrnehmungsarten sind, den fünfstrudeligen [oder : der fünf
Wiederkehren, d. h. Wege derWiedergeburt hat, vgl. Chândogya-Upanisad

4, i £, 6], dessen Stromschnellen die fünf Arten des Leidens

bilden, den fünfzigfach geteilten, der fünf Windungen hat, lernen wir.



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 29

6 Über diesem großen brahman-Kade, von dem alles seinen
Lebensunterhalt hat und das in allem beharrt, kreist ein hamsa. Wenn er
[seinen] ätman und den Antreiber [des Rades] als nicht-identisch
erkannt hat, geht er von dort [d.h. von dem Rade weg] dadurch [d.h.
durch seine Erkenntnis] befriedigt zur Unsterblichkeit.

7 Dieses höchste brahman aber wird [so] besungen : [Es ist] in ihm eine
Dreiheit: der Eigene [d.h. der individuelle ätman], die Grundlage
[d. h. die sakti (1,3) oder ajä (1,9) prakrti] und das Unveränderliche

[d.h. Gott]. Nachdem die fcraAman-Kenner hierbei den Unterschied

[zwischen den genannten Wesenheiten] erkannt haben,

vergehen sie im brahman, haben dies als ihr letztes Ziel und sind von den

Orten der [Wieder-]Geburt erlöst.

8 Dies gekoppelte Veränderliche und Unveränderliche, das entfaltete
und das unentfaltete All trägt der Herr, - und der Nicht-Herr, der

ätman, ist gebunden, weil er genießt. Hat er [der ätman] den Gott
erkannt, wird er von allen Fesseln frei.

9 Der Wissende und der Nichtwissende, beide sind ungeboren, [der
eine] frei, [der andere] unfrei. Ungeboren ist [außerdem] die mit
dem Genießer als zu genießendes Ding verbundene [prakrti]. Der
unendliche, allgestaltige ätman schließlich (ca) ist untätig. Wenn man
diese Dreiheit findet, [findet man damit] das brahma.

I o Das Grundlegende [d.h. die prakrti] ist veränderlich. Die Glut [d.h.
Gott, vgl. sukram 4, 2c] ist unsterblich, unveränderlich. Über das

Veränderliche und den ätman herrscht ein Gott. Nach der Versenkung
in ihn, nach dem Streben [zu ihm] und am Ende schließlich nach

dem Einswerden [mit ihm tritt] das Aufhören aller Täuschung [ein].

II Nachdem man Gott erkannt hat, [tritt] das Schwinden aller Fesseln

[ein]. Durch die hingeschwundenen Leiden [Mängel] [tritt] das

Aufhören von Geburt und Tod [ein]. Nach der Versenkung in ihn [d. h.
den Gott] [tritt] als Drittes beim Zerfall des Körpers die Herrschaft
über das All [ein]. Im Absoluten hat man seinen Wunsch erreicht.



30 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

12 Dies [d.h. die 1,3.7.9-10 gelehrte Dreiheit deva-ätman-prakrti] ist
erkennbar, weil es immer im ätman beharrt. Es gibt nichts Höheres
als dies zu erkennen. Wenn der Genießer das zu Genießende und den

Antreiber erkannt hat, ist [damit] alles gelehrt. Dies ist das dreifache
brahma.

13 Wie die Gestalt des in seinem Geburtsort [d. h. im unteren Reibholz]
verborgenen Feuers nicht gesehen wird, und doch eine Vernichtung
seines wahren Wesens nicht [stattfindet], sondern es [d.h. das

Feuer] wiederum mit Hilfe des Feuerquirls aus seinem Geburtsort

[d.h. dem unteren Reibholz] erlangt werden kann, so kann wahrlich
auch beides [d. h. Gott und prakrti] mit Hilfe des om-Lauts im Körper

[d.h. im ätman erlangt erkannt werden].

14 Nachdem man seinen eigenen Leib zum [unteren] Reibholz und den

om-Laut zum oberen Reibholz gemacht hat, kann man nach dauernder

Übung des Quirlens, [d.h. in diesem Falle] der Versenkung, den

Gott schauen, wie [nach erfolgreichem Feuerquirlen das vorher in
den Reibhölzern] verborgen[e Feuer].

ic Wie in Sesamsamen das Öl, wie in der Sauermilch die Butter, wie
das Wasser in [trockenen] Flußbetten und wie in den Reibhölzern das

Feuer, so wird jener ätman [d. h. der Gott] im ätman [des Einzelmenschen]

erfaßt, wenn man ihn mit Wahrhaftigkeit, mit Askese sucht -
16 als den alldurchdringenden ätman, der sich wie Butter in der Milch

[im ätman des Einzelmenschen] befindet. — Das ist das höchste Ziel
der upanisad, das brahman, [das Ziel,] dessen Grundlage die Kenntnis
des ätman und die Askese bilden.

So [lautet] in den upanisads des Svetäsvatara das erste Lehrstück. 1

Zweites Lehrstück

1 Zuerst die Denkkraft anspannend, [dann] die Gedanken ausbreitend

brachte Savitr das Feuer, weil er [dessen] Glanz wahrgenommen
hatte, von der Erde her [hinauf an den Himmel].



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 3I

2 Mit angespannter Denkkraft [opfern] wir im Antrieb des Gottes
Savitr um eine Heimstatt im Himmel, zur Kraft.

3 Nachdem Savitr die Götter, die mit der Denkkraft zum Himmel,
mit dem Gedanken zum Firmament gehen, angespannt hat, möge
er sie antreiben, einen großen Glanz zu schaffen.

4 Sie spannen die Denkkraft an, auch spannen sie die Gedanken an,
die weisen Priester des großen Priesters. Der alleinige Kenner der

Verhüllungen hat die Opfergaben verteilt. Groß ist der Ruhm des

Gottes Savitr.

c Ich spanne euer beider altes brahman [oder : euer beider brahman als

erstes] mit Verneigungen an. Die Rühmungen ziehen ins Weite wie
Sonnen auf [ihrer] Bahn. [Diese Rühmungen] hören alle Söhne der
Unsterblichkeit, wenn sie [die Rühmungen] zu den himmlischen

Wohnungen gelangt sind.

6 Wo Feuer gequirlt wird, wo Wind zugefächelt [zugehaucht ?] wird,
wo Soma überfließt [d. h. in Fülle vorhanden ist], da entsteht Denkkraft.

7 Durch Savitr und durch den Antrieb möge man sich das alte [oder :

erste] brahman gefallen lassen. Dort schaffe dir einen Geburtsort.
Nicht Geschenktes vondir [nicht] einBlick [von dirmöge den anderen

zuteilwerden] — Nach R. Hauschild, Asiatica, Leipzig 19C4, S. 266.

8 Indem er den Körper dreimal [d. h. an Brust, Hals, Kopf]
geradegestreckt hält und die Sinnesorgane samt [oder : mittels] der Denk-
kraft ins Herz eintreten läßt, kann der Weise mit dem brahman-

Nachen alle gefahrbringenden Ströme überqueren.

9 Nachdem er [seine] Bewegungen gezügelt [und] die Einhauchströme
hierhin [dabei deutet der Lehrer auf eine Stelle der Brust oder des

Kopfes] gepreßt hat, soll er durch ein Nasenloch ausatmen, wenn der
Einhauch aufgehört hat. Unnachlässig soll der Weise seine Denk-
kraft wie jenen [bekannten] mit schlechten Pferden bespannten Wagen

[vgl. Katha-Upanisad 3,4] in der Gewalt behalten.



32 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

i o An einem ebenen, sauberen, von Kieseln, Feuer und Sand freien,
mit lautlosen Wasserzuflüssen usw. [versehenen], der Denkkraft
angenehmen, nicht aber augenverletzenden [d.h. sanft belichteten],
mit Höhlen [oder] windstillen Winkeln ausgestatteten Orte soll er
Yoga üben.

11 Nebel, Rauch, Sonne, Wind Feuer, Leuchtkäfer, Blitz, Kristall
und Mond sind diejenigen Erscheinungen, [welche] im Yoga beim
brahman die Offenbarung verursachend [d.h. ankündigend?] vorausgehen.

12 Wenn Erde, Wäßriges, Feuer, Wind und Äther sich gemeinsam er¬

hoben haben [und] der aus [diesen] fünf Elementen [ätman] bestehende

[Körper] yoga-artig geworden ist, gibt es für ihn [d. h. den

Yogin], weil er einen aus Yoaa-Feuer bestehenden Leib erlangt hat,
keine Krankheit, kein Alter, kein Leid [mehr].

13 Leichtigkeit, Gesundheit, Gierlosigkeit, Reinheit der [Gesichts-]
Farbe und Wohlklang der Stimme, angenehmer Duft, geringe
[Ausscheidung von] Urin und Kot deuten die erste Yoga-Stufe an.

14 Genau wie eine mit Lehm beschmierte runde [Metallspiegel-]Scheibe
hell erstrahlt, sobald sie gut (ein unverständliches Wort) ist,
so wird der einen Körper besitzende [ätman], sobald er das wahre

Wesen des ätman recht erblickt hat, allein seines Ziels teilhaftig,
leidfrei.

i c Wenn man aber im Yoga (yuktah) zusammen mit dem wahren Wesen

des ätman, welches hierbei einer Lampe gleicht [d.h. wie eine

Lampe wirkt], das wahre Wesen des brahman erschaut, wird man

von allen Fesseln frei, weil man [so] den ungeborenen, unveränderlichen,

aller Realitäten entkleideten Gott erkannt hat.

i6 Dieser Gott durchdringt ja alle Himmelsrichtungen. Zuerst ja ge¬

boren, weilt er noch im Mutterleib. Derselbe [ist] geboren, er wird
geboren werden. Nach Westen zu den Menschen gewandt, steht er
[doch] sein Antlitz überallhin[-kehrend] da.



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 33

17 Der als Gott im Feuer, der in den Wassern [weilt], der in die ganze
Welt eingezogen ist, der in den Kräutern, der in den Bäumen [weilt],
diesem Gotte Verneigung, Verneigung

So [lautet] in den upanisads des Svetäsvatara das zweite Lehrstück. 2

Drittes Lehrstück

i Der allein mit Zauberwerk gerüstet, durch seine Herrscherkräfte
herrscht, alle Welten durch seine Herrscherkräfte beherrscht, der
auch allein beim Entstehen und bei der Geburt [der Welten anwesend

ist], — diejenigen, welche das wissen, werden unsterblich.

2 Es gibt nur einen Rudra. Keinem zweiten hat er [je] gehuldigt, der
diese Welten durch seine Herrscherkräfte beherrscht. Nach Westen

zu den Menschen gewandt, steht er zur Endzeit da, wenn er alle
Wesen einzieht, [nachdem er während die Schöpfung dauerte, ihr]
Wächter [war].

3 Allerwärts die Augen gewandt und allerwärts das Antlitz gewandt,
allerwärts die Arme gewandt und allerwärts die Füße gewandt,
schweißt der eine Gott mit beiden Armen [und] mit Schwingen [pl. ;

d.h. Flederwischen zum Anfachen des Feuers] Himmel und Erde
schaffend zusammen.

4 Derjenige, welcher als der Götter Ursprung und Entstehen über
ihnen allen waltend, als Gott Rudra, als großer Weiser ehemals den

Hiranyagarbha [Goldkeim] gezeugt hat, soll uns mit schöner
Einsicht ausstatten

c Was, o Rudra, deine gnädige, nicht-gräßliche, nicht-böseblickende
Gestalt ist, mit dieser heilsamsten Gestalt, o Girisanta, blicke uns an

6 Den Pfeil, welchen du, o Girisanta, zum Schuß in der Hand hältst,
den, o Giritra, mach gnädig Verletze Mensch und Vieh nicht

7 [Diejenigen, welche] den noch Höheren als diesen [oder: dieses],
der höher als das [oder: der] brahman ist, den Großen, je nach dem



34 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

Körper in allen Wesen Verborgenen, den einen Umhüller des Alls
als den Herrn erkannt haben, werden unsterblich.

8 Ich kenne diesen großen purusa, den sonnenfarbigen jenseits der
Finsternis. Wer ihn erkannt hat, überquert den Tod. Man findet
keinen anderen Weg, um [zur Unsterblichkeit] zu gelangen.

9 Das All ist mit demjenigen purusa gefüllt, von welchem aus

[betrachtet] es nichts Höheres [oder] Tieferes gibt, von welchem aus

[betrachtet] es nichts Kleineres und nichts Größeres gibt, [welcher]
allein fest wie ein Baum im Himmel wurzelt [wörtlich : steht].

io Was noch höher ist als dieses [All], das ist formlos und krankheits¬

frei. Diejenigen, welche das wissen, werden unsterblich. Die anderen

aber treten ins Leiden ein [d.h. sie werden wiedergeboren].

11 Gesicht, Haupt, Nacken jedes [Wesens], in der [Herz-]Höhle jedes
Wesens ruhend, ist dieser bhagavat alldurchdringend. Deswegen ist
Siva allgegenwärtig.

12 Der purusa ist wahrhaftig der große Herr. Er ist der Förderer des

sattva[guna]. Der Unvergängliche herrscht über diesen völlig
makellosen Erfolg [präpti siddhi], den Glanz.

i 3 Der daumengroße, im Leibe [befindliche] purusa ist für immerdar
ins Herz der Menschen geschlüpft. Mit dem Herzen, mit dem Geist,
mit der Denkkraft ist er zur Anschauung gebracht worden.

Diejenigen, welche das wissen, werden unsterblich.

14 Tausendköpfigwarder purusa, tausendäugig, tausendfüßig. Erbedeckte

dieErde überall undragte [noch] zehnFinger [breit] darüberhinaus.

i £ Dies All ist eben der purusa : was geworden ist und was werden wird.
Sogar über die Unsterblichkeit herrscht er, weil er durch Speise

hinüberwächst.

i6 Allseitig hat es Hände und Füße, allseitig Augen, Köpfe und
Gesichter. Allseitig hat es Hörkraft [Ohren]. Alles in der Welt
bedeckend verharrt es.



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 3c

17 Den, der scheinbar aller Sinne Fähigkeiten hat, den, der [in Wahrheit]

aller Sinnesorgane bar ist, den Herrn, den Herrscher des Alls
[oder : eines jeden], die große Zuflucht des Alls [oder : eines jeden]

(Verbum fehlt).
18 Der einen Körper besitzende [ätman] flattert in der neuntorigen

Burg als hamsa nach draußen, der Gebieter der ganzen Welt, der
feststehenden und der wandelnden.

19 Ohne Hände und ohne Füße [ist er] ein flinker Greifer. Er sieht ohne

Augen. Er hört ohne Ohren. Er kennt, was erkannt werden kann,
und niemand kennt ihn. Ihn nennen sie den anfänglichen, großen

purusa.

20 Kleiner als klein, größer als groß ist der ätman in der [Herz-]Höhle
dieser Kreatur niedergesetzt. [Wer] diesen Willenlosen [d.h.
Begierdelosen] durch die Gnade des Schöpfers als die Herrlichkeit, als

den Herrn erkannt hat, [wird] leidlos.

21 Ich kenne diesen nicht Alternden, Alten als den ätman in allen Wesen,

als den wegen seiner Ausdehnung Allgegenwärtigen, [ihn], von
dem die fcranman-Lehrer aussagen, daß er immer die Aufhebung der

[Wieder-]Geburt [bewirken könne].
So [lautet] in den upanisads des Svetäsvatara das dritte Lehrstück. 3

Viertes Lehrstück

1 Der allein farblos mittels seiner sakti zweckfrei viele Farben

vielfältig schafft, (zwölf unverständliche Silben) der soll uns mit
schöner Einsicht ausstatten

2 Das [ist] eben das Feuer, die Sonne das, der Wind das, auch der
Mond das ; dasselbe [ist] das Helle, das brahman das, die Wasser das,

Prajâpati das.

3 Du [bist] Weib, du bist Mann, du Knabe oder auch Mädchen. Du
wankst als Greis am Stabe. [Eben] geboren, wendest du dein Antlitz
[schon] überallhin.



36 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

4 [Du bist] der dunkelblaue Vogel, der Hellgrüne mit roten Augen,
der Blitzschoß [d.h. die Wolke], die Jahreszeiten, die Meere. Du
lebst durch deine Ausdehnung als das Anfangslose, aus dem alle Wesen

geboren sind.

c Ein Ungeborener [«Bock»] bespringt brünstig eine rot-weiß-schwarze

Ungeborene [«Ziege»], die viele [ihr] gleichgestaltete Junge
wirft. Der andere Ungeborene [«Bock»] verläßt sie, sobald sie

genossen hat, was zu genießen war.

6 Zwei schöngefiederte, einträchtige Freunde umarmen [d. h. klettern
um] denselben Baum [herum]. Der eine von ihnen frißt die süße Feige.
Fastend schaut der andere aufmerksam zu.

7 In demselben Baum hangend leidet der purusa verblendet von der

Nicht-Herrin. Wenn er den anderen befriedigten Herrn, [d.h.] dessen

Herrlichkeit schaut, [wird er] leidlos.

8 Wer das Unvergängliche der rc nicht kennt, auf dem im höchsten

Himmel alle Götter sitzen, was will der mit der rc anfangen?

Diejenigen, welche es kennen, sitzen hier beisammen.

9 Metra, Darbringungen, Opfer, Gelübde, Gewordenes, Künftiges

[Nominative !] und was die Vedas sagen, — daraus schafft der
Zauberer dieses All und in dem ist der andere durch Zauber gebannt.

i o Die prakrti also soll man als den Zauber verstehen, den großen Herrn
aber als den Zauberer. Diese ganze Lebewelt ist mithin von [Wesenheiten],

die seine Glieder bilden, durchdrungen.

11 Der als Einer Mutterleib auf Mutterleib beherrscht, in dem dies All
sich eint und trennt, — wenn man diesen wunscherfüllenden Herrn
als zu verehrenden Gott geschaut hat, geht man für immer in diesen

Frieden ein.

i2 Derjenige, welcher als der Götter Ursprung und Entstehen über

ihnen allen waltend, als Gott Rudra, als großer Weiser zuschaut,

wie Hiranyagarbha [Goldkeim] geboren wird, - soll uns mit schöner

Einsicht ausstatten



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 37

13 Welchem Gotte sollen wir mit Opfergabe [als demjenigen] opfern,
welcher der Götter Oberherr ist, auf welchem die Welten ruhen,
welcher dieses zweifüßige und vierfüßige [Getier] beherrscht

14 Hat man den Überfeinen des Feinen in der Mitte des Gewoges [d. h.

der Urwasser], den Schöpfer des Alls, den Vielgestaltigen, den einen

Umhüller des Alls als Siva erkannt, [so] geht man für immer zum
Frieden ein.

ir Derselbe ist in der Zeit[lichkeit] der Beschützer dieser Welt, der

Oberherr über alle, in allen Wesen verborgen. [Wer] ihn, nach

welchem die Weisen und die Gottheiten streben, so erkannt hat,
zerreißt die Fesseln des Todes.

16 [Wer] den in allen Wesen verborgenen Siva als den wie Schaum auf
dem Butterschmalz Überfeinen erkannt hat, [wer] den einen

Umhüller des Alls als Gott erkannt hat, wird von allen Fesseln frei.

17 Dieser Gott, der große ätman, der Erschaffer des Alls, ist für immerdar

ins Herz der Menschen geschlüpft. Mit dem Herzen, mit dem

Geist, mit der Denkkraft ist er zur Anschauung gebracht worden.

Diejenigen, welche das wissen, werden unsterblich.

18 Als Dämmerung war, da war nicht Tag, nicht Nacht, nicht Seiendes

und nicht Nichtseiendes. Nur Siva war allein. Das war das

Unveränderliche, das war das «Liebenswerte des Savitr» (RV 3, 62 [296],
10) und aus ihm ging die alte Einsicht hervor.

19 Niemand hat ihn oben, quer oder in der Mitte gefaßt. Es gibt für ihn,
dessen Name «Großer Glanz» ist, kein Abbild.

20 Seine Gestalt läßt sich nicht erblicken. Niemand sieht ihn mit dem

Gesichtssinn. Diejenigen, welche ihn mit dem Herzen, mit der
Denkkraft als im Herzen befindlich so erkannt haben, werden
unsterblich.

21 «[Er ist] der Ungeborene» - so sucht bei Rudra mancher Furcht¬

same Zuflucht, - «Was dein gütiges Gesicht ist, mit dem schütze

mich immer »



38 W. RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

2 2 «Schädige [uns] nicht an unserem Sohne, [nicht] an [unserem] Nach¬

fahren, nicht an unserer Lebensdauer, nicht an unseren Rindern,
nicht an unseren Pferden! Töte, o Rudra, unsere Mannen nicht im
Zorn Mit Opferspenden versehen, rufen wir dich auf den Sitz [des

Opferplatzes]

So [lautet] in den upanisads des Svetäsvatara das vierte Lehrstück. 4

Fünftes Lehrstück

1 Zwei, [nämlich] Wissen und Nichtwissen, sind in der unveränderlichen,

unendlichen fcra/iman-Burg niedergesetzt, wo sie verborgen
sind. Das Nichtwissen ist das Veränderliche, das Wissen hingegen
das Unsterbliche. Wer aber über Wissen und Nichtwissen herrscht,
der ist ein anderer,

2 welcher als nur einer Geburtsort auf Geburtsort, alle Formen und
alle Geburtsorte beherrscht, welcher im Anfang mit diesem

sehererzeugten Kapila samt dessen Kenntnissen schwanger ging und [ihn]
bei seiner Geburt erblickte1.

3 Dieser Gott gestaltet ein Zaubervverk nach dem anderen vielfach auf
diesem Felde [d.h. auf der Erde] um und macht [es wieder] zunichte.
Nachdem er es erneut geschaffen hat, bringt es der Herr genauso zu
Fall. Der große ätman übt die Oberherrschaft über alle [Wesen] aus.

4 Wie der Zugochse [d.h. der Sonnengott] alle Richtungen oben, unten

und querhin erleuchtend strahlt, so beherrscht dieser eine hehre,
liebenswerte Gott [alle Wieder-]Geburtsorte und Eigenarten.

c Der als Geburtsort des Alls sowohl das, was von seiner Eigenart her

[d.h. von selbst] reift, als auch alle [Wesen], die [durch äußere

Einwirkung] zur Reife gebracht werden können, zur Vollendung führen

und der [ihnen] alle gunas einzeln zuteilen kann, beherrscht als

Einer dieses gesamte All.

1. Zur Vorstellung vgl. RV i, 164,4ab und 4, 27 [323], 1.



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 39

6 Das ist in den geheimzuhaltenden upanisads des Veda verborgen.
Erkennt es, ihr brähmanas, als den Geburtsort des brahman [masc. oder

neutr.] Die früheren Götter und die Seher, welche dies erkannt

haben, die sind seines Wesens [und so] fürwahr unsterblich geworden.

7 Wer im Anschluß an die gunas fruchttragende Werke tut, derselbe

ist auch der Genießer eben dieser Tat. Er wandert allgestaltig, mit
den drei gunas versehen, auf drei Wegen als Oberherr über die
Sinneskräfte zusammen mit seinen Werken [von einer Existenz zur
anderen].

8 Daumengroß [und] sonnengleicher Erscheinung [ist derjenige],
welcher von Vorstellung[svermögen] und Ichbewußtsein begleitet ist.
Man erblickt aber noch einen anderen, wie die Spitze einer Ahle

großen, [welcher] nur vom guna der Einsicht und vom guna des Leibes

[begleitet ist].

9 Der jîva ist einerseits (ca) zu verstehen als ein Teil eines hundertfach

geteilten Hundertteils einer Haarspitze, andererseits (ca) taugt
derselbe zur Unendlichkeit [d.h. er kann unendlich groß werden].

10 Er ist weder Weib noch Mann, noch auch ist er entmannt [Oder:
Er ist weder femininum, noch masculinum, noch auch ist er neu-

trum]. Von jedem Körper, den er annimmt, wird er eingeschlossen.

11 Durch die Opfergüsse ' des Vorstellungfsvermögens], des Berührens
und des Sehens, durch Speise, Wasser und Regen [oder: Samenerguß?]

[geschieht] des ätman's Anwachsen und Geburt. Der mit
einem Körper versehene [ätman] erreicht der Reihe nach in den [Wie-
dergeburts-]Stätten seinen Taten entsprechende Gestalten.

12 Der mit einem Körper versehene [ätman] hüllt sich in viele Gestal¬

ten, grobe und auch feine, [veranlaßt] durch die eigenen gunas. Auf
1 Anspielung auf die Fünffeuerlehre; cf. Chândogya-Upanisad c, 3-10 und

Brhadâranyaka-Upanisad^) 6,2.



40 W.RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

Grund der gunas der Taten und der gunas des Leibes erblickt man
einen neuen Anlaß für deren Verbindung [mit einem anderen Körper

bei der Wiedergeburt].

13 Hat man den Anfangs- und Endlosen in der Mitte des Gewoges [d. h.
der Urwasser], den Schöpfer des Alls, den Vielgestaltigen, den einen

Umhüller des Alls als Gott erkannt, wird man von allen Fesseln frei.

14 Diejenigen, welche den Gott als einen während des Daseins zu Er¬

fassenden, als den «Ohne-Herr» [anft frei] Genannten, als den

Werden und Entwerden verursachenden Siva, als den Erzeuger der

aus Teilen [bestehenden] Schöpfung erkannt haben, die haben ihren

Körper aufgegeben [d.h. werden nicht wiedergeboren].
So [lautet] in den upanisads des Svetäsvatara das fünfte Lehrstück, ç

Sechstes Lehrstück

1 Manche Weise behaupten irrigerweise die [den Dingen innewohnende]

Eigenart, und ebenso [irrigerweise behaupten] andere, die

Zeit [sei die Bewegerin des fcra/iman-Rades]. Es ist vielmehr diese

Herrlichkeit Gottes in der Welt, durch welche dies fcranman-Rad

sich dreht.

2 Von demjenigen, durch welchen wahrlich dieses All immer
umhüllt ist, welcher da Erkenner, Zeitschöpfer, Eigenschaftslos,
Allwissend [heißt], beherrscht, entfaltet sich ja die Schöpfung, welche
als Erde, Wäßriges, Feuer, Wind und Äther zu denken ist.

3 Nachdem er diese Schöpfung geschaffen [und] wieder eingezogen
hat und mit einer Realität nach der anderen Verbindung eingegangen

ist : mit einer, mit zweien, mit dreien oder mit acht, und auch

mit der Zeit und den feinen gunas des Leibes -,
4 mit gunas versehene Schöpfungen geschaffen und alle Daseinsarten

einzeln zugeteilt hat, geht er bei deren Entwerden als Vernichter
der [von ihm] geschaffenen Schöpfung beim Schwinden der Schöpfung

als ein anderer aus der Realität [fort].



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 4I

Die folgenden drei Strophen werden sinnvoll, wenn man im Text
folgende Umstellung vornimmt : cab, 6ab, çcd, 6cd, 7.

cab Er wird als der Anfang, als der Grund und als die Ursache für die

Verbindung [seiner selbst mit der Realität], als jenseits der Zeit-
dreiheit [Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft] und auch als teillos
angesehen.

6 ab Er ist höher als und verschieden von den zeitbedingten Erscheinun¬

gen der Materie, [er], von dem her die Entfaltung [der Welt] sich

entwickelt.

ccd Nachdem wir diesen allgestaltigen, zur Welt gewordenen, ver¬

ehrungswürdigen Gott zuerst als den in unserem Denken Ruhenden

verehrt

6 cd [und weiter] als den Bringer des Rechts und Beseitiger des Übels, als

den Herrn des Glücks, als den in uns selbst Ruhenden, als das in allen

Wesen wohnende Unsterbliche erkannt haben,

7 wollen wir diesen höchsten Großherrscher der Herrscher, den

Höchsten der Götter und Gottartigen, den höchsten Herrn der

Herren, den Gott im Jenseits als den verehrungswürdigen Herrscher

der Welt finden [d.h. zu ihm gelangen]

8 Es gibt für ihn kein Werk und kein Werkzeug. Man sieht weder einen,
der ihm gleicht, noch gar einen, der ihn übertrifft. Man hört aber

von seiner höchsten, vielfältigen sakti, die ihm eigen ist und eine

aus Erkenntnis und Kraft [stammende] Aktivität [darstellt].

9 Es gibt in der Welt keinen Herrn über ihn und weder einen Herrscher

noch ein Kennzeichen für ihn. Er ist die Ursache, der Oberherr
über den Oberherrn über die Sinnesorgane [also Herr über den

präna] und weder gibt es für ihn einen Erzeuger noch einen
Oberherrn.

10 Derjenige eine Gott, welcher seinen [Leib] mit von ihrer Eigenart
her [d. h. von selbst] aus dem Grundlegenden [d. h. der prakrti] ent-



42 W.RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

standenen [Wesenheiten] wie eine Spinne [ihren Leib] mit Fäden

umgab, verschaffe uns das Vergehen ins brahman

11 Der eine Gott ist in allen Wesen verborgen, alldurchdringend, der
ätman im Innern aller Wesen, Zuschauer bei der Schöpfung [vgl.
RV io, 129 [9er], 7], in allen Wesen wohnend [oder: der alle Wesen

als Mantel hat ; oder : der als ihr Duft an allen Wesen ist],
Augenzeuge, Rächer, allein und eigenschaftslos.

12 [Er] ist ein Herr über viele Untätige, der einen Samen vielfältig
macht. Die Einsichtigen, welche ihn als im ätman befindlich erkennen,

denen [wird] ewiges Glück [zuteil], den anderen nicht.

13 [Er ist derjenige, welcher als] der Ewige den Ewigen, [als] der Gei¬

stige den Geistigen, welcher [als der] einzige den vielen Sinnesfreuden

schafft. Wer den mittels Sämkhya zu erreichenden Gott als die
Ursache hiervon [d. h. der Schaffung der Sinnesfreuden] erkannt hat,
wird von allen Fesseln frei.

14 Dort strahlt die Sonne nicht, nicht Mond und Sterne, nicht strahlen

[dort] die Blitze, geschweige denn dieses [irdische] Feuer. Nur ihm,
dem Strahlenden, strahlt alles nach. Durch seinen Strahl strahlt dieses

All.

1 c [Er ist] der eine hamsa mitten in dieser Welt. Derselbe ist als Feuer

ins Meer geschlüpft. Wer ihn so erkannt hat, überquert den Tod. Man

findet keinen anderen Weg, um [zur Unsterblichkeit] zu gelangen.

16 Er [ist] es, derallschöpfend, allweise, Geburtsort seiner selbst, Erken-

ner, Zeitschöpfer, eigenschaftslos, allwissend, Herr über das

Grundlegende [d. h. die prakrti] und über den Erkenner des Feldes, Gebieter

über die gunas, Ursache für die Erlösung aus dem, das Verharren

in dem und die Bindung an den Kreislauf [der Geburten] ist.

17 Derjenige, welcher eines Wesens mit ihm [vgl. c, 6], unsterblich im
Herrn beharrt, erkennend, allgegenwärtig, Hüter dieser Welt, der

herrscht immerdar über diese Lebewelt [vgl. 1, 11 cd].



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 43

18 Zu demjenigen Gott fürwahr, welcher wahrlich zuerst den brahman

schafft und welcher wahrlich diesem die Vedas zusendet, zu ihm,
der durch seine eigene Erkenntnis [oder die Erkenntnis seiner selbst]
sichtbar wird, nehme ich wahrlich nach Erlösung strebend meine
Zuflucht.

19 [Ich nehme nach Erlösung strebend meine Zuflucht] zu dem wie ein
Feuer, dessen Brennstoff verbrannt ist, teillosen, untätigen, ruhigen,

tadellosen, fleckenlosen [Gott], zur besten Brücke zur
Unsterblichkeit.

2 o Erst wenn die Menschen den Himmel wie ein Fell zusammenrollen

können, dann wird es, ohne daß man Gott erkannt hätte, ein Ende

des Leidens geben.

21 Durch die Kraft [seiner] Askese und durch die Gnade Gottes hat für¬

wahr Svetäsvatara zunächst das brahman erkannt [und dann] als das

beste, dem Orden der Seher willkommene Läuterungsmittel
denjenigen vollständig mitgeteilt, welche über die [vier] Lebensstadien

hinausgelangt waren.

2 2 In einem früheren Weltalter ist im Vedänta das höchste Geheimnis

mitgeteilt worden. Man darf es keinem überliefern, der nicht zur
Ruhe gekommen, der kein Sohn oder [ordentlicher] Schüler ist.

23 Nur demjenigen, dessen höchste Hingabe [sich] auf Gott und wie
auf Gott so [auch] auf den Lehrer [richtet], leuchten die hier vom
Hochgesinnten [d.h. von Svetäsvatara] mitgeteilten Dinge ein.

So [lautet] in den upanisads des Svetäsvatara das sechste Lehrstück. 6

Zu Ende ist die zum Schwarzen Yajurveda gehörige Svetäsvatara-

Upanisad.



44 W.RAU: VERSUCH EINER DEUTSCHEN ÜBERSETZUNG

An folgenden Stellen lese ich anders als R. Hauschild (Interpunktionen,

Trennung metrischer Einheiten, Orthographisches, offenkundige
Druckfehler und die nicht zum Text gehörigen Segensformeln bleiben
in der Aufstellung unberücksichtigt. Meine Konjekturen sind mit R

gekennzeichnet.) :

î i b : jiväma sapratisthäh

2 b : cintyam
2 c : na tv ätma°

ça: "nakräm mit Johnston, JRAS 1930, S. 863

£ d : pancäsadbhedäm

7 b : svah pra° R

9 a : Isänänisänäv R

I 2 c : bhoktä

13d: tadvobha" vgl. 2,14c und ç,4b

2 6b: "vyajyate oder "vyanyate, vgl. Käthaka Samhitâ ed. L. von
Schröder, 29,6 [174, 1S] und 37, 14 [94, r-9] R

8b: manasä nivesya R

9a: sa yu° R

10b: 'sabda° °jaläsrayä° mit Johnston, JRAS 1930, S. 878

II b : "saslnäm

12a: prthvyäpya° °khe sa° vgl. 6,2d
1 2 c : na jarä na duhkham

14c: tadvätma" vgl. 1,13d und ç, 4b

3 1 ab : Isanibhih

2 a : eko rudro na dvitiyäya tasthe

2 b : Isanibhih

2 c : pratya'n janäms tisthaty antakäle R

2 d: gopäh

4b : "dhipo devo ru°

7 a : brahmaparam



DER SVETÄSVATARA-UPANISAD 4-S

13b:

19c:
21 d:

4c:
7a:

12b:
1 2c:

iça:
ice:
21 :

22d:

2d:

3a:

3c:
4b:
ca:
6b:
9d:

11 a:

2b:
2d:
4b:

9c:

°ye nivistah R

tasya vetta R

°no hi pravadanti nityam

Man sollte erwarten :

sam cädäv eti vi cänte sa devah R

anädimat tvam

puruso 'valagno R

"dhipo devo ru° wie 3,4b
pasyati R

bhuvanasya goptä

yuktä rsayo R

Warum nicht lesen :

ajäta ity evam kaseid

bhlruh prapadyate rudram |

yat tava daksinam mukham

tena mäm pähi nityam \\ R

sadam it tvä

bibharti

jälam

patayati tathesah R

yadvänadvän vgl. 1,13d und 2,14c
svabhävät R
tad brähmana ve° R

kalpate
°drstihomair

'gunl nach 6,11 d R

prthvyäpya" wie 2,12a
viniyojayitvä R, obwohl die Form falsch ist.

Textumstellung: cab, 6ab, çcd, 6cd, 7

sa käranam sa ka° R



46 W. RAU

i o : Warum nicht lesen :

y' ürnanäbheva tantubhih

pradhänajaih svabhävatah |

deva ekah svam ävrnot

sa no dadhäd brahmäpyayam || R

i i d: cetä

13b: Hiernach schieben Sahkaränanda und Näräyana ein :

tarn ätmastham ye 'nupasyanti dhlräs

tesäm säntih säsvatl netaresäm \\

tad etad iti manyante
'nirdesyam paramam sukham |

katham nu tad vijänlyäm
kirn u bhäti na bhäti vä ||

Diese Zeilen bleiben in der Übersetzung unberücksichtigt.
14b : na vidyuto

ice: tarn evam vgl. 4,20d
16b: 'gunl wie 6,2b
17ac : sa und ja sind zu vertauschen R

2 o d : duhkhasyänto.


	Versuch einer deutschen Übersetzung der Śvetāśvatara-Upanisad

